
Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation

Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 76 (1973)

Artikel: Au-delà de l’être et du non-être : un hymne de la création

Autor: Cavaleri, Maryse

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-684452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-684452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Au-delà de l'être et du non-être :

un hymne de la création

Au monde visible et invisible, immanent et transcendant, les hom-
mes ont, de tout temps, cherché une genèse, une explication, une clé.

En voici une, cosmogonie indienne particulièrement féconde.
Ce n'est pas à proprement parler un récit de la création, mais bien

plutôt la description d'une situation, que fait le célèbre hymne cosmo-
gonique du (X, 129).

Vers 1500 avant notre ère, sur ses confins occidentaux, commence
l'invasion de l'Inde par les Indo-Européens. Ceux-ci occupent la plaine
indo-gangétique et, à leurs progrès vers le sud-est, sera liée la propa-
gation de la religion et de la littérature védiques. Les Ve<skzr sont alors
rassemblés, vers le XlIIe siècle avant J.-C. selon certaines hypothèses.
Ces livres sacrés, écrits dans un sanskrit archaïque, sont quatre : le Rig-
tWtf, le le auquel s'ajoutera, plus tard, l'/4#A<w-

iweirf. Ils constituent une révélation, mais pas au sens où on l'entend
en Occident. Les hymnes, qui existent de toute éternité, ont été révélés
à l'aube des temps à des prophètes (wMr), qui les ont transmis.

Le certainement l'ensemble le plus ancien de la littéra-
ture indienne, est un recueil de 1028 hymnes, comportant en moyenne
dix strophes. Ces hymnes chantent les louanges des différents dieux,
dans un but propitiatoire. Ainsi, à travers eux, peut-on reconstituer les
anciennes croyances védiques. Elles consistent en un polythéisme où les
dieux ont comme fonction de garder un certain secteur de l'activité cos-

mique telle qu'elle se manifeste sur les plans naturel, humain, divin.
L'Ordre cosmique (fta), préexistant aux dieux et qui est à la fois juste
agencement des éléments constitutifs du monde et loi morale, sera ainsi
maintenu.

Dans les parties les plus récentes du et notamment dans le
Xe livre auquel appartient l'hymne traduit ci-dessous, le ton change. On
recherche quelque chose de plus haut que les dieux et s'y expriment,
peut-être sous l'influence d'autres classes sociales, des conceptions phi-
losophiques sur la création, l'origine du monde, la vie après la mort. Les

spéculations deviennent plus abondantes et elles seront, d'une manière
ou d'une autre on le verra, à l'origine des spéculations qui s'épanouiront
plus tard dans les IZ/wzir/Wj et les philosophies qui s'y rattachent.

59



Le »zyzùe eoJTWOgowLyae

L'hymne commence par ces mots :
'

En voici la traduction :

« Il n'y avait ni l'être ni le non-être en ce temps.
Il n'y avait ni l'atmosphère ni le ciel au-delà.
Qu'est-ce qui tourbillonnait Où était-ce Sous la protection de qui
Y avait-il l'eau profonde, l'eau sans fond

Il n'y avait ni la mort ni la non-mort en ce temps.
Il n'y avait pas de distinction entre le jour et la nuit.
L'Un respirait sans souffle, de son propre pouvoir.
Rien d'autre n'existait au-delà.

A l'origine, les ténèbres couvraient les ténèbres.
Tout n'était qu'eau indistincte.
Enfermé dans le Vide, le Devenant,
L'Un naissait par le pouvoir de la Chaleur.

D'abord le Désir se développa
Qui fut le premier germe de la Pensée.

Ayant cherché en leur cœur, grâce à leur intelligence,
Les sages trouvèrent le lien de l'être dans le non-être.

Leur cordeau était étendu en diagonale :

Quel était le dessus, quel était le dessous

Il y eut des porteurs de semences, il y eut des pouvoirs.
En bas était la Nature, en haut la Manifestation.

Qui sait en vérité, qui pourrait l'annoncer ici :

D'où est issue, d'où vient cette création
Les dieux sont en deçà d'elle
Qui sait d'où elle émane

Cette création, d'où elle émane,

du haut des deux,

Ainsi, aux yeux de l'auteur de cet hymne, la cause première se situe
au-delà de l'être et du non-être. Cette proposition ne laisse pas de parai-
tre étonnante, si l'on songe qu'elle est énoncée vers l'an iooo avant notre
ère. Elle a même para trop forte à certains sages brahmaniques qui s'em-
pressèrent de la réfuter. Uddalaka Aruni dit, dans la Cùzîwz/ogyzz I/pzz-

»

Der z/zzertiom

60



«if/W (6, 2) : « A l'origine, il y avait, en fait l'être, unique, sans second.
Certains disent, en vérité, qu'au commencement, il y avait le non-être,
sans second et que l'être serait né du non-être. Mais comment pourrait-il
en être ainsi Comment l'être pourrait-il sortir du non-être Au com-
mencement, il y avait l'être, unique, sans second. »

Mais pour notre sage védique, on est Bien au-delà de l'être et du
non-être. Il n'existait alors ni la mort ni son contraire, ni le jour ni la
nuit. Mais les eaux sans fond qui sont, pour l'Inde, l'image du chaos pri-
mordial, à cause de leur indétermination : on retrouve dans tous les

textes cosmogoniques, jusqu'aux cette mention de l'eau cos-

mique originelle.
Une seule chose existe, l'Un, principe neutre, indifférencié, dont la

Chaleur (ta/w, qui signifie primitivement chaleur créatrice, désignera
aussi l'ascèse) a permis la naissance. Puis vint le Désir, qui fut la pre-
mière semence de la Pensée. A noter que le terme de n'a pas
l'aspect exclusivement mental qu'implique le mot pensée par lequel
nous l'avons traduit, mais qu'il a également une signification affective
et volitive.

La question est posée : d'où émane cette création Pas des dieux,
en tout cas, qui y sont postérieurs, « en deçà » dit le texte.

La création, il faut le remarquer, n'a jamais été conçue en Inde
comme en Occident : ex «iL i/o. Mais bien plutôt comme une
d'un être suprême, une à partir d'un principe unique, parfois
purement naturel, parfois recouvrant le naturel et le surnaturel, le maté-
riel et le spirituel. Et, fait à souligner, cette création n'a pas eujieu une
fois pour toute : elle est au contraire, permanenteT

Et qui sait d'où émane le mondé, créé dans sa multiplicité à partir
de l'Un Peut-être le dieu qui le surveille

Ici apparaît, se dégageant du polythéisme, une notion nouvelle dans
le PAL?, celle d'unjjjcu_suprême. On le retrouvera plus tard dans l'hin-
douisme : ce sera Ishvara, principe unique, source de toute réalité, qua-
lifiant plus particulièrement Shiva.

Mais dans l'hymne védique, ce dieu-surveillant ne connaît peut-
être pas lui-même le secret ultime.

Ainsi s'exprime, par la question lourde de signification qui clôt ce

texte, le scepticisme qui en a fait la célébrité : « Ou bien ne le sait-il
pas »

Le wyrLe de LHowwwe pràwordLz/

Certes, cet hymne n'est qu'une des explications indiennes de l'orga-
nisation du monde. Les Anciens n'exposèrent jamais systématiquement
leurs idées à ce sujet et l'on a plusieurs spéculations, dont certaines, sou-
ligne Gonda ", sont en contradiction et qui ne sont pas toutes dues, vrai-
semblablement, à la même époque et au même milieu.

61



Citons le mythe de l'Homme primordial, qui donne nais-
sance à un être androgyne, d'où naîtra, à son tour, un être cosmique.
Celui-ci sera disséqué, sacrifié, offert aux dieux et, de ses parties, sortira
l'univers.

On rapprochera ce mythe de celui d'Osiris, dieu également dépecé,
puis ressuscité grâce à la constance d'Isis, et, dans une certaine mesure
également, du sacrifice du Christ qui, tout comme le védique,
est à la fois l'objet offert, la victime, et l'objet visé, la divinité.

Ce mythe trouvera un écho et un développement dans la philoso-
phie dite Sâmkhya, qui sert notamment d'arrière-plan à la B/wgvztW-
G&z. Cette doctrine, dualiste, considère qu'il y a deux principes qui
coexistent éternellement, à l'image de l'être androgyne né de l'Homme
primordial : un principe naturel et un principe spirituel. Le premier est
la matière originelle, éternelle, la substance en soi, inconsciente et active.
D'elle sort le monde matériel, y compris les corps et les psychismes des

êtres vivants. Il n'y a donc pas de création, à proprement parler, mais
une évolution, la transformation de l'être primordial en devenir. A cette
matière unique s'opposent les principes spirituels des monades, qui sont
en nombre infini. Elle sera, dans la tradition classique, assimilée à l'âme
cosmique Le yoga, qui y est étroitement lié, peut être consi-
déré comme l'aspect pratique de la spéculation sâmkhya.

Dans l'hymne védique que nous avons cité, on assistait au passage
du polythéisme — les dieux, on l'a vu, sont eux-mêmes considérés comme
des choses créées — à un principe unique, l'Un. La mythologie des
FecUr antérieurs s'est estompée, l'accent se porte sur la recherche des

origines, sur les pouvoirs abstraits et élémentaires.
Cet Un neutre, alors que les dieux sont mâles ou femelles, ce prin-

cipe permanent que l'hymne évoque ici et dont les mùzi ont eu la révé-
lation au-delà de l'apparente multiplicité du monde créé, les

et les l'identifièrent plus tard au éraAwwm, l'énergie sacrée
mise en œuvre par l'acte rituel et par la parole qui l'accompagne et qui
fut bientôt considéré comme l'énergie et l'âme cosmiques.

En effet, les ß'/vz/UwaWiir, qui sont postérieurs aux FeAzj et qui en
constituent en quelque sorte l'exégèse rituaiiste, admirent que l'âme cos-
mique est un principe créateur, qu'il se manifeste dans tous
les êtres et que tous les êtres ont en lui leur fondement. Il est l'Un de

notre hymne.
Mircea Eliade fait remarquer, à ce propos, que dans les

l'image mythique de ce principe est le pilier, sorte d'axe du monde,
symbole très archaïque, qu'on trouve aussi bien chez les chasseurs et les

pasteurs de l'Asie centrale et septentrionale, que dans les cultures pri-
mitives d'Océanie, d'Afrique et d'Amérique.

62



La pensée spéculative se développant, elle va, avec les

passer au premier plan. Les sages s'intéresseront aux problèmes fonda-
mentaux qui, on vient de le voir, étaient en germe dans la pensée védi-

que. Se pose inévitablement le problème des rapports entre le moi, âme
individuelle ou et lame cosmique, le Zw/N«*?«.

L'hymne védique dit que les sages trouvèrent en leur cœur, grâce
à leur intelligence, le lien de l'être dans le non-être. Et on peut fort
bien comprendre qu'ils trouvèrent dans leur for intérieur l'explication
de l'être dans une transcendance ineffable. Ou que la clé de la compré-
hension de l'univers est la connaissance de soi.

Au microcosme répond le macrocosme. L'âme individuelle répond
à l'âme cosmique.

A cet égard, citons deux textes. Ce sont deux passages de la CÄzzw-

z/ogyrf qui insistent sur cette identité des âmes individuelle
et cosmique. Les images, dans leur simplicité, sont très belles.

« Mon âme, à l'intérieur de mon cœur, est plus petite que le grain
de riz, que le grain d'orge, que le grain de millet, que le cœur du grain
de millet. C'est cela mon âme, à l'intérieur de mon cœur. Elle est plus
grande que la terre, plus grande que le ciel, plus grande que ces mon-
des. Mon âme, à l'intérieur de mon cœur, contient tous les actes, tous
les désirs, toutes les odeurs, tous les goûts. Elle englobe tout cela, est
ineffable et indifférente. Elle est l'âme universelle. » (III, 14)

Et le sage Uddalaka Aruni, s'adressant à son fils Shvetaketu, lui dit,
en un leitmotiv insistant et par ailleurs fameux : « tavwz zrrf : Tu es

Cela. »

« L'univers tout entier s'identifie à cette substance subtile. C'est le
réel, c'est le moi. Toi (c'est-à-dire en tant qu'âme individuelle), tu es Cela
(c'est-à-dire l'âme cosmique), Shvetaketu. »

Ainsi est posé un principe qui sera affirmé à plusieurs reprises dans
les [//wMÛArfiA, qui sera repris et développé par la suite dans le Vedânta
(ce mot, qui désigne un système philosophique, signifie fin du Veda) :

l'identité de l'âme individuelle et du principe fondamental de l'univers.

« Une telle identité, écrit Anne-Marie Esnoul avait probablement
été saisie beaucoup plus tôt dans une intuition mystique profonde, mais
ce seront les cercles upanishadiques qui l'expliciteront et projetteront sur
lui le cône lumineux de leurs recherches.

» Quant au procédé d'assimilation lui-même, il se révélera comme
un fait constant de la pensée indienne. Nous le verrons jouer de façon
presque identique lorsque, dans la perspective des cultes de dévotion, on
assimilera divers dieux à l'Absolu personnel dont ils ne représentent que
des formes. Toutefois, même à cette époque plus tardive, l'idée du

énergie universelle, cœur de tout, demeurera sous-jacente au culte
du dieu personnel, assurant la continuité de la pensée indienne depuis
les origines jusqu'à l'époque contemporaine. »

63



Ainsi un des docteurs vedântins les plus célèbres, Shankara, qui fut
probablement contemporain de Charlemagne, insiste-t-il sur la grandeur
de lame cosmique, non-duelle, sans second, Absolu impersonnel, insai-
sissable, qui dans son essence ne se distingue pas de lame individuelle.
Le monisme de Shankara, dont la thèse est poussée à l'extrême, n'admet
l'existence que du seul principe spirituel. Tout ce qui appartient à l'or-
dre namrel^jUMxd^ti^jLest qu'une ilhasion^samfjfeaïï^
l'ignorance!

Unaütre védântin, Râmânuja (Xle siècle), professera également une
théorie de la non-dualité, moniste, mais elle affirmera, au contraire de
celle de Shankara, la réalité du monde extérieur. Râmânuja mettra l'ac-
cent sur l'aspect personnel de l'Absolu, qu'il assimilera au dieu Vishnu.

« Il y avait l'Un », dit le texte védique. Ce principe unique, qui se
manifeste dans tout, d'une part, et l'intime unité psychologique, décou-
verte par l'analyse de soi et l'introspection, d'autre part (« Les sages en
leur cœur et grâce à leur intelligence... » Comment ne pas penser au
Connais-toi toi-même socratique sont identiques aux yeux des sages
des et de leurs héritiers védântins L

La cosmogonie a donné naissance à une métaphysique.

ALzryre GztWm

NOTES

' Cet hymne a été mis en musique, d'une façon remarquable, par le composi-
teur Constantin Regamey, qui est par ailleurs indianiste et occupe la chaire de sans-
krit aux universités de Lausanne et Fribourg.

" Gonda : Lêt re/igiowr tfe WWe (Payot).
® Z.'H/Wo»«r»e. Textes et traditions sacrées, présentés par Anne-Marie Esnoul

(Fayard).
* On ne peut s'empêcher de rapprocher de cette vision des choses celle d'un

mystique allemand du XlVe siècle, Maître Eckart, qui dit dans ses i'erwowr :

« C'est dans la mesure où l'homme se connaît lui-même jqu/il parvient à con-
naître DiéiïN ^ ~—~ ~ ~

5ù je suis, là est Dieu, cela est la pure vérité.
» L'homme est en vérité Dieu et Dieu est en vérité l'homme.
• L'âme après sa délivrance a perdu son nom dans l'unité de l'essence divine. »

64


	Au-delà de l’être et du non-être : un hymne de la création

