Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation
Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 76 (1973)

Artikel: Au-dela de I'étre et du non-étre : un hymne de la création
Autor: Cavaleri, Maryse

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-684452

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-684452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Au-dela de I’étre et du non-étre :
un hymne de la création

Au monde visible et invisible, immanent et transcendant, les hom-
mes ont, de tout temps, cherché une genese, une explication, une clé.

En voici une, cosmogome indienne pamcuherement féconde.

Ce n'est pas a proprement parler un récit de la création, mais bien
plutbt la description d'une situation, que fait le célebre hymne €osmo-
gonique du Rigrveda (X, 129). '

Vers 1500 avant notre ére, sur ses confins occidentaux, commence
I'invasion de 'Inde par les Indo-Européens. Ceux-ci occupent la plaine
indo-gangétique et, a leurs progrés vers le sud-est, sera liée la propa-
gation de la religion et de la littérature védiques. Les Vedas sont alors
rassemblés, vers le XlIlle siécle avant J.-C. selon certaines hypothéses.
Ces livres sacrés, écrits dans un sanskrit atchaique, sont quatre : le Rig-
veda, le Yajurveda, le Samaveda, auquel s'ajoutera, plus tard, I'Athar-
vaveda. Ils constituent une révélation, mais pas au sens ou on l'entend
en Occident. Les hymnes, qui existent de toute éternité, ont été révélés
a l'aube des temps a des prophétes (rishis), qui les ont transmis.

Le Rigveda, certainement l'ensemble le plus ancien de la littéra-
ture indienne, est un recueil de 1028 hymnes, comportant en moyenne
dix strophes. Ces hymnes chantent les louanges des différents dieux,
dans un but propitiatoire. Ainsi, a travers eux, peut-on reconstituer les
anciennes croyances védiques. Elles consistent en un polythéisme ou les
dieux ont comme fonction de garder un certain secteur de l'activité cos-
mique telle qu'elle se manifeste sur les plans naturel, humain, divin.
L'Ordre cosmique (r24), préexistant aux dieux et qui est a la fois juste
agencement des éléments constitutifs du monde et loi morale, sera ainsi
maintenu.

Dans les parties les plus récentes du Rigveda et notamment dans le
Xe livre auquel appartient I'hymne traduit ci-dessous, le ton change. On
recherche quelque chose de plus haut que les dieux et s’y expriment,
peut-étre sous l'influence d’autres classes sociales, des conceptions phi-
losophiques sur la création, 'origine du monde, la vie aprés la mort. Les
spéculations deviennent plus abondantes et elles seront, d'une maniére
ou d’une autre on le verra, a l'origine des spéculations qui s'épanouiront
plus tard dans les Upanishads et les philosophies qui s’y rattachent.

39



Le mythe cosmogonique

L’hymne commence par ces mots : '
Ndsaddisinno sadasit...

En voici la traduction :

« Il n'y avait ni I'étre ni le non-étre en ce temps.

Il 'y avait ni 'atmosphere ni le ciel au-dela.

Qu’est-ce qui tourbillonnait ? Ou était-ce ? Sous la protection de qui ?
Y avait-il I'eau profonde, I'eau sans fond ?

Il n'y avait ni la mort ni la non-mort en ce temps.
Il n’y avait pas de distinction entre le jour et la nuit.
L'Un respirait sans souffle, de son propre pouvoir.
Rien d'autre n’existait au-dela.

A lorigine, les ténébres couvraient les ténébres.
Tout n’était qu'eau indistincte.

Enfermé dans le Vide, le Devenant,

L’Un naissait par le pouvoir de la Chaleur.

D’abord le Désir se développa

Qui fut le premier germe de la Pensée.

Ayant cherché en leur cceur, grace a leur intelligence,
Les sages trouverent le lien de 1'étre dans le non-étre.

Leur cordeau érait étendu en diagonale :

Quel était le dessus, quel était le dessous ?

Il y eut des porteurs de semences, il y eut des pouvoirs. .
En bas était la Nature, en haut la Manifestation.

Qui sait en vérité, qui pourrait I'annoncer ici :
D’ou est issue, d’'ou vient cette création ?

Les dieux sont en deca d’elle

Qui sait d’'ou elle émane ?

Cette création, d’ou elle émane,
i qui exerce [a surveillance sur ce monde, du haut des cieux,
E&f&a:mﬁmW

RSN NN

Des guestions

Ainsi, aux yeux de 'auteur de cet hymne, la cause premiere se situe
au-dela de I'étre et du non-étre. Cette proposition ne laisse pas de parai-
tre étonnante, si I'on songe qu'elle est énoncée vers I'an 1000 avant notre
ere. Elle a méme paru trop forte a certains sages brahmaniques qui s'em-
presserent de la réfuter. Uddalaka Aruni dit, dans la Chindogya Upa-

60



nishad (6, 2) : « A lorigine, il y avait, en fait 1'étre, unique, sans second.
Certains disent, en vérité, qu'au commencement, il y avait le non-étre,
sans second et que I'étre serait né du non-étre. Mais comment pourrait-il
en étre ainsi ? Comment 'étre pourrait-il sortir du non-étre ? Au com-
mencement, il y avait I'étre, unique, sans second. » ke

Mais pour notre sage vedlque on est bien au-dela de I'étre et du
non-étre. Il n'existait alors ni la mort ni son contraire, ni le jour ni la
nuit. Mais les eaux sans fond qui sont, pour I'Inde, I'image du chaos pri-
mordial, 2 cause de leur indétermination: on retrouve dans tous les
textes cosmogoniques, jusqu'aux Upanishads, cette mention de I'eau cos-
mique originelle.

Une seule chose existe, 'Un, principe neutre, indifférencié, dont la
Chaleur (tapas, qui signifie primitivement chaleur créatrice, désignera
aussi l'ascése) a permis la naissance. Puis vint le Désir, qui fut la pre-
miére semence de la Pensée. A noter que le terme de mmanas n'a pas
I'aspect exclusivement mental qu'implique le mot pensée par lequel
nous l'avons traduit, mais qu’'il a également une signification affective
et volitive.

La question est posce : d’ Mgpg_cg_t_tg_c_r_gauon ? Pas des dieux,
en tout cas, qui y sont postérieurs, « en deca » dit le texte.

La création, il faut le remarquer, n’a jamais été concue en Inde
comme en Occident : ex nihilo. Mais bien plutdt comme une émanation
d'un étre supréme, une émission a partitr d’'un principe unique, parfois
purement naturel, parfois recouvrant le naturel et le surnaturel, le maté-
riel et le spmtuel Et, fait a souligner, cette crngleu une
fois pour toute : elle est au contraire, permanente

Et qui sait d'ot émane le monde, créé dans sa multiplicité & partir
de I'Un ? Peut-étre le dieu qui le surveille ?

Ici apparait, se dégageant du polythéisme, une notion nouvelle dans
le Veda, EEHECIMM On le retrouvera plus tard dans I'hin-
douisme : ce sera Ishvara, principe unique, source de toute réalité, qua-
lifiant plus parncuherement Shiva.

Mais dans I'hymne védique, ce dieu-surveillant ne connait peut-
étre pas'lui-méme le secret ultime.

Ainsi s'exprime, par la question lourde de signification qui clot ce
texte, le scepticisme qui en a fait la célébrité : « Ou bien ne le sait-il
pas ? »

Le mythe de 'Homme primordial

Certes, cet hymne n’est qu'une des explications indiennes de 'orga-
nisation du monde. Les Anciens n'exposérent jamais systématiquement
leurs idées a ce sujet et I'on a plusieurs spéculations, dont certaines, sou-
ligne Gonda ®, sont en contradiction et qui ne sont pas toutes dues, vrai-
semblablement, a la méme époque et au méme milieu.

61



Citons le mythe de 'Homme primordial, p#rusha, qui donne nais-
sance a un étre androgyne, d’ou naitra, a son tour, un étre cosmique.
Celui-ci sera disséqué, sacrifié, offert aux dieux et, de ses parties, sortira
I'univers.

On rapprochera ce mythe de celui d’'Osiris, dieu également dépecé,
puis ressuscité griace a la constance d’Isis, et, dans une certaine mesure
également, du sacrifice du Christ qui, tout comme le purusha védique,
est 2 la fois I'objet offert, la victime, et I'objet visé, la divinité.

Ce mythe trouvera un écho et un développement dans la philoso-
phie dite Simkhya, qui sert notamment d'arriere-plan a la Bbagavad-
Giti. Cette doctrine, dualiste, considére qu'il y a deux prmc1pes qui
coexistent eternellement, a I'image de I'étre androgyne né de 'Homme
primordial : un principe naturel et un principe spirituel. Le premier est
la matiére originelle, éternelle, la substance en soi, inconsciente et active.
Delle sort le monde matériel, y compris les corps et les psychismes des
étres vivants. Il n’y a donc pas de création, a proprement parler, mais
une évolution, la transformation de I'étre primordial en devenir. A cette
matiére unique s'opposent les principes spirituels des monades, qui sont
en nombre infini. Elle sera, dans la tradition classique, assimilée a I'ame
cosmique (brabman). Le yoga, qui y est étroitement lié, peut étre consi-
déré comme l'aspect pratique de la spéculation simkhya.

L'dme cosmique et Vime individuelle

Dans 'hymne védique que nous avons cité, on assistait au passage
du polythéisme — les dieux, on I'a vu, sont eux-mémes considérés comme
des choses créées — a un principe unique, I'Un. La mythologie des
Vedas antérieurs s'est estompée, l'accent se porte sur la recherche des
origines, sur les pouvoirs abstraits et élémentaires.

Cet Un neutre, alors que les dieux sont miles ou femelles, ce prin-
cipe permanent que I’hymne évoque ici et dont les 7ishis ont eu la révé-
lation au-dela de 'apparente multiplicité du monde créé, les Bribhmanas
et les Upanishads V'identifierent plus tard au brabman, I'énergie sacrée
mise en ceuvre par l'acte rituel et par la parole qui I'accompagne et qui

fut bient6t considéré comme l'énergie et 'ame cosmiques.

En effet, les Bréhmanas, qui sont postérieurs aux Vedas et qui en
constituent en quelque sorte lexegese ritualiste, admirent que 1'Ame cos-
rmque (brabman) est un pr1r1c1pe créateur, qu ‘il se manifeste dans tous
les étres et que tous les étres ont en lui leur fondement. I est 'Un de
notre hymne.

 Mircea Eliade fait remarquer, a ce propos, que dans les Vedas
I'image mythique de ce principe est le pilier, sorte d’axe du monde,
symbole trés archaique, qu'on trouve aussi bien chez les chasseurs et les
pasteurs de I'Asie centrale et septentrionale, que dans les cultures pri-
mitives d'Océanie, d’ Afrique et d’Amérique.

62



La pensée spéculative se developpant elle va, avec les Upanishads,
passer au premier plan. Les sages s'intéresseront aux problemes fonda-
mentaux qui, on vient de le voir, étaient en germe dans la pensée védi-
que. Se pose inévitablement le probléme des rapports entre le moi, ame
individuelle ou dtman, et 'ime cosmique, le brabman.

L’hymne védique dit que les sages trouvérent en leur coeur, grice
a leur intelligence, le lien de I'étre dans le non-étre. Et on peut fort
bien comprendre qu'ils trouvérent dans leur for intérieur I'explication
de I'étre dans une transcendance ineffable. Ou que la clé de la compré-
hension de I'univers est la connaissance de soi.

Au microcosme répond le macrocosme. L'ame individuelle répond
a I'ame cosmique.

A cet égard, citons deux textes. Ce sont deux passages de la Chéin-
dogya Upzzm:bad qui insistent sur cette identité des ames individuelle
et cosmique. Les images, dans leur simplicité, sont trés belles.

« Mon 4me, 4 lintérieur de mon ceeur, est plus petite que le grain
de riz, que le grain d’orge, que le grain de millet, que le cceur du grain
de millet. Clest cela mon ame, a l'intérieur de mon cceur. Elle est plus
grande que la terre, plus grande que le ciel, plus grande que ces mon-
des. Mon ame, a l'intérieur de mon cceur, contient tous les actes, tous
les désirs, toutes les odeurs, tous les gofits. Elle englobe tout cela, est
ineffable et indifférente. Elle est I'ame universelle. » (III, 14)

Et le sage Uddalaka Aruni, s'adressant a son fils Shvetaketu, lui dit,
en un leitmotiv insistant et par ailleurs fameux : « Tat tvam asi: Tu es

Cela. »

« L'univers tout entier s'identifie a cette substance subtile. Cest le
réel, c’est le moi. Toi (C'est-a-dire en tant qu'ame individuelle), tu es Cela
(Cest-a-dire 'ame cosmique), Shvetaketu. »

Ainsi est posé un principe qui sera affirmé 2 plusieurs reprises dans
les Upanishads, qui sera repris et développé par la suite dans le Vedanta
(ce mot, qui désigne un systéme philosophique, signifie fin du Veda) :
Pidentité de I'ame individuelle et du principe fondamental de l'univers.

« Une telle identité, écrit Anne-Marie Esnoul ?, avait probablement
été saisie beaucoup plus tét dans une intuition mystique profonde, mais
ce seront les cercles upanishadiques qui 'expliciteront et projetteront sur
lui le cone lumineux de leurs recherches.

» Quant au procédé d’assimilation lui-méme, il se révélera comme
un fait constant de la pensée indienne. Nous le verrons jouer de facon
presque identique lorsque, dans la perspective des cultes de dévotion, on
assimilera divers dieux a '’ Absolu personnel dont ils ne représentent que
des formes. Toutefois, méme a cette époque plus tardive, I'idée du brah-
man, énergie universelle, coeur de tout, demeurera sous-jacente au culte
du dieu personnel, assurant la continuité de la pensée indienne depuis
les origines jusqu'a I'époque contemporaine. »

63



Ainsi un des docteurs vedintins les plus célébres, Shankara, qui fut
probablement contemporain de Charlemagne, insiste-t-il sur la grandeur
de I'ame cosmique, non-duelle, sans second, Absolu impersonnel, insai-
sissable, qui dans son essence ne se distingue pas de I'dme individuelle.
Le monisme de Shankara, dont la thése est poussée a I'extréme, n'admet
I'existence que du seul principe spirituel. Tout ce qui appartient a l'or-

dre naturel et relatif n'est quune illusion sans reéalité, qui résulte de
zﬁl_1;:{1'191'ar1ce.

Un attre védantin, RAméinuja (Xle siécle), professera également une
théorie de la non-dualité, moniste, mais elle affirmera, au contraire de
celle de Shankara, la réalité du monde extérieur. Riménuja mettra I'ac-
cent sur l'aspect personnel de I’Absolu, qu'il assimilera au dieu Vishnu.

« Il y avait 'Un », dit le texte védique. Ce principe unique, qui se
manifeste dans tout, d'une part, et I'intime unité psychologique, décou-
verte par l'analyse de soi et I'introspection, d’autre part (« Les sages en
leur coeur et grace a leur intelligence... » Comment ne pas penser au
Connais-toi toi-méme socratique ?) sont identiques aux yeux des sages
des Upanishads et de leurs héritiers védintins *.

La cosmogonie a donné naissance a une métaphysique.

Maryse Cavaleri

NOTES :

1 Cet hymne a été mis en musique, d’'une facon remarquable, par le composi-
teur Constantin Regamey, qui est par ailleurs indianiste et occupe la chaire de sans-
krit aux universités de Lausanne et Fribourg.

? Gonda: Les religions de PInde (Payot).

3 L’'Hindouisme. Textes et traditions sacrées, présentés par Anne-Marie Esnoul
(Fayard).

4 On ne peut s'empécher de rapprocher de cette vision des choses celle d'un
mystique allemand du XIVe siécle, Maitre Eckart, qui dit dans ses Sermons :

« C'est dans la mesure ou I’homme se connait lui-méme gu’'il parvient i con-
A e W
naitre Dien,

» Ou je suis, 12 est Dieu, cela est la pure vérité.
» L’homme est en vérité Dieu et Dieu est en vérité ’homme.
» L'dme apres sa délivrance a perdu son nom dans I'unité de I'essence divine. »

64



	Au-delà de l’être et du non-être : un hymne de la création

