Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation
Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 75 (1972)

Artikel: Hommage a Ferdinand Gonseth

Autor: Kohler, Simon / Rueff, Marcel / Carnal, Henri
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-684884

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-684884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HOMMAGE A
FERDINAND GONSET!







Les discours prononcés
lors de la manifestation de Sonvilier
le 12 décembre 1970

L’HOMMAGE DU DIRECTEUR
DE I’INSTRUCTION PUBLIQUE DU CANTON,
M. SIMON KOHLER

Le pays de votre naissance — et je crois bien de vos affections
les plus cheéres — est 2 ce point jaloux de ses us et coutumes que méme
s’agissant de vous il n’a pas fait mentir le proverbe: « Nul n’est
propheéte en son pays ».

Je sais que vous n’en avez cure et que vous n’etes ni malheureux
ni faché. Car, a I'instar des vrais savants, vous savez trop bien qu’ils
sont toujours modestes. Aussi vrai savant que vrai homme, vous ne
savez penser et parler que dans la modestie qui sans cesse s’ajoute
a votre incommensurable mérite. Et ma tache en I'occurrence est trés
lourde. Tant le risque est grand de la heurter, de choquer P’entier de
votre étre intérieur.

Elle est d’autant plus difficultueuse ma tiche que venant aprés
tant de discours prononcés a Lausanne, & La Chaux-de-Fonds, a
Zurich et ailleurs. Et il se pourrait bien que je succombe a d’intem-
pestlves redltes Or, pour avoir fait 'effort de vous comprendpre, il
m’en couteralt de m’éloigner trop. de 'onde propice qui me ferait
saisir — 2 ma mesure — votre pensée profonde. Une pensée que vous
avez translucide et qui fuse en méticuleuses régles d’or. Enrichie
qu’elle est de perception et de sensibilité. Si bien qu’il me faut pres-
que vous contraindre 4 m’entendre comme si je parlais de votre
doublure & vous conforme en tous points. Comme il me faut vous
prier de faire un sort identique & mon intervention devenue I’expres-
sion dépouillée du moindre artifice de I'« intuitionniste » de circons—
tance que je suis. Indulgent que vous serez, vous le passionné d’éthi-
que et de bien-dire, pour la relativité axwmanque de ce langage.

Vous souffrirez dés lors facilement que je m’abstienne de dérou-
ler tout le film de votre admirable existence. Que je m’abstienne de
ne marquer aucun arrét. De ne point pénétrer le foyer horloger de
votre enfance. De ne point suivre ’adolescent aux multiples activités
servant d’appoint aux modestes ressources d’une famille nombreuse
dont vous étiez le cadet. De ne point trop m’approcher ni du bache-
lier dispensé d’examens de maturité, ni du professeur de vingt-cinq

81



ans a 'Université de Berne, ni du malitre prestigieux de I’Ecole
polytechmque fédérale.

Je n’irai point hanter les lleux ou s’échafaudérent, se congurent,
s ecr1v1rent je dirais presque d’écriture mentale, vos hvms au style
et a lexpresswn rarement ¢galés. Je ne vous demanderai pas le
secret de vos etudes - J'lm'us interrompues — quasiment infusées
sans le recours a la lecture et & ’écriture.

Par contre, me permettrez-vous d’évoquer le « coup de Corban »?
Vos entretiens sur le théme « Q’est-ce qu’un philosophe ? » dans ce
petit village jurassien, entretiens que vous vouliez pour la délectation
des paysans et des ouvriers de I’endroit ? Point question alors de leur
enseigner la philosophie académique et scientifique ! Vous vouliez
le dialogue basé sur la méthode la plus élémentaire et la plus fonda-
mentale : celle de la réflexion. Vous démontriez ainsi qu’en eux tous,
gens du peuple qu’ils sont toujours, s’affirme, se profile ou sommeille
le philosophe... Que dés lors chaque homme se fait s¢ philosophie,
la véritable philosophie ne se pouvant concevoir que par le dialogue.
Le contrdle philosophique échappe en effet a I’étre isolé aussi bien
au contexte humain que moral. Et je crois que la plus eclamme lecon
a tirer de « Corban », c’est que vous alliez, vous, le plus qbond*lm-
ment, le plus intelligemment et le plus noblement nanti, & la quéte
de la philosophie de ces petites gens.

Permettrez-vous au responsable de la Direction de I'instruction
publique de ce pays — responsable au seul titte de mandataire du
peuple — de vous rappeler ce m’muel de géométrie qu’avec un maitre
de I’endroit, Enoc Delmphce, que j'associe A ce propos reconnaissant,
vous aviez redlge des années durant ? Vous exerciez ainsi votre talent
sur les simples choses. Vous fondiez la somme de votre savoir non
pas au niveau culminant des savants, mais a la base de leceher du
degré secondaire. Ce faisant, vous faisiez bréche aux vieux préjugés,
vous abandonniez les chemins battus — ce qui ne vous valut pas que
des éloges — pour aborder le théme scientifique beaucoup plus en vue
de promouvoir [’attitude que le savoir. Pour que le bon pli se prenne.

Pour nous, deux hauts faits que ne retiendront pas forcément
les historiens ou les chroniqueurs, mais qu1 nous font admirer la pro-
fondeur de votre engagement envers la cité.

Vous tranchez le dilemme :

A Décart de la société, le philosophe lui manque, son isolement
le menacant d’étiolement.

Tant il est vrai que vous ne sauriez vous accommoder de la pensée
toute faite. L’ouverture, le dialogue, 'expérience (fondamentale pour
vous), la réflexion prenant forme de constante interrogation : telles
sont les clés de votre méthode.

Parce que I'acquis du savoir n’est jamais définitif, par consé-
quent toujours remis en question, il s’ensuit I’heureuse &volution de la
connaissance.

82



C’est ainsi que dans votre définition des structures de la pensée,
dans votre idonéisme de l’efficacité, dans le jugement de votre réfé-
rentiel de vérité, votre ceuvre, d’éminemment scientifique qu’elle est,
devient prodlgleusemcnt humaine, singuliérement sociale.

Ai-je eu, cher Maitre, le recours trop facile ou trop naif du
passionné de vérité et de curiosité d’esprit ? Si tel était le cas, je
vous en demanderais grace. Tant préoccupé que je suis de votre
lumiére. Elle vous a été comptée de ’extérieur. Elle vous a été prodi-
guée d’abondance par l'intérieur. Vous la faites rejaillir en éclatants
faisceaux, en irradiants balisages.

La société enrichie de votre éclairage en est-elle assez consciente ?

Le fait est que ’ccuvre qui est la vOtre s’inscrit dans les grandes
destinées de la science et de 'humanisme. Afin de la perpétuer, je
prends un risque. Un risque est un engagement : celui, avec quelques-
uns d’entre nous, de créer I’« Institution Ferdinand Gonseth » qui,
en tant que fondation ou dans une autre forme juridique adéquate,
assumera la diffusion de vos idées. Par le moyen de pubhcanons de
cours et de colloques, de rencontres de niveau international, elle en
assumera le rayonnement. Avec votre assentiment, elle aura recours
a la revue Dialectica, qui vous doit le jour. Elle se donnera les
conseillers et les animateurs indispensables. Libre et autonome, elle
sera composée d’hommes et d’institutions fideles a la pensée de
Ferdinand Gonseth, dont la vie entiére est garante d’une pérennité

infaillible...

Simon Kobler

L’HOMMAGE DES COLLEGUES
DE L’ECOLE POLYTECHNIQUE FEDERALE A ZURICH

Il était prévu que le professeur Marmier, recteur de I’Ecole poly-
technique fédérale, prenne la parole ici. Malheureusement il doit
assister aujourd’ hui & une seance a laquelle il lui etait 1mp0551b1e de
se soustraire. Tenant a ce que son Ecole soit représentée ici, il m’a
demandé de prendre sa place. C’est un plaisir pour moi, parce que la
personne que nous fétons aujourd’hui a été mon maitre et mon col-
légue, mais aussi parce que j’ai eu le bonheur d’avoir avec M. Gonseth
des rapports d’amitié trés cordiaux.

Cher Monsieur Gonseth,

C’est un honneur pour moi de pouvoir vous apporter dans votre
charmant village natal, village que vous avez si souvent évoqué dans
nos discussions, les salutations et les veeux les plus cordiaux de I’EPF.
Je le fais au nom de son président, de son recteur, du corps professoral
et tout specialement au nom de vos collégues et amis de la section
des sciences mathématiques et physiques a laquelle vous avez appar-
tenu pendant plus de trente ans. Il est impossible, dans le temps qui

83



m’est 1mpa1t1, de dire tout ce que I'EPF vous doit, mais je vais essaye1
tout de méme de l'esquisser, bien que trés sommairement.

Pendant trente ans, vous avez donné aux etudiants de langue
francaise, ma.themat1c1ens, physiciens et ingénieurs, les cours de base
en mathématiques. Chaque volée avait le privilege et le plaisir de
suivre VoS cours pendant trois semestres. Vous saviez, pour y avoir
réfléchi trés longuement, comment s’érige un édifice theonque. Par un
choix judicieux des moyens & mettre en ceuvre, par un langage lim-
p1de et sans ambiguité, vous avez fait le joint entre les connaissances
tres rudimentaires que vos étudiants apportalent et celles auxquelles
vous alliez les initier. Les théories que vous présentiez n’étaient pas
dans le vide comme certaines qu’on rencontre aujourd’hui, elles étaient
solidement ancrées dans un motif et elles étaient apphcables. Vous
avez montré a vos étudiants comment 'instrument mathématique
intervient dans la schématisation d’un probléme issu du monde réel.
Mais vous leur avez enseigné également la prudence avec laquelle on
doit manier le schéma si les déductions qui opérent sur lui doivent
avoir prise sur le probleme réel duquel le schéma a surgi.

Cette immense activité pédagogique, dont on ne saurait sures-
timer 'importance dans la formation des futurs ingénieurs et hommes
de science, n’était qu'une partie de votre enseignement. Vous avez a
cOté de cela enseigné les mathématiques et la philosophie des sciences
aux mathématiciens et physiciens des semestres supérieurs. Dans vos
cours spéciaux et dans vos séminaires, vous avez, plus que tout autre,
mené vos étudiants au centre des probléemes de la connaissance, pro-
blemes que vous aviez I’habitude d’attaquer de front. C’est dans ces
cours et ces séminaires que la philosophie ouverte, qu'on appelle
partout la philosophie gonsethienne, fut déployée et apparut comme
un édifice cohérent et bien construit. C’est & ce moment-1a que jai
compris pourquoi votre cours de base en mathématiques était si natu-
rellement compréhensible. C’est qu 11 était imprégné de votre pensée
philosophique qui dans cette premiére application montrait déja son
efficacité.

Il serait temeralre de vouloir exphquer ici votre philosophie. Il
suffit pour renoncer a une telle entreprise d étre mis en face de votre
ceuvre monumentale. Je tiens toutefois 2 dire que votre maniére
d’aborder une discipline est devenue bien commun a une large échelle,
et que ceux qui s’en réclament ’appliquent sans méme savoir qu’ils
sont par la vos disciples.

Mesdames, Messieurs,

La plupart d’entre nous se souviennent de 'enseignement des
mathemathues auquel ils ont été sourms. Un eléve crlthue se sentait
mal a Paise du fait que I’accent était placé sur un cOté théorique
assez absolu dont les appels 2 Pintuition étaient voilés ou méme
obscurs, voire intentionnellement faussés. C’est dans cette situation

84



pleine d’équivoques que la pensée de Ferdinand Gonseth intervint
pour mettre les choses a leurs places en disant que I’homme dispose
d’une information naturelle conditionnée par sa structure physiologi-
que et psychique, que cette connaissance intuitive se compléte conti-
nuellement par I’ensemble croissant des observations et des expé-
riences. M. Gonseth montra de maniére convqincante que ’homme,
par un raisonnement cond1t1onne par la mémoire de ce qu’il a deja
fait, peut concevoir a I’avance des démarches et, par une activité
deductwe explorer le champ d’application de lexperlmenml et de
Pintuitif. Ces trois aspects, 'intuitif, I’expérimental et le déductif
théorique ne sauraient €tre dissociés et isolés I'un de I’autre ; ils s’inter-
pénétrent, et deés lors on est obligé d’accepter leur jeu concerté. Etant
placé devant cette existence conjointe des trois aspects fondamentaux
de la connaissance, on devra savoir comment ils s’accordent et se com-
plétent, connaitre 11déc dominante qui préside au dialogue qui s’éta-
blit entre eux. Il s’agira de développer une stratégie de déploiement
et d’engagement progressif qui est celle de la méthodologie ouverte,
la méthodologie développée par Ferdinand Gonseth. On ne perdra
jamais de vue que les structures abstraites ne nous sont données qu’en
existence commune avec tous leurs cas d’application. Et ceci est capi-
tal pour toute théorie de la connaissance et concerne tous les objets
de Pesprit qu’on dit communément dégagés par abstraction.

Le point essentiel est que dans ’abord d’une discipline on est en
face d’un certain horizon de réalité dans lequel des problémes sont
posés. Il s’agira de schématiser cette réalité pour qu’elle prenne en
nous sa structure et de trouver ce qui dans le schéma correspond
aux problémes de cette réalité. Mais ’adéquation entre le schéma et la
réalité n’aura rien d’absolu, car loption premiére sera d’ouvrir la
construction 3 ’expérience et de revoir le tout, si cela est nécessaire,
dans P’élaboration d’un nouveau schéma peut-étre plus riche ou plus
prudent. L’essentiel est de rendre la coordination la plus étroite pos-
sible entre la théorie et la réalité a laquelle on fait face, cette coordi-
nation tenant compte des intentions qui présidérent a la nécessité de
[’établir. Il suffit que cette coordination soit '1ppropr1ée convenable,
effective ou, comme dit Ferdinand Gonseth, « idoine » & notre v1510n
momentanée de la situation extérieure. Cette coordination est révi-
sible. Voila une attitude que M. Gonseth a prise dans tous ses cours ;
elle fut bien vite familiére & tous ses étudiants. _

Il est nécessaire de rappeler ici un c6té de I’activité de M. Gonseth
‘qui n’a jamais figuré au programme de I’EPF, mais qui fut d’une
importance capitale pour les étudiants qui en proflterent Je songe
aux entretiens qui avaient lieu réguliérement dans I'lccuelllante
demeure de la Goldauerstrasse et auxquels prenaient part des étu-
dlants de toutes les facultes Dans des discussions parfois trés ani-
mées, M. Gonseth excitait a la réflexion, exigeait que les idées soient
exprimées, provoquait le dialogue. Il savait poser les problémes, les

85



soumettre a ’analyse, et avec une puissance de synthese extraordinaire
aidée d’une prodigieuse mémoire et de conna1ssances trés vastes dans
tous les domaines de la science, il proposait a ses jeunes auditeurs des
solut10ns effectives. Cest dans ces discussions surtout que nous avons
appris a accepter en toute conscience un systeme de référence adé-
quat *‘1 Iintention, systéme qui, si la solution élaborée et soumise
aprés a lexpcuence demande des corre ectifs, est susceptlble detre
revu. Je sais que les étudiants sont trés nombreux qui, grace a ces
entretiens, ont trouve leur voie sc1ent1f1que et qui ont acquis la un
aspect essentiel de leur formation. Qu’il me smt permls ict aussi de
rendre un hommage cordial et des plus sinceres & Mme Gonseth,
native elle aussi de Sonvilier : par sa p1esence chaleureuse et par sa
bonté, elle savait mettre ’accent sur le c6té humain auquel M. Gonseth
lui-méme attribuait toujours un réle central.

Nous vous demandions, le recteur de 'EPF et moi, quelle serait
’attitude de M. Gonseth dans les discussions parfois troublantes et
obscures que nous avons aujourd’hui avec certains groupes d’étudiants.
Je crois, bien qu’il soit un maltre du dialogue, qu’il aurait lui aussi
certaines difficultés car, dans toutes ses recherches et ses démarches,
M. Gonseth avait pour but la construction. S’il contestait certaines
structures soit philosophiques soit sociales, c’est qu’il avait une nou-
velle base a proposer sur laquelle un nouvel édifice pouvait grandir.
Mais ce nouvel édifice se trouvait étre conditionné par les expérien-
ces faites dans ’ancien. L’effort de revision et de réforme se trouve
toutefois trop souvent contrecarré par une attitude qui tend a aban-
donner complétement, pour ne pas dire détruire, ce qui pourtant
dans le champ de P’expérience pendant longtemps s’était avére idoine.
On pourrait accepter cette attitude a condition que de nouvelles
bases sohdes soient proposées. Mals croire que celles-ci se1t1ront
d’elles-mémes du chaos, est une fagon de voir qui est contraire a tout
ce que m’a enseigné Ferdinand Gonseth.

Jrai effleuré le role éminent qu’a joué ce grand professeur dans
la formation des etudiants et, par la, les services qu il a rendus a
notre école. Dans le monde sc1ent1f1que, il a contribué A la renommee
de 'EPF, le nom de cette école se trouvant tout naturellement associé
a la pensée gonsethienne. Les entretiens de Zurich organisés par
M. Gonseth et qui eurent lieu dans les locaux de ’EPF furent dans
le monde philosophique un événement de tout premier ordre. La
présence de notre école fut marquée par notre jubilaire dans de
nombreux congrés ; 'opinion de Ferdinand Gonseth et ses prises de
position furent toujours trés écoutées. Combien de fois ne I’a-t-on
pas chargé de la conférence de cl6ture parce qu’il était le seul, bien
que n’ayant pris aucune note, a avoir gardé la vue d’ensemble! Je
rappelle aussi les entretiens de Rome ou Ferdinand Gonseth fut
appelé pour y discuter de problémes fondamentaux avec les plus
grands théologiens de ’Eglise.

86



La philosophie gonsethienne est en marche ; son emprise — pas
svulement sur le monde sc1ent1f1que — va en croissant. Son universalité
apparalt clfurement ‘puisqu’on peut dire d’elle qu ’elle animait I’Ecole
de Prague d’ou sortit le mouvement qui tendalt a secouer les chaines
de I'idéologie marxiste et qui cherchait 4 mettre en ceuvre un des
grands principes de la pensée gonsethienne, celui de la révisibilité.
Je pense que la force et l’efficacité de cette pensée est démontrée
puisquaucune autre ne put lui étre opposée et qu’il fallut, pour
faire obstacle a sa marche, llnterventlon des blindés. On sait aussi
que la Russie porte un intérét croissant a cette philosophie qui a le
pouvoir d’ébranler l’ldeologle marxiste jusque dans ses bases.

Je m’excuse d’avoir été si long, mais je tenais & mettre en lumiére
ce que notre jubilaire signifie pour ’EPF.

Cher Monsieur Gonseth,

Les veoeux les plus cordiaux de vos collegues et amis de ’EPF
vous accompagnent. Nous souhﬁtons tous vivement que la santé vous
permette pendant bien des années encore d’analyser comme vous
Pavez fait j Jusqu ici toutes les activités humaines et de contribuer par
vos syntheses a la connaissance de ce que nous sommes et de ce que
nous faisons.

Marcel Rueff

L’HOMMAGE DU PRESIDENT
DE L’INSTITUT JURASSIEN DES SCIENCES,
DES LETTRES ET DES ARTS

C’est un tres grand plaisir pour moi d’apporter ici 2 mon
ancien maitre Ferdinand Gonseth les salutations et les veeux de
I’Université de Berne, de son recteur, M. Aebi, ainsi que ceux de la
faculté des sciences et de son doyen, M. Geiss. Les dix années,
M. Gonseth, que vous avez passées a Berne ont été pour vous d’une
extréme importance, vous me ’avez souvent répété. Clest la que,
Jeune professeur, vous vous étes trouvé confronté avec les problémes
posés par ’évolution des mathématiques et de la physique, problemes
que vous avez reconnus comme étant des aspects particuliers du
probléme général de la connaissance. C’est 1a que, lors d’une série
de conférences que vous donniez a vos étudiants, s’est révélée votre
vocation de méthodologiste. C’est la enfin que vous avez écrit votre
premier grand ouvrage, Les fondements des mathématiques, ou I'on
.trcuve en germe les traits essentiels de votre pensée et de votre
méthode.

Pour I’Université de Berne aussi, ces années se sont révélées
fructueuses. Vous y avez formé des éleves, dont plusieurs sont
restés vos amis et dont certains, devenus professeurs a leur tour,
perpétuent en le transmettant aux nouvelles générations lesprit
Touverture et de dialogue dont vous avez toujours été l'ardent

87



défenseur. En confrontant les souvenirs que vous avez laissés & ces
éléves de votre période bernoise a ceux que jai gardés de vos der-
ni¢res années & Zurich, j’ai été profondément frappé de leur parfaite
ressemblance. Les uns comme les autres, nous avions été touchés de
la profonde sollicitude dont vous faisiez preuve a notre égard, de
Pintérét que vous portiez aux questions les plus banales de notre
existence. Voici plus de quarante ans, vous dirigiez déja les discus-
sions avec ce mélange de bienveillance et d’extréme exigence qui vous
caractérise, dégageant pat1emment des phrases souvent maladrmtes
de vos JEUI‘IES interlocteurs les idées que vous reconnaissiez _pour étre
justes ou révélant au contraire le vide que cachaient de prétentieuses
déclamations. C’est ainsi que, pendant quatre décennies, vous con-
duisiez vos éléves, non seulement a la découverte des mathématiques,
mais, par-dela la science elle- méme a une étude des mécanismes
secrets par lesquels nous accédons a la connaissance. Le sujet de la
discussion pouvalt varier : c’était parfois la physique, p'ufcns la
musique ou méme la politique ; le but restait toujours le méme :
les rapports de ’homme pensant avec le monde sensible. Si vous
me permettez une allusion mathemathue je dirai que votre vie,
votre enseignement et vos écrits donnent la démonstration la plus
convaincante de ’existence du contmu

Ce qui m’a aussi souvent étonné chez vous, c’est que, malgré les
incertitudes de notre si¢cle dont vous étes conscient plus que qui-
conque, vous ayez pu garder cette assurance, cette fermete de convic-
tions, cette foi en ’homme ol nous avons souvent trouvé réconfort.
Un jour o, aSS’LIHIS par le doute, nous vous demandions si nous ne
courions pas A la catastrophe, vous nous répondites simplement : « Je
suis un optimiste envers et contre tout. » Eh bien, permettez-moi de
vous souhaiter, au nom de mes collegues de P'Université de Berne et
en mon nom propre, de connaitre encore de nombreuses années
d’optimisme.

Henri Carnal

M. EDMOND BERTHOLET S’EXPRIME AU NOM
DE LA REVUE « DIALECTICA »

Le Comité directeur de la revue Dmlectzca que Je représente ici,
vous est reconnaissant de l'avoir associé aux cérémonies que la
Commune de Sonvilier organise aujourd’hui pour les quatre- vmgts
ans de Ferdmmd Gonseth Que M. Gonseth soit reconnu et aimé
dans le pays ou il est né, c’est un signe autant de la qualité d’Ame de
ce pays que de la qualité de I’'homme que vous fétez. C’est le signe
d’une appartenance mutuelle dont I’ceuvre de Ferdinand Gonseth
plg)frte }’empreinte profonde et que la distance et le succés n’ont jamais
affectée.

88



Dialectica a été fondée il y a un quart de siécle a Zurich et, si
elle doit & la ténacité de M. Gonseth d’avoir duré, elle devra a la
renommeée internationale de son fondateur le prestige qui lui assure
un avenir. Cet avenir, je le vois se confondant avec le chemin que
ne cesse de se frayer dans le monde la Philosophie ouverte. En effet,
Ferdinand Gonseth a apporté a la pensée occidentale des sujets et des
modes de réflexion dont le destin est de se renouveler et de s’ampli-
fier. Or, cet avenir de la Philosophie ouverte nous concerne tous,
dans la mesure ou I’ceuvre de M. Gonseth puise sa force a méme le
sol d’une patrie, & méme la mentalité d’un pays ot la pensée et [’action
sont en incessant dialogue, ol Pouverture a expérience et la confron-
tation sont choses vécues.

Avec loption d’ouverture a l’expérience, toute une ethlque,
toute une morale de Paction et, pour la science, toute une ascese
de la recherche, sont & prendre en charge par tous ceux que la philo-
sophie ouverte obhge désormais.

Il est impossible malheureusement de dire en une breve inter-
vention en quoi consiste la méthodologie de I’ ouverture a ’expérience;
tout au plus est-il possible de signaler qu’elle replesente une nouvelle
conscience et un nouveau style dans la maniere méme dont il faut
aborder les problémes de la connaissance, les problémes de I'homme,
de son activité et de son engagement dans le monde.

Gonseth ouvre une voie libératrice pour avoir mis en évidence
que les démarches et les activités scientifiques sont efficaces sans
avoir besoin de se réclamer d’une certitude préalable absolue. Il
démystifie, en quelque sorte, les préjugés qui accréditent I'idée que
la Vérité existerait quelque part en dessous de nous ou en dessus de
nous, comme une chose dont le savoir humain serait capable d’énon-
cer le contenu exhaustivement. Il nous montre que la connaissance
et la recherche, si évoluées soient-elles, n’ont pas pour finalité d’en-
fermer la Vérité dans une doctrine. Le langage, la connaissance, les
techniques, de par leur nature, traduisent I'incomplétude de Iétre et
l1nachévement des savoirs; mais on S’U.t aussi que lhomme, son
expérience et ses savoirs sont astreints a des exigences de vérité et
de moralité inscrites dans les structures les plus profondes, celles-1a
mémes dont on ne peut pas se passer soit dans I’expérience ordinaire
de la vie, soit dans Pexpérience particuliére (et a cet égard exem-
plaire) des sciences. Il faut d’abord prendre conscience de ce qu’est
’homme et de sa condition naturelle ; simultanément il faut prendre
. conscience de I’étonnante réussite de ses ceuvres; apparaitra alors
tout le champ d’observation des méthodes, des moyens d’agir et de
penser, ou [Iimperfection et lmachevement sont 1nsep'zrables de
I’exercice de la liberté. On ne peut jamais faire n’importe quoi,
n’importe comment, mais on a la liberté de bien faire ou de mal faire.
Entre la réussite et ’échec, entre le bien et le mal, il y a sanction de
’expérience et de la mise a I’épreuve. En un mot, ’'option d’ouverture

89



a Pexpérience postule une éthique de I’engagement et de la respon-
sabilité.

Une circonstance décisive de la vie de Ferdinand Gonseth doit
maintenant étre soulignée : le fait d’éwre né a Sonvilier, dans le Jura
auquel il n’a cessé de demeurer fidele. Gonseth dit lui-méme que
’expérience de son enfance a marqué toute son existence et toute sa
pensée. Je me bornerai a relever un seul aspect de cette influence, que
I'on retrouve nettement exprimée dans Le Probleme du temps. Tout
enfant, Gonseth a découvert que I’homme pensait aussi avec ses
mains ; il a appris ce qu’est une montre, comment on la construit, a
quoi elle sert. Il découvrait ainsi les données élémentaires de ce qui
deviendra ultérieurement le principe de technicité, autrement dit le
qmtliéme principe de la Méthodologie ouverte. Le probléeme du
temps n’est pas réductible au domaine de la physzque theorlque ou

mathématique. Il comporte tout un aspect expérimental ou doivent
intervenir les progres de la technique, ['acquisition lente et continue
des moyens matériels qui assurent une plus grande précision de la
mesure. Aucun savant n’a donné a cet aspect des choses 'importance
que Gonseth lui donne. A cet exemple particulier de I'influence que
peut avoir un milieu artisanal, il convient d’ajouter le rble de la
communauté ou M. Gonseth a été éduqué. Cette communauté — Son-
vilier — aura été pour lui, le premier modele vivant de la solidarité
qui relie entre elles toutes les activités de la recherche scientifique.

Je n’en tirerai pas d’autre conclusion que la suivante : lorsque
Gonseth dit que ’homme est d’un « seul tenant », cela signifie que
toutes ses activités sont en cause, que tous les aspects de la vie sont
joints. Mais cela signifie aussi que ’homme est fait pour vivre en
commun, pour travailler en commun. Celui que nous fétons aujour-
d’hui est issu d’une communauté naturelle, d’une région qui lui
donnait déja 'exemple de lefficacité et de effort, de 'ingéniosité et
de la patience.

La réputation dont il jouit maintenant & travers le monde rejaillit
sur sa terre natale. Et toute la dignité de cette journée est dans cet
accord, harmonieux et fécond, entre ’humanité d’un lieu et le destin

d’un homme.
Edmond Bertholet

LES VOEUX DE LA SOCIETE JURASSIENNE D’EMULATION

Jai le redoutable honneur de vous réitérer les veeux déférents et
admiratifs de la Société jurassienne d’Emulation et, par la méme
occasion — et ce dans une humilité totale — ceux, personnels, de son
président...

Redoutable honneur en effet ; car, aprés tant d’éloges prononcés
ou écrits, que peut-on ajouter ?

90



Ce qu’il faudrait pouvoir exprimer en cette heure est avant tout
d’ordre affectif, et les sentiments qui me pénétrent en ce moment
relevent de la méme émotion que celle ressentie en face des plus
grandes ccuvres des hommes, ou des grands phenomenes de la nature,
quand celle-ci semble p’1rf01s s’étre dépassée elle-méme. Mais en ce
moment, cet émol, cette émotion, cette admiration ont leur source
devant une grande et belle vie d’homme, toute consacrée a ’élabora-
tion d’une méthodologic de la connaissance, a la recherche de la
veérite.

En publiant La philosophie des sciences de F. Gonseth, Edmond
Bertholet nous a livré une admirable synthése de la pensée de I’heu-
reux jubilaire et a permis ainsi a bien des humains de devenir les disci-
ples — souvent inconnus — de notre philosophe jumssien.

Principe d’ouverture a Pexpérience, principe de réversibilité,
principe de structuralité, principe de technicité, principe d’mtegm-
lité, autant de garde- fous, mais aussi de clés, qui nous permettent
de suivre notre savant dans sa philosophie idonéiste, et de nous y
plonger dans un baln de rlgueur et de lucidité combien tonique, com-
bien réconfortant 4 notre époque ou le fanatisme exacerbé, la techni-
que vorace, la science si souvent prostituée, pourraient parfois nous
faire douter de la raison.

Jatfirme que celui qui sut, tout au long de sa vie, user d’une
langue claire, sertir sa pensée dans des concepts bien définis, et, de
tout cela, faire école, devrait étre considéré comme un grand bien-
faiteur de ’humanité.

Qu’on me permette, a ce propos, de rapporter ici une anecdote
citée par René Etiemble, dans un article paru en 1963, intitulé Je
déclare la guerre au babélien' « Lorsque Confucius alla visiter la
prmc1paute de Wei, ou tout allait trés mal, en pohthue comme en
economle et en morale, un disciple lui demand'v « Maltre, si vous
étiez chargé de rétablir I'ordre dans cette principauté, que feriez-
vous ? » Et Confucius repondlt par deux mots de chinois classique :
« Tscheng Ming » c’est-a- dlre « Corrigez les dénominations ». Donner
a chaque mot le sens prec1s qu’il doit avoir, faire en sorte que la
morale et la politique smspxrent dc cette probité langagiére, c’est
pour moi la clé de toutes les cités..

Sans ce que Confucius appelle Tscheng Ming, il n’y a ni liberté,
ni vérité, ni justice possibles.

Je ne doute pas que la claire pensée de M. Gonseth aura été,
- pour maints philosophes de notre temps, un Tscheng Ming des plus
salutaires.

J'ose méme affirmer que ces deux vocables feraient a eux seuls
un exergue valable, sinon suffisant, a toute l’ccuvre de notre
philosophe.

En tant qu’homme voué a la chose scolaire, je ne saurais, en
toute conscience, passer ici sous silence 'ouvrage de géométrie plane

71



en deux volumes que M. Gonseth rédigea de conserve avec M. Enoc
Delaplace a l’intention de nos écoles secondaires jurassiennes.

Mais, me direz-vous, vous déraillez ; comment pouvez-vous
évoquer ce petit traité, qui apparait incommensurable avec 'ampleur
de Pceuvre du grand maitre ?

A quoi je réponds que Ferdinand Gonseth, en marquant de son
sceau cet ouvrage dit élémentaire, fut particuliérement grand.

Montaigne déja, dans son « Institution des enfants » avait mis
’accent sur la nécessité du maltre, aussi savant soit-il, de descendre
de ses sphéres vers enfance : « et est Peffet, écrivait-il, d’une haute
ame et bien faite, savoir condescendre a ces allures puériles, et les
guider. Je marche plus ferme a mont qu’a val ».

L’exemple ne vous suffit-il pas? Voici Pascal, le grand Pascal
qui, par le truchement de sa sceur Jacqueline, s’intéresse a I’'introduc-
tion, a Port-Royal des Champs, de nouvelles méthodes pour appren-
dre a lire !..

En ce ]OUI‘ de joie, I'ceuvre de notre grand philosophe 1ppar11t
comme une ccuvre de foi, d’abord. D’une foi qui, dans ses premiéres
manifestations, brillait de Péclat du renowvean, pénétrait dans ’ame
des disciples du Maltre ; il m’arriva, alors étudiant a Zurich, d’enten-
dre souvent des camarades jurassiens e\prlmer leur admiration envers
un tel professeur ; a telle enseigne que j’en congus une véritable jalou-
sie (mais une noble jalousie), moi qui f1equent115 une autre section !
Cette foi, plus inébranlable que jamais, se manifeste aujourd’hui
dans la glozre du couchant ; ces couchants auxquels nous assistons,
muets et pénétrés d’émotion, du haut de nos montagnes. Puisse ce cou-
chant de votre vie, cher Maltre, s’étirer longtemps longtemps encore,
dans lirradiation de vos lumicres, et de votre présence qui nous sont
un viatique hors de prix !

Tels sont les veeux les plus sinceres, les plus chaleureux, les plus
respectueux de la Société jurassienne d’Emulation.

Edmond Guéniat

Cédant au désir expres que nous a expnme M. Ory, nous asso-
cions de grand cceur I’Institut jurassien 2 ’hommage que nous venons
de prononcer.

LE TEMOIGNAGE
DE L’UNIVERSITE POPULAIRE JURASSIENNE

Plutot qu un dlSCOLll‘S au nom de notre Université populaire
Jurass1enne c’est un témoignage personnel que j’aimerais apporter ici,
espérant ainsi parler pour ceux qui, lors des nombxeux colloques
Gonseth, ont fait a votre contact la méme expérience d’enrichisse-
ment intérieur.

92



Votre anniversaire, c’est beaucoup plus que quatre- Vmgts années
additionnées : c’est une vie. C’est une existence intérieure sans
discontinuité, et une existence présente aux autres, active sur les
autres et le monde. Vous ne m’en voudrez pas, j'espére, si en ce
moment je pense moins a VOs travaux, a vos ouvrages de mathéma-
tiques et de philosophie, qu’a ce que vous €tes pour moi et pour tant
d’autres. Quel plus beau réle pour un homme que d’exister chez les
autres, non comme une force qu’ils doivent vaincre ou apprivoiser,
mais comme une composante de leur vie intérieure. Et vous vivez
d’une vie active a I'intérieur de tant d’étres ! Vous avez ce privilége
si rare de provoquer dans les esprits qui l'acceptent — et chez les
autres aussi — un bouillonnement dont les effets se déploient longue-
ment et en profondeur. Les connaissances que vous nous avez appor-
tées, pour précieuses qu’elles fussent, n’ont de loin pas la valeur des
méthodes et des attitudes qu’elles conduisaient 4 modifier, a accepter
ou a refuser. N’est-ce pas la la véritable pédagogie : aider les hommes
a s’ouvrir au monde pour pouv01r le modifier — et non I'inverse —
aider les hommes & devenir eux- memes.

En ce qui me concerne, vous m’avez appris que ce qui compte, ce
n’est pas tellement la dlrectlon du cheminement intérieur que le seul
fait de cheminer, de savoir cheminer et choisir de changer de direc-
tion quand la réflexion I'impose. Cette disponibilité ouverte a I’eng't-
gement, débouchant sur I'engagement intérieur, sur expérience inté-
rieure, nombreux sont ceux qui vous la doivent.

Tout cela compte beauc,oup pour tous ceux qu1 vous entourent ;
cela vous a déji été dit a bien des reprises ; mais Jalmerals aujour-
d’hui que vous sachiez I’émotion que nous ressentons a vous le dire
en pareille c1rc0nstance

J'aurais aussi a dire ce que vous doit PUniversité populaire
jurassienne comme institution, mais encore une fois, c’est surtout des
hommes qu’il s’agit, plus que des instiutions. D’ailleurs, en ’occur-
rence, les deux choses sont liées & mes yeux comme a ceux de tous les
participants & vos colloques. Une direction a été donnée a 'Université
populaire jurassienne, ou mieux une dimension, qui conditionne toutes
ses démarches.

Pour tout ce que vous avez fait et ce que vous faites, pour tout
ce que vous étes, je vous dis notre admiration et notre reconnaissance.

Si quelqu’un mérite I'inquiétude sereine du philosophe, c’est vous,
et notre veeu sincére est que vous la viviez encore pour le plus grana
.bien de tous ceux qui, comme nous, ont eu le privilege de vous

approcher.
Jean-Marie Mceckli

93



Les discours prononcés
lors de la manifestation de La Chaux-de-Fonds
le 15 septembre 1970

FERDINAND GONSETH
ET LA METHODOLOGIE DES MATHEMATIQUES

1. S’il ne fait pas de doute que les philosophes ont intérét a
prendre exemple sur les mathématiques pour édifier leur philosophie,
ainsi que Descartes le reléve au début du Discours de la Méthode,
on peut se demander s’il est nécessaire ou utile pour les mathémati-
ciens de se référer a une perspective méthodologique ou philosophique.

2. On doit d’abord constater que la plupart des mathématiciens
professionnels n’abordent pas volontiers ces questions. L’ emplre des
mathématiques est immense, I'exigence de la spécialisation s’y fait
sentir comme partout et cette situation est donc raisonnable du point
de vue d’une certaine distribution du travail. Et pms il se passe ce
fait extraordinaire qu’apparemment il n’est pas nécessaire d’avoir
refléchi sur la nature des notions fondamentales ou le pouvoir de
Pesprit pour faire bon usage de ces notions et de ce pouvoir.

3. Mais 1l arrive que I’évolution méme de la discipline impose
une réflexion sur les Fondements. Il est bien clair, par exemple,
que la découverte et 1’élaboration des géométries non euclidiennes
ont modifié de fond en comble I’idée qu’'un mathématicien pouvait se
faire de la notion d’axiome ou de postulat.

Au moment ou Ferdinand Gonseth s’engageait dans sa carriére
de mathématicien, le monde mathématique passait par ce qu’on a
appelé la «crise des Fondements ». Pour donner une idée de I’am-
pleur de la secousse, donnons la parole 2 Hermann Weyl :

« On considere généralement les antinomies de la théorie des
ensembles comme des escarmouches qui n’intéressent que les confins
les plus extlemes des mathématiques et qui ne menacent en aucune
fagon la sécurité et la solidité de "empire lui-méme.

Les explications qu’on donne de ces troubles en lieu compétent
(dans l’intention de les démentir ou d’en affaiblir la portée) ne parais-
sent pas étre dictées par une conviction p*trfaltement assise. Elles sont
au contrzure de ces tentatives d’autosuggestion, a demi ou aux trois
quarts sincéres, qu’on rencontre si souvent en mati¢re de pohnque
ou de ph11050ph1e. Mais en fait, un examen sérieux et sincere de la

94



question ne peut que conduire a la conviction qu’il faut interpréter
ces irrégularités dans les régions frontiéres des mathématiques comme
des symptdmes ; c’est par la que vient au jour le mal secret que
cache le jeu en apparence parfait des rouages dans les domaines cen-
traux et qui est 'inconsistance et le manque de solidité des fondements
sur lesquels tout lemplre est assis. » (Math. Zeitschrift 1921)

Gonseth s’est jeté dans cette controverse avec la fougue que
’'on devine. Dans un ouvrage de 1926 qui force aujourd’hui encore
PPadmiration, consacré aux Fondements des mathématiques, il ana-
lyse avec une pénétration souveraine et une culture étonnante les
tentatives de consolidation des formalistes, ou une forme de panique
intuitionniste, dégage la faiblesse des unes et des autres de ces posi-
tions et pose une premiére ébauche de ses propres vues. En simpli-
fiant abusivement — mais M. Gonseth voudra bien m’en excuser — elles
consistent en ceci :

a) Si les paradoxes de la théorie des ensembles 'sont des aver-
tissements sérieux, il ne suffira pas de replatrer en explicitant les
précautions qui permettront d’éviter les paradoxes, mais il faudra
méditer sur le fait que ces accidents se sont produits et pourront se
reproduire en d’autres circonstances.

b) L’apparition des antinomies n’est scandaleuse et ressentie
comme une faute que dans une perspective méthodologique (en géné-
ral non explicitée) dans laquelle on admet par exemple que les
notions les plus générales sont accessibles a Iesprit dans leur immua-
ble clarté, comme aussi les régles et les lois du raisonnement.

Mais la situation se modifie du tout au tout si 'on concoit que
les concepts les plus généraux sont en devenir, qu’a chaque stade de
leur évolution, ’engagement de ces concepts dans la théorie peut en
préciser ou en altérer le sens: l'apparition d’une antinomie résulte
d’un tel engagement. Or, prétend Gonseth, une telle vision se dégage
de la vie méme des mathématiques.

Cette conception, dont il a Pintuition dés 1920, il va consacrer
une partie de sa vie a I'illustrer, a la critiquer, a lui donner sa forme
définitive. Dans le monumental ouvrage qu’il a consacré a La géo-
métrie et le probléme de Pespace, il en apporte la preuve par I'ana-
lyse des notions fondamentales de la géométrie.

4. Pour décrire en termes justes les rapports entre, d’ une part,
-les @étres abstraits dont le discours géométrique nous entretient et,
d’autre part, les étres concrets que nous révele Pexpérience du monde
sensible ou I'image intuitive qu’en fournit I’esprit, Gonseth a intro-
duit les notions de schéma et d’abstraction schématisante. Je m’excuse
de reprendre ici, pour les exposer, la fable imaginée par M. Gonseth
de la boule dans la forét. Mais apres tout, elle illustre son grand talent
peédagogique.

95



On imagine le probléme suivant : dans une forét se trouve placée
une boule de métal qu’il s’agit de sortir de la forét en la roulant entre
les arbres. Bien entendu, il pourra se faire que deux arbres soient si

rapprochés 'un de Pautre que la boule ne pourra passer entre eux.

Pour résoudre ce probléme, le plus simple est de constituer un
schéma, ici une carte de la forét. A cet effet, il faut

— introduire des étres pensés ou symboles, ici des croix sur la
carte pour figurer les arbres et un disque pour la boule,

— définir une relation dans 'ensemble de ces symboles en conve-
nant de relier deux croix par un trait rouge si — mais seulement si —
les arbres qu’elles figurent sont si rapprochés que la boule ne pourrait
passer entre €ux.

Il est bien clair que le probléme posé revient, au niveau du
schém"t A voir §’il est possible de joindre le disque flgurant la boule
a un point de I'image de la lisiére sans couper de trait rouge.

L’examen des rapports entre le schéma et la réalité signifiée appa-
ralt ici avec une grande clarté :

a) Le schéma est sommaire : les croix ne permettent pas de recon-
A bl bl
naitre la nature des arbres, la carte n’est pas a ’échelle, etc. On obser-
vera ce fait important que ['usage du schéma met précisément en évi-
dence le fait que la solution du probléme réel ne dépend pas des don-
nées que le schéma n’a pas retenues.

b) Le schéma est efficace : la solution trouvée dans le schéma
peut étre interprétée dans la réalité signifiée, on ne fait pas (en géné-
ral) de constructions théoriques pour rien.

c) Le schéma est partiellement antonome : pendant qu’on essaie
de relier le disque & un point de 'image de la frontiére, on peut
oublier que les croix figurent des arbres, comme on peut. oublier
que la relation figurée par les traits rouges a une signification exte-
rieure. Il peut méme se faire que le schéma admette plusieurs signi-
fications extérieures complétement différentes.

d) Le schéma est révisable : qu’on imagine, par exemple, que la
température varie en croissant lorsqu on sapproche de la frontiére
et que la boule se dilate en conséquence pendant qu’on la roule. La
« solution » trouvée sur la carte ne se transposerait plus dans la
réalité. 1] faudrait compléter le schéma pour le rendre efficace.

C’est ainsi que, dans la vision de Gonseth, les notions géomé-
triques fondamentales et les axiomes auxquels elles satisfont inter-
viennent comme les symboles et les relations d’un schéma organisant
théoriquement la connaissance expérimentale ou intuitive que nous
avons de I’espace sensible, des figures et de leurs propriétés. Il n’est
sans doute pas nécessaire de relever que le mode de connaissance par
abstraction schématisante s’affirme de maniére éclatante dans toutes
les sciences qui s’organisent théoriquement. Mais restons dans les
mathématiques !

96



5. Un usage maintenant solidement implanté veut qu’on consi-
dére et qu’on expose aujourd’hui les mathématiques comme 1’étude des
structures dont on peut munir des ensembles a priori plus ou moins
quelconques (structures algébriques structures d’ordre, stuctures topo-
logiques, etc). Qu’est-ce qu’un groupe, par exemple ? Les gymnasuens
d’aujourd’hui et peut-étre leurs parents le savent bien: c’est un
ensemble G, muni d’une loi de composition, satisfaisant aux axiomes
suivants... Ouais !

En réalité, les structures fondamentales sont trds exactement
des schémas, au sens ou M. Gonseth les a décrits. Ils schématisent
un « donné concret » ou une « réalité extérieure » qui n’est autre que
’ensemble des €tres mathématiques classiques avec leurs propriétés :
nombres naturels, entiers, rationnels, réels, courbes, surfaces ou volu-
mes, etc.

Les structures fondamentales, définies par leurs axiomes, ont été
créées pour permettre 1’étude épurée des propriétés conférées aux
étres mathématiques classiques par la réalisation en eux de cette struc-
ture. Le fait est historiquement incontestable et d’ailleurs incontesté.
Pour les mathématiciens informés, il est d’ailleurs indifférent qu'on
parte des cas « concrets » pour dégager la structure par abstraction
schématisante ou qu’on pose les structures de maniére apparemment
arbitraire pour constater aussitot apres, sous forme d’exemple, qu’il
s’agit de structures réalisées dans des cas connus.

Vous penserez peut-étre que M. Gonseth doit se sentir comblé
a la pensée que les mathématiques modernes maintenant enseignées
dans les écoles secondaires et les gymnases se présentent comme il
I’avait apercu sous la forme de la constitution ou de [étude de
schémas. Quant a moi, je ne crois pas qu’il ait des raisons de |’€tre,
volcl pourquot:

a) Faute d’une préparation suffisante par I’étude véritable de cas
concrets, la structure ne se présente pas comme schéma dont ces
cas concrets sont des significations extérieures, mais comme une créa-
tion plus ou moins arbitraire dont lutilité se vérifiera sur des exem-
ples. L’interversion, je I’ai dit, n’a peut-étre pas trop d’importance
pour le mathématicien formé, elle me paralt grave pour des débu-
tants.

b) Les techniques de deductlon dans le schéma sont souvent —
pas toujours il est vrai — inspirées par l'exemple de techniques qui
ont fait leurs preuves dans les « cas concrets ». Au demeurant, le
mathématicien, dans sa pratique quotldlenne revient constamment
aux exemples pour voir ce qui se passe, méme sila méthode veut qu’en-
suite il ne le dise pas et transporte la connaissance acquise de 'exem-
ple au schéma. Faute d’une connaissance assez intime des cas concrets
et des cheminements qui s’y pratiquent, les techniques de démonstra-
tions sont parachutées.

97



Il est vrai qu’on trouvera des mathématiciens pour dire qu’il est
plus facile de connzutre le cas général que des cas particuliers ou la
situation est masquée par des conditions contingentes. Nous n’en
croyons rien mais le lieu n’est pas d’en discuter ici.

c) La perspective philosophique évoquée par ces exposés pré-
maturés, involontairement peut-étre, est facheuse.

Qu’on veuille bien réfléchir au fait qu’on utilise dans ces défi-
nitions la notion d’ensemble quelconque dans un sens précritique,
celui précisément qui a donné lieu a la crise des fondements. Les
axiomes qui définissent la structure, coupés d’une signification exté-
rieure, ne peuvent apparaitre que comme décrets procédant d’une
intuition a laquelle on ne participe pas, ou comme décrets abrltr'ures
L’immense probléme de la non-contradiction des axiomes posés ne
peut naturellement pas étre évoqué, or sa place est fondamentale
dans une telle forme d’exposé.

Ces cr1t1ques ne visent aucunement a affirmer une quelconque
supériorité d’un programme classique sur un programme moderne.
Loin de 1a. Nous pensons bien au contraire que ’école secondaire
(gymnase compris) a le devoir de f’ure émerger les structures que les
mathématiciens ont dégagées ou creees, certaines d’entre elles tout au
moins. Chacun s’accorde toutefois a reconnaitre & Ienseignement des
mathéma,thues un rble formatif fondamental, qui ne se réduit pas
a P’acquisition de connaissances. La dlalectique du « concret » et de
I’« abstrait » qui s’y pratique constitue une expérience intellectuelle
irremplacable et nous tenons simplement a éviter que de prétendues
exigences de programmes ne conduisent au sacrifice de cet élément
formatif. La méthodologie des mathématiques modernes, au niveau
de D’enseignement secondaire, n’est qu’en gestation et les idées de
M. Gonseth mériteraient d’y jouer un r6le prépondérant.

Werner Sorensen

LA PHILOSOPHIE DE FERDINAND GONSETH

Le but de cet exposé préliminaire est d’esquisser a grands traits
la philosophie de M. Gonseth de telle sorte que vous puissiez mieux
profiter des conférences qui vont suivre, ce soir et demain soir. En
une demi-heure, il est impossible de pa.rler de tout; il faut choisir
et j’ai choisi d’éclairer avec un peu de soin certains points essentiels
plutdt que d’entamer une course-poursuite ou l'on effleure tout sans
avoir le loisir de rien approfondir.

Tout d’abord, la phllosophle de M. Gonseth n’est pas une philo-
sophie, en ce sens qu’elle n’est pas un systéme, une théorie du monde.

Non, son intention est plutdt de dégager une méthode, un
climat, un cadre de pensée. Au lieu d’édifier une philosophie, il nous

98



montre plutdt comment il faut s’y prendre pour édifier une philoso-
phie. Il s’intéresse plus 4 la méthode qu’au résultat. Cest d’ailleurs
conforme a I’étymologie du mot « philosophie » qui signifie « recher-
che de la sagesse » et non pas sagesse toute faite. C’est un premier
point sur lequel on ne saurait trop insister: ce que M. Gonseth
apporte, c’est plus un discours de la méthode qu’un systéme du
monde.

C’est donc dans cette optique qu’il faut envisager les choses,
et ce que je vais essayer de faire, c’est d’exposer la méthode que
M. Gonseth propose a la philosophie.

Le plus clair sera peut-étre de 'opposer & une autre méthode,
par exemple a celle de Descartes.

Sur quoi Descartes prend-il exemple pour édifier sa philosophie ?
Le Discours de la Méthode est parfaitement clair sur ce point :
« Je me plaisais surtout aux mathématiques, écrit-il, a cause de la
certitude et de lev1dence de leurs raisons et je m’étonnais de ce
que, leurs fondements étant si fermes et si solides, on n’avait rien
bati dessus de plus relevé. »

Et plus loin: « Je ne fus pas beaucoup en peine de chercher
les choses par lesquelles il érait besoin de commencer, car je savais
déja que c’était les plus simples et les plus aisées a connaitre ; et
considérant qu’entre tous ceux qui ont ci-devant recherché la vérité
dans les sciences, il n’y a que les seuls mathématiciens qui ont pu
trouver quelques démonstrations. c’est-a-dire quelques raisons cer-
taines et évidentes, je ne doutais pas que ce fiit par celles-ci qu’il fall(it
commencer ; bien que je n’espérasse aucune utilité de ces demonstra—
tions, elles accoutumeraicnt mon esprit a se repaitre de vérités et ne
se contenter point de fausses raisons. »

L’intention de Descartes est donc claire : la philosophie de son
temps ne le satisfait pas: « Considérant combien il peut y avoir de
diverses opinions touchant une méme maticre, qui soient soutenues
par des gens doctes sans qu’ll en puisse Jameus avoir plus d’une seule
qui soit vraie, jeréputais pour faux tout ce quin’est que vraisemblable. »
Descartes pense donc que si les philosophes arrivent a des conclusions
d1vergentes — ce qui signifie qu’il y en a au moins un qui se trompe —
c’est que leur méthode est mauvaise et que les fondements dont ils
partent sont mal assurés. Au contraire, les mathématiciens, apres
avoir démontré un théoréme, sont tous d’accord sur le contenu de ce
théoréme. Il faut donc transposer la méthode des mathématiques en
philosophie, dégager des fondements dont on sera absolument sir et
construire la-dessus avec rigueur.

Ce projet parait a premlére vue tout A fait raisonnable. Ce que
M. Gonseth va critiquer, ce n’est pas le projet de s’inspirer de la
méthode des mathématiques, car c’est ce qu’il fera lui aussi : il a écrit
un grand ouvrage sur La géométrie et le probléme de Pespace, ouvrage
Jui n’est pas un traité de géométrie, mais une étude de la démarche

99



du mathématicien en vue de Pappliquer & la philosophie. Ce que
M. Gonseth critique, c’est I'idée que Descartes se fait des mathémati-
ques. Il ne suffit pas de s’inspirer d’un bon modele, il faut encore le
copier tel qu’il est, et non pas 'idée erronée qu’on s’en fait.

Certes, on ne peut faire grief a Descartes de s’é¢tre mépris. Il
avait des mathemathues l'idée que s en faisaient ses contemporains et
on n’avait pas a ’époque de raison sérieuse de mettre en doute cette
conception. Mais il est advenu a la géométrie une aventure que je
vais essayer de vous raconter briévement.

L’édification de la géométrie remonte a l’antiquité grecque, aux
Eléments d’Euclide, monument qui n’a cessé d’impressionner les
mathématiciens et les philosophes pendant des siécles par sa rigueur
et son apparence définitive. Euclide commence par poser neuf
axiomes dont le premier est par exemple: «Les grandeurs égales
4 une méme grandeur sont égales entre elles. » Il pose ensuite sept
postulats plus spécifiquement géométriques, par exemple : « Par deux
points on peut toujours mener une droite. » Ces '1x1omes et ces postu-
lats paraissent ev1dents Mais I'un d’eux, le cinquieéme, ressemble plus
a un théoréme qu’a un axiome. Je ne vous citerai pas la forme que lui
a donnée Euclide, mais une forme équivalente : « Par un point exté-
rieur & une droite, on peut mener au plus #ne parallele a cette droite.»
C’est le fameux postulat des paralléles.

Ce cinqui¢me postulat a beaucoup tourmenté les géomeétres.
Pour son manque d’évidence, mais aussi parce que, a ’aide des autres
axiomes, on peut démontrer un théoréme qui lui ressemble étrange-
ment : « Par un point extérieur 2 une droite, on peut mener a# moins
une paralléle. » Les géomeétres se sont dit : si au moins une est démon-
trable, pourquoi an plus une ne le serait-il pas ?

Ils ont donc cherché une démonstration. Ils ne 'ont pas trouvée,
a moins d’introduire un autre postulat, équivalent a celui d’Euclide,
méme s’il a souvent une forme trés différente.

Alors ils ont essayé une autre méthode, qu’on utilise souvent
en mathématiques : la démonstration par I’absurde. Ils se sont dit :
on va supposer que le postulat n’est pas valable, que par un méme
point, il passe deux paralléles & une méme dr01te, c’est-a-dire deux
droites d1st1nctes qui ne coupent pas la droite donnée. Ils espéraient
arriver a4 une contradiction, ce qui auralt démontré le postulat et
Paurait réduit au rang de théoréme. Or, a leur grand étonnement, ils
se sont apergus qu ’ils ne rencontralent pas la contradiction attendue
mais qu’'au contraire ils parvenaient a construire une autre geometne,
avec d’autres théorémes. Cela leur a paru bien étrange, et ils n’y
croyaient peut-étre pas encore tout a fait. Mais ils ont découvert
quelque chose qui les a forcés a y croire: ils ont pu demontrer que
si ’on arrivait A une contradiction dans cette autre géométrie, cette
contradiction se transposerait en une contradiction dans la géométrie
ordinaire. Donc si ’on croit a la cohérence, a la non-contradiction de

100



la géométrie euclidienne, on est forcé d’admettre que Iautre géomé-
trie, qu’on appelle non euclidienne, ne ménera a aucune contradiction.

Voild une situation bien embarrassante! On se trouve en pré-
sence de deux constructxons théoriques aussi cohérentes I’'une que
’autre, mais qui ménent A des conclusions différentes : par exemple
Pune affirme que la somme des angles d’un triangle est égale 4 180°
alors que lautre affirme et démontre que cette somme est inférieure a
180°.

Eh bien, soit! Il y a un moyen bien simple de décider laquelle
des deux géométries est la vraie: il n’y a qu’a dessiner des triangles
et a mesurer leurs angles. On verra bien si ]a somme de ces angles
donne 180° on non.

Il faut remarquer icl que cette mesure ne sera peut-Etre pas
aussi concluante qu'on pourrait I’espérer. Car on démontre qu’on
peut toujours trouver une géométrie non euclidienne telle que la
somme des angles dun triangle différe d’aussi peu qu’on veut de
180°. Une telle expérience, qui ne pourra jamais étre faite avec une
précision absolue, ne permettra donc jamais de prouver que notre
espace est euclidien. Elle pourrait tout au plus prouver qu’il ne est
pas.

D’autre part, si ’on fait dépendre le choix d’une géométrie de
’expérience, on sort du cadre fixé par Descartes. Selon lui, la vérité
de la géométrie n’est pas une vérité expérimentale, elle repose sur la
vérité des axiomes, et la vérité des axiomes est garantie par leur
évidence. La questlon fondamentale est donc la suivante: sur guoi
repose la vérité de la géométrie ¢ quelle est P'instance qui la garantit ¢

Descartes, dans la préface de ses Principes, compare la philo-
sophie & un arbre dont les racines sont la métaphysique, le tronc est la
physique et les branches qui sortent de ce tronc sont _toutes les
autres sciences, qui se réduisent 3 trois principales, 4 savoir la méde-
cine, la mécamque et la morale. Dans son esprit, il est bien clair que
les branches reposent sur le tronc, et le tronc sur les racines. La
structure de sa phllosop}ne étant coplee sur celle des mathématiques,
et en particulier de la géométrie, la géométrie est elle aussi un arbre
qui repose sur ses racines : les axiomes. Et les axiomes eux- mémes
sont garantis par leur évidence. Si nous nous mettons 4 mesurer
des angles, c’est que nous ne croyons plus suffisante 1’évidence des
axiomes. Nous cessons de faire reposer ’arbre sur ses racines, nous
essayons au contraire de le suspendre a ses branches.

Pour rester fidéles a Descartes, 11 nous faut donc examiner les
deux systémes d’axiomes et décider lequel des deux est évident.

Mais I’évidence est-elle une garantie suffisante ? Descartes lui-
méme n’en est pas absolument convaincu, puisqu’il éprouve le besoin
de garantir [’évidence par la véracité divine. Il faut se méfier des
évidences. Toute l’histoire de la science nous enseigne que ce qui
paraissait évident & certains, et méme a Descartes, peut se révéler

101



faux par la suite. Et il n’y a pas besoin de chercher bien loin : il n’y
a qu’a prendre I’exemple que Descartes donne, dans le Discours de la
Méthode lui-méme, d’une application de sa méthode infaillible :
il s’agit de lexplication des mouvements du cceur. Descartes est
extrémement catégorique : « Au reste, afin que ceux qui ne connais-
sent pas la force des démonstrations mathématiques et ne sont pas
accoutumés 2 dlstmguer les vraies raisons des vraisemblables, ne se
hasardent pas 4 nier ceci sans I'examiner, je les veux avertir que ce
mouvement que je viens d’ exphquer suit a11551 nécessairement de la
seule disposition des organes qu’on peut voir a I’ceil dans le cceur, et
de la chaleur qu’on peut y sentir avec les doigts, et de la nature du
sang qu’on peut connaitre par expérience, que découle le mouvement
d’une horloge de la force, de la situation et de la figure de ses
contrepoids et de ses roues. » Or qu'est-ce que cette belle théorie
dont Descartes est si orgueilleusement stir, qui lui parait si manifes-
tement évidente ? Cest que le sang, en arrivant dans le cceur, y est
évaporé, ce qui provoque le gonflement du cceur, puis que cesang vase
condenser dans les poumons. Bien sur, on ne peut pas tenir rlgueur
a Descartes, dans I’état ol était la science a son époque, de s’étre
trompé. Mais cela nous enseigne au moins combien il faut se méfier
des évidences et des méthodes prétendues infaillibles qui reposent sur
elles.

Mais si I’évidence n’est plus une garantie, alors tout le bel
édifice de Descartes s’écroule. L’arbre de la géométrie et, comme lui,
’arbre de la philosophie reposent sur leurs racines, mais leurs racines
ne sont plus assurées, elles ne s’ancrent dans plus rien de solide. Et
toutes les mathématiques se trouvent aujourd’hui dans cette situation
inconfortable : Pétonnante diversité des systémes d’axiomes qui a
fleuri dans toutes leurs branches, et pas seulement en géométrie, nous
interdit de considérer I’'un d’entre eux comme privilégié, comme le
seul vrai. On n’ancre plus les axiomes, on les pose presque arbitrai-
rement et on essaye de voir ce que cela donne. Le climat de sécurité
par la base dans lequel vivait Descartes s’est complétement évanoui
dans la science moderne.

Est-ce a dire qu’il nous faut renoncer a toute sécurité ? Non'
On a été amené en quelque sorte a déplacer le centre de gr avu:e, le
pomt d’ancrage. On s’est apercu que ce qui était bien assuré, ce
n’était pas les racines, mais les branches, les rameaux, les fruits. Si
donc on voulait ancrer fermement la science, il fallait ancrer non
pas dans ses principes, mais dans ses résultats, confirmés eux-mémes
par expérience.

Pour bien me faire comprendre, je vais me tourner vers un
autre domaine : la physique, et plus particuliérement la mécanique.
La mécanique de Newton était, elle aussi, tout comme la géométrie,
un majestueux et impressionnant ¢difice qui paraissait acquis et
inébranlable pour I’éternité, un arbre reposant sur des racines solides

102



et bien ancrées. Or elle aussi a eu ses aventures. On s’est apergu
qu’elle ne s’accordait plus avec les faits d’expérience, d’une part, pour
les trés grandes vitesses, d’autre part, dans le domaine de I’infiniment
petit, dans le domaine des atomes. On a dii la remplacer par la méca-
nique relativiste d’Einstein et par la mécanique qu'mthue

Est-ce a dire que la mécanique classique était périmée, qu’il fal-
lait la jeter ? Eh bien, non ! On continue toujours de Ienseigner et,
avant de vouloir s’attaquer aux mécaniques modernes, il faut avoir
bien compris et bien assimilé la mécanique classique. De plus, dans
le domaine habituel de la memmque tant que les V1tesses ne sont
pas trop grandes ou les systémes trop petits, les trois mécaniques
conduisent aux mémes résultats, et ceci a une excellente approxima-
tion. Donc toute une partie de 1’arbre, du c6té de ses branches et de
ses rameaux, est restée presque intacte. Et pourtant les racines et le
tronc ont été profondément modifiés. Ce qui montre blen que les
branches sont plus définitivement acquises, plus assurées que les
racines et qu’il faut complétement bouleverser 'ordre’ de priorité.

Tout ceci est une affaire interne a la science, me dira-t-on
peut-étre. Cela ne concerne pas la philosophie. — Bien sfir, on pourra
toujours prétendre que la plnlosoph1e est quelque chose 3 part et
quelle reste sercinement fidele a elle-méme en face des bouleverse-
ments de la science. Mais ce n’était pas P’avis des grands philosophes,
qui ont été toujours trés attentifs a la science de leur temps. On
pouvait lire sur le fronton de ’Académie de Platon : nul n’entre ici
s'il nest géometre. Descartes, on 1’a bien vu, s’est profondement ins-
piré de la méthode des m1themat1ques — et 1l était lui-méme un
grand mathématicien, créateur de la géometrie analytique. Kant s’est,
lui aussi, abondamment occupé de la mécanique de Newton et de
problémes cosmologiques. Comment la philosophie moderne pourrait-
elle prétendre que, par exemple, I'union de lespace et du temps en
relativité n’a pas d’importance pour elle ? — En vérité, je ne vois pas
comment, par quels arguments spécieux la phllosophle pourralt se
refuser a tirer la lecon de ce qu1 est arrivé a la science. Et Clest
précisément a cette tiche que sest attele M. Gonseth : tirer, pour la
ph11030ph1e la legon de ce qui est arrivé a la science.

J’ai peut-tre semblé perdre beaucoup de temps avec Descartes
et la géométrie, mais je ne crois pas que ce soit du temps perdu. Si
'on a bien compris cela, tout le reste en découle naturellement 11
suffit de voir ce que cela Slgnlfle pour la philosophie.

Cela signifie tout d’abord un profond changement dans le statut
de vérité d’une théorie et en particulier de ses pr1nc1pes On ne peut
plus dire d’une théorie qu’elle est vraie. Tout ce qu’on peut dire,
c’est qu’elle marche bien, qu’elle conduit 2 des résultats conformes
a Pexpérience, dans un certain domaine et & une certaine approxi-
mation. M. Gonseth a proposé pour cela le terme d’idoine: une
théorie n’est pas vraie, elle est adaptée a la réalité qu’elle doit

103



décrire, elle est utilisable pour ce qu’on en attend. Mais elle doit
rester ouverte a sa propre révision, pour autant que la réalité ’exige.

Et cette révision peut porter non pas seulement sur quelque
rameau terminal, ce que Descartes aurait éventuellement admis, mais
encore sur le tronc et les racines mémes : une théorie doit rester
ouverte d une révision de ses principes. Et ceci est valable non seule-
ment pour toute théorie scientifique, mais aussi pour toute théorie
philosophique sur laquelle la constante évolution de I'image du
monde ne peut manquer de retentir,

Mais alors, me dira-t-on, on sombre dans le scepticisme ! Il

: : : : e : :
n’y a plus rien de certain, plus rien de définitif. Une telle philosophie
n’est plus une philosophie. La philosophie s’intéresse justement aux
principes, aux fondcments. Si les fondements changent, s’il faut étre
constamment prét a en changer, il n’y a plus de philosophie possible.

A quoi I’'on peut répondre ceci : tout d’abord, méme si le contenu
se modifie quelquefois, il y a du moins la méthode, la conception
généx ale, la maniére de justifier qui subsiste. Et ce cadre est lui aussi,
et méme en priorité, d’essence philosophique. La Critique de Kant
porte de méme plus sur le cadre de la connaissance que sur son con-
tenu.

D’autre part, Pouverture de la science n’a pas du tout tué la
science. La géométrie euclidienne, la mécanique, bien qu’elles aient
perdu leur statut de vérité absolue, n’ont pourtant pas été abandon-
nées. La découverte de systemes axiomatiques différents n’a pas sonné
le glas de ’axiomatique, bien au contraire : on s’y intéresse de plus
en plus.

Et cette ouverture de I'idée de théorie ne signifie pas qu'on peut
faire n’importe quoi avec n 1mporte quoi. Lorsqu’on s’est donné
un cadre axiomatique, il faut s’y tenir et ne pas modifier les axiomes
a sa guise.

Jai I’air de me contredire, mais il y a — et c’est encore un point
important — une dialectique de 'ouverture et de la fermeture. On ne
peut travailler sérieusement que dans un systéme fermé, ou les régles
et les axiomes sont donnés une fois pour toutes et ou l’on n’en
change pas en cours de route. J’appellerais cela une fermeture de
travail. L’ouverture consiste a garder la liberté de changer de systéme
fermé. Pour qu’un escalier remplisse sa fonction, il faut d’une part
que les marches soient solides et fermées, d’autre part qu’on ait la
possibilité de quitter une marche pour la suivante.

Mais alors, qu’est-ce que cela change ? Finalement, on va bien
avoir une succession de philosophies fermées, tout comme avant. Est-
il bien nécessaire que la philosophie se prépare d’avance a sa révi-
sion, alors qu’elle ne peut faire de bon travail que fermée? Ne
peut-clle pas s’installer dans sa fermeture et attendre qu’une révision
devienne nécessaire ?

104



Eh bien, non ! Cela ne revient pas au méme. Tout d’abord, il ne
s’agit pas seulement d’une ouverture a un imprévisible avenir, il
s’agit aussi d’une ouverture au présent : M. Gonseth voudrait que la

philosophie ne demeure pas enfermée dansun dogm"l.tlsmc rigide, qu’elle
ne se complaise pas dans la reprise de son passé, mais qu’elle reste
ouverte au monde dans lequel elle vit et en particulier qu’elle reste
ouverte a l’évolution pre’sente de la science.

Et méme l'ouverture a ’avenir change quelque chose a la philo-
sophie. M. Gonseth voudrait que la philosophie ne fGt pas comme
ces animaux dont la carapace est incapable de grandir et qui doivent
périodiquement muer, changer de peau parce que celle-ci est devenue
trop petite. En d’autres termes, il voudrait que les philosophes, au
lieu de construire chacun son petit pavillon jalousement différent de
celui du voisin, acceptent de travailler ensemble 4 une censtruction
commune, capable d’évoluer, a une pbilosop/aia perennis. Certes,
quelques chflpltres devront probablement en étre retouchéS' leur
51gn1f1cat10n sera enrichie, ou altérée, mais ce qui a été soigneusement
¢difié et sérieusement contrdlé dans un certain domaine restera valide
dans ce domaine, tout comme la mécanique de Galilée et de Newton
est restée V111de dans son domaine ; ce n’est que sa situation dans
’ensemble qui a changé. Bref, au lieu d’aller de révolution en révo-
lution, au lieu de ranger successivement les philosophies dans un
musée de monuments historiques, on assisterait a l’enrichissement
progressif d’'un méme édifice. Et c’est paradoxalement en renoncant
a étre définitive que la philosophie pourrait accéder & une sorte
d’immortalité.

Je ne sais pas si M. Gonseth se reconnaitra dans le tableau que
je viens de brosser j si je I’ai trahi sur quelque point, il pourra toujours
le rectifier demain — ou ce soir.

Frangois Bonsack

ESTHETIQUE MUSICALE ET PHILOSOPHIE OUVERTE

Dans les dernieres pages de son ouvrage Le probleme du temps?,
c’est-a-dire au moment de faire le bilan méthodologique et philoso-
phique de sa démarche, Gonseth propose entre autres cette conclu-
sion : « Pour nous, il ne fait aucun doute que l'option d’ouverture a
Pexpérience et ses procedures d’application et de réalisation, la
procédure de I’expérience croisée en particulier, pu1ssent jouer dans
tout le champ de la recherche phllosophlque le méme role que dans
le champ de recherche si varié que nous venons de traverser. L’es-
quisse d’'une Phénoménologie ouverte est chose déja faite.

» On distingue déja les premiers traits de celle d’'une Esthétique
ouverte. »

105



Ailleurs, dans une bréve présentation de Pessai 2 que j’ai consacré
a I’étude de certains problemes posés par I’évolution de la musique
contemporaine, Gonseth écrit: «a travers 'idée d’une esthétique
ouverte, c’est a la philosophie ouverte qu’un apport valable est ainsi
fourni — & une philosophie ouverte & tous les engagements de I’hom-
me »3,

Voici donc que la question des rapports entre la philosophie
ouverte et I’ esthethue se trouve clairement posée: d’une part, ’option
d’ouverture 2a lexperlence ses methodes d’application, en particulier
la procédure de expérience croisée, qui ont fait leurs preuves dans le
champ de la connaissance scientifique, doivent pouvoir s’étendre a
tout le champ de la recherche philosophique, gagner un statut de
genéralité et toucher ainsi les fondements de la recherche esthétique ;
d’autre part les promesses attachées au projet d’élaboration d’une
esthétique ouverte dont on Voit s’esquisser les contours, laissent envi-
sager d’autres conquétes en méme temps que de nouvelles confirma-
tions du bien-fondé des prmc1pes qui inspirent la pensée de Gonseth.

A wvrai dire, il convient de signaler que ces remarques, dans le

cadre strict de la recherche esthétique, constituent une hypothése de

travail et non pas le bilan d’une ceuvre accomplie. Il ne s’agit, certes
pas, d’une idée neghgemment lancée au hasard des c1rconstances,
puisque sa formuhtlon s est forgee au creuset d’une expérience philo-
sophique murie, dont le réseau d’é épreuves couvre non seulement les
domaines propres aux mathématiques et & la physique, mals encore
certaines zones nettement rattachées aux sciences humaines, a 1’éthi-
que, voire certains champs peupherlques de Pesthétique, telle la
colorimétrie *. En outre, pour qui connait le cheminement de Gonseth,
1l ne fait aucun doute que sous sa plume chaque étude, si limitée soit-
elle dans sa sphére propre, est I'occasion d’une réflexion centrée sur
I’homme et sur le corps total de ses activités, en y comprenant celle
du langage.

Mais en toute honnéteté, je dois dire que la méthodologie ouverte
ne s’est que modestement attaquée aux problemes de l’esthétiquc. Je
sals, par exemple, que mon étude sur le langage musical sest deployee
dans des limites restreintes tout en atteignant le centre stratégique, si
on peut dire, de 'activité de conscience du musicien. Ces débuts
sont, je crois et je espere, prometteurs : il reste néanmoins beaucoup
a faire.

Et surtout, une question primordiale est ici posée. Au point ou
en sont mes travaux, c’est-a-dire en cet instant ou ’effort d’un recul
réflexif est particulierement requis, je m’en voudrais de Péluder.

Cependant avant de la formuler, ne faut-il pas commencer par
rendre hommage aux chercheurs qui sont parvenus, de siécle en
siecle et par la mise en ceuvre de demarches varices, a lever le voile
sur certams aspects du mystere de expérience musicale ? Et si javais
un veeu a formuler, ce serait que la méthodologie ouverte appliquée a

106



ce champ hautement signifimtif de lactivité de l’hornme permette de
ne rien perdre de ce qui a été mis en lumlere jusqu’ici avec justesse et
authenticité ; surtout que l’ceuvre créatrice des vrais compositeurs,
celle des 1nterprétes voire des auditeurs — 1nterpretes virtuels du mes-
sage qu’ils entendent —, loin d’étre entravée par ’analyse conceptuelle
que propose abusivement toute réflexion esthenque abstraite et cou-
pée des sources 1nt1rnes de Izut continue a s’épanouir dans I’espace
de liberté qui lui est réservé. Ca qui n’empéche point que les choix
lucides puissent se faire en corm'ussmce de cause, dans un esprit
d’ouverture et de critique pertinente ou la recherche esthétique joue
un rdle stimulant et parfois libérateur.

La question, la voici. Est-il réellement possible d’aménager des
rapports féconds et réguliers entre la philosophie onverte et Pesthé-
tique musicale ¢ Vous craignez, n’est-ce pas, de retomber sous un
joug dont vous vous étiez bien heureusement dégagés ? On sait en
effet que pendant plusieurs millénaires, depuis I’Antiquité jusqu’au
dix-huitiéme sitcle — criticisme de Kant non compris — lesthétique
musicale, pour ne citer qu’elle, soffrzut a plus d’un titre comme
simple champ d’application d’un systeme philosophique préalable.
Aujourd’hui n’a-t-elle point enfin gagné son autonomie ? Libre dans
ses tendances et libre dans ses méthodes, elle vise & donner, grace
a la diversité de ses angles d’appréhension, la description concrete
et la plus complete p0551ble du phenomene musical, su;et et objet
étroitement associés Iun & Lautre®, Cet érat de fait est & la fois
bénéfique et hasardeux. Bénéfique, parce qu’il permet au chercheur de
s'engager avec hardiesse, et sans fausse contrainte, dans toutes les
voles d’analyse et de syntheése que réclame I’effort d’élucidation —
ou simplement de compréhension — du geste musical sous ses aspects
les plus variés. Hasardeux, parce qu’il favorise sans distinction aucune
les démarches les plus aventureuses et les moins assurées; libérées
de toute référence philosophique explicite, elles courent le risque de
s’enchafner & des principes secrets susceptibles de les vouer a ’arbitraire.

Je veux essayer de montrer, en quelques traits sommaires mais
non superficiels, que l'application conséquente des principes qui
inspirent la méthodologie ouverte permet de sauvegarder la part
d’autonomie dont la recherche esthétique a besoin pour affirmer ses
conquétes, en méme temps qu’elle nous offre les moyens de se prému-
nir contre 11rrupt1on de Parbitraire. Au reste, rappelons que les prin-
cipes proposés par Gonseth ne président pomt a un systeme philo-
-sophique fermé ; ce sont des idées directrices a mettre a I’épreuve,
des principes a faire valoir en vue de satisfaire 2 des exigences d’ido-
néité et non de vérité absolue i I’abri de tout avatar.

Mon etude sur la gamme et le hngage musical reclamalt pour
étre menée & bon port, une démarche de pensée qui puisse etre accueil-
lie par chacun, du moins comme l'une de celles qui aprés examen
attentif et non prévenu, sont a mettre au bénéfice d’un consensus

107



unanime. « Je réve de la Méthode par excellence ¢ qui mene sur le
chemin de Vérité, mais mon ambition me paralyse tant la quéte du
Vrai est exigeante : je découvre alors que rien a priori ne me permet
d’affirmer l'unicité de methode Devant la multiplicité éventuelle
des chemins de Vérité, je réve de faire le choix d’une voie sans retour
et sans pause, qui me conduise au but par une courbe d’un seul tenant,
mais au premier pas déja s’ouvre une diversité d’horizons et je saisis
que quéte de Vérité réclame chemins ouverts et longue patience. Ma
trajectoire s *épaissit et se ramifie ; et bientdt s’impose 2 moi la néces-
sité de pause, de reflexion. — Dans la densité de mes traces, je
chelche au moins le reconfort de certitudes définitivement acquises ;
c’est a cela que mon réve se réduit ; mais je ne discerne que conclu—
sions provisoires, offertes & la réflexion d’autres chercheurs et & la
révision que leur imposent la patine du temps, Iépreuve de lexpe-
rience. La méthode m que je choisis est elle-méme sujette 4 révision.
Je sais pourtant que je suis en route et que j'esquisse des mouvements
d’approche ; une réalité s’est substituée & mon réve et jopte sans
regret pour une méthode onverte. »

Il m’apparalt qu’une telle démarche n’implique pas de mise sous
tutelle de l'esthétique musicale ; je me déchre hablhte a la proposer
aujourd’hui encore, dans les termes mémes que j’avais choisis hier ;
je sais toutefois aujourd’hui mieux qu’hier, que cette option d’ouver-
ture n’est quun préalable, que la quahte de la recherche dépend
largement de la mise en ceuvre de la methode que le postulat de
prudence — quant aux conclusions — reste a I’ ordre du j jour tant il est
vrai que I'on demeure sans cesse tributaire des éléments de connais-
sance dont on dispose dans I’actuel.

Je n’ajouterai que quelques mots au sujet du projet mét/aodolo-
gique ; on ne peut, en fin de compte, porter de jugement précis que
sur Peenvre accomplie. J’ai insisté sur la nécessité d’une option d’ou-
verture ; il conv1ent de souligner du méme coup le role de controle
dévolu a I’expérience. L’application du prmc1pe d’onverture a Pexpé-
rience, elit-elle consciencieusement satisfait — 3 chaque stade de son
developpement et avec toute la souplesse requise — au programme bien
connu des guatre phases 7, n’aboutit qu'au néant si elle marche a vide
ou qu’elle triture du banal ou du rabaché ; simplement elle vomit le
factice et la fausse monnaie. C’est de la richesse et de Pauthenticité
de l'expérience que dépend, en derniére analyse, la saveur du grain
moulu. En ce qui concerne quelque étude que ce soit portant sur le
phénomene musical, on ne saurait substituer aucun succédané 2
Pexpérience effectwement vécue de I’acte compositionnel, ou du geste
recréateur de l’interpréte et de 'auditeur.

Mais ce ser ait fort mal comprendre la méthodologle ouverte que
de la réduire & la caricature du moulin. Revétue de ses attributs
indissociables que sont les principes de révisibilité, de structuralité,
de technicité et d’intégralité 8, elle a t6t fait de dénoncer le vide, le

108



faux ou I’artificiel ; elle propose surtout un mode de cheminement qui
permet d’éviter Parbitraire. Exercerait-elle dés lors cette tutelle que
Pesthétique musicale actuelle supporte si. mal? La encore une
esquisse permet de lever le doute, en soulignant au passage la fonction
stimulatrice des principes proposes.

Ce qui précede nous autorise a passer rapidement sur le principe
de révisibilité selon lequel aucun élément de connaissance ne peut
sans arbitraire étre posé comme définitif. Qui nous autoriserait a
décréter, sans possibilité de recours, que tel jugement porté dans le
domaine de la musique méme s’il parait solidement étayé et soigneu-
sement attache a lexpérience vécue du passe au présent est reso-
lument arrété et ne sera jamais appele a étre réexaminé, corrigé,
révisé ou précisé ? Je cite, pour mémoire, 'exemple illustre entre
tous de la théorie musicale de Rameau qui se voulait universelle,
mals qui a subi depuis lors de nombreuses métamorphoses eu egard

a Pévolution du langage tonal lui-méme — pour ne pas sortir du
cadre pour lequel Iexplication par le phenomene des harmoniques
paraissait taillée sur mesure. — C’est précisément au nom du principe
de rev151b1hte que I’étude des faits musicaux évite de se figer dans un
systéme qui ne mord plus vraiment sur la réalité vivante d’une musi-
que en tram de se faire. Le principe de révisibilité ne limite en rien la
primauté du musical sur d’autres facteurs, fussent-ils philosophiques,
scientifiques ou non. Il écarte en outre la tentation d’ériger en absolu,
par décret arbitraire, un systéme d’explications valable en situation
donnée, mais virtuellement en instance de mort ou en sursis.

Le principe de structuralité n’a été défini qu’apres coup dans son
extensmn la plus vaste. A Porigine, Gonseth Ientrevoyait en quelque
sorte a travers la variante s1mp11f1catr1ce qu’est le principe de dualité,
au nom duquel on reconnait que « ni le rationalisme pur ni 1emp1-
risme pur ne peuvent servir de plate-forme suffisante a la méthodo-
logle des sciences. La science réalise un dialogue, une dlalecnque
ou l’abstrait et le concret se Spélelent 'un par rapport a l'autre »°
Dans son étude approfondie de la géométrie, Gonseth a recours a
trois horizons d’interprétation ; 'un s’offre & DPintuitif, le second &
I’expérimental et le troisiétme au rationnel ; toutefois la solution
du probléme de I’espace requiert un effort soutenu de synthése dialec-
tigue 1°. Envisagé dans sa généralité, le principe de structuralité
reconnait que I'unité de chaque domaine de la connaissance n’est pas
un donné préalable ; elle est a construire. En d’autres termes, ce prin-
cipe prend en charge le fait que chaque domaine de la connaissance
est défini par une diversité bien déterminée de phénomeénes, d’aspects,
d’horizons d’interprétation et que son unité structurale 11 est a4 con-
quérir par un effort de synthése dialectique. Cela implique que I’on
sache découvrir uae idée directrice au nom de laquelle cette unité
peut étre réalisée, attendu que cette idée directrice reste susceptible
d’étre revisée.

109



Deux remarques s'imposent : le principe de structuralité répond
a un désir de satisfaire a des exigences d’intelligibilité que commande
toutefois une dialectique, sans cesse alertée, du stable et du provisoire ;
mais avant tout, ce principe postule 1mp11c1tement la spécificité de
chaque domaine de la connaissance. On ne saurait jamais assez
insister sur ce point. Si Gonseth a consacré la majeure partie de son
ceuvre 4 la mise & I’épreuve des principes de la méthodologie ouverte
dans les domaines propres aux mathématiques et a la physique, ce
n’est point — & ma connaissance — qu’il ait caressé I’espoir de parvenir
a réduire le philosophique au scientifique, c’est parce qu’il a voulu défi-
nir, _pour le philosophique, un statutd’ ouverture que la géometrle envi-
s1gee si longtemps comme apodictique et nécessaire n'walt su lui
préter ; ’effort de Gonseth se poursuit, ces derniéres années, dans
le domaine des sciences humaines, de 1’éthique 2, le probleme du
langage retient également sont attention 13,

Le domaine propre a ’esthétique mu51cale considéré a la lumiére
du principe de structuralité, s’offre comme un champ d’étude a carac-
tére spécifique et dont Punité structurelle esta constituer au nom d’une
idée directrice idoine. Celle-ci est & rechercher avec patience : nul
doute qu’elle doit s’élaborer dans le creuset de ’expérience musicale
elle-méme, celle du compositeur, celle de Dlinterprete et celle de
Pauditeur. Que ces derniers fassent valoir la d1ver51te d’ aspects de
leur engagement dans le geste créateur ou recréateur, cela n’est pas
un sujet d’e étonnement, Ne serait-ce pomt A la faveur d’une synthese
d1alect1que ou les éléments en présence soient respectés dans leur
intégrité et leur actualité — sensorialité, affectivité, cérébralité, — que
la réflexion esthétique conquiert unité et valeur de référence? En
vain, je cherche dans un tel programme — s’il est scrupuleusement
respecté — ce qui pourrait ravaler la conscience musicale au rang de
servante d’une conscience philosophique dominatrice, voire d’une
conscience scientifique ou purement technicienne. L’ esthet1que musi-
cale, ici encore, reste libre de tutelle. Elle se soumet a un principe
organisateur dont I'instigatrice de derniére instance demeure la
conscience musicale ; ainsi se prémunit-elle, une fois de plus, contre
les morsures de I’arbitraire.

Que dire du principe de technicité ? 11 veut que I’étude sérieuse
d’un domaine quelconque de la connaissance sache réserver une place
de choix, parfois oubliée, a I'information qui se dégage d’une prise
en considération des divers aspects techniques dont la nature du
domaine est dépendante. Gonseth précise 14 ;: « Qu’allons-nous enten-
dre par une technigue ? Ce sera, pour nous, le concours d’un certain
ensemb le de procédés, réunis en vue d’une certaine activité et infor-
més par la connaissance d’un certain horizon de réalité. Cette con-
naissance s’exprime parfois par des régles et des prescrlptlons plus ou
moins strictes. Une technique n’est cependant pas nécessairement un
ensemble fermé de procédés bien définis, bien arrétés. Une technique

110



est donc aussi un « &tre historique », et I’état dans lequel elle se
trouve a un moment déterminé pourrait étre appele une forme
d’activité. » Cette forme d’activité peut d’ailleurs revétir un carac-
tére essentiellement mental.

La aussi, la conscience musicale ne perd rien de sa souveraineté.
Tout au plus doit-elle se souvenir qu’elle manifeste son activité avec
le concours, explicite ou non, de 'ensemble des techniques mises 2 sa
disposition a des fins expressives. L’enseignement soigné et complet
que desservent avec succes, on en convient, les Conservatoires, Ins-
tituts de musique, Umver51tes, Hautes Ecoles ou Académies, se fait
le témoin des techniques diverses favorisant le plein épanouissement
de l'expérience musicale proprement dite. Toute réflexion d’ordre
esthethuc qui feut fi du corps d’informations dont s’entoure le
musicien eprouve court le risque de désengrener, de se couper de la
réalité concréte du phénomeéne musical ; dans le meilleur des cas,
elle tombe dans le partiel, le lacunaire, voire le partial. L’arbitraire
est 2 nouveau au seuil de la porte.

Reste a2 examiner dans quelle mesure le principe d’intégralité ou
de solidarité sauvegarde, quant a lui, la part d’autonomie que ’esthé-
tique musicale a péniblement gagnée au cours des dges. Sur ce point,
je crois que la démarche méthodologique réclame les soins les plus
attentifs ; car, si 'on prend la définition de Gonseth au sérieux —
« Un principe d’intégralité pose enfin ’ensemble de la connaissance
comme un tout dont les parties ne sont pas autonomes »'% — il faut
bien admettre que la thése de I’autonomie-a-tous-crins est battue en
bréche. Mais au fait, le choix de la recherche esthétique ne se cristal-
lise pas autour de cette thése unique. Ainsi que j’ai essayé de le dire
a plusieurs reprises, il s’agit d’éviter 4 la fois le charybde de la tutelle
et le scylla de P’arbitraire. Je compte bien poursuivre sur cette lancée.
Or, comme je ne pu1s me départir de l’intention d’€tre succinct, donc
sommaire, nul ne m’en voudra de ne pas entrer dans le détail de
largumentatlon et de ne pas respecter les nuances. Au reste, 4 ce
stade de I'exposé plus encore qu'aux précédents, il convient de j juger
non sur les 1ntent10ns mais sur 'ccuvre accomplie. Et celle-ci, en
majeure partie, est a Pétat de projet. C’est le projet que je soumets
a la critique.

Le principe d’intégralité veut donc que soient affirmées I'unité
et la cohérence de la connaissance globale. Dissociée des autres prin-
cipes — en partlcuher de celui de structuralité —, appliquée dans une
perspective ou le controle de DPexpérience nest plus le critére par
excellence, la recherche & n’importe quel prix de I'unité de la con-
naissance pourrait conduire a des réductions plus que facheuses. L’his-
toire de la théorie musicale en fournit, pour sa part, des exemples
nombreux, parf01s subtils. J’en tiens pour preuve les essais de reduc-
tion du musical 3 Parithmétique (théorie des rapports simples), au
géométrique (systémes logarithmiques dominateurs), a la physique

111



(théorie de la résonance), a la psychophysiologie (théorie de l'affinité
harmonique d’Helmholtz), a la psychologie (théorie de Stumpf), au
sociologique (Ch. Lalo), etc... Qu’est-ce a dire ? Qu’il faille prendre le
contrepied de ces dogmatismes en cédant a une sorte de tentation
d’angélisme, qui consisterait 2 définir la sphére du musical dans
I’abstrait en posant au préalable une base d’axiomes et de définitions
a partir de laquelle il serait loisible d’édifier un systéme strictement
élaboré ? On entreverrait mal comment cela serait acceptable tant
du coté de l'objet que du coté du sujet.

Du c6té de I’objet, on ne peut & bon droit oublier que le phéno-
meéne musical est COHdlthI’lne — mais je ne dis pas déterminé — par
les lois qui président a son élaboration. A cet égard, I'objet que
Jetudle comporte différents aspects ; rien ne me dispense — puisque
la visée objective entre dans mon projet — de les examiner I’'un aprées
Pautre dans un climat d’objectivité historique et scientifique : aspect
mathématique (arithmétique, voire géométrique), aspect physique,
aspect psychophysiologique, aspect sociologique... L’ enquete comporte
ses ruptures ; elle assume les irréductibilités d’un domame a celui qui
le suit. « Va-t-elle pouvoir étre ainsi conduite jusqu’a ses conclu-
sions ? » ajouterait Gonseth 1. « Le moment vient bientdt ol I’on voit
que le nceud du probléme se situe au-deld de toutes ses approches
objectives. La conscience musicale peut alors entrer en scéne, avec la
liberté et l'autonomie” qui lui sont propres. Les démarches de la
connaissance objective se trouvent ainsi dépassées : étaient-elles super-
flues ? Elles fixent les conditions sans lesquelles la liberté ne serait
qu’arbitraire 1. » On le voit, ces lignes s’inscrivent dans la perspec-
tive définie par lappllcatlon du principe d’intégralité. Ce serait
mal en saisir la portée que de croire que le cheminement décrit soit
d’ une seule veine et surtout qu il débouche, sans solution- de conti-
nuité, sur ’horizon d’interprétation de la conscience musicale. Celle-
ct ne peut donc faire ’économie d’une reprise en charge de ce qui
n’est que prolégoménes.

Nous voici donc maintenant du c6té du sujet, mais cette situation
n’a rien d’etrange On ne peut oublier que l'expérience musicale
authenthue n’est Jamals coupée du musicien qui en est le porteur et
le témoin. De ce cOté-ci également, le principe d’intégralité trouve
sajustification. De quel droit décréterions-nous que la personne
humaine, riche d’un corps de références acquis dans des horizons
d’activités variées, n’ait pas a construire son unité et sa cohérence
intimes ? Elle le fait dans une perspective d’intentionnalité qui lui est
propre et au nom de telle instance qu’elle considére comme décisive. —
La visée sub;ectwe entre aussi dans mon projet — Qu’en son intimité,
des liens s’établissent entre les divers domaines de la connaissance au
gré d’analogies ou d’isomorphismes plus ou moins stricts, nul ne sau-

sut le contester & moins de faire preuve d’idées p1écongues et taillées.
a la hache. Ne dit-on pas de certains musiciens que ce sont des

112



constructeurs, des architectes, lorsque leur génie créateur s’attache a
la beauté des structures, des différents plans, a I’équilibre des formes ?
De certains autres que ce sont des poetes, des intuitifs, des amoureux
de Iinstant éphémere mais riche de densité ? Leur langage est allusif ;
tout est pour eux occasion de tisser le réseau qui fait de I'univers de
la sensibilité un monde cohérent et persuasif.

Mais nous nous perdrions vite dans I’analyse de détails 3 vouloir
poursuivre sur ce ton.

Disons simplement que la personne humaine, quelle qu’elle soit,
joue sur les registres de son étre psychophysiologique, qu’elle dlspose
de I’ensemble des structures de sa subjectivité, et que, ce faisant, elle
témoigne de ses déterminations éthiques. Gonseth I’a fort bien montré
dans son étude de ’homo phenomenologicus!®, quiméne, parla double
voie de I'intimité et de I’altérité, sur le chemin du connais-toi toi-méme.

Les expériences complémentaires de lintimité et de I’altérité
s'offrent a la conscience humaine comme un programme de longue
haleine. Elles s’instaurent selon la loi du dialogue 1°, pour reprendre
une formule de Gonseth. La voie de Pintimité suffit, pour porter a
la connaissance d’autrui les neryures essentielles des structures de sa
subJect1v1te' on est alors le témoin de soi-méme. ~ En musique,
temom de sa propre consc1ence musicale. — Mais si 'on veut accéder
a ’action et a la pensée justes dans la communauté des hommes, il n’y
a pas d’autres recours possible que celui de I’altérité ; tous sont alors
érigés en témoins dans I’épreuve du dialogue C’est sur ce terrain
de rencontre que les protagomstes de cette épreuve peuvent tendre
ensemble vers la solidarité des étres et vérifier sans désemparer que
le discours et le geste, en tant que moyens de communication, doivent
s'ouvrir aussi bien du c6té de 'objet que du c6té du sujet. Ainsi s'¢la-
borent les éléments dont une conscience collective se porte garante. —
La conscience commune de la mumque, par_ exemple, 2 laquelle
Ansermet fait allusion dans son étude : L’expérience musicale et le
monde d’aujourd’ hui 20. —

Dans le contexte défini par le principe d’intégralité, la procédure
des expériences croisées — par exemple, le temps dans le langage, la
mesure du temps, le temps chez les abellles 21 — suscite des solutions
parfois inattendues, et souvent portées a un haut niveau d’adéquatlon.
Cette procédure qui relie, par faisceaux croisés v1sant a un meme
objet, des expériences apparemment disparates — expériences menees
dans des champs de connaissance de natures différentes ou expé-
riences Vécues lors de contact avec des térnoms de formations dlver—
ses —, parait surprenante a qui ne connait que des démarches a
caractére linéaire et & trame unique. Pour qui lassurne avec patience
et ouverture d’esprit, elle suscite des synthéses, ol souvent s’allient
plusieurs aspects, initialement hétérogénes.

En résumé, les principes de la philosophie ouverte s’appellent et
se complétent les uns les autres; ils retentissent aussi les uns sur les

113



autres. Envisagés comme un tout organique ordonné & des fins d’ou-
verture a ’expérience — celle de la conscience musicale en ’occurrence —,
ils sont susceptibles de jouer dans le domaine de la recherche esthé-
tique le méme role que dans les nombreux champs de recherche
patiemment prospectés par Gonseth.

Eric Emery

NOTES

1 Le probléme du temps, essai sur la méthodologie de la recherche, F. Gon-
seth, Editions du Griffon, Neuchitel 1964, p. 381.

2 La gamme et le langage musical. P. U. F., 1961.

3 Musique, organe officiel du Conservatoire de La Chaux-de-Fonds... ;
No 4 ; avril-mai 1961, p. 9.

& CF. Bibliograp):?ie de F. Gonseth in La Philosophie des sciences de F. Gon-
seth, E. Bertholet, Editions L’Age d’Homme, Lausanne 1968, pp. 319 4 325.

5 Cf. Philosophie et est%e’tique musicales, G. Brelet, in Précis de musico-
logie, J. Chailley, P.U.F., 1958 ; pp. 389 a 423,

8 Cf. Propos sur les fondements de la musique, in Dialectica No 64, décem-
bre 1963, p. 54.

T Cf. La métaphysique et Pouverture a Pexpérience, Seconds entretiens
de Rome publiés sous la direction de F. Gonseth, P. U.F., 1960 ; pp. 70 4 74.

8 Cf. Pouvoir de Pesprit sur le réel, Les deuxiémes entretiens de Zurich sur
'idée de dialectique, Editions du Griffon, Neuchitel 1948 ; pp. 43 et 44.

Stratégie du fondement et stratégie d’engagement, F. Gonseth, in Dia-
lectica, vol. 22, fasc. 3/ 4, 1968.

® Pouvoir de Pesprit sur le réel, op. cit. ; p. 44.

10 Cf. La géométrie et le probléme de lespace, 1 4 VI, F. Gonseth, Editions
du Griffon, Neuchitel 1945 - 1956.

11 On prend ici le mot structure dans le sens d’un « tout formé de phéno-
meénes solidaires, tels que chacun dépend des autres et ne peut étre ce qu’il est que
dans et par sa relation avec eux ». Cf. Vocabulaire de la philosophie de Lalande.

12 Cf. La morale peut-elle faire Pobjet d’une recherche de caractére scien-
tifigue ¢ F, Gonseth in Revue universitaire de science morale, Nos 1, 2, 5 et 10/ 11,
Genéve (1964 - 65 - 69).

13 Cf. Le probléme du temps, op. cit.

Divers articles publiés par ?es soins de Dialectica : Vol. 20, 21 et 22
(1966 - 67 - 68).

14 Cf. La géométrie et le probléme de lespace, 1V, op. cit., p. 283.

15 Pouvoir de Uesprit sur le réel, op. cit., p. 44.

18 Texte déja cité ; Musique, No 4 ; avril-mai 1961, p. 8.

17 C’est nous qui soulignons.

18 Cf. Dialectica, No 73/ 74, mars-juin 1965, pp. 40 4 69.

19 Cf. Dialectica, vol. 6, No 2, 1952, ‘

0 Cf, Débat sur PArt contemporain, Rencontres internationales de Genéve
1948, Editions de la Baconniére, Neuchitel 1949.

81 Cf. Le probléme du temps, op. cit., p. 359,

114



LInstitut jurassien
des sciences, des lettres et des arts
rend hommage a Ferdinand Gonseth
pour son 8o¢ anniversaire

HOMMAGE AU VICE-PRESIDENT

Avant de donner la parole aux spec1al1stes et aux amis qui
pourront, mieux que je ne saurais le faire, évoquer la valeur philo-
sophique, scientifique et humaine de Peeuvre du professeur Gonseth,
dont nous célébrons le quatre-vingtiéme anniversaire, permettez sim-
plement a un président de rendre hommage a son vice-président.

Membre fondateur de I’Institut jurassien, M. Gonseth en fut
tout de suite acclamé vice-président, et il y a donc vingt ans qu’il
occupe ce poste.

Qu’est-ce qu’un vice-président ? C’est un monsieur chargé de
remplacer le president. M'lis comme [’Institut a toujoms eu des
pre31dents en bonne santé, il n’a pas été trop mis a contribution
de ce coOté-la. Non, dans une association comme la ndtre, le vice-
pre51dent c’est la conscience du comité. Par la force des choses le
comité est toujours tiré du cdté du quotidien: il a a se débrouiller
pour décider de subsides, de patronages, de représentations, d’organi-
sation de mamfestauons, etc., au risque de se laisser grignoter par Ie
détail. Notre vice-président était la pour nous rappeler les vérités
premicres, les raisons de notre existence et les principes de notre
action. C’est le rble d’un philosophe, direz-vous. Alors, disons que
c’est bien agréable d’avoir un philosophe comme vice-président.

Dans tous les moments dlfflcles, qu’il s’agisse de nous définir
par rapport 2 ’Emulation ou qu’il s’agisse de dlscuter avec le gouver-
nement, M. Gonseth nous a toujours apporté le réconfort de sa
parole mesurée et de cette sagesse qu’il a bien raison d’appeler
onverte. Il a été longtemps trés fidele aux réunions du Comité, —
jusqu’au jour ou, hélas! pour la seconde fois, ses yeux lui furent
otés. Et je rappellerm ici la memo1re de Mme Gonseth, pour dire
comblen nous avions de plaisir a la retrouver reguherement dans
hos séances, ot elle apportait une sérénité et une gentillesse dont le
souvenir sympathique ne s’efface pas.

En d’autres circonstances, le professeur Gonseth a prls la parole
parmi nous pour nous exposer quelque probléme relatif a ses recher-
ches philosophiques ou sc:1ent1f1ques Dans ce domaine encore, que
de souvenirs éblouissants ! Ne m’est jamais sortie de la mémoire cette
présentation qu’il nous fit naguére de son ouvrage sur le Temps. Cela

115



commenga par une sorte d’exposé de plano de la table des matiéres,
une sorte de promenade horizontale a travers le contenu des princi-
paux chapitres, donc rien de particuliérement surprenant. Mais tout
a coup, au milieu de P’exposé, subit renversement : « Naturellement --
dit Porateur, suivant une dialectique qui n’était naturelle que pour
lui — on pourrait prendre les choses d’un peu plus haut.» Et de
reprendre son exposé, en se placant cette fois en quelque sorte
au-dessus du livre et unissant ses thémes dans une perspective verti-
cale prestigieuse.

Ainsi notre vice- -président se plaisait-11 quelquefois & nous suf-
foque1 et & nous éblouir. Pour tout cela, pour la fidélité qu’il a
tem01gne a PInstitut, pour Penrichissement que furent pour nous sa
présence et s parole il n’est que juste de I assurer, 2 I’heure de son
quatre-vingtiéme anniversaire, de notre tres amicale et trds entitre
gratitude.

Le professeur Gonseth est assurément le plus célébre des Juras-
siens vivants, — le seul 2 avoir sa photographie dans le Grand
Larousse. Ce n’est que justice, comme nous I’expliqueront MM. Rossel
et Carnal. Mais c’est un grand honneur de I’avoir parmi nous puis-
que, aprés tout, les institutions — et les Instituts — ne valent que ce que
valent les hommes.

Je me fais I'interpréte du Comité et votre interpréte d tous en
présentant a4 notre confrére, qu’auréolent tant de titres de gloire,
nos feélicitations et nos veeux les plus chaleureux, — dans I’espérance
qu’une heureuse santé lui permettra longtemps encore de nous appor-
ter le réconfort de ses avis, de ses encouragements et de sa sagesse.

Pierre-Olivier Walzer

FERDINAND GONSETH : ’HOMME ET LA PENSEE

Il est pour moi une fagon plus naturelle, plus authentique, en
tout cas plus facile de rendre hommage a Ferdinand Gonseth que
d’analyser son ccuvre écrite et de présenter en détail sa pensée
philosophique. C’est avant tout d’évoquer des souvenirs s’étalant
sur quarante ans au moins et de faire état d’expériences person-
nelles vécues.

J’ai été en contact indirect avec Ferdinand Gonseth dés mon
jeune Age, puis placé ensuite sous son autorité marquante depuis
mes années d’études 3 Zurich. C’est lui qui a orienté ma carriére.
C’est lui qui m’a suivi avec attention et bienveillance durant mes
expériences de jeune assistant et de professeur.

J'ose avouer que je ne suis pas un conna1sseur éprouvé des
ouvrages de Ferdinand Gonseth, bien que jen apprécie beaucoup le

116



style et la distinction littéraire. C’est le rayonnement de sa person-
nalité, sa parole et son attitude plus que sa plume qui ont exercé
sur moi une influence décisive. Sa craie, parfois hésitante, dirigée
sur le tableau noir des auditoires de 'EPF davantage par son esprit
que par son regard, a été pour moi plus révélatrice que [’écriture
étonnamment reguhere de ses manuscrits.

Avant méme de le rencontrer, je le connaissais par des récits
entendus dans ma famille. Jeune lycéen, aux yeux encore intacts,
il était en effet un lecteur assidu deq revues francaises et allemandes
que mon grand-pére boulanger 4 Sonvilier, empilait prés de son
four. Déja I'intérét du gymnasien pour 1’1nformatlon et l’effort lin-
gu1st1que montrait bien qu il se preparalt a pétrir une autre pite que
celle qu’on travaillait tout 4 c6té de lui. Comme en outre, Ferdinand
Gonseth est le frére de mon oncle, j’ai pu, par celui-ci, connaitre
plus d’une caractéristique attachante de cette grande famille d’hor-
logers jurassiens.

Mes relations avec le professeur Gonseth et sa famille m’ont
fait découvrir essentiellement trois aspects de sa riche personnalité :
I’homme de dialogue (confesseur et accoucheur des esprits), ’lhomme
des méthodes (de l'ouverture a lexpérience), ’homme des larges
intéréts et des synthéses.

L’homme de dialogue

Le dialogue est une des formes les plus efficaces de la démarche
phllosoph1que chez Gonseth. La position de professeur enseignant
les mathématiques a des etudlants de d15c1p11nes diverses lui a donné
loccasmn de fructueuses séances d’initiation et d’études phllosophl-
ques ol les participants — jeunes mathématiciens, physiciens, ingé-
nieurs, biologistes, médecins, juristes, théologiens ou artistes — appor-
taient leurs expériences propres, leur enthousiasme et leur fraicheur
de pensée non encore enfermee dans trop de systémes philosophiques.
Il les aidait patiemment & surmonter leur crlse d’absolu !

Les régles établies et suivies dans la série de soirées consacrées au
probléme du « déterminisme et libre arbitre », soirées ol régnait la
présence discréte et souriante de Mme Gonseth sont restées pour moi
une des belles expériences de mes années de jeunesse studieuse, Gon-
seth a toujours eu une prédilection et une pénétration aigué pour les
méthodes des sciences exactes et tout particuliérement de la physique.
L’étude passionnante que nous avons faite ensemble de la révolution
épistémologique provoquée au début du siecle par la théorie de la
relativité et de la mécanique quantique, mettant en relief la varia-
bilité des concepts que Kant avait crus inébranlables et immuables,
a été un des fondements importants de mon attitude ultérieure de
physicien. Grice 4 son inégalable maniére de mener et de diriger les

117



entretiens, nous avons vu se développer devant nous, avec notre par-
ticipation étonnée et ravie, les enchainements dialectiques les plus
serrés, Partant d’idées simples, de connaissances préalables élémen-
taires, évitant soigneusement les faux grands problémes et les solu-
tions toutes faites, n’emportant que le bqgage intellectuel le plus
indispensable, que nous pouvions augmenter a mesure, nous étions
conduits ensemble progressivement, de soirée en soirée, vers des hori-
zons plus larges, des concepts plus efficaces et plus adequats.

Par cet exercice, inspiré en partie des méthodes de la recherche
experlmentale faisant de nous des phllosophes vivants, Gonseth nous
a appris a ne pas developper v1s a- Vs des philosophes de métier un
complexe 1nutlle et 2 prendre gout a ce type de réflexion dialectique
qui caractérise si fortement sa pensée discursive. Avec lui, nous avons
appris que le dialogue était la « pour imaginer une conscience de
groupe transcendant les consciences individuelles ».

Ce commerce avec I’esprit merveilleusement mobile de Gonseth
était pour moi des plus vivifiants, peut-étre en raison d’une certaine
parenté de caractére. Il me faut reconnaitre quelque intolérance,
quelque impatience de Gonseth a 1’égard des esprits trop conformistes
et trop prudents, sinon obtus. Il pouvait, et il peut maintenant
encore, et1e dur dans la discussion, trop dur peut-étre au gré de
certains, a 1’égard d’ mterlocuteurs de formation moins scientifique et
1ncapables de parler le méme langage. Mais, justement, cette intolé-
rance me comblait d’aise alors que ]et’lls ]eune physu:len débu-
tant et que je jouissais, moi aussi, de quelque supériorité sur les formes
d’esprits plus littéraires et moins ouverts a la déduction logique.

Gonseth a toujours eu beaucoup de témérité intellectuelle. Cette
tendance a probablement été renforcée par son infirmité visuelle. 11
n’a gueére pu prendre connaissance directement des écrits d’autres
penseurs et de cecux de ses contradicteurs. C’est une des raisons pour
lesquelles il ne s’embarrasse pas trop des arguments ou des doctrines
qui s‘opposent a ses vues, ou méme de celles de précurseurs qui
auralent pu lui donner une inspiration favorable a ses desseins. Son
information et sa perspicacité se sont accrues avant tout par ses
contacts vivmts avec les représentants de nombreuses écoles de pen-
sée, par les séances d’¢tudes qu’il organise et par les discussions avec
ses amis et ses éleves dont il garde un souvenir extrémement durable
et précis.

Du1ant de longues années, son amitié¢ avec Samuel Gagnebin
a été A coup slr enrichie par la complementmte de ces deux esprits.
Je me souviens nettement que les précisions philosophiques, les points
d’histoire étaient réguliérement fournis au moment prop1ce du dia-
logue par Samuel Gagnebin. Ainsi était créé un contexte nécessaire,
qui probablement nous aurait manqué sans les interventions judl-
cieuses de cet ami perspicace et dévoué, que jai eu d’ailleurs le
plaisir d’avoir moi-méme comme collégue et soutien & Neuchatel.

118



« Science sans conscience n’est que ruine de 1’Ame ». Cet apho-
risme de Rabelais, vous savez que Gonseth I’a complété par son
corollaire nécessaire : « Conscience sans science n’est que vide
’ame ».

Ce sont ces deux fondements d’une activité intellectuelle, fruc-
tueuse et sereine que Gonseth, homme de dialogue, fait reconnaitre et
éprouver de facon décisive par les j jeunes esprits qu’il forme et guide
avec un dévouement et une continuité admirables.

L’homme des méthodes

Homme de science avant tout, Ferdinand Gonseth a travaillé
toute sa vie a renouveler la pensée philosophique par les méthodes
scientifiques dont la civilisation technique que nous vivons démontre
amplement lefficacité, — efficacité souvent redoutable si les moda-
l1tes et les buts des sciences appliquées ne sont pas constamment inspi-
rées par la réflexion. C’est justement ce dialogue nécessaire entre
science et philosophie, entre activité technique et attitude morale,
que Gonseth s’est appliqué & favoriser et a vivifier tout au long de
sa carriere.

Ses principes de révisibilité, dadequatlon et d’ouverture sont
directement inspirés du jeu depaulement réciproque, de synthése
englobante, de dépassement constant que nous offrent expérience et
théorie en physique par exemple. L’élément expérimental, il I'a fait
également ressortir nettement en mathématiques et en géométrie ; et
les connaissances préalables (1ssues de lexperlence quotidienne), sur
lesquelles s’articule une activité intellectuelle créatrice, il les discerne,
a I’encontre de la table rase de Descartes, dans les prémisses de toute
recherche conduisant d’un horizon de réalité immédiate & un autre
horizon plus construit, plus abstrait, mais plus idoine.

La méthodologie ouverte de Gonseth repose essentiellement sur
quatre principes (non pas principes premiers irrévocables, mais plu-
tot options fondamentales) que je vous rappelle :

— le principe de révisibilité : rien ne peut jamais étre décrété
comme achevé et irréformable.

— le principe de structuralité (ou, primitivement, de dualité :
théorie et expérience), qui reconnait la coexistence nécessaire de
I'intuitif, de ’expérimental et du rationnel (principe que tout physi-
cien ne saurait considérer autrement que comme essentiel et évident).

— le principe de technicité, c’est-a-dire I’élément instrumental ou
Poutil, P'instrument apparait comme le prolongement naturel et
nécessaire de la main ou, plus généralement, de nos facultés humaines
d’appréhension sensorielle ou mentale immédiates.

119



— le principe d’intégralité (ou de solidarité) qui reconnait I'inter-
dépendance des différentes parties de la connaissance scientifique du
monde (dans lesquelles Gonseth, 2 mon sens, inclut aussi la con-
naissance poétique comme activité structurée).

La prise de conscience méthodologique se complete par ce qu 1l
appelle « une procédure en quatre phases » sur laquelle je n’insisterai
pas ici.

Aux quatre principes mentionnés, il est évident que Ferdinand
Gonseth ad]omt encore dautres &léments méthodologiques directe-
ment empruntés, par exemple a la réflexion des théoriciens de la
physique qui ont créé et développé la mécanique des quanta et,
par la méme, renouvelé la loglque traditionnelle. Je reléverai en
particulier le principe de complementamte (de Bohr), dont Gonseth
a fait un usage exten51f ingénieux, I'appliquant 2 des domaines fort
différents de celui ot il avait pris nzussance Je me souviens d’intéres-
santes discussions que nous avions eues a Zuuch et ailleurs a ce sujet,
lors de nombreuses rencontres consacrées a la philosophie ouverte et
a la philosophie des sciences et auxquelles les physiciens ont toujours
aimé participer. Le principe de complémentarité de Bohr plaque a mer-
veille sur les idées méthodologiques de Gonseth etillustre bien la notion
d’arbitrage qui est essentielle & la démarche dialectique gonsethienne.

Vous savez que le dualisme onde- corpuscule de la microphy-
sique moderne a été élaboré et systématisé dans un principe de com-
plémentarité par Niels Bohr, le célébre physicien-philosophe danois.
Les deux aspects que présentent les objets de la physique atomique -
aspect ondulatoire ou aspect corpusculaire (pour |’électron, par exem-
ple) — qui s’excluent mutuellement en physique classique, n’ apparals-
sent plus comme une contradiction dans le C1dre elargi de la méca-
nique ondulatoire, une des formes de la mecamque quantique, mais
bien comme une complémentar1te qui donne 4 notre conception de la
réalité physique une dimension nouvelle, un caractere plus idoine et
efficace. (Cette duahté une fois résolue dans la complémentarité,
nous oblige d’ailleurs & redéfinir la notion d’objectivité.)

Ainsi, pour Gonseth le principe de complementarlte généralisé
permet de réaliser une etape dialectique décisive : il s’agit de mettre
en évidence une antinomie entre deux aspects de la réalité concréte
ou abstraite, entre deux propositions d’une démarche mentale, et
ensuite de construire dans toute la mesure du p0551ble un horizon plus
vaste ol les deux concepts, au lieu d’étre opposés dans une irréduc-
tibilité sterile, apparaissent comme complémentaire. Ce dénouement
de Pantinomie (cette « synthese dialectique ») est une phase impor-
tante du dxalogue ouvert tel que le congoit Fcrdmand Gonseth.
Le principe évoqué constitue en fait un instrument a la fois sédui-
sant et approprié du progrés dialectique.

Gonseth a exprimé, de dlfférentes maniéres et 3 maintes reprises,
Iidée directrice d’ouverture a I’expérience qui constitue le fondement

120



de sa méthodologie. J’emprunte & son ouvrage consacré au « probléme
du temps » une formulation condensée de cette these :

« La méthode des sciences et la méthode selon laquelle elle peut
étre étudiée ont un fond commun, répondent a une intention com-
mune : elles se constituent sous la pression de I'expérience de facon
a pouvoir, dans toute la mesure du p0551ble fzure place a I'expé-
rience nouvelle. C’est 1a, trés brievement résumé, le bilan methodo—
loglque de notre entreprlse. Il en résulte qu” ‘il est vain de songer &
énoncer une méthode et a formuler des crlteres qui ne prendraient
leur justesse et leur autorité que d’eux-mémes. »

Et la conclusion du méme livre est cette profession de foi :

« Notre vie ne doit-elle pas s’éclairer d’une option d’ouverture a
tout ce qu’il nous sera donné de vivre ? Ce qui me parait siir, c’est
qu’une philosophie, quelle qu’elle soit, procede a la mise en forme
discursive du deplmement de certaines options fondamentales. Mais
que celle de ’ouverture a ’expérience lui ‘manque, et rien ne pourra la
retenir de se fermer sur un ensemble d’énoncés dont la signification
ne pourra se renouveler et qui prendront de plus en plus figure
d’affirmations arbitraires. »

L’homme des intéréts multiples et des synthéses

Cet aspect de la personnalité de Ferdinand Gonseth est celui
qui me cause le plus d’étonnement et parfms pourquoi ne pas le
dire, quelques crispations. D’un esprit extremement curieux, il n’est
rebuté par aucun probléme : scientifique, économique, polmque artis-
tique, médical, psychologique, psychiatrique, sportif méme.

Il est capable de parti pris resolu et fermement exprimé, mais
j’ajoute aussitdt : révisible et, si nécessaire, nuancé. En effet, Ferdi-
nand Gonseth a le don de I'interview. Il est inlassable quand il s’agit
de s’informer de vive voix d’une question qu’il ne connait encore
quiinsuffisamment. I est extremement rapide pour saisir Pessentiel
et méme pour vous entrainer A sa suite sur des voies que |’on n’accepte
d’abord qu'avec réluctance, parce qu’elles sont 1nattendues et con-
traires 4 votre intention propre initiale, mais qu’on est obligé, pro-
gressivement, d’admettre comme favorables

Il a beaucoup d’intuition, mais pas nécessairement toujours un
sens psychologique infaillible. Il est heureusement homme, avec tout
ce que cela comporte de grandeur mals aussi de faiblesses. Si quel-

uefois Ferdinand Gonseth s "est mépris sur la véritable personnalité
36 ses collaborateurs et a été a 'occasion exploité par des flatteurs, il
est indéniable qu’il posséde un sens aigu de la structure intellectuelle
des hommes qu’il cOtoie et sait admxrablement établir leur profil
épistémologique (cette notion chére 2 Gaston Bachelard dont vous
connaissez la parenté d’espritavec Gonseth). Les physiciens théoriciens,

121



collégues de Ferdinand Gonseth a ’Ecole polytechnique fédérale (un
Wolfgang Pauli ou un Gregor Wenzel, par exemple), n’ont pas échappé
a cette analyse et A ces classements trés lucides et quelquefois assez
impitoyables.

Cette passion, ces partis pris souvent farouches, j’en ai eu con-
naissance par quelques anecdotes de jeunesse avant méme d’avoir pu
les constater moi- méme C’est ainsi que, jeune collégien dans son
village natal jurassien ot les nouvelles de la guerre des Boers impres-
sionnaient les gens, il s’était pris d’une ventable aversmn pour tous
les sujets de la couronne britannique et il était méme passé aux actes,
lapidant dans un chemin creux un paisible Anglais en séjour a
Sonvilier...

L’ouvrage important publié par Ferdinand Gonseth, Le pro-
bléme du temps, est révélateur de sa démarche réflexive qui va
d’abord en prefondeur puis s’étend a des perspectives toujours plus
vastes, réflexion analytique d’abord et finalement couronnée par une
large synthése Bien qu’il s’agisse d’un essai de méthodologie de la
recherche, cet ouvrage révéle le golit et Iefficacité exceptionnelle de
Pauteur pour I’étude de Pactivité humaine sous toutes ses formes,
depuis le langage, la grammaire, les structures mentales mmples, les é1¢-
ments psychologiques de I’activité intellectuelle, jusqu’aux techmques
les plus élaborées de la mesure et de la définition physique et opéra-
tionnelle du temps.

Dans ce rapide inventaire des éléments qui, 2 mon sens, sont les
plus significatifs de la personnalité de Ferdinand Gonseth, je sais bien
que sont nomb1euses les omissions voulues ou involontaires. Toute la
part qu’il a prise A la recherche en mathématiques et au développe-
ment de la pedagog1e des mathernat1ques, et tout particuliérement de
la géométrie, a été completement passée sous silence. D’autres que
mol — et ici méme, tout a I’heure, mon collégue Carnal, de Berne —
s’attacheront a présenter ce vaste domaine qu’il a su marquer si forte-
ment de son empreinte. L’activité de Ferdinand Gonseth comme con-
férencier et organisateur de symposia, un peu partout dans le monde,
mériterait également d’étre commentée, de méme que les innombrables
rencontres de cet esprit essentiellement créateur avec des représen-
tants de toutes les tendances de la pensée philosophique, théologique
ou méme politique depuis plus d’un demi-siécle.

En vous présentant ces quelques remarques et reflex1ons sur le
savant et ’homme que nous honorons aujourd’hui, j’ai essayé simple-
ment, hcnnétement et sincérement, de lui rendre 1h0mm'1ge que tous
nous lui devons. J’ai voulu egalement faire sentir ma dette intellec-
tuelle personnelle et enfm exprimer ’admiration deferente et amicale
que je porte a mon maitre Ferdinand Gonseth, & qui je souhaite
encore des années bénéfiques d’activité sereine et fructueuse.

Jean Rossel

122



LA PENSEE MATHEMATIQUE DE FERDINAND GONSETH
LE POSTULAT DES PARALLELES

Ferdm'lnd Gonseth est apparu a une époque — les années vingt -
ou semblait s aggraver ce quon appelait la crise des mathématiques et
qui n’était qu’un aspect dune crise de la connaissance en général.
Voici quelles étaient les énigmes qui troublaient et divisaient les
mathématiciens :

Il y a avait, d’'un cOté, 'apparition des géométries non eucli—
diennes. Vous savez que, pend'lnt deux mille ans, on s’était posé la
questlon de savoir §’il était vrai ou non que, par un point donné, on
plit mener une parallele et une seule a une dr01te donnée. 11 était alors
admis que la réponse ne pouvait étre apportee que de deux manieéres :
ou bien I’énoncé était évident et il était inutile de le démontrer, ou
bien on pouvait soit le démontrer soit le réfuter a partir de proposi-
tions qui seraient, elles, évidentes.

Or le fait méme qu’on plt se poser la question de I’évidence
prouvait que I’évidence était hors de question. Il fallait bien essayer
de trouver une démonstration. Mais voici qu’en 1826, deux mathé-
maticiens — le Russe Lobatchevsky et le Hongrois Bolyai — prouvent
que cette démonstration est impossible a partir des seules évidences
universellement admises en géométrie, celles des axiomes d’Euclide
(moins, évidemment, le fameux postulat des paralléles). Il n’y a pas
de raison 1mpérat1ve a préférer I’ ex1stence d’une, ou de deux, ou d’une
infinité de paralleles. On peut, a partir de chacune de ces hypo-
theses posée en axiome, construire une autre géométrie ( la premiére
étant Peuclidienne, les suivantes étant appelées non euclidiennes) ;
et toutes ces géométries différentes sont, d’un point de vue purement
logique, aussi légitimes les unes que les autres.

Voila donc que se pose la question : Qu’est-ce qu’un ax10rne7‘
Serait-ce autre chose qu'une  « proposition évidente », ainsi qu’on
’avait toujours imagine ? Serait-ce alors une pr0p051t10r1 tout a fait
arbitraire ? Dans ce dernier cas, il faudrait bien renoncer i toute
application de la géométrie au monde sensible, ce que personne ne
saurait admettre de bon cceur.

Les paradoxes sur les ensembles

Mais laissons 1a la question de la géométrie, que nous allons
reprendre bientdt, pour nous tourner vers un autre domaine des
mathématiques : P’analyse. Depuis le XVIIe siécle, on avait déve-
loppé et appliqué avec succés le calcul infinitésimal et Cauchy, au
début du XIXe, avait désamorcé les réticences les plus vives
a son sujet. Mais voici qu’apparaissent des exemplaires d’individus
mathématiques qui contestent ’ordre établi : des fonctions échappant

123



aux classifications usuelles, des courbes continues qui finissent par
occuper toute la surface d’un carré, etc.

La réaction & cette intrusion ne pouvait guére étre qu’une
répression extrémement rigoureuse ou une libéralisation extrémement
généreuse, une mise au ban de la société mathématique ou une admis-
sion sans réserve en son sein. Cest, bien entendu la deuxiéme solu-
tion qui finit par triompher. On admit 4 la dlgnlté de citoyens les
étres les plus disparates, appelés par mesure de démocratisation
« choses » ou « objets » et rassemblés en collections tout aussi dispa-
rates appelées « ensembles ».

Mais il fallut bien vite se rendre compte qu’on avait ouvert la
porte aux pires désordres. On ne peut pas élever n’importe quelle
collection d’objets au rang d’ensemble ; il suffit, pour s’en rendre
compte, de considérer la collection de tous les ensembles qui, si elle
était elle-méme ensemble, serait élément de soi-méme. Il y aurait alors
des ensembles se contenant eux-mémes, d’autres non. Considérons
I’« ensemble » de ces derniers, de ceux donc qui ne se contiennent pas
eux-mémes. Cet ensemble se contient-il soi-méme ?

Si Pexercice vous semble trop ardu, je vous en proposerai la
transcnptlon suivante : Imaginez un v1lla.ge isolé, lelsé en deux
communautés rehgleuses rivales. La premlere interdit & ses membres
de se raser eux-mémes mais les oblige & se faire raser par P'unique
coiffeur du village. La deuxiéme, inversement, interdit aux siens de
faire appel aux services d’un coiffeur mais exige qu’ils se rasent
eux-mémes. La question est alors de savoir si le coiffeur appartient
a la premiere communauté ou 2 la seconde. On voit immédiatement
que chacune des deux réponses entraine contradiction. Il faut donc
renoncer au principe du tiers exclu et admettre précisément une
troisiéme possibilité de réponse : « ni a ’une, ni a 'autre ». .

C’est sur ce genre de paradoxes que les esprits allaient se diviser
au début de notre siecle. Pour les uns, les intuitionnistes, il fallalt
renoncer au principe du tiers exclu, dans tous les cas du moins ol
un ensemble infini entrait en jeu. En effet, il peut arriver qu’on soit
incapable de démontrer une proposition, ou sa negatlon surtout jus-
tement si la proposition énonce une proprléte commune & une infinité
d’objets qu’on ne saurait examiner un & un. Un intuitionniste, refu-
sant de dissocier I’idée du vrai de celle de démonstration, se voit alors
dans 'impossibilité ou d’affirmer ou de nier.

Pour le camp opposé, rassemblé autour de Hilbert, on pouvait
espérer empécher I’apparition des paradoxes par une leglslatlon plus
approfondie. 11 fallait, en particulier, distinguer le langage mathémati-
que, qui s’applique aux objets mathématiques, du langage méta-
mathématique, qui s’applique au langage mathématique, et ainsi de
suite. C’est seulement en utilisant le langage méta-mathématique qu’on
peut parler de la « collection de tous les ensembles ». En délimitant
les champs d’action, on supprimerait les contradictions.

124



Le but était donc de codifier soigneusement les différents
niveaux de langage, ainsi que la logique elle-méme, et d’apporter
alors la preuve que les théories axiomatiques édifiées par les mathé-
maticiens étaient cohérentes.

« Les fondements des mathématiques »

C’est au milieu de cette dispute entre intuitionnistes et forma-
listes que vient se placer le premier grand ouvrage de Gonseth : Les
fondements des mathématiques. Quelle est sa position dans le débat ?

Aux intuitionnistes, Gonseth reproche de ressusciter la fléche
de Zénon et la fable d’Achille incapable de rejoindre la tortue.
C’est bien a quoi aboutit le refus de I'infiniment petit. Mais com-
ment envisager le principe du tlers exclu sans aboutir aux contra-
dlCthﬂS ? Il faut tout simplement s’en remettre au bon sens, substi-
tuer a I'idéal de vérité absolue le principe d’efficacité; et il est
indéniable que lutlhsatlon du pr1nc1pe du tiers exclu est le plus
souvent efficace, méme dans le cas ol sa vérité ne peut étre démon-
trée. La tiche qui incombe 2 la logique n’est pas de se limiter aux
hypothéses inattaquables mais, dit Gonseth « de decider quel est le
schéma logique adéquat a la chose pensée ». On voit déja se profiler
le fameux principe d’idonéité qui sera la base de la méthodologie
ouverte.

Aux formalistes, Gonseth prédit I’échec de leurs tentatives,
Pimpossibilité d’éliminer tout recours 4 ’intuition, au subjectif. « Les
régles de la logique ne sauraient étre regardées comme logiquement
définissant ce qu’elles expriment. » Comment dés lors vérifier qu’on
s’est conformé au schéma, aux régles, méme codifiées, sinon par un
appel au sens commun, c’est-a-dire a I’intuition ?

Quant aux tentatives de démontrer la cohérence des axiomes du
nombre entier ou de la géométrie euclidienne, elles ont peu de chances
d’aboutir. La cohérence est bien plutdt a accepter comme un axiome
de logique. Pour Gonseth, la démonstration n’est d’ailleurs pas une
nécessité. « Si, dit-il, par un miracle inexpliqué nous sommes entrés
en possession de telle ou telle notion, nous n’aurons pas a démontrer
qu’elle existe, puisque nous la possédons. »

Mais alors, si les mathématiques ne peuvent se construire uni-
quement sur des évidences indiscutables, comme le réclament les
intuitionnistes, ni dans un monde fermé, régi par des lois autonomes,
comme lesperent les formalistes, par quel moyen sortlra—t-on de
I'impasse ? Gonseth refuse de trancher le nceud gordien & I’aide d’un
article de foi. Il se propose simplement de démontrer le mouvement
en marchant et c’est ce qu’il fera, dans le cas particulier de la géomé-
trie, en écrivant son célebre traité: La géométrie et le probleme de
Pespace.

125



Le théoréme de Godel

Mais, avant d’analyser cet ouvrage, jaimerais, pour respecter
Pordre historique, signaler un résultat qLu consacra I’échec des essais
de formalisation. Le but de ces essais, répétons-le, était de démontrer
la cohérence de certains systemes daxxomes dont le plus simple
est certainement celui qui caractérise les nombres entiers. Voici
comment il se présente :

1) Il existe un nombre 0.
2) Tout nombre posséde un successeur.
3) Deux nombres différents ont des successeurs différents.

4) Tout nombre, a ’exception de O, est le successeur d’un autre
nombre.

5) Si une collection de nombres entiers contient O et, avec tout
nombre qu’elle contient, le successeur de ce nombre, elle
contient tout nombre entier.

Le probléme consiste, bien entendu, non pas & démontrer [’exis-
tence du nombre 135 242 ou de tout autre nombre particulier, mais
de la totalité de ces nombres. Or Go6del prouve en 1930, a l'aide
d’une logique trés formalisée, que la démonstration de la cohérence
du systéme, donc de Iexistence de I’ensemble des entiers, est précisé-
ment impossible a I’aide de cette logique. L’échec dans un cas aussi
simple rend évidemment illusoire tout espoir de réussite dans des
cas plus compliques, celui de la géométrie par exemple

Pour Gonseth, le théoréme de Godel ne représente pas unique-
ment une confirmation de ses doutes, mais une 1nd1cat10n sur le
chemin & suivre: il est indispensable de ne pas séparer 1’échelon
méthodologique de I’échelon technique (au sens de « technique de
démonstration ») : « Une science et sa méthode se font conjointe-
ment. » Voici comment cette idée directrice se précise dans le cas de
la géométrie :

« La géométrie et le probleme de Pespace »

Il n’y a pas, nous ’avons vu, de certitudes absolues, ni en ce qui
concerne le sens a attribuer aux concepts les plus élémentaires (point,
droite, angle), ni en ce qui concerne la méthode de la connaissance,
puisque les plus grands esprits — Platon, Descartes, Kant — en propo-
sent de fondamentalement différentes. La seule position raisonnable,
c’est celle du relatif, du « parfait provisoire », de la remise en ques-
tion permanente, en un mot de la méthodologie ouverte. Le seul prin-
cipe directeur, c’est celui de I’idonéité. Pourquoi, demandera-t-on ?
« Parce ce que c’est idoine », répond Gonseth, entendant par 1 que
cela découle du bon sens le plus courant. Le point de départ, c’est

126



la «situation élémentaire », la notion d’élémentarité étant, bien
entendu, elle-méme sujette & revision

La situation élémentaire, en géométrie, c’est le stade preax1orna—
tique, reahsé dans une classe & ecole par, exemple. Elle est caracterlsee
par la présence de trois aspects trés étroitement liés : Pintuitif, Pexpé-
rimental et le théorique. Les interactions sont nombreuses : on peut,
par exemple, deviner intuitivement que deux triangles dont les
cOtés sont égaux possédent des angles égaux, vérifier le fait par
’expérience et finalement le démontrer. Inversement, les résultats de
la théorie peuvent inciter a des vérifications expérimentales et 2 des
modifications de la perspective intuitive.

Mais le jeu des trois aspects finit par se heurter 4 certaines
barrieres et cesse, dés ce moment, d’étre idoine. Cela rend néces-
salre un premier effort de dnlecnmnon qui, dans notre cas, aboutit
4 une premiére axiomatisation. Pour mieux cornprendre Pinteraction
des trois aspects, il faut essayer de la réduire 2 un nombre limité
d’éléments, qui seront précisément les axiomes. Ceux-ci ne seront
donc ni « vérités évidentes », ni « propositions arbitrailes » 3 ils se
contenteront de marquer les ouvertures les fenétres par ou intuition
sera canalisée. Il n’est pas lndlspensable de les réduire au minimum,
c’est ]a uniquement une questlon d’esthetique, ni de poser la questlon
de leur compatibilité. On n’a pas, en particulier, 4 se demander & ce
stade si le postulat des paralleles découle des autres axiomes ni si
'on est en droit de I’ajouter sans introduire de contradiction. La
théorie axiomatique, la géométrie euclidienne dans notre exemple,
n’a pas a étre garantie par la logique puisqu’elle I’est par son effica-
cité, par sa « convenance ».

La premiére synthese dialectique aboutira a I’équivalence de
vérité des trois aspects, établie au travers de I’horizon axiomatique.
C’est un premier palier, mzus un palier que nous savons provisoire.
Déja, ’apparition des géométries non euclidiennes détruit 1’équiva-
lence de vérité entre les aspects intuitifs et théoriques, la structure
atomiste de la maticre celle entre I'expérimental d’une part et, de
Pautre, le théorique et 'intuitif qul ne congoivent que le contmu

Une nouvelle analyse est nécessaire ; elle consiste a réexaminer
les rapports que I’axiomatique a établis entre les trois aspects de la
connaissance. A cette fin, Gonseth introduit la notion de schéma :
les rapports entre la réalité et I'axiomatique seront relachés au point
de ressembler 4 ceux qui existent entre un modele et son portrait,
entre les maisons, les rues, les places d’une ville et leur représentation
par des rectangles, des traits de couleur, des cercles sur un pl'm 11
faudra admettre que le schéma néglige une partie des caractéres du
modele. Ainsi, la droite et le point le désincarneront jusqu’a ne plus
étre que des « choses » au sens de la théorie des ensembles. Délivrés
de la contrainte d’établir une concordance parfaite, nous pourrons
envisager une évolution de ’horizon axiomatique, destinée a rendre

127



mieux compte de telle ou telle proprléte du monde sensible. Le plan
de la ville peut étre plus ou moms précis, suivant 'emploi que nous
comptons en faire. Le seul critére est celui de la convenance.

La découverte essentielle de cette analyse est que la connaissance
reste toujours inachevée, mais qu’elle peut néanmoins étre efficace,
qu'elle peut le rester indépendamment des nouveaux faits expérimen-
taux que I’avenir est susceptible d’apporter. Cette idée de schéma jette
un éclairage nouveau sur les relations entre les trois aspects de la
connaissance, car chacun s’y trouve réalisé dans une certaine mesure,
et dans une certaine mesure seulement. Mais, alors que la prem1ere
synthése dialectique semblait établir une equwalence de vérité entre
les aspects, la deuxiéme, devenue necessalre apres la disparition de
I'illusion primitive, ne conduit plus qu’a une concordance schémati-
que, a des relations d’analogie a travers le schéma, qui joue le rdle
de révélateur. Elle éloigne le rationnel de lintuitif et de Pexpéri-
mental, sans toutefois les séparer complétement. Elle va, en tout cas,
permettre ce qui jusqu’alors semblait absurde : lexpenmentatlon sur
le plan axwma'aque

Clest ainsi que, sans qu il y ait contradiction, on peut passer
a Pédification des geornetrles non euclidiennes. Mais le deuxieme
niveau ne se construit qu’en référence au premier, et les conceptions
n’entralnent pas de contradictions si elles occupent leur niveau res-
pectif : il faut en effet, pour décrire les structures des géométries non
euclidiennes, faire appel aux structures euclidiennes préexistantes.

Pourra-t-on enfin, aprés avoir édifié les théories nouvelles, consi-
dérer le travail comme définitivement terminé? Jamais. Nos géo-
métries auront a étre confrontées a 'intuitif et A I’expérimental on
se demandera si le monde perceptxble est non euclidien, et on s’aper-
cevra avec étonnement qu’il n’y a aucune raison de ne pas Padmettre.
« Ainsi, ’effort d’épuration débouche sur une ouverture de I’espace. »
La méthodologie ouverte se justifie d’elle-méme par le fait qu’elle
ne conduit jamais 4 une fermeture.

Mais sa justification la plus éclatante 3 mes yeux est qu elle
traduit bien ’évolution que nous avons tous suivie plus ou moins
consc1emment et plus particuliérement en tant que mathématiciens.
A chaque étape cle notre form*mon depuis I’dge ou nous apprenons
a compter jusqu’a celui ou nous prenons part a I’édification des
théories les plus abstraites, nous passons par des stades d’émerveille-
ment devant la perfection des constructions de I’esprit, suivis de
désarroi devant leur insuffisance. A chaque étape, nous commengons
par nous étonner devmt les étendues qu1 s‘ouvrent a nous, pour nous
sentir bientdt génés par un cadre trop étroit qu’il nous faut touJours
tenter d’élargir. Nous avangons ainsi sur les deux béquilles quévoque
Gonseth, l'intuitif et Pabstrait, sans jamais pouvozr nous passer ni de
I'une ni de Pautre. Aussi, ce qui m’étonne le plus, c’est qu’il ait fallu si
longtemps pour dégager d’une maniére si claire des idées si naturelles.

128



Mais je n’ai bien slir pas rendu compte, dans mon bref exposé,
de tous les obstacles rencontrés lors de cette ascension penlleuse
menée de palier en palier le long d’une aréte étroite, menacée sans
cesse par lappel de deux précipices (celui de la facilité et de Parbi-
traire d’un cOté, celui du découragement de lautre). Je na1 pas
décrit tous les détours nécessaires, tous les retours en arr1ere tous
les piéges tendus sur le chemin, ni tout ce qu’il a fallu a Ferdinand
Gonseth de lucidité et de persévérance pour satisfaire & ce que Camus
appelle « ’intransigeance exténuante de la mesure ». J’ esp%re cepen-
dant que ce «schéma» trés sommaire d’une ceuvre monumentale
vous aura paru « idoine » en la circonstance présente.

Henri Carnal

129






HISTOIRE






	Hommage à Ferdinand Gonseth

