Zeitschrift: L'émulation jurassienne : revue mensuelle littéraire et scientifique
Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 2 (1877)

Artikel: Die Schauspiele des Mittelalters und die geistlichen Spiele in der
Schweiz und in Deutschland

Autor: Thellung, Aug.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-684331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-684331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SCHAUSPIELE DES MITTELALTERS

und

die geistlichen Spiele in der Schweiz und in Dentschland.

Oeffentlicher Vortrag, gehalten vor einem gemischten Publikum in Biel

den 5. Februar 1877

von Aug. Thellung, Pfarrer in Biel.

Durch die Auffihrung dieses Trauerspiels wurde der zuschauende Land -
graf Friedrich, als er sah, wie die finf Thorinnen nicht Gnade fanden, so
bewegt, dass er auffuhr und rief : « Was ist dann der Christen Glaube,
wenn der Stinder durch die Furbitte der Mutter Gottes und aller Heiligen
nicht Gnade erlangen kann? » Und es begann nun bei ihm jene Verdiiste-
rung, in welcher dieser heldenmiithige Furst die letzten Jahre seines
Lebens zubrachte. Das Ereigniss hat sich im Andenken des Thiringer
Volksstammes lebendig erhalten.

Wir miissen noch, bevor wir zur Auffuhrung der geistlichen Spiele tiber-
gehen, eine vielen derselben eigenthiimliche Erscheinung beriithren, nim-
lich das 6fters zu Tage tretende komische Element. Es tritt dies komische
Element da auf, wo die geistlichen Spiele anfangen, einen volksthiimlichen
Charakter anzunehmen und ihre Auffithrung zu einer Art Volksfest sich
gestaltet, wobei auch der Volkswitz und Humor sich gellend zu machen
suchen. Das Vorkommen des Komischen in einem Schauspiel ernsten
Inhalts darf nicht nach den Anschauungen unserer Zeit beurtheilt werden.
Is gehort diess zur Naivetiit des Volkslebens und des Geschmacks im
Mittelalter: Wenn wir z, B, schen, wie in der Scene zwischen Judas und
dem Hohenpriester der erstere um die dreissig Silberlinge Verriither-
lohn feilscht und gegen die schlechte Minze protestirt, in der Caiphas
ihn auszahlen will, oder wic der Hindler, bei dem die Frauen ihre
Specereien kaufen, als ein dchter Marktschreier seine Waare anpreist oder



— 139 —

die Wichter des Grabes eine kleine Pruigelei auffithren, so haben wir in
Solchem und Aehnlichem nicht die Absicht, das Publikum bloss zu belus-
tigen, zu erkennen, sondern es als Bild des wirklichen Lebens der dama-
ligen Zeit anzusehen, das der Schauspielrichter dem Volke vorhalten
wollte. Diess wird besonders da offenbar, wo in komischen Scenen die
Satyre iber Gebrechen des dffentlichen Lebens deutlich hervortritt, welche
Satyre auch auf anderen Literaturgebieten vorkommt, namentlich i in dem
berithmten « Narrenschiff » von Sebastian Brandt.

Zu bemerken ist, dass die Schweiz und Schwaben am wenigsten komlsche
Elemenle in die Spielweise aufgenommen haben, wihrend dieselben da-
gegen in bairisch-dsterreichischen Landen iippig aufschiessen.

Man wollte in den geistlichen Spielen auf die Gegenwart einwirken und
eine sittliche Erweckung der Zuschauer anstreben.

Wie ernst es die Zuschauenden und die Spielenden genommen haben,
sehen wir aus dem Anfang und dem Schluss vieler dieser Spiele. Bei der
Eréffnung pflegte die ganze Schaar der Acteurs auf der Bithne knieend
einen Hymnus zu singen, z. B.

Nu bilten wir den Heiligen Geist
Um den rechten Glauben allermeist,
Dass er uns behiite, an unserm Ende,
Wenn wir heimfahren aus diesem Elende.
Der Prolog des Stiickes enthiilt gew6hnlich eine fromme Mahnung, ebenso

der Schluss.
So spricht am Schluss eines Passionsspiels v. J. 1494 der Proklamator :

Ir werden frawen und ir man
Ir solt iich lasen zu hertzen gan
Das liden Christi und sin sterben
Und solt in legen in das grab
Euers herzen und iuch nemen war,
- Das ir das grab verzaichnet eben
Mit einem tugentblichen Leben
Damit hant das Spiel ein end
Got uns sinen hailigen segen send
Das wir mit Christo ewiclich
Besitzent scines Valers rich.

Dabei darf nicht verschwiegen werden, dass im XIV. u. XV. Jahrhundert
manche burleske Sticke und Geschmacklosigkeiten sich eingemischt haben.
Aber diese wurden theils aus eigenem Schinheitsgefithl tiberwunden,
theils sorgte die den Spielen aus wirklichem Interesse niiher tretende
Obrigkeit fiir reinliche Texte.

Die vorkommenden Teufelsscenen ]mbon bei all dem Komischen, das
mit anterliialt ( Puppenspiel von Faust) doch anch einen J,[ml.mgt‘nnd. Der
Teufel erscheint als der Widersacher des Erlosungswerkes, das er verhin-
dern will. Die Unschuld Christi verdriesst ihn und macht einen Strich durch
seine Rechnung und er geht iibel mit denen um, die der Warnung der
guten Geister nicht Gehor geben.

Ich will nun versuchen, Ihnen ein cinigermaassen cntsprechendes Bild

von der Auffithrung der geistlichen Spiele zu geben. Die Aeusserlichkeiten



o

— 110 —

dieser Auffiuhrung gehéren zum Verstiindniss der Spiele selber und werfen
manches Licht auf den Charakter der damaligen Zeit.
Reden wir zuerst von dem Ort, wo diese Schauspiele aufgefihrt warden.

Nachdem sich das geistliche Schauspiel allmiihlic von dem Kultus abge-
16st hatte, geschah die Auffihrung derselben nicht mehr in der Kirche,
sondern im Freien, wo auch allein der geniigende Raum fiir grosse Volks-
spiele vorhanden war. Daher rithren die zuweilen fur die Auflihrung
gehaltenen Gebete um giinstiges Wetter, oder Unterbrechungen durch
eingetretenes Unwetter.

In den Stidten war gewdhnlich der Ort der Auffithrung der Marktplatz,
und die Bithne hiess kurz der « Platz ». Weil man nicht verstand die Scene
zu wechseln, so erforderte die Bithne weite Riiume, in denen die verschie-
denen Oertlichkeiten durch Verziunungen unterschieden, zuweilen auch
durch angeklebte Zeddel angezeigt waren. Ein Berg oder sonst eine An-
hohe wurde durch ein aufgerichtetes Fass vorgestellt. An eine Theater-

‘perspektive war nicht zu denken, weil die Coulissen fehlten. Weil das

geistliche Spiel in’s Ueber- und Unterirdische hinausgreift, so finden wir
zuweilen drei Stockwerke iiber einander, unten die Holle, in der Mitte der
irdische Schauplatz, oben das Paradies, von welchem der Name auf die
oberste, nicht immer paradiesische Zuschauer-Galerie unserer Schauspiel-
hiiuser uibergegangen ist.

‘Wer waren nun die Personen, welche diese Spiele auffuhrten ? Anfangs,

als noch die Kirche der Ort der Auflubhrung war, waren es die Cleriker,

Klosterbriider und Klosterschiiler, welche die IRollen itbernahmen, Frauen-
rollen wurden durch junge Minner und Knaben gegeben. Spiiter, als die
geistlichen Spiele eine grossere Ausdehnung gewannen, verbanden sich
weltlich-geistliche Briiderschaften zu dem Werke, so in Antwerpen die
Briaderschaft des heiligen Lukas, welche meist aus Kinstlern bestand.
Solche Briiderschaften erhielten zuweilen kaiserliche TFreibriefe zu
alleiniger Auffihrung geistlicher Schauspiele. Als dann diese Spiele im
Freien aufgefithrte Volksspiele wurden, nahmen einzelne Zunfte die Auf-
fuhrung an die Hand; so spielte in Erciburg i/B. im XVI. Jahrhundert die
Metzgerzunft alle sieben Jahre die Passion. Uebernahm eine ganze Stadt
das Spiel, so erging ein feierlicher Aufruf unter Trompetenschall an alle,
die mitspielen wollten zur Ehre Christi und zum Heile ihrer Seelen. Mit-
glieder aus den angesehensten Familien betheiligten sich d abei. Diese hat-
ten einen Eid in die Hand einer Cerichisperson zu leisten, dass sie ihre
Rollen wohl einstudiren, auch zu gehoriger Zeit sich einfinden wollen. Das
Personal der Spiclenden war oft sehr bedeutend; in Frankfurt bestand
dasselbe in einem 1498 aufgefihirten Schauspiel aus 265 Personen.

Die Tracht der Spiclenden war urspriinglich und in der Kirche der ttbliche
Priesterrock, fir heilige Personen das Messgewand. In den festlichen
Schauspielen traten wenigstens die heiligen Personen in den byzantinischen
Gewiindern auf, wie wir sie auf alten Kirchenbildern erblicken. Fur die



— 1 —

- Menge der Nebenrollen waren die Trachten des Mittelalters malerisch
genug.

Mehrfach findet sich auch ein Wechsel der Gewandung vorgeschrieben;
so heisst es von der bekehrten Magdalena : « Sie solle ihre weltlichen
Kleider ablegen und ein schwarzes Gewand anziehen. »

Begreiflich ist, dass wegen der Weitliufigkeit der grossern Spiele es oft
mehrerer Jahre zur Vorbereitung einer neuen Auffithrung bedurfte, und
man kann sich bei der gewaltigen Ausdehnung der Texte vieler Stiicke
denken, welche mithselige Aufgabe es war, mit dem Spielpersonal solche
Stiicke einzuiiben.

Ein eigentliches Eintriftsgeld scheint nicht bezahlt worden zu sein,
ausser etwa freiwillige Spenden zur Deckung der Kosten. Das in dem

Prolog zu einem Osterspiel vorkommende Spriichlein :

« Wir wollen halten ein osterspiel,

« Das ist frélich und kost nit viel »
lisst sich fiir und gegen eine Zahlung deuten. In der ersten Zeit, wo ein
Theil des spielenden Personals aus Klosterschiilern bestand, erhielten diese
nach der Vorstellung Essen und Trinken, was zuweilen im Schlusswort
ausdriicklich verlangt wird. Als dann die weltliche Obrigkeit sich bei der
Aufsicht tiber die Spiele mit betheiligte, steuerte sie vermuthlich zu den
Kosten bei.

Die aus dieser Zeit uns bekannten Theaterkiinste sind in Bezug auf
Maschinerie sehr bescheidener Art. Der den Magiern erscheinende Stern
hingt an einem Seil. Doch kommen in der spitern Periode Versenkungen
und Flugwerke vor.

Wir finden auch Spuren eines Regisseurs unter dem Namen « Regens »,
der den einzelnen Gruppen ihre «Hofe», d. h. ihre Plitze vor ihrem Auf-
treten, anwies. DerHerold,Proklamator, der das Manuscript, das «Register»,
trug, scheint auch zugleich das Amt eines Souffleurs verwaltet zu haben.
Auch an Unfillen bei den Auffihrungen fehlte es nicht. Alsi. J. 1412 in
Bautzen auf dem Markte ein Spiel von der heiligen Dorothea aufgefiihrt
wurde, brach von der Last der darauf sitzenden das Dach eines Hauses und
zerschmetterte 33 Personen.

Far die Awffithrung selbst bestanden zum Theil sehr genaue und aus-
fihrliche Spiclordnungen, welche in den verschiedenen Perioden mannig-
fache Aenderungen erlitten.

Die Spielenden alle, oder doch die des halben Tagewerkes, betraten
gleich Anfangs die Buihne, sich in einem Kreise aufstellend, wo sie blieben,
jeder an seinem Ort. Jeder Spieler gilt als nicht zugegen, bis er sein Stich-
wort vernimmt und aufsteht; dafiir heisst es in der Spielordnung ge-
wohnlich : « Surgat e loco suo » spiiter «sol her fiir gan » . Beim ersten
Eintreten in das Spiel hat jeder zu berichten, was er vorstelle, oder ein
Proklumator, auch Exeget genannt, stellt ihn den Zuschauern vor. Als ein
solcher tritt oft der Evangelist Johannes oder der Kirchenvater Augustinus



— 15—

auf, macht die Zuschauer einfach mit dem Inhalt der niichsten Scene
bekannt und ermahnt mit dem Rufe : « Silete » zur Aufmerksamkeit und
Stille. So lange die Spiele in der Kirche aufgefiihrt wurden, pflegte die Pro-
zession zum Schauplatze und zuriick mit besonderer Feierlichkeit zu
geschehen.

Bis in’s Einzelne wird oft in der Spielordnung beschrieben, wie die Per-
sonen erscheinen sollen. Bei einem Tyroler Lichtmessspiel heisst es z.B.:
« Der Vorldufer, Proklamator, soll zuerst hervorgehen, nicht mit einem Bart
von Pferdehaaren, sondern in anstindigem Gewande. Joseph und Maria
sollen hervorgehen, das Kind auf den Hiinden tragend, mit zwei Engeln, die
ihnen mit brennenden Leuchtern vorangehen. Joseph soll ehrbar gekleidet
sein. Dann soll Simeon erscheinen in einem Prophetenanzug, ein wenig
gebuckt nach Greisenart, mit einem Knecht im Gewand eines Kloster-
schiilers. »

Noch mége hier ein zwar erst nach der Reformation im Jahr 1582 in
Luzern aufgefiuhrtes zweitdgiges Osterspiel erwithnt werden, iiber welches
genaue Mittheilungen von Renwart Lysat, der das Spiel in Scene setzte,
vorhanden sind.

Das Kostiim der Spieler ist bis in’s Einzelne vorgeschrieben. Hier einige
Beispiele. ‘

Regens.

Soll sein selbander mit einem tugendlichen Knaben késtlich gekleidet

seines Gefallens. .
P roclamator.

Soll sein zu Ross in ganzer Riistung, im Harnisch, dariber den ersten
Tag ein weiss, den andern Tag ein roth seidenes Wappenrocklein, ein
weisses Sammetbarett mit Federn und sonst késtlich.

NMaria.

Als eine allerziichtigste Jungfrau demiithiger Geberden. Die Kleidung ist
ein weiss Unterkleid oder ein Klosterfrauen-Rock, dariiber ein blauseidener
Mantel. Ein schon ausgespreitet Frauenhaar, daritber ein Schein.

IDie drei EKXomige.

Sollen auf das zierlichste und kostlichste bekleidet sein als mdglisch auf
heidnische fremde und unbekannte Manier. Balthasar ist der Mohrenkdnig,
soll schwarz von Leib und sammt seinem Gesinde in gleicher Farbe, aber
weiss gekleidet sein. Die andern zwei nach ihrem Gefallen, doch unter-

_schiedlich, keiner wie der andre, je seltsamer, je ansehnlicher.

IDie T eunfel.

Ihres Gefallens in griiulicher, doch ansehnlicher Kleidung, jeder ver-
schieden.



— 143 —

Der Schauplatz der Auffihrung war der ziemlich geriumige Weinmarkt
zu Luzern. Die Zuschauerplitze waren geriistweise dem untern Stockwerk
der um den Markt liegenden Hiuser vorgebaut, so dass von ihnen auf die
Bihne in Mitten des Marktes herabgesehen wurde.

Die Bihne reichte aber an einer Stelle auch an die Markthduser heran,
so dass z. B. das Haus « zur Sonne» als Bihnenhintergebiude verwerthet
wurde. Solche Zuschauergeriiste oder Tribiinen, «Briiginen» genannt,
wurden auch noch in den einmindenden Strassen errichtet. Wer sonst
noch Platz suchen musste und nicht als Bekannter in die Hiuser am Markt-
platz Eintritt hatte, war dann genothigt, sich auf die Dicher hmauf zu
wagen.

Endlich sei noch bemerkt, dass sich die Gesammtzahl der zum Splel
verwandten Personen auf 600 belaufen zu haben scheint, da eben so viele
messingene Wahrzeichen in den Kosten rechnungen Lysit’s erwiihnt
werden, wo iibrigens die Zehrung der Spielpersonen und die der Fremden
als Hauptposten figuriren.

Ueberblicken wir nun nach dieser freilich unvollkommenen Darstellung
der geistlichen Spicle des Mittelalters dieses durchlaufene Gebiet, miissen
wir da nicht sagen : Die Kenntniss dieses Stiickes der mittlern Geschichte
ist in mancher Hinsicht dusserst lehrreich? Sehen wir doch darin nicht nur
das literarische Produkt eines Theils der damaligen Dichtung, sondern
zugleich ein Bild des Volkslebens, der Anschauungen und Sitten des
Volkes. Nicht nur waren diese Auffithrungen biblischer Stoffe bei dem
niedern Stande des Volksunterrichts ein nicht zu unterschitzendes Mittel,
das Volk mit der biblischen Geschichte bekannt zu machen, so dass die
Zuschauer oft aus diesen oft mehrtdgigen Spielauffuhrungen mehr Christen-
thum schopfen konnten, als aus dem ganzen tibrigen romisch-katholischen
Kultus; sondern der lebhafte Antheil, den das Volk daran nahm, da Alt
und Jung sich lange vorher darauf freute und nachher lange mit Freuden
daran zuriickdachte, beweist, dass das Volk jener Zeit an einem wiirdigen
Stoff Vergniigen fand und das damalige Theater an seinem Theile auf die
Bildung des Volkes denjenigen Einfluss gehabt, den man von einem guten
Theater erwartet. Aus diesem Grunde hat denn auch der griindliche
Kenner des alten und des modernen Schauspiels, Devrient, in seiner
Geschichte der deutschen Schauspielkunst, sich mit hohem Lob tiber die
geistlichen Spiele des Mittelalters ausgedriickt. Es ist somit klar, dass die-
selben nicht nur ein literarisches, sondern auch ein grosses culturgeschicht-
liches Interesse haben.

Was die weitere Fortenwicklung der geistlichen Spiele betrifft, so muss
diese noch in einigen Ziigen zur Vervollstindigung des Ganzen beriihrt
werden. Das Schauspiel des Mittelalters ist nicht wie ein Meteor, das uner-
wartet kommt und verschwindet, sondern, wie es seine Vorbereitungen
gehabt, so hat es auch, wie alles, was mit dem Volksleben zusammen-
hingt, seine Weiterentwickelung im Lauf der fortachreitenden Zeit.



— 144 -

Aus den geistlichen Spielen des spiitern Mittelalters, in denen bereits der
kritische Geist Zeiterscheinungen durch Humor und Satyre vor sein Forum
zog, gingen in der Reformationszeit und theilweise michtig einwirkend die
Fastnachtspiele hervor. Nirnberg war deren Heimath und ihr vornehmster
Dichter Hans Sachs. Alle Thorheiten der Menschen und einzelner Stinde
kommen hier zur Sprache und unter die Geissel. Besonders ist die Kirche
und der Clerus, namentlich auch das Klosterleben Gegenstand mannig-
facher Angriffe. In Basel fuhrte Pamphiluis Gengenbach in den Jahren 1515
u. 1517 Fastnachtspiele wider das Papstthum auf. Die beriihmtesten und
einflussreichsten dieser Art waren die Spiele des Niclaus Manuel Deutsch in
Bern, der zwei derselben im Jahr 1522 an der Kreuzgasse daselbst 6ffentlich
durch junge Leute auffithren liess und dadurch, wie Valerius Anshelm in
seiner Berner Chronik sagt, «ein gross Volk bewegte, christliche Freiheit
und pipstliche Knechtschaft zu bedenken und zu unterscheiden.» Die
derbe Sprache ist voll gesunden Witzes.

Nach der Reformation hat sich das geistliche Spiel zu ‘dem katholischen
Volke in Tyrol, Schwaben und Baiern gefliichtet. Ausser diesen deutschen
Spielresten haben sich die geistlichen Spiele nur noch in Spanien erhalten,
wo sie durch die grassen Dichter des spanischen Volkes, Lope de Vega und
Calderonde la Barca, zu bewundernswerther Vollendung und unglaublichem
Reichthum ausgebildet wurden.

Das einzige solche Drama, das jelst noch in Dentschland existirt, ist die
bekannte Ober-Ammergauer Passion. Sie wurde gestiftet in Folge einer
i. J. 1634 ausgebrochenen Pest, die zu dem Geliibde, alle zehn Jahre das -
Leiden Christi aufzufiithren, Veranlassung gab.

Diess Spiel hat ganz den ursprunglichen Typus der mittelalterlichen
Spiele in der Scenerie und Auffithrung bewahrt, wie Ed. Devrient in einer
besondern Schrift aus eigener Anschauung beschrieben hat.

Der ewig denkwiirdige Stoff biblischer Geschichte hat nie aufgehort, die
Heroen der Kunst zu den herrlichsten Schopfungen zu begeistern. Corregios
Raphael, Alb. Direr haben in unsterblichen Werken ihm ihren Pinsel
geweiht. Die grossten Tondichter der neuern Zeit haben in einer durch sie
geschaffenen Tondichtung, in dem Oratorium, der Tiefe des religidsen
Gefuihls auf erhebende und ergreifende Weise Ausdruck gegeben , Hiindel
in seinem Messias und Samson, Mendelssohn-Bartholdy in seinem Elias
und Paulus. Vor Allem ist die grosse Passionsmusik von Bach eine Repro-
duction des mittelalterlichen geistlichen Drama’s, mit welchem an Schwung
und Kraft, Wirme und Fille heiliger Empfindungen, nach dem Ausspruch
des bedeudenden Kunstkenners Grianeisen, kaum einzelne der christlichen
Schauspiele des grossen spanischen Dichters Calderon verglichen werden
konnen.

a3 Cac— =



	Die Schauspiele des Mittelalters und die geistlichen Spiele in der Schweiz und in Deutschland

