
Zeitschrift: L'émulation jurassienne : revue mensuelle littéraire et scientifique

Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 2 (1877)

Artikel: Die Schauspiele des Mittelalters und die geistlichen Spiele in der
Schweiz und in Deutschland

Autor: Thellung, Aug.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-684331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-684331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SCHAUSPIELE DES MITTELALTERS

und

die geistlichen Spiele in der Schweiz nnd in Deutschland.

Oeffentlicher Vortrag, gehalten vor einem gemischten Publikum in Biel

den 5. Februar 1877

von Aug. Thellung, Pfarrer in Biel.

Durch die Aufführung dieses Trauerspiels wurde der zuschauende Landgraf

Friedrich, als er sah, wie die fünf Thörinnen nicht Gnade fanden, so

bewegt, dass er auffuhr und rief : «Was ist dann der Christen Glaube,
wenn der Sünder durch die Fürbitte der Mutter Gottes und aller Heiligen
nicht Gnade erlangen kann? » Und es begann nun bei ihm jene Verdüsterung,

in welcher dieser heldenmüthige Fürst die letzten Jahre seines
Lebens zubrachte. Das Ereigniss hat sich im Andenken des Thüringer
Volksstammes lebendig erhallen.

Wir müssen noch, bevor wir zur Aufführung der geistlichen Spiele
übergehen, eine vielen derselben eigenthümliche Erscheinung berühren, nämlich

das öfters zu Tage tretende komische Element. Es tritt dies komische
Element da auf, wo die geistlichen Spiele anfangen, einen volksthümlichen
Charakter anzunehmen und ihre Aufführung zu einer Art Volksfest sich
gestallet, wobei auch der Volkswitz und Humor sich gellend zu machen
suchen. Das Vorkommen des Komischen in einem Schauspiel ernsten
Inhalts darf nicht nach den Anschauungen unserer Zeit beurtheilt werden.
Es gehört diess zur Naivetät des Volkslebens und des Geschmacks im
Mittelalter. Wenn wir z. B. sehen, wie in der Scene zwischen Judas und
dem Hohenpriester der erstere um die dreissig Silberlinge Verrätherlohn

feilscht und gegen die schlechte Münze protestirt, in der Caiphas
ihn auszahlen will, oder wie der Händler, bei dem die Frauen ihre
Specereien kaufen, als ein ächter Marktschreier seine Waare anpreist oder



— 139 —

die Wächter des Grabes eine kleine Prügelei aufführen, so haben wir in
Solchem und Aehnlichem nicht die Absicht, das Publikum bloss zu belustigen,

zu erkennen, sondern es als Bild des wirklichen Lebens der damaligen

Zeit anzusehen, das der Schauspielrichter dem Volke vorhalten
wollte. Diess wird besonders da offenbar, wo in komischen Scenen die

Satyre über Gebrechen des öffentlichen Lebens deutlich hervortritt, welche
Satyre auch auf anderen Literaturgebielen vorkommt, namentlich in dem
berühmten <r Narrenschiff» von Sebastian Brandt.

Zu bemerken ist, dass die Schweiz und Schwaben am wenigsten komische
Elemente in die Spielweise aufgenommen haben, während dieselben
dagegen in bairisch-österreichischen Landen üppig aufschiessen.

Man wollte in den geistlichen Spielen auf die Gegenwart einwirken und
eine sittliche Erweckung der Zuschauer anstreben.

Wie ernst es die Zuschauenden und die Spielenden genommen haben,
sehen wir aus dem Anfang und dem Schluss vieler dieser Spiele. Bei der
Eröffnung pflegte die ganze Schaar der Acteurs auf der Bühne knieend
einen Hymnus zu singen, z. B.

Nu bitten wir den Heiligen Geist
Um den rechten Glauben allermeist,
Dass er uns behüte, an unserm Ende,
Wenn wir heimfahren aus diesem Elende.

Der Prolog des Stückes enthält gewöhnlich eine fromme Mahnung, ebenso
der Schluss.

So spricht am Schluss eines Passionsspiels v. J. 1494 der Proklamator :

lr werden frawen und ir man
Ir solt üch lasen zu hertzen gan
Das liden Christi und sin sterben
Und solt in legen in das grab
Euers herzen und iueh nemen war,
Das ir das grab verzaichnel eben
Mit einem tugentblichcn Leben a
Damit hant das Spiel ein end
Cot uns sinen bailigen sogen send
Das wir mit Christo ewiclioh
Dcsitzcnt seines Vaters rieh.

Dabei darf nicht verschwiegen werden, dass im XIV. u. XV. Jahrhundert
manche burleske Stücke und Geschmacklosigkeiten sich eingemischt haben.
Aber diese wurden theils aus eigenem Schönheitsgefühl überwunden,
theils sorgte die den Spielen aus wirklichem Interesse näher tretende
Obrigkeit für reinliche Texte.

Die vorkommenden Tenfelsscenen haben bei all dem Komischen, das
mit unterläuft (Puppenspiel von Faust) doch auch einen Hintergrund. Der
Teutel erscheint als der Widersacher des Erlösungswerkes, das er verhindern

will. Die Unschuld Christi verdriesst ihn und macht einen Strich durch
seine Rechnung und er geht übel mit denen um, die der Warnung der
guten Geister nicht Gehör geben.

Ich will nun versuchen, Ihnen ein eim'germaassen entsprechendes Bild
von der Aufführung der geistlichen Spiele zu geben. Die Aeusserlichkeiten



— 140 —

dieser Aufführung gehören zum Verständniss der Spiele selber und werfen
manches Licht auf den Charakter der damaligen Zeit.

Reden wir zuerst von dem Ort, wo diese Schauspiele aufgeführt wurden.

Nachdem sich das geistliche Schauspiel allmählig von dem Kultus abgelöst

hatte, geschah die Aufführung derselben nicht mehr in der Kirche,
sondern im Freien, wo auch allein der genügende Raum für grosse Volksspiele

vorhanden war. Daher rühren die zuweilen für die Aufführung
gehaltenen Gebete um günstiges Wetter, oder Unterbrechungen durch
eingetretenes Unwetter.

In den Städten war gewöhnlich der Ort der Aufführung der Marktplatz,
und die Bühne hiesskurz der «Platz ». Weil man nicht verstand die Scene

zu wechseln, so erforderte die Bühne weite Räume, in denen die verschiedenen

Oertlichkeiten durch Verzäunungen unterschieden, zuweilen auch
durch angeklebte Zeddel angezeigt waren. Ein Berg oder sonst eine
Anhöhe wurde durch ein aufgerichtetes Fass vorgestellt. An eine Theater-
perspektive war nicht zu denken, weil die Coulissen fehlten. Weil das

geistliche Spiel in's Ueber- und Unterirdische hinausgreift, so finden wir
zuweilen drei Stockwerke über einander, unten die Hölle, in der Mitte der
irdische Schauplatz, oben das Paradies, von welchem der Name auf die

^
oberste, nicht immer paradiesische Zuschauer-Galerie unserer Schauspielhäuser

übergegangen ist.
Wer waren nun die Personen, welche diese Spiele aufführten? Anfangs,

als noch die Kirche der Ort der Aufführung war, waren es die Cleriker,
Klosterbrüder und Klosterschüler, welche die Rollen übernahmen, Frauenrollen

wurden durch junge Männer und Knaben gegeben. Später, als die
geistlichen Spiele eine grössere Ausdehnung gewannen, verbanden sich
welllich-geistliche Brüderschaften zu dem Werke, so in Antwerpen die
Brüderschaft des heiligen Lukas, welche meist aus Künstlern bestand.
Solche Brüderschaften erhielten zuweilen kaiserliche Freibriefe zu
alleiniger Aufführung geistlicher Schauspiele. Als dann diese Spiele im
Freien aufgeführte Volksspiele wurden, nahmen einzelne Zünfte die
Aufführung an die Hand; so spielte in Ereiburg i/B. im XVI. Jahrhundert die
Metzgerzunft alle sieben Jahre die Passion. Uebernahm eine ganze Stadt
das Spiel, so erging ein feierlicher Aufruf unter Trompetenschall an alle,
die mitspielen wollten zur Ehre Christi und zum Heile ihrer Seelen.
Mitglieder aus den angesehensten Familien betheiligten sich dabei. Diese hatten

einen Eid in die Hand einer Cerichtsperson zu leisten, dass sie ihre
Rollen wohl oinstudiren, auch zu gehöriger Zeit sich einfinden wollen. Das

Personal der Spielenden war oft sehr bedeütend; in Frankfurt bestand
dasselbe in einem 1498 aufgeführten Schauspiel aus 265 Personen.

Die Tracht der Spielenden war ursprünglich und in der Kirche der übliche
Prieslerrock, für heilige Personen das Messgewand. In den festlichen
Schauspielen traten wenigstens die heiligen Personen in den byzantinischen
Gewändern auf, wie wir sie auf alten Kirchenbildern erblicken. Für die



— Iii —

Menge der Nebenrollen waren die Trachten des Mittelalters malerisch
genug.

Mehrfach findet sich auch ein Wechsel der Gewandung vorgeschrieben;
so heisst es von der bekehrten Magdalena : « Sie solle ihre weltlichen
Kleider ablegen und ein schwarzes Gewand anziehen. »

Begreiflich ist, dass wegen der Weitläufigkeit der grössern Spiele es oft
mehrerer Jahre zur Vorbereitung einer neuen Aufführung bedurfte, und
man kann sich bei der gewaltigen Ausdehnung der Texte vieler Stücke
denken, welche mühselige Aufgabe es war, mit dem Spielpersonal solche
Stücke einzuüben.

Ein eigentliches Eintrittsgeld scheint nicht bezahlt worden zu sein,
ausser etwa freiwillige Spenden zur Deckung der Kosten. Das in dem
Prolog zu einem Osterspiel vorkommende Sprüchlein :

« Wir wollen hallen ein osterspiel,
« Das ist frölich und kost nit viel •

lässt sich für und gegen eine Zahlung deuten. In der ersten Zeit, wo ein
Theil des spielenden Personals aus Klosterschülern bestand, erhielten diese
nach der Vorstellung Essen und Trinken, was zuweilen im Schlusswort
ausdrücklich verlangt wird. Als dann die weltliche Obrigkeit sich bei der
Aufsicht über die Spiele mit betheiligte, steuerte sie vermuthlich zu den
Kosten bei.

Die aus dieser Zeit uns bekannten Theaterkünste sind in Bezug auf
Maschinerie sehr bescheidener Art. Der den Magiern erscheinende Stern
hängt an einem Seil. Doch kommen in der spätem Periode Versenkungen
und Flugwerke vor.

Wir finden auch Spuren eines Regisseurs unter dem Namen « Regens »,
der den einzelnen Gruppen ihre «Höfe», d. h. ihre Plätze vor ihrem
Auftreten, anwies. DerHerold,Proklamator, der das Manuscript, das «Register»,
trug, scheint auch zugleich das Amt eines Souffleurs verwaltet zu haben.
Auch an Unfällen bei den Aufführungen fehlte es nicht. Als i. J. 1412 in
Bautzen auf dem Markte ein Spiel von der heiligen Dorothea aufgeführt
wurde, brach von der Last der darauf sitzenden das Dach eines Hauses und
zerschmetterte 33 Personen.

Für die Aufführung selbst bestanden zum Theil sehr genaue und
ausführliche Spielordnungen, welche in den verschiedenen Perioden mannigfache

Aenderungen erlitten.
Die Spielenden alle, oder doch die des halben Tagewerkes, betraten

gleich Anfangs die Bühne, sich in einem Kreise aufstellend, wo sie blieben,
jeder an seinem Ort. Jeder Spieler gilt als nicht zugegen, bis er sein Stichwort

vernimmt und aufsteht; dafür heisst es in der Spielordnung
gewöhnlich : « Surgat e loco suo » später « sol her für gan » Beim ersten
Eintreten in das Spiel hat jeder zu berichten, was er vorstelle, oder ein
Proklamalor, auch Exeget genannt, stellt ihn den Zuschauern vor. Als ein
solcher tritt oft der Evangelist Johannes oder der Kirchenvater Augustinus



— 142 —

auf, macht die Zuschauer einfach mit dem Inhalt der nächsten Scene
bekannt und ermahnt mit dem Rufe : « Süete» zur Aufmerksamkeit und
Stille. So lange die Spiele in der Kirche aufgeführt wurden,pflegte die Pro-
Zession zum Schauplatze und zurück mit besonderer Feierlichkeit zu
geschehen.

Bis in's Einzelne wird oft in der Spielordnung beschrieben, wie die
Personen erscheinen sollen. Bei einem Tyroler Lichtmessspiel heisst es z.B.:
« Der Vorläufer, Proklamator, soll zuerst hervorgehen, nicht mit einem Bart
von Pferdehaaren, sondern in anständigem Gewände. Joseph und Maria
sollen hervorgehen, das Kind auf den Händen tragend, mit zwei Engeln, die
ihnen mit brennenden Leuchtern vorangehen. Joseph soll ehrbar gekleidet
sein. Dann soll Simeon erscheinen in einem Prophetenanzug, ein wenig
gebückt nach Greisenart, mit einem Knecht im Gewand eines
Klosterschülers. 5>

Noch möge hier ein zwar erst nach der Reformation im Jahr 1583 in
Luzern aufgeführtes zweitägiges Osterspiel erwähnt werden, über welches
genaue Mittheilungen von Renwart Lysat, der das Spiel in Scene setzte,
vorhanden sind.

Das Kostüm der Spieler ist bis in's Einzelne vorgeschrieben. Hier einige
Beispiele.

Regens.
Soll sein selbander mit einem tugendlichen Knaben köstlich gekleidet

seines Gefallens.
Proclamator.

Soll sein zu Ross in ganzer Rüstung, im Harnisch, darüber den ersten
Tag ein weiss, den andern Tag ein roth seidenes "Wappenröcklein, ein
weisses Sammetbarett mit Federn und sonst köstlich.

IVXaria.

Als eine allerzüchtigste Jungfrau demüthiger Geberden. Die Kleidung ist
ein weiss Unterkleid oder ein Klosterfrauen-Rock, darüber ein blauseidener
Mantel. Ein schön ausgespreitet Frauenhaar, darüber ein Schein.

Die drei Könige.
Sollen auf das zierlichste und köstlichste bekleidet sein als möglisch auf

heidnische fremde und unbekannte Manier. Balthasar ist der Mohrenkönig,
soll schwarz von Leih und sammt seinem Gesinde in gleicher Farbe, aber

weiss gekleidet sein. Die andern zwei nach ihrem Gefallen, doch
unterschiedlich, keiner wie der andre, je seltsamer, je ansehnlicher.

i Up Teufel.
Ihres Gefallens in gräulicher, doch ansehnlicher Kleidung, jeder

verschieden.



143 —

Der Schauplatz der Aufführung war der ziemlich geräumige Weinmarkt
zu Luzern. Die Zuschauerplätze waren gerüstweise dem untern Stockwerk
der um den Markt liegenden Häuser vorgebaut, so dass von ihnen auf die
Bühne in Mitten des Marktes herabgesehen wurde.

Die Bühne reichte aber an einer Stelle auch an die Markthäuser heran,
so dass z. ß. das Haus <r zur Sonne » als Bühnenhintergebäude verwerthet
wurde. Solche Zuschauergerüste oder Tribünen, «Brüginen » genannt,
wurden auch noch in den einmündenden Strassen errichtet. Wer sonst
noch Platz suchen musste und nicht als Bekannter in die Häuser am Marktplatz

Eintritt hatte, war dann genöthigt, sich auf die Dächer hinauf zu
wagen.

Endlich sei noch bemerkt, dass sich die Gesammtzahl der zum Spiel
verwandten Personen auf 600 belaufen zu haben scheint, da eben so viele
messingene Wahrzeichen in den Kostenrechnungen Lysät's erwähnt
werden, wo übrigens die Zehrung der Spielpersonen und die der Fremden
als Hauptposten figuriren.

Ueberblicken wir nun nach dieser freilich unvollkommenen Darstellung
der geistlichen Spiele des Mittelalters dieses durchlaufene Gebiet, müssen
wir da nicht sagen : Die Kenntniss dieses Stückes der mittlem Geschichte
ist in mancher Hinsicht äusserst lehrreich? Sehen wir doch darin nicht nur
das literarische Produkt eines Theils der damaligen Dichtung, sondern
zugleich ein Bild des Volkslebens, der Anschauungen und Sitten des
Volkes. Nicht nur waren diese Aufführungen biblischer Stoffe bei dem
niedern Stande des Volksunterrichts ein nicht zu unterschätzendes Mittel,
das Volk mit der biblischen Geschichte bekannt zu machen, so dass die
Zuschauer oft aus diesen oft mehrtägigen Spielaufführungen mehr Christenthum

schöpfen konnten, als aus dem ganzen übrigen römisch-katholischen
Kultus; sondern der lebhafte Antheil, den das Volk daran nahm, da Alt
und Jung sich lange vorher darauf freute und nachher lange mit Freuden
daran zurückdachte, beweist, dass das Volk jener Zeit an einem würdigen
Stoff Vergnügen fand und das damalige Theater an seinem Theile auf die
Bildung des Volkes denjenigen Einfluss gehabt, den man von einem guten
Theater erwartet. Aus diesem Grunde hat denn auch der gründliche
Kenner des alten und des modernen Schauspiels, Devrient, in seiner
Geschichte der deutschen Schauspielkunst, sich mit hohem Lob über die
geistlichen Spiele des Mittelalters ausgedrückt. Es ist somit klar, dass
dieselben nicht nur ein literarisches, sondern auch ein grosses culturgeschicht-
liches Interesse haben.

Was die weitere Fortenwicklung der geistlichen Spiele betrifft, so muss
diese noch in einigen Zügen zur Vervollständigung des Ganzen berührt
werden. Das Schauspiel des Mittelalters ist nicht wie ein Meteor, das
unerwartet kommt und verschwindet, sondern, wie es seine Vorbereitungen
gehabt, so hat es auch, wie alles, was mit dem Volksleben zusammenhängt,

seine Weiterentwickelung im Lauf der fortschreitenden Zeit.



- 144 -
Aus den geistlichen Spielen des spätem Mittelalters, in denen bereits der

kritische Geist Zeiterscheinungen durch Humor und Satyre vor sein Forum
zog, gingen in der Reformationszeit und theilweise mächtig einwirkend die
Fastnachtspiele hervor. Nürnberg war deren Heimath und ihr vornehmster
Dichter Hans Sachs. Alle Thorheiten der Menschen und einzelner Stände
kommen hier zur Sprache und unter die Geissei. Besonders ist die Kirche
und der Clerus, namentlich auch das Klosterleben Gegenstand mannigfacher

Angriffe. In Basel führte Pamphiluis Gengenbach in den Jahren 1515

u. 1517 Fastnachtspiele wider das Papstthum auf. Die berühmtesten und
einflussreichsten dieser Art waren die Spiele des Niclaus Manuel Deutsch in
Bern, der zwei derselben im Jahr 1522 an der Kreuzgasse daselbst öffentlich
durch junge Leute aufführen liess und dadurch, wie Valerius Anshelm in
seiner Berner Chronik sagt, « ein gross Volk bewegte, christliche Freiheit
und päpstliche Knechtschaft zu bedenken und zu unterscheiden.» Die
derbe Sprache ist voll gesunden Witzes.

Nach der Reformation hat sich das geistliche Spiel zu dem katholischen
Volke in Tyrol, Schwaben und Baiern geflüchtet. Ausser diesen deutschen
Spielresten haben sich die geistlichen Spiele nur noch in Spanien erhalten,
wo sie durch die grossen Dichter des spanischen Volkes, Lope de Vega und
Calderonde la Barca, zu bewundernswerther Vollendung und unglaublichem
Reichthum ausgebildet wurden.

Das einzige solche Drama, das jelst noch in Deutschland existirt, ist die
bekannte Ober-Ammergauer Passion. Sie wurde gestiftet in Folge einer
i. J. 1634 ausgebrochenen Pest, die zu dem Gelübde, alle zehn Jahre das
Leiden Christi aufzuführen, Veranlassung gab.

Diess Spiel hat ganz den ursprünglichen Typus der mittelalterlichen
Spiele in der Scenerie und Aufführung bewahrt, wie Ed. Devrient in einer
besondern Schrift aus eigener Anschauung beschrieben hat.

Der ewig denkwürdige Stoff biblischer Geschichte hat nie aufgehört, die
Heroen der Kunst zu den herrlichsten Schöpfungen zu begeistern. Corregio;
Raphael, Alb. Dürer haben in unsterblichen Werken ihm ihren Pinsel
geweiht. Die grössten Tondichter der neuern Zeit haben in einer durch sie

geschaffenen Tondichtung, in dem Oratorium, der Tiefe des religiösen
Gefühls auf erhebende und ergreifende Weise Ausdruck gegeben Händel
in seinem Messias und Samson, M§ndelssohn-Bartholdy in seinem Elias
und Paulus. Vor Allem ist die grosse Passionsmusik von Bach eine
Reproduction des mittelalterlichen geistlichen Drama's, mit welchem an Schwung
und Kraft, Wärme und Fülle heiliger Empfindungen, nach dem Ausspruch
des bedeudenden Kunstkenners Grüneisen, kaum einzelne der christlichen
Schauspiele des grossen spanischen Dichters Galderon verglichen werden
können.


	Die Schauspiele des Mittelalters und die geistlichen Spiele in der Schweiz und in Deutschland

