Zeitschrift: as. . Archaologie Schweiz : Mitteilungsblatt von Arch&ologie Schweiz =

Archéologie Suisse : bulletin d'Archéologie Suisse = Archeologia
Svizzera : bollettino di Archeologia Svizzera

Herausgeber: Archaologie Schweiz

Band: 35 (2012)

Heft: 4

Artikel: Fascination du Liban : soixante siécles d'histoire de religions, d'art et
d'archéologie

Autor: Haldimann, Marc-André / Maila-Afeiche, Anne-Marie / Martiniani-Reber,
Marielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-309913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-309913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liban

as. 35.2012.4 30

Fascination du
Liban. Soixante
siecles d’histoire de
religions, d’art et
d’archéologie

_Marc-André Haldimann, Anne-Marie Maila-Afeiche et

Marielle Martiniani-Reber

Les Musées d’art et d’histoire de la Ville
de Genéve posent aujourd’hui un regard
au long cours nécessairement sensible

Fascination du Liban

Musée Rath

Place Neuve

1204 Genéve

30.11.2012 - 31.03.2013

ma-di 11-18h (11-20h le 2¢ me
du mois)

et informé sur le Liban, en partenariat
avec le Ministére de la culture/

Direction Générale des Antiquités du
Liban, le Musée National de Beyrouth,
la Fondation Max van Berchem, la
collection d’icbnes Abou Adal, ainsi que
d’autres collections libanaises.

Pourquoi le Liban aujourd’hui? Les multiples
confessions contemporaines des Libanais servent
trop souvent de toile de fond justificative pour les
commentateurs de la planete médiatique se plai-
sant a en décrire les complexités, souvent mises
en exergue pour justifier le risque permanent de
guerre civile. En regard de cette interprétation
par trop simpliste du quotidien social et politique
libanais, un parcours muséographique fondé sur
quelque 350 ceuvres autorise une exploration au
fil d’'un temps long centré sur les rites et les reli-
gions rencontrées au Liban depuis 4500 av. J.-C.
jusqu’a notre présent. Congu pour le Musée Rath,
ce parcours présente des objets et des ceuvres
jamais exposeés.

L’émergence des rites et des lieux de cultes
(4500-1500 av. J.-C.)

Le parcours proposé débute par la nécropole
de Byblos, quiillustre I’émergence de rites funé-
raires. Déposés dans des jarres, les défunts
sont entourés d’'offrandes alimentaires placées
dans des céramiques fabriquées spécialement
pour cet usage; d’autres objets — hamecons
et parures a destination spécifiqguement funé-
raire — les accompagnent. Le monde rituel de
Byblos est le seul sur la cote a témoigner, pour
la période chalcolithique, d’influences issues du
Levant septentrional comme du Levant méri-
dional.



Fig. 1

Byblos, temple aux Obélisques,
figure de veau en bronze (1500 av.
J.-C.).

Byblos, Obeliskentempel, Kalb aus
Bronze (1500 v.Chr.).

Byblos, tempio degli Obelischi,
vitello in bronzo (1500 a.C.).

Fig. 2
Byblos, jarre funéraire (4500 av.
J.-C.).

Byblos, Graburne (4500 v.Chr.).
Byblos, olla funeraria (4500 a.C.).

Fig. 3

Saida, sanctuaire d’Eshmoun, figure
votive d’enfant en marbre (200 av.
J.-C.).

Saida, Eschmun-Sanktuarium,
Votivfigur eines Kindes aus Marmor
(200 v.Chr.).

Saida, santuario d’Eshmun, figura
votiva di fanciullo in marmo
(200 a.C.).

31

Le développement de villes sur le littoral levantin
implique I'apparition de lieux de culte. Ainsi, a
Byblos, le sanctuaire de la «<Dame de Byblos»
(Balaat) et le Temple aux Obélisques — abritant
des steles votives pyramidales d’inspiration
égyptienne — vont, des 2300 av. J.-C., rythmer
au fil d’une histoire millénaire la pensée religieuse
de la région. Des milliers de figurines humaines
en bronze et animales — hippopotames, félins,
singes — en faience ainsi que des armes seront
d’abord offertes aux sanctuaires, avant d’étre
ensevelies au sein de grands dépdts votifs com-
portant chacun plusieurs centaines d’objets.
Emblématiques, les figurines en bronze de divi-
nités anonymes — essentiellement masculines —
sont souvent associées aux Phéniciens. Il faudra
toutefois attendre plus d’'un demi-millénaire pour
que ces derniers apparaissent dans I’histoire du
Levant.

Si les nécropoles de Tell Hizzin ou de Tell Arga
attestent la permanence des offrandes funé-
raires, celle de Sidon illustre a la perfection le
caractere méthodique des rituels funebres.

Enterrés dans un cimetiere dont la superficie
est purifiée par I'apport d’une grande épais-
seur de sable propre, les défunts sont couverts
d’offrandes florales puis inhumés au terme d’un
banquet funéraire. Retrouvés autour des tombes
comme dans le sanctuaire, les brlle-parfums ou
encensoirs découverts a Sidon sont essentiels
aux cérémonies religieuses proprement dites.
A Sidon, des 1500 av. J.-C., la pratique du ban-
quet funéraire se déroule dans un temple monu-
mental de plus de 48 m de long ou I'on pratique
la destruction rituelle de centaines d’objets. Les
récipients, assiettes, lampes et cruches étaient
délibérément brisés avant d’étre déposés.
C’est au Bronze récent que de nombreux vases
a libation arrivent de Mycénes, reflet du got
des Sidoniens pour ces récipients que I'on rem-
plissait de liquides pour les répandre lors des
cérémonies. Les offrandes céramiques de la
nécropole de Sidon — Dakerman refletent cette
proximité avec le monde égéen.

Dans la plaine de la Bekaa, les objets contem-
porains mis au jour a Kamed al-Loz — dont deux
tablettes cunéiformes rédigées en akkadien —
rendent compte d’une situation différente. lls
témoignent de I'importance des contacts avec
I’Egypte dans un cadre culturel influencé par la
proximité des plaines syriennes et de I'Euphrate.



as. 35.2012.4

Fig. 4

Tyr, nécropole, sarcophage du
Jugement d’Oreste, marbre attique
(2¢ s. apr. J.-C.).

Tyr, Nekropole, Sarkophag aus atti-
schem Marmor mit dem Urteil liber
Orestes (2. Jh. n.Chr.).

Tiro, necropoli, sarcofago del Giudi-
zio di Oreste, marmo attico (Il secolo
d.C.).

32

Sarafand et Tyr: ’émergence de l'identité
phénicienne (1200-550 av. J.-C.)

Le sanctuaire de Sarafand a livré, aux cotés d’un
tréne flanqué de sphinx, de nombreux objets votifs.
Leurs origines sont diverses: si les amulettes sont
essentiellement égyptiennes, les statuettes en
terre cuite sont d’origine syro-plaestinienne.
Contemporaine, la nécropole de Tyr offre un reflet
exceptionnel des pratiques funéraires: la majorité
des tombes comporte deux urnes adossées cou-
vertes par des plats et, pour une petite minorité
d’entre elles, les noms des défunts. Ces urnes
étaient en effet marquées par des stéles ornées de
représentations végétales ou symboliques — tel le
tréne de Tanit — et portant le nom du défunt. Elles
marquent sans doute les tombes des «notables»
de la communauté et sont souvent associées a
des traces d’offrandes pouvant indiquer le soin
permanent de certaines tombes familiales par les
descendants. L'alphabet phénicien utilisé pour les
épitaphes est un témoignage indiscuté de I'iden-
tité phénicienne.

Découvertes a partir de 1846, les nécropoles
royales de Sidon ont ancré dans I'imaginaire
européen I'identité phénicienne. Cosmopolite,
modelé aussi bien par des influences égéennes
et égyptiennes que perses, le monde phénicien
crée, a l'instar du sarcophage anthropoide, son
propre vocabulaire formel et religieux. Les somp-

Liban

tueuses parures en or et en pierres précieuses
qu’ils contenaient nous sont mieux connues grace
a la découverte exceptionnelle — en 2004 — de
tombes encore inviolées.

A partir de 525 av. J.-C., le développement, sous
I'impulsion du roi de Sidon Eshmounazar, du sanc-
tuaire monumental voisin d’Eshmoun, le dieu gué-
risseur vénéré par le biais d’'une source sacrée,
crée de par son architecture imposante un précé-
dent pour le Levant. Reconstruit et agrandi au fil
des siecles suivants, il abrite de trés nombreuses
offrandes votives dont les temple boys (fig. 3), ces
représentations en marbre grec d’enfants agés
d’un an, offertes par les fidéles au dieu afin de le
remercier de ses guérisons miraculeuses.

De I’époque hellénistique a la période
gréco-romaine (333 av.-337 apr. J.-C.)

Conquise en 333 av. J.-C. par Alexandre le Grand,
la Phénicie devient un lieu de véritable syncrétisme
entre traditions religieuses orientales et occi-
dentales. Si les influences grecques sont désor-
mais prépondérantes, elles sont toujours adap-
tées par la Phénicie, a I'instar du trébne de Tanit
Astarté mis au jour a Umm al-Amed ou encore
des centaines de statuettes féminines et d’en-
fants du sanctuaire rural de Kharayeb, issues
de moules importés de Grece mais reflétant les




Fig. 5

Beyrouth, lampe byzantine en bronze
(6¢ s. apr. J.-C.).

Beirut, byzantinische Lampe aus
Bronze (6. Jh. n.Chr.).

Beirut, lucerna bizantina in bronzo (VI
secolo d.C.).

Fig. 6.
Marjhine, encensoir en argent (6¢ s.
apr. J.-C.).

Marjhine, Rduchergeféss aus Silber
(6. Jh. n.Chr.).

Marjhine, incensiere d’argento (VI
secolo d.C.).

33

divinités locales liées a la maternité et a I'en-
fance.

Les villes phéniciennes se transforment en des
cités de type grec. Comme I'araméen, relégué au
profit du grec, devient la langue du pouvoir et de
la culture en Orient, les divinités phéniciennes tels
Melgart a Tyr, Eshmoun a Sidon ou Tanit Astarté
a Byblos se fondent dans les formes d’Héracles,
d’Esculape ou d’Aphrodite. Des centaines de
milliers d’objets leur sont consacrés année apres
année. Les montagnes du Liban se couvrent
entre le llé et le llle siecle de temples classiques,
représentés par une maquette rarissime du
temple de Beit Méry; souvent inachevés, ils riva-
lisent parfois en taille avec ceux, grandioses, de
Baalbek (ancienne Héliopolis).

Des cippes funéraires de Sidon — réminiscences
des bétyles (météorites) et des obélisques de
I’age du Bronze — aux sarcophages en bas-reliefs
d’une extraordinaire finesse, la société phéni-
cienne absorbe toutes les influences. Loin d’étre
écrasée, elle opere de subtiles alchimies. Le sar-
cophage dit du Jugement d’Oreste, annonciateur
du pouvoir rédempteur de la Bonne Parole, en est
un exemple phare.

Byzance et I'lslam

La région du Liban appartient naturellement a la
partie orientale de I'Empire romain. Apres 324, les
persécutions contre les Chrétiens cessent et la

religion nouvelle, favorisée par Constantin, prend
son essor. Les sanctuaires comme Afga (ancienne
Aphaka) ou Baalbek sont fermés ou détruits.
Toute manifestation publique ou privée de dévo-
tion paienne est proscrite. Eloigné des frontiéres
orientales de I'Empire, dépourvu de garnisons,
le territoire du Liban connait une longue période
de paix et de prospérité qui constitue son age
d’or. Les populations rurales s’enrichissent grace
a leurs productions de vin et d’huile d’olive, tandis
que l'artisanat se développe autour des activités
traditionnelles comme la céramique, le textile,
notamment la soierie et la pourpre.

Le passé chrétien de Tyr est des plus anciens:
Paul y passa sept jours en revenant de Chypre
(Actes, XXI, 3) et y trouva des disciples. Un évé-
ché de Tyr est connu depuis la fin du lle siecle;
la basilique chrétienne, dédiée a la Vierge,
est décrite par Eusébe de Césarée vers 316.
Selon Jérdme, un Pére de I'Eglise, Origéne y
est enterré. Une autre basilique fut édifiée par
Guillaume de Tyr apres la prise de la ville par les
Croisés, en 1124; les rois de Jérusalem s’y fai-
saient introniser et elle servit de lieu de sépulture
a Frédéric Barberousse. Le site archéologique a
livré récemment quantité de témoignages paléo-
chrétiens de grande qualité, dont une sélection
est présentée dans le cadre de I’'exposition, tout
comme les mosaiques de I'église byzantine de
Chhim, découvertes en 1996, qui révelent I'im-
plantation rurale du christianisme. Chhim, vil-
lage romain, puis byzantin, possédait un temple




as. 35.2012.4

Fig. 7

Beyrouth, turbé (stéle anthropo-
morphe avec un turban) en marbre
(13e s. apr. J.-C.).

Beirut, turbé (anthropomorphe Stele
mit Turban) aus Marmor (13. Jh.
n.Chr.).

Beirut, turbé (stele antropomorfa con
turbante) in marmo (XIIl secolo d.C.).

Fig. 8
Dimanche de Thomas, peintre
Hanania (1719).

Thomassonntag, Maler Hanania
(1719).

Domenica di Tommaso, pittore
Hanania (1719).

34

paien et des huileries; il relevait du diocese de
Sidon (actuel Saida). L'église, assez modeste
(18.40 x 13.10 m), possédait cependant des
mosaiques de grande qualité; elle fut construite
vers 498 d’aprés une inscription: «Sous notre
trés saint évéque André, le prétre Thomas et le
chorévéque lanos, I'année 600¢, 6 de I'indic-
tion».

C’est a ‘Anjar, sur le versant ouest de la chaine
montagneuse de I'Anti-Liban, que la premiere
dynastie arabe musulmane, celle des Omeyyades,
développe une ville-palais, édifiée au début du
8¢ siecle probablement par le calife omeyyade
Walid ibn ‘Abd al-Malik. Elle est située sur la route
de Baalbek a Damas, dans la plaine de la Bekaa,
largement arrosée par la source qui lui a donné
son nom, ‘Ain al-Jarr. Les sources du début du
Qe siecle attribuent la réalisation du chantier a des
travailleurs égyptiens, retournés dans leur pays a
la mort de Walid en 715. Jamais achevée, la ville
est de plan rectangulaire (373.72 x 308.53 m), et
reprend les modeéles romains. Elle se compose de
deux grands palais et de demeures plus petites,
d’une mosquée et de bains. Elle est entourée de
murailles et, a I'instar des cités antiques, est orga-
nisée autour de deux voies principales perpendi-
culaires, le cardo et le decumanus. Les fragments
de reliefs présents a I'exposition illustrent le décor
des principaux édifices de ‘Anjar.

Croisades et Chrétiens d’Orient

Les Croisés venus d’Occident avaient quitté
Antioche (actuellement au sud-ouest de la
Turquie) en 1099 afin de conquérir Jérusalem
sans s’attarder pour prendre les villes cotieres.
Cen’est qu’apres leur conquéte dela Ville sainte,
en juillet, qu’ils s'implantent sur les cotes afin de
protéger leur prise. La présence des flottes occi-
dentales, notamment celles de Génes et Venise,
leur facilite les opérations, alors que les forces
arabes, califat fatimide du Caire et principauté
de Damas, sont affaiblies par leurs rivalités.
Deux états francs se constituent et finissent par

Liban

contréler toute la cbte, comté de Tripoli au nord
et royaume de Jérusalem au sud.

L'inscription découverte a Tyr, rare, mentionne le
célebre ordre des chevaliers teutoniques. Elle se
traduit ainsi: «Au nom du Seigneur, amen. L'an de
I'Incarnation du Seigneur 1205, a été réalisé cet
ouvrage par la main du sieur Bertaldus et du sieur
Garnerius, sur 'auméne des Teutoniques». En
1202, un violent séisme détruisit une bonne partie
de Tyr. Cette inscription témoigne sans doute de
la phase de reconstruction qui a suivi.

LLe monde chrétien oriental poursuit son évolution
au sein du Liban; I'adjectif melkite a été choisi
pour désigner la peinture réalisée par les Chrétiens
de rite byzantin. Une partie d’entre eux se sépa-
rerent de I'Eglise orthodoxe en 1724, s’unissant
a I'Eglise de Rome; ils sont connus aujourd’hui
comme Grecs melkites catholiques.

Comme les autres Chrétiens dans I'Empire otto-
man, les Melkites affirment leur identité religieuse
et culturelle, en particulier par I'ancrage dans la




Fig. 9

Jbeil, église Saint-Jean-Baptiste,
vue du sud-est. Cliché de Max van
Berchem, 1895.

Jbeil, Kirche Johannes des Téufers,
Ansicht von Siidosten. Negativ von
Max van Berchem, 1895.

Jbeil, chiesa di S. Giovanni Battista
vista da sud-est. Foto (negativo) di
Max van Berchem, 1895.

Remerciements
Publié avec le soutien des Musées d’art

et d’histoire de Genéve

Crédit des illustrations

MAH, © DGA - Liban / CHAMAN
Studio, S. Crettenand (fig 1-7)
Coll. Abou Adal (fig. 8)

Fondation Max van Berchem (fig. 9)

35

tradition de leurs textes hagiographiques. Les liens
avec les autres communautés orthodoxes sont
renforcés. C’est dans ce contexte que naissent, a
lafin du 16¢ siécle, les icdnes melkites. Les peintres
sont surtout formés a I'école grecque, dans des
monasteres ou des ateliers. Cependant, s'ils
reprennent des icones post-byzantines grecques,
ils les réinterpréetent et les enrichissent souvent de
longues inscriptions calligraphiées en arabe.

Certains peintres melkites, comme des descen-
dants de Basile le Moscovite, Yusuf et Nemeh al-

Zusammenfassung

Um die Vereinfachungen der heutigen Medien
sichtbar zu machen, wirft das Musée d’art et
d’histoire der Stadt Genf, zusammen mit dem
Museum von Beirut, der Fondation Max van Ber-
chem, der Ikonensammlung Abou Adal sowie wei-
teren libanesischen Sammlungen, einen Blick auf
die lange Geschichte der Riten und Religionen im
Libanon. Das Musée Rath beherbergt bis am 31.
Mérz 2013 an die 350 Kunstwerke, die — weltweit
zum ersten Mal ausgestellt — dieses Thema von
4500 v.Chr. bis heute beleuchten. |

Musawwir, ont aussi calligraphié et enluminé des
manuscrits dont des exemples sont présents a
I’exposition.

Geneéve pionniére dans I'’exploration du
monde islamique

Max van Berchem (1863-1921), grand savant gene-
vois, spécialiste de I'lslam, effectua son principal
voyage libanais, en compagnie d’Edmond Fatio,
entre le 26 avril et le 2 mai 1895. Durant ce court
séjour, il étudia grand nombre de monuments, d’ins-
criptions arabes, mais aussi araméennes, grecques
et latines; ses notes, ses croquis, ses relevés et
ses photographies constituent une documenta-
tion d’un intérét majeur. Possédant parfaitement la
langue arabe classique, il s’en servit pour approfon-
dir la connaissance de I'histoire et de la civilisation
musulmanes. L'essentiel de ses observations était
mené sur le terrain et ses relevés ne se limitaient
pas a |'épigraphie, sa préoccupation premiere, mais
concernaient aussi la topographie et I'architecture. Il
écrivit d’ailleurs en 1921: «un monument bien étudié
vaut mieux que le meilleur texte».

La sélection des photographies de Max van
Berchem présente les monuments de Tripoli qui
constituent le patrimoine islamique le plus impor-
tant du Liban, d’autres monuments comme ceux
des Croisés, ainsi que des paysages.

Riassunto

I Musei d’Arte e di Storia della Citta di Gine-
vra, in collaborazione con il Museo di Beirut,
la Fondazione Max van Berchem, la collezione
di icone Abou Adal e altre collezioni libanesi,
propongono un’ampia panoramica sui riti e le
religioni del Libano per contestualizzare le attuali
informazioni sommarie dei media. Il Museo Rath
ospitera cosi fino al 31 marzo circa 350 opere
esposte per la prima volta al pubblico, che
illustrano questo tema dal 4500 a.C. ai nostri
giorni. |



	Fascination du Liban : soixante siècles d'histoire de religions, d'art et d'archéologie

