
Zeitschrift: as. : Archäologie Schweiz : Mitteilungsblatt von Archäologie Schweiz =
Archéologie Suisse : bulletin d'Archéologie Suisse = Archeologia
Svizzera : bollettino di Archeologia Svizzera

Herausgeber: Archäologie Schweiz

Band: 35 (2012)

Heft: 4

Artikel: Fascination du Liban : soixante siècles d'histoire de religions, d'art et
d'archéologie

Autor: Haldimann, Marc-André / Maila-Afeiche, Anne-Marie / Martiniani-Reber,
Marielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-309913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-309913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


as. 35.2012.4 30 Liban

Fascination du
Liban. Soixante
siècles d'histoire de
religions, d'art et
d'archéologie

Marc-André Haldimann, Anne-Marie Maila-Afeiche et

Marielle Martiniani-Reber

Les Musées d'art et d'histoire de la Ville

de Genève posent aujourd'hui un regard

au long cours nécessairement sensible

et informé sur le Liban, en partenariat

avec le Ministère de la culture/
Direction Générale des Antiquités du

Liban, le Musée National de Beyrouth,
la Fondation Max van Berchem, la

collection d'icônes Abou Adal, ainsi que
d'autres collections libanaises.

Fascination du Liban

Musée Rath

Place Neuve

1204 Genève

30.11.2012-31.03.2013

ma-di 11 -18h (11-20h le 2« me

du mois)

Pourquoi le Liban aujourd'hui? Les multiples

confessions contemporaines des Libanais servent

trop souvent de toile de fond justificative pour les

commentateurs de la planète médiatique se
plaisant à en décrire les complexités, souvent mises

en exergue pour justifier le risque permanent de

guerre civile. En regard de cette interprétation

par trop simpliste du quotidien social et politique
libanais, un parcours muséographique fondé sur

quelque 350 oeuvres autorise une exploration au

fil d'un temps long centré sur les rites et les

religions rencontrées au Liban depuis 4500 av. J.-C.

jusqu'à notre présent. Conçu pour le Musée Rath,

ce parcours présente des objets et des œuvres

jamais exposés.

L'émergence des rites et des lieux de cultes
(4500-1500 av. J.-C.)

Le parcours proposé débute par la nécropole
de Byblos, qui illustre l'émergence de rites
funéraires. Déposés dans des jarres, les défunts

sont entourés d'offrandes alimentaires placées
dans des céramiques fabriquées spécialement

pour cet usage; d'autres objets - hameçons
et parures à destination spécifiquement funéraire

- les accompagnent. Le monde rituel de

Byblos est le seul sur la côte à témoigner, pour
la période chalcolithique, d'influences issues du

Levant septentrional comme du Levant
méridional.



e x p o s i t o n131

Fig. 1

Byblos, temple aux Obélisques,
figure de veau en bronze (1500 av.

J.-C.).

Byblos, Obeliskentempel, Kalb aus
Bronze (1500 v.Chr.).

Byblos, tempio degli Obelischi,
vitello in bronzo (1500 a.C.).

Fig. 2

Byblos, jarre funéraire (4500 av.

J.-C.).

Byblos, Graburne (4500 v.Chr.).

Byblos, olla funeraria (4500 a.C.).

Fig. 3

Saida, sanctuaire d'Eshmoun, figure
votive d'enfant en marbre (200 av.

J.-C.).

Saida, Eschmun-Sanktuarium,
Votivfigur eines Kindes aus Marmor
(200 v.Chr.).

Saida, santuario d'Eshmun, figura
votiva di fanciullo in marmo
(200 a.C.).

Le développement de villes sur le littoral levantin

implique l'apparition de lieux de culte. Ainsi, à

Byblos, le sanctuaire de la «Dame de Byblos»

(Balaat) et le Temple aux Obélisques - abritant
des stèles votives pyramidales d'inspiration
égyptienne - vont, dès 2300 av. J.-C., rythmer
au fil d'une histoire millénaire la pensée religieuse
de la région. Des milliers de figurines humaines

en bronze et animales - hippopotames, félins,

singes - en faïence ainsi que des armes seront

d'abord offertes aux sanctuaires, avant d'être
ensevelies au sein de grands dépôts votifs

comportant chacun plusieurs centaines d'objets.
Emblématiques, les figurines en bronze de
divinités anonymes - essentiellement masculines -
sont souvent associées aux Phéniciens. Il faudra

toutefois attendre plus d'un demi-millénaire pour

que ces derniers apparaissent dans l'histoire du

Levant.

Si les nécropoles de Tell Hizzin ou de Tell Arqa
attestent la permanence des offrandes
funéraires, celle de Sidon illustre à la perfection le

caractère méthodique des rituels funèbres.

Enterrés dans un cimetière dont la superficie
est purifiée par l'apport d'une grande épaisseur

de sable propre, les défunts sont couverts
d'offrandes florales puis inhumés au terme d'un

banquet funéraire. Retrouvés autour des tombes

comme dans le sanctuaire, les brûle-parfums ou

encensoirs découverts à Sidon sont essentiels

aux cérémonies religieuses proprement dites.

A Sidon, dès 1500 av. J.-C., la pratique du

banquet funéraire se déroule dans un temple
monumental de plus de 48 m de long où l'on pratique
la destruction rituelle de centaines d'objets. Les

récipients, assiettes, lampes et cruches étaient

délibérément brisés avant d'être déposés.
C'est au Bronze récent que de nombreux vases
à libation arrivent de Mycènes, reflet du goût
des Sidoniens pour ces récipients que l'on
remplissait de liquides pour les répandre lors des

cérémonies. Les offrandes céramiques de la

nécropole de Sidon - Dakerman reflètent cette

proximité avec le monde égéen.
Dans la plaine de la Bekaa, les objets contemporains

mis au jour à Kamed al-Loz - dont deux

tablettes cunéiformes rédigées en akkadien -
rendent compte d'une situation différente. Ils

témoignent de l'importance des contacts avec

l'Egypte dans un cadre culturel influencé par la

proximité des plaines syriennes et de l'Euphrate.



as. 35.2012.4 32 Liban

Sarafand et Tyr: l'émergence de l'identité
phénicienne (1200-550 av. J.-C.)

Le sanctuaire de Sarafand a livré, aux côtés d'un
trône flanqué de sphinx, de nombreux objets votifs.

Leurs origines sont diverses: si les amulettes sont

essentiellement égyptiennes, les statuettes en

terre cuite sont d'origine syro-plaestinienne.

Contemporaine, la nécropole de Tyr offre un reflet

exceptionnel des pratiques funéraires: la majorité
des tombes comporte deux urnes adossées
couvertes par des plats et, pour une petite minorité

d'entre elles, les noms des défunts. Ces urnes
étaient en effet marquées par des stèles ornées de

représentations végétales ou symboliques - tel le

trône de Tanit - et portant le nom du défunt. Elles

marquent sans doute les tombes des «notables»

de la communauté et sont souvent associées à

des traces d'offrandes pouvant indiquer le soin

permanent de certaines tombes familiales par les

descendants. L'alphabet phénicien utilisé pour les

épitaphes est un témoignage indiscuté de l'identité

phénicienne.
Découvertes à partir de 1846, les nécropoles

royales de Sidon ont ancré dans l'imaginaire

européen l'identité phénicienne. Cosmopolite,
modelé aussi bien par des influences égéennes

et égyptiennes que perses, le monde phénicien

crée, à l'instar du sarcophage anthropoïde, son

propre vocabulaire formel et religieux. Les somp¬

tueuses parures en or et en pierres précieuses

qu'ils contenaient nous sont mieux connues grâce
à la découverte exceptionnelle - en 2004 - de

tombes encore inviolées.

A partir de 525 av. J.-C., le développement, sous

l'impulsion du roi de Sidon Eshmounazar, du

sanctuaire monumental voisin d'Eshmoun, le dieu
guérisseur vénéré par le biais d'une source sacrée,

crée de par son architecture imposante un précédent

pour le Levant. Reconstruit et agrandi au fil

des siècles suivants, il abrite de très nombreuses

offrandes votives dont les temple boys (fig. 3), ces

représentations en marbre grec d'enfants âgés
d'un an, offertes par les fidèles au dieu afin de le

remercier de ses guérisons miraculeuses.

De l'époque hellénistique à la période
gréco-romaine (333 av.-337 apr. J.-C.)

Conquise en 333 av. J.-C. par Alexandre le Grand,

la Phénicie devient un lieu de véritable syncrétisme

entre traditions religieuses orientales et
occidentales. Si les influences grecques sont désormais

prépondérantes, elles sont toujours adaptées

par la Phénicie, à l'instar du trône de Tanit

Astarté mis au jour à Umm al-Amed ou encore
des centaines de statuettes féminines et d'enfants

du sanctuaire rural de Kharayeb, issues

de moules importés de Grèce mais reflétant les

Fig. 4

Tyr, nécropole, sarcophage du

Jugement d'Oreste, marbre attique
(2e s. apr. J.-C.).

Tyr, Nekropole, Sarkophag aus
attischem Marmor mit dem Urteil über
Orestes (2. Jh. n.Chr.).

Tiro, necropoli, sarcofago del Giudi-
zio di Oreste, marmo attico (II secolo
d.C.).



33 exposition

Fig. 5

Beyrouth, lampe byzantine en bronze

(6e s. apr. J.-C.).

Beirut, byzantinische Lampe aus
Bronze (6. Jh. n.Chr.).

Beirut, lucerna bizantina in bronzo (VI

secolo d.C.).

Fig. 6.

Marjhine, encensoir en argent (6e s.

apr. J.-C.).

Marjhine, Räuchergefäss aus Silber
(6. Jh. n.Chr.).

Marjhine, incensiere d'argento (VI

secolo d.C.).

divinités locales liées à la maternité et à

l'enfance.

Les villes phéniciennes se transforment en des

cités de type grec. Comme l'araméen, relégué au

profit du grec, devient la langue du pouvoir et de

la culture en Orient, les divinités phéniciennes tels

Melqart à Tyr, Eshmoun à Sidon ou Tanit Astarté
à Byblos se fondent dans les formes d'Héraclès,

d'Esculape ou d'Aphrodite. Des centaines de

milliers d'objets leur sont consacrés année après
année. Les montagnes du Liban se couvrent

entre le IIe et le IIIe siècle de temples classiques,

représentés par une maquette rarissime du

temple de Beit Méry; souvent inachevés, ils

rivalisent parfois en taille avec ceux, grandioses, de

Baalbek (ancienne Héliopolis).
Des cippes funéraires de Sidon - réminiscences

des bétyles (météorites) et des obélisques de

l'âge du Bronze - aux sarcophages en bas-reliefs

d'une extraordinaire finesse, la société
phénicienne absorbe toutes les influences. Loin d'être

écrasée, elle opère de subtiles alchimies. Le

sarcophage dit du Jugement d'Oreste, annonciateur

du pouvoir rédempteur de la Bonne Parole, en est

un exemple phare.

Byzance et l'Islam

La région du Liban appartient naturellement à la

partie orientale de l'Empire romain. Après 324, les

persécutions contre les Chrétiens cessent et la

religion nouvelle, favorisée par Constantin, prend

son essor. Les sanctuaires comme Afqa (ancienne

Aphaka) ou Baalbek sont fermés ou détruits.

Toute manifestation publique ou privée de dévotion

païenne est proscrite. Éloigné des frontières

orientales de l'Empire, dépourvu de garnisons,
le territoire du Liban connaît une longue période
de paix et de prospérité qui constitue son âge

d'or. Les populations rurales s'enrichissent grâce
à leurs productions de vin et d'huile d'olive, tandis

que l'artisanat se développe autour des activités

traditionnelles comme la céramique, le textile,

notamment la soierie et la pourpre.
Le passé chrétien de Tyr est des plus anciens:
Paul y passa sept jours en revenant de Chypre

{Actes, XXI, 3) et y trouva des disciples. Un évê-

ché de Tyr est connu depuis la fin du IIe siècle;
la basilique chrétienne, dédiée à la Vierge,
est décrite par Eusèbe de Césarée vers 316.

Selon Jérôme, un Père de l'Église, Origène y
est enterré. Une autre basilique fut édifiée par
Guillaume de Tyr après la prise de la ville par les

Croisés, en 1124; les rois de Jérusalem s'y
faisaient introniser et elle servit de lieu de sépulture
à Frédéric Barberousse. Le site archéologique a

livré récemment quantité de témoignages
paléochrétiens de grande qualité, dont une sélection

est présentée dans le cadre de l'exposition, tout

comme les mosaïques de l'église byzantine de

Chhîm, découvertes en 1996, qui révèlent

l'implantation rurale du christianisme. Chhîm,

village romain, puis byzantin, possédait un temple



as. 35.2012.4 34 Liban

Fig. 7

Beyrouth, turbé (stèle anthropomorphe

avec un turban) en marbre
(13e s. apr. J.-C.).

Beirut, turbé (anthropomorphe Stele

mit Turban) aus Marmor (13. Jh.

n.Chr.).

Beirut, turbé (stele antropomorfa con
turbante) in marmo (XIII secolo d.C.).

m? 'Pi

M
""'"''-'J

MA&d»

Fig. 8

Dimanche de Thomas, peintre
Hanania (1719).

Thomassonntag, Maler Hanania

(1719).

Domenica di Tommaso, pittore
Hanania (1719).

païen et des huileries; il relevait du diocèse de

Sidon (actuel Saïda). L'église, assez modeste

(18.40 x 13.10 m), possédait cependant des

mosaïques de grande qualité; elle fut construite

vers 498 d'après une inscription: «Sous notre
très saint évêque André, le prêtre Thomas et le

chorévêque lanos, l'année 600e, 6e de l'indic-
tion».

C'est à 'Anjar, sur le versant ouest de la chaîne

montagneuse de l'Anti-Liban, que la première

dynastie arabe musulmane, celle des Omeyyades,

développe une ville-palais, édifiée au début du

8e siècle probablement par le calife omeyyade
Walid ibn 'Abd al-Malik. Elle est située sur la route

de Baalbek à Damas, dans la plaine de la Bekaa,

largement arrosée par la source qui lui a donné

son nom, 'Ain al-Jarr. Les sources du début du

9e siècle attribuent la réalisation du chantier à des

travailleurs égyptiens, retournés dans leur pays à

la mort de Walid en 715. Jamais achevée, la ville

est de plan rectangulaire (373.72 x 308.53 m), et

reprend les modèles romains. Elle se compose de

deux grands palais et de demeures plus petites,
d'une mosquée et de bains. Elle est entourée de

murailles et, à l'instar des cités antiques, est organisée

autour de deux voies principales perpendiculaires,

le cardo et le decumanus. Les fragments
de reliefs présents à l'exposition illustrent le décor

des principaux édifices de 'Anjar.

Croisades et Chrétiens d'Orient

Les Croisés venus d'Occident avaient quitté
Antioche (actuellement au sud-ouest de la

Turquie) en 1099 afin de conquérir Jérusalem

sans s'attarder pour prendre les villes côtières.
Ce n'est qu'après leur conquête de la Ville sainte,

en juillet, qu'ils s'implantent sur les côtes afin de

protéger leur prise. La présence des flottes
occidentales, notamment celles de Gênes et Venise,

leur facilite les opérations, alors que les forces

arabes, califat fatimide du Caire et principauté
de Damas, sont affaiblies par leurs rivalités.

Deux états francs se constituent et finissent par

contrôler toute la côte, comté de Tripoli au nord

et royaume de Jérusalem au sud.

L'inscription découverte à Tyr, rare, mentionne le

célèbre ordre des chevaliers teutoniques. Elle se

traduit ainsi: «Au nom du Seigneur, amen. L'an de

l'Incarnation du Seigneur 1205, a été réalisé cet

ouvrage par la main du sieur Bertaldus et du sieur

Garnerius, sur l'aumône des Teutoniques». En

1202, un violent séisme détruisit une bonne partie

de Tyr. Cette inscription témoigne sans doute de

la phase de reconstruction qui a suivi.

Le monde chrétien oriental poursuit son évolution

au sein du Liban; l'adjectif melkite a été choisi

pour désigner la peinture réalisée par les Chrétiens

de rite byzantin. Une partie d'entre eux se
séparèrent de l'Eglise orthodoxe en 1724, s'unissant

à l'Eglise de Rome; ils sont connus aujourd'hui

comme Grecs melkites catholiques.
Comme les autres Chrétiens dans l'Empire
ottoman, les Melkites affirment leur identité religieuse

et culturelle, en particulier par l'ancrage dans la



35

Fig. 9

Jbeil, église Saint-Jean-Baptiste,
vue du sud-est. Cliché de Max van
Berchem, 1895.

Jbeil, Kirche Johannes des Täufers,
Ansicht von Südosten. Negativ von
Max van Berchem, 1895.

Jbeil, chiesa di S. Giovanni Battista
vista da sud-est. Foto (negativo) di

Max van Berchem, 1895.

tradition de leurs textes hagiographiques. Les liens

avec les autres communautés orthodoxes sont

renforcés. C'est dans ce contexte que naissent, à

latin du 16e siècle, les icônes melkites. Les peintres

sont surtout formés à l'école grecque, dans des

monastères ou des ateliers. Cependant, s'ils

reprennent des icônes post-byzantines grecques,
ils les réinterprètent et les enrichissent souvent de

longues inscriptions calligraphiées en arabe.

Certains peintres melkites, comme des descendants

de Basile le Moscovite, Yusuf et Nemeh al-

Zusammenfassung

Remerciements

Publié avec le soutien des Musées d'art

et d'histoire de Genève

Crédit des illustrations

MAH, © DGA - Liban / CHAMAN

Studio, S. Crettenand (fig 1 -7)

Coll. Abou Adal (fig. 8)

Fondation Max van Berchem (fig. 9)

Um dieVereinfachungen der heutigen Medien

sichtbar zu machen, wirft das Musée d'art et

d'histoire der Stadt Genf, zusammen mit dem

Museum von Beirut, der Fondation Max van
Berchem, der Ikonensammlung Abou Adal sowie
weiteren libanesischen Sammlungen, einen Blick auf
die lange Geschichte der Riten und Religionen im

Libanon. Das Musée Rath beherbergt bis am 31.

März 2013 an die 350 Kunstwerke, die - weltweit

zum ersten Mal ausgestellt - dieses Thema von

4500 v. Chr. bis heute beleuchten. |

Musawwir, ont aussi calligraphié et enluminé des

manuscrits dont des exemples sont présents à

l'exposition.

Genève pionnière dans l'exploration du
monde islamique

Max van Berchem (1863-1921), grand savant genevois,

spécialiste de l'Islam, effectua son principal

voyage libanais, en compagnie d'Edmond Fatio,

entre le 26 avril et le 2 mai 1895. Durant ce court

séjour, il étudia grand nombre de monuments,

d'inscriptions arabes, mais aussi araméennes, grecques
et latines; ses notes, ses croquis, ses relevés et

ses photographies constituent une documentation

d'un intérêt majeur. Possédant parfaitement la

langue arabe classique, il s'en servit pour approfondir

la connaissance de l'histoire et de la civilisation

musulmanes. L'essentiel de ses observations était

mené sur le terrain et ses relevés ne se limitaient

pas à l'épigraphie, sa préoccupation première, mais

concernaient aussi la topographie et l'architecture. Il

écrivit d'ailleurs en 1921 : «un monument bien étudié

vaut mieux que le meilleur texte».

La sélection des photographies de Max van

Berchem présente les monuments de Tripoli qui

constituent le patrimoine islamique le plus important

du Liban, d'autres monuments comme ceux
des Croisés, ainsi que des paysages.

Riassunto
I Musei d'Arte e di Storia délia Città di Gine-

vra, in collaborazione con il Museo di Beirut,
la Fondazione Max van Berchem, la collezione
di icône Abou Adal e altre collezioni libanesi,

propongono un'ampia panoramica sui riti e le

religioni del Libano per contestualizzare le attuali

informazioni sommarie dei media. Il Museo Rath

ospiterà cosi fino al 31 marzo circa 350 opere
esposte per la prima volta al pubblico, che

illustrano questo tema dal 4500 a.C. ai nostri

giorni. |


	Fascination du Liban : soixante siècles d'histoire de religions, d'art et d'archéologie

