
Zeitschrift: as. : Archäologie Schweiz : Mitteilungsblatt von Archäologie Schweiz =
Archéologie Suisse : bulletin d'Archéologie Suisse = Archeologia
Svizzera : bollettino di Archeologia Svizzera

Herausgeber: Archäologie Schweiz

Band: 29 (2006)

Heft: 2-de: Sicher Aargau

Artikel: Sicherheit durch übernatürliche Kräfte? : ein Streifzug durch die
Epochen

Autor: Schwarz, Peter-Andrew / Bleuer, Elisabeth / Fellmann Brogli, Regine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-56

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-56
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


as. 29.2006.2 44

k r ä f t e

\

¦".-.

>»

Sicherheit durch
übernatürliche
Kräfte?
Ein Streifzug durch die

Epochen
Peter-Andrew Schwarz, Elisabeth Bleuer,

Regine Fellmann Brogli

Zu allen Zeiten versicherte sich

der Mensch mit speziellen Objekten

und Vorkehrungen der Hilfe

übernatürlicher Kräfte - sei es im

Haus, im Grab oder ausserhalb
der Siedlungen.



45

Abb. 1 a-b

a) Befundsituation im «Häuptlings-
grab» vom Goffersberg bei Lenzburg.
Die profanen Artefakte sind blau,
die apotropäischen Canidenzähne
und das Bergkristallfragment rot

hervorgehoben.
b) Die fünf durchbohrten Canidenzähne.

a) Sepoltura di un personaggio d'alto

rango a Goffersberg presso Lenzburg.

Le suppellettili profane sono
evidenziate in blu, mentre i denti di
canide a funzione apotropaica e il
frammento di cristallo di rocca sono
indicati in rosso.
b) I cinque denti perforati di canide.

Abwehrzauber. Wer denkt heute noch daran, dass unsere

Fasnacht mit all ihren traditionellen Masken, wie zum Beispiel

dem «Lächerli» der Klingnauer Fasnacht, ursprünglich ein

Kult zur Vertreibung der Wintergeister war? Aber noch immer

drohen dem Menschen Gefahren aus dem «Jenseits». Im Jahr

2000 überarbeitete der Vatikan das Handbuch für Teufelsaustreibungen

und an der päpstlichen Universität in Rom wurden

120 Priester zu Exorzisten ausgebildet, denn allein in Italien

gibt es gegen 650 Satanskultgruppierungen. Alte Religionen

und Aberglaube liegen im Trend und in der Technik begeisterten

modernen Welt erfahren Engel und Geistwesen auch

eine pseudowissenschaftliche Verklärung. Religiöse Weltbilder

prägen zum Teil selbst in modernen Staaten heute noch das

öffentliche Leben und Staatsmänner berufen sich wieder auf

Gott. Die westliche Gesellschaft scheint weit entfernt von der

vorausgesagten Säkularisierung.

k

Tatsachen und Spekulationen

Sicherheit beziehungsweise Unsicherheit ist ein

subjektives Gefühl gegenüber Bedrohung von Leib

und Leben, Hab und Gut, aber auch bezüglich

Zukunftsperspektiven und Lebensaussichten.
In allen Epochen versuchte sich der Mensch mit

verschiedenen Massnahmen vor Unheil

bringenden Kräften zu schützen und sich der Hilfe

übernatürlicher Kräfte zu versichern. Auch der

moderne Mensch ist nicht völlig frei von solchen

Abwehrmechanismen und Denkmustern: Das

Tragen eines - oftmals aus einem völlig anderen

Kulturkreis stammenden -Talismans (arab.) bzw.

Amuletts (lat.) ist heute noch weit verbreitet. Noch

heute wird auf Schiffen keine Kabine mit der Nr. 13

gekennzeichnet; das World Trade Center besass,

Wunder Glaube

s Sens sei Ludwig der He

Stücken des Kreuzes und der Dornenkrone

entgegengeritten, um die heilbringende Fracht

eigenhändig nach Paris zu bringen:

ie wäre jetzt da!

ige

Si

wie viele Hochhäuser in den Industrienationen,

kein 13. Stockwerk.

Bei Bodenfunden liegen oft keine Informationen

vor, welche mit Sicherheit auf einen apotropäischen

(unheilabwehrenden) Charakter oder eine kultische

Verwendung schliessen lassen. Im Gegenteil: Nicht

alles, was aus heutiger Sicht unerklärlich ist, muss

dem Schutz vor übernatürlichen Kräften gedient

und zur Herstellung, Verwendung oder Niederlegung

von rätselhaften oder eigenartigen Objekte

bewogen haben. Die prähistorische Archäologie
kann lediglich versuchen, solche Vorstellungen

anhand der Machart und Ausgestaltung entsprechender

Funde oder anhand deren Anordnung
und Zusammensetzung zu erschliessen.
Nachvollziehbarer werden die geistigen Hintergründe

erst in der Römerzeit anhand von Inschriften, mit

denen bestimmte Gottheiten expressis verbis um

Schutz angegangen werden. Auch in antiken

Schriftquellen finden sich verschiedentlich

diesbezügliche Informationen. So hält der römische Arzt

Soranos in seinem Werk über Frauenkrankheiten

(Gynaikeia, um 100 n.Chr.) fest, dass «...wir nicht

im mindesten an die Schutzwirkung von Amuletten

glauben. Trotzdem sollte man es zulassen, dass sie

verwendet werden. Denn wenn sie auch keinerlei



as. 29.2006.2 46

Abb.2
Bronzezeitliche Funde aus der Aare
zwischen Veitheim und Schinznach.
Von links nach rechts: Schwert (Typ

Rixheim, Var. Rheinfelden),
Schaftlappenbeil mit Öse (Typ Homburg),
Mittelständiges Schaftlappenbeil (Typ

«cxk») und Lanzenspitze.

Reperti dell'etä del Bronzo rinvenuti
nel fiume Aare, tra Veitheim e Schinznach.

Da sinistra a destra: spada
(tipo Rixheim, var. Rheinfelden), ascia
ad alette con anello (tipo Homburg),
ascia ad alette (tipo «cxk») e punta
di lancia.

¦

Wirkung haben, verleihen sie doch möglicherweise
der Kranken neue - seelische - Kraft, weil sie auf
die Wirksamkeit hofft». Zu bedenken ist ferner,
dass zu allen Zeiten auch profane Objekte eine

Schutzwirkung gehabt haben können: Unter dem

Hausdach aufgehängte Donnerkeile - das sind
neolithische Steinbeile - werden vom römischen
Naturforscher und Schriftsteller Plinius in seiner
naturalis historia als bewährtes Mittel gegen
den Blitzschlag beschrieben. Dieser Aberglaube
hielt sich in abgewandelter Form bis in das 19.

Jahrhundert: Noch im deutsch-französischen
Krieg (1870/71) verlangten Soldaten von den

Apothekern Donnerkeile - als Schutz vor
feindlichen Kugeln.
Auch im Aargau kommen immer wieder Objekte
und Befunde zum Vorschein, die darauf schliessen

lassen, dass man sich zu allen Zeiten der Hilfe von
übernatürlichen Kräften versichern wollte - sei es
im Haus, im Grab oder ausserhalb der Siedlungen.
Wie die nachfolgenden Beispiele zeigen, lassen

sich daraus jedoch oft nur vage oder spekulative
Schlussfolgerungen ableiten.

Hundezähne und Bergkristall (Abb. 1a-b)

Die Nekropole auf dem Goffersberg bei Lenzburg
zählt zu den bedeutendsten Nekropolen des
Neolithikums. Sie umfasst 16 Steinkistengräber und eine

mehrkammrige Anlage mit Kinderbestattungen.

Insgesamt wurden hier 21 Männer, 10 Frauen und

34 Kinder und Jugendliche bestattet. Abgesehen
vom so genannten Häuptlingsgrab erfolgte die

Grablege in mehrphasigen Kollektivgräbern, die 5

bis 17 Individuen umfassten. Die Toten wurden in

liegender Hockerstellung bestattet, in einem Grab

fanden sich auch Reste von Brandbestattungen.
Zu den auffälligsten Bestattungen gehört das
erwähnte «Häuptlingsgrab». Es handelt sich um
eine 1,05 x 1,25 Meter grosse Steinkiste, in der

ein gross gewachsener, 30 bis 35-jähriger Mann

bestattet worden war. Neben Keramikbruchstücken

und einzelnen Menschen- und Tierknochen fanden

sich im Grab zwei Pfeilspitzen aus Silex, ein Stück

Bergkristall sowie ein Aufsteckkamm aus Knochen.

Fünf dicht beieinander liegende Artefakte, zwei

Knochenpfrieme und -meissel sowie ein Retuschierstäbchen,

befanden sich ehemals wohl in einem

«Necessaire» aus organischem Material.

In der Halsgegend des Verstorbenen lagen fünf
durchbohrte Hundezähne, die - wohl zusammen mit

Perlen und anderen Anhängern aus organischem
Material - an einer Schnur befestigt waren. Diese

in anderen Bestattungen auf dem Goffersberg zum
Teil in noch grösserer Zahl belegten Canidenzähne

können mit etlicher Sicherheit als Amulett angesprochen

werden. Der Hund spielte nämlich nicht nur im

täglichen Leben eine wichtige Rolle als Hüter des

Hauses und der Viehherden sowie als Begleiter auf

der Jagd, sondern galt seit je her auch als Totentier

und Seelenbegleiter. In der antiken Mythologie ist

es Zerberus, der die Seelen der Toten im Hades

in Empfang nimmt. Zudem zeichnet sich der Hund

auch durch andere, als übernatürlich empfundene
Eigenschaften aus, wie Spürsinn, Witterungsvermögen

und eine ausgesprochene Sensibilität gegenüber
Naturphänomenen und -ereignissen.

Magische oder apotropäische Wirkung hatte
vielleicht auch der mitgegebene Bergkristall. Dieser



47

^

•
•

Abb.3
Zwei auf dem Kestenberg bei

Möriken gefundene Mondhörner. Die

fragmentarisch erhaltenen
Mondhörner Hessen sich anhand von ganz
erhaltenen Exemplaren ergänzen.

Due alari rinvenuti sui Kestenberg

presso Möriken. I reperti, in stato
frammentario, hanno potuto essere
ricostruiti grazie a reperti analoghi
completamente conservati.

Rohstoff wurde zwar sehr oft zur Herstellung von

profanen Werkzeugen und Geräten verwendet, ist

auf dem Goffersberg aber nur selten belegt. Antike

Quellen sowie das früher gebräuchliche Synonym
«Schwindelstein» zeigen, dass ihm der Volksglaube
eine heilende Wirkung bei Schwindelanfällen und

anderen Krankheiten zuschrieb. Von seiner magischen

Bedeutung zeugt auch die nach wie vor praktizierte

Ergründung der Vergangenheit und Zukunft mit Hilfe

einer Kristallkugel (Kristallomantie).

Versenkte Bronzen und Mondhörner

Zu den eigenartigsten Phänomenen der Bronzezeit

gehören die Gewässerfunde, also Einzelobjekte

oder Fundkonzentrationen, die vor allem in

Fliessgewässern zum Vorschein kommen - meist bei

der Kiesgewinnung. Dass es sich zumeist nicht um

verlorene oder durch die Erosion verlagerte Objekte

handelt, zeigen die Fundzahlen: In keiner anderen

Epoche gelangten so viele Objekte in die Gewässer.

Auch die Zusammensetzung - meist Waffen und

Werkzeuge, seltener Nadeln, fast nie Arm- oder

Beinringe - spricht für eine absichtliche Versenkung.

Auch im Aargau sind zahlreiche Fundpunkte zu

verzeichnen, z.B. in der Aare zwischen Auenstein

und Schinznach oder zwischen Böttstein und

Kleindöttingen oder im Rhein bei Rheinfelden.

Obschon oft nicht zu eruieren ist, ob die Objekte

einzeln oder zusammen versenkt worden sind,

spricht der irreversible Charakter dieser Handlungen

sowie die bewusste Auswahl der Objekte für

einen Zusammenhang mit Kulthandlungen - über

deren geistigen Hintergrund allerdings nur spekuliert

werden kann. Sollten die Totengeister besänftigt

werden - Gewässer galten bei vielen Völkern als

Zugang zur Unterwelt? Oder wurde das Wasser als

Ursprung der lebensnotwendigen Dinge verehrt?

Wollte man sich damit an Furten oder Stromschnellen

des Schutzes der Flussgötter versichern?

Ebenso rätselhaft ist eine für die Spätbronzezeit

charakteristische Gruppe von Siedlungsfunden,

nämlich die der «Mondhörner». Allein auf dem

Kestenberg bei Möriken wurden Fragmente von

sechs bis acht verschiedenen Exemplaren gefunden.

Im Gegensatz zu den Gewässerfunden, ist die

Interpretation der sehr individuell ausgestalteten

Tonobjekte umstritten. Dies zeigt die Vielzahl der

Bezeichnungen: Nackenstütze, Feuerbock (zum

Auflegen von Bratspiessen oder Brennholz), Kulthom

für Rauchopfer, Haus- bzw. Herdaltar, Mondidol,

Stieridol, Akroter (Zierteil am Hausgiebel) oder as-

tro-geodätisches Messinstrument (Mondkalender).

In einigen Fälle zeigt die Fundlage überdies, dass

die Mondhörner in den Behausungen aufgestellt

waren. Aufgrund der vorliegenden Informationen

ist eine kultische Funktion der Mondhörner am

wahrscheinlichsten: Offen bleibt aber, ob es sich

dabei um Stier- bzw. Mondsymbole oder um

Brandopferaltärchen gehandelt hat, und ob diese

in erster Linie das Haus und seine Bewohner oder

die für die bronzezeitlichen Bauern wichtigen
Rinderherden schützen sollten.

Bernstein - Ein Kuriosum als Heilmittel
und Talisman

Der 2,5 m hohe Hügel 62 in der hallstattzeitlichen

Nekropole von Unterlunkhofen-Bärhau wurde am

5.7.1878 untersucht- leider unvollständig. Neue



as. 29.2006.2 48

cV<,r f Q
o <jbO

o o
o

^¦^
jii4&

' O

Abb. 4

Inventar der Nachbestattung im

Hügel 62 der hallstattzeitlichen
Nekropole von Unterlunkhofen-Bär-
hau. Die Objekte mit apotropäischem
Charakter sind farbig hervorgehoben:
Fruchtbarkeitssymbole in Form einer
männlichen und weiblichen Figur,

sphärisches Viereck mit Bronzeringen
und Bernsteinperle(n).

Corredo di una sepoltura secundaria
nel tumulo 62 della necropoli hallstat-
tiana di Unterlunkhofen-Bärhau. Gli

oggetti a carattere apotropaico sono
evidenziati a colori: simboli della
fertilitä a forma di figurina maschile e

femminile, poligono a globetti, armille
di bronzo e perline d'ambra.

Forschungen ergaben, dass die in mehrfacher
Hinsicht bemerkenswerten Funde nicht aus
der Haupt-, sondern aus einer Nachbestattung
stammten. In diesem Frauengrab fanden sich

ein Halsring aus Bronze, zwei Silberarmringe mit
Muffen aus Gold, ein Armring aus Silberdraht,
zwei «silberne» Armbrustfibeln, eine Armbrustfibel

aus Bronze, eine Bronzenadel mit kugeligem Kopf
sowie ein Bronzering. Weitere Objekte zeigen,
dass der Toten nicht nur ihr Schmuck mitgegeben
wurde, sondern auch Objekte, mit denen sie sich

- wohl schon zu Lebzeiten - des Schutzes höherer

Mächte versicherte. Die männliche und weibliche
Figur mit ihren eindeutigen Geschlechtsmerkmalen
und die beiden Anhänger in Schuhform stellen

- wie volkskundliche Analogien zeigen - Sexual-

bzw. Fruchtbarkeitssymbole dar. Ebenfalls

Amulettcharakter hatte wohl das sphärische
Viereck mit den vier Bronzeringen. Die Funktion
der Bernsteinperle(n) wiederum lässt sich aus der
wesentlich später entstandenen naturalis historia
des römischen Naturforschers und Schriftstellers

Plinius erschliessen: Bernstein schützte offenbar vor
dem bösen Blick (fascinum) und galt als Heilmittel

gegen Gelbsucht, Blasensteine, Gicht, Rheuma

sowie Hals- und Magenweh. Bei zahnenden
Kindern gilt Bernstein heutzutage noch als

bewährtes Mittel zur Linderung von Schmerzen. In

den früheren Epochen war Bernstein aber sicher
auch ein exotisches Kuriosum - Bernstein (griech.

Elektron) besitzt elektrostatische Eigenschaften

- und verkörperte überdies einen beträchtlichen
Materialwert.

Ausgesuchte Wild- und Haustiere

1985/86 wurde in Möhlin ein Siedlungshorizont
mit Resten von zwölf Gruben angeschnitten, die
in die Übergangsphase zwischen der Hallstatt-
und Latenezeit datieren. Während ein Grossteil

der ursprünglich für die Vorratshaltung genutzten
Gruben nahezu fundleer war, fanden sich in den

Gruben 1, 3 und 5 neben zahlreichen Tierknochen

auch ganz erhaltene Miniaturgefässe. Letztere

waren ehemals vielleicht sogar mit Nutzpflanzen

gefüllt. Die Analyse der Tierknochen ergab,
dass es sich um ganze oder um Teilskelette von
Haushühnern, Hirschen, Feldhasen und Igeln
handelte. Die Altersbestimmung ergab, dass die - in

Siedlungen dieser Zeit ansonsten kaum belegten
Wildtiere - wahrscheinlich im Spätsommer oder
Frühherbst erlegt wurden. Auch der Nachweis
des Haushuhns stellt eine Besonderheit dar: Es

handelt sich um einen der frühesten Nachweise
dieses Hausgeflügels nördlich der Alpen
überhaupt. «Normale» Speise- und Schlachtabfälle von

Rind, Schaf/Ziege und Schwein fehlen hingegen
fast völlig.
Der Gesamtbefund spricht dafür, dass die Niederlegung

der Tiere und der Miniaturgefässe bewusst
und nicht zum Zwecke der Vorratshaltung erfolgte.
Vielleicht handelt es sich um Relikte eines

Dankopfers für eine gut ausgefallene Ernte, oder um ein

Bittopfer, mit dem ein Winter ohne Nahrungsengpässe

herbeigewünscht wurde. Oder gar um eine

Opferhandlung aus Verzweiflung?



49

fc

m
.:

£L>

s

a ¦ .:¦.

Abb. 5

Die späthallstatt-/frühlatenezeitli-
chen (Opfer-)Gruben 1 (nicht im Bild),
3 und 5 in Möhlin und ihr Inhalt.

Le fosse (votive) 1 (fuori immagine),
3e 5di Möhlin, risalenti al periodo
tardo-hallstatt/latene precoce, e il
loro contenuto.

Götter, Propaganda und Dämonen

Antefixe (Stirnziegel) sind halbröhrenförmige Ziegel

mit einer verzierten Abschlussplatte, die sich in

Italien in fast allen luxuriösen Villen und
Repräsentationsbauten finden - in unserer Gegend jedoch
eigenartigerweise vorwiegend in militärischen
Kontexten - so z.B. in Vindonissa.
Die Motive auf den Schauseiten der Antefixe sind

unterschiedlich ausgestaltet, was dafür spricht, dass

den Darstellungen unterschiedliche Absichten zugrunde

lagen. Während die Palmetten und Blumenranken

wohl lediglich eine Zierfunktion hatten, bezweckten

andere Darstellungen offensichtlich die Verbreitung

von politischen und propagandistischen Inhalten. Dies

zeigen die leicht unterschiedlich gestalteten Antefixe

mit dem (Legions-)Adler, der als Bote Jupiters die

Weltkugel in seinen Klauen hält, oder das immer wieder

abgebildete Exemplar mit dem Kürzel der XI Legion:

Es zeigt einen abgeschlagenen^) Barbarenkopf mit

Bart, Schnauz und abstehenden Ohren sowie die

Insignien der Siegesgöttin Victoria, Palmzweig und

Siegeskranz. Die vier bislang bekannten Exemplare

wurden mit Hilfe des gleichen Models gefertigt und

stammen aus dem Bereich des - wahrscheinlich

dem Kriegsgott Mars geweihten - Lagerheiligtums.

Sie sollten an dieser prominenten Stelle ganz
offensichtlich die Überlegenheit des römischen Militärs

propagieren.

Die in Hunzenschwil hergestellten und mit

Theatermasken oder Portraits des Jupiter Ammon,
dem Symbol der Stärke, verzierten Antefixe hatten



as. 29.2006.2 50

$>

_

,il
„-MÜH

%
¦f

Abb. 6

Antefixe aus Vindonissa (1-6) und
Hunzenschwil (7; 8) mit mythologischen

und apotropäischen Sujets.
1 Barbarenkopf
2 Palmette
3 Legionsadler
4 Palmzweig
5 Frauenkopf
6-7 Jupiter Ammon
8 Männerkopf

Antefisse da Vindonissa (1-6)
e Hunzenschwil (7; 8) a soggetto
mitologico e apotropaico.
1 testa di barbaro
2 Palmetta
3 aquila della legione
4 tralcio fiorito
5 testa femminile
6-7 Giove Ammone
8 testa maschile

hingegen sicher apotropäischen Charakter. In

Vindonissa noch beliebter war die Gestalt der Medusa:

Der antiken Mythologie zufolge war sie zwar als

einzige der Gorgonen sterblich, besass aber einen

versteinernden Blick (Perseus-Sage). Ihr fratzenartiges

Gesicht mit weit geöffnetem Mund und stark

stilisiertem Haarsaum ist in verschiedenen Varianten

belegt. Wesentlich lieblicher erscheinen dagegen die

Frauengesichter mit den mandelförmigen Augen und

der plastisch gestalteten Mundpartie: Die Frisur mit

den Korkenzieherlocken spricht am ehesten für eine

Darstellung der Liebesgöttin Venus.

Überforderte Hausgötter

Das lararium (Hausheiligtum) gehörte zur

Standardausstattung jedes römischen Haushalts. Es

stand oft in der Nähe der Küche, wo sich auch der

traditionell als heilig angesehene Herd befand. In

den Lararien waren aus Terrakotta (Ton), Bronze

oder Silber gefertigte Statuetten des Hausgotts (lai)

sowie andere kleinformatige Götter- oder Tierfiguren

aufgestellt. Das Inventar umfasste auch Lampen
und Räucherkelche. In Letzteren verbrannte der

pater familias (Hausherr) Weihrauch oder anderes

Harz. Damit ehrte er die Ahnen der Familie und

versicherte sich des Wohlwollens der Götter, die

Haus und Familie vor den Fährnissen des Alltags

schützen sollten.

Zu den wenigen fast vollständig erhaltenen Lararien

aus Augusta Raurica gehört ein Ensemble, das

1983/84 bei Notgrabungen in der Kaiseraugster
Unterstadt zum Vorschein kam - wenn auch nicht

mehr am ursprünglichen Standort. Es umfasste zwei

Merkurstatuetten - von einer waren nur noch ein

Fuss und die Begleittiere erhalten - sowie je eine

Figur des Herkules, eines kindlichen Laren und

eines schlafspendenden Somnus. Die Statuetten

waren - zusammen mit einem sog. Schlangentopf

aus Ton - schon vor der Zerstörung des Gebäudes

in einer 0,9 x 1,0 m grossen Kiste aus Eichenholz

verpackt und unter dem Fussböden eines

Wohnraumes versteckt worden. Weshalb es zu dieser

ungewöhnlichen Verwahrung kam, ist nicht zu

eruieren. Der Befund lässt aber erahnen, dass

man die politische und militärische Lage um die

Mitte des 3. Jh. n.Chr. offenbar als so bedrohlich

empfand, dass sogar die schützenden Hausgötter
in Sicherheit gebracht wurden.



51

Abb. 7

Inventar des Larariums aus dem
römischen Gewerbehaus in der Flur
Schmidmatt. Von links nach rechts:
Statuette eines Laren; Statuette
des Herkules; auf Voluten liegender,
rechteckiger Untersatz mit Maus;
Statuette des Somnus; Statuette des
Merkur mit Hahn, Schildkröte und
Widder sowie Sockel einer beschädigten

(Merkur-)statuette mit Widder.
Nicht abgebildet ist ein mitgefundener

Schlangentopf.

Inventario del larario dall'edificio

produttivo romano in localitä
Schmidmatt. Da sinistra a destra, le

Statuette di un Lare, d'Ercole, base

rettangolare su volute con topo,
Statuette di Somnus, Mercurio con il
gallo, tartaruga e ariete, base di una
statuetta rovinata (di Mercurio?) con
ariete. Non illustrata, dallo stesso
contesto di rinvenimento: olla decorata

a serpenti in rilievo.

f

Abb. 8

/n-s/fu-Aufnahme der Amulettkette
aus Grab 93-38 im Südfriedhof von
Vindonissa.

Collana di amuleti al momento del
ritrovamento nella tomba 93-38 della

necropoli meridionale di Vindonissa.

Perlen und Rasselketten gegen den
bösen Blick

Im Südfriedhof von Vindonissa fanden sich in 35

Gräbern Objekte - die an einer Schnur oder Kette

umgehängt - als Amulette dienten. Bemerkenswert

ist nicht nur der - auch im Vergleich zu anderen

Nekropolen - hohe Anteil dieser Gräber, sondern
auch die Vielfalt der ligatura (auch alligatura):
Glasperlen, kleine Glocken, Anhänger, Ringe sowie

gelochte Münzen und Scheiben aus Bronze und

Geweih. Besonders beliebt waren - fallweise auch

einzeln getragene-Melonenperlen. Ihr besonderer

Charakter zeigt sich in den Brandbestattungen. Die

Melonenperlen waren - im Gegensatz zu anderen

Schmuckobjekten - in der Regel nämlich nicht
verbrannt. Offensichtlich hat man sie - anders als die

profanen Trachtbestandteile und Beigaben - bewusst

nicht dem (reinigenden) Feuer ausgesetzt und erst

nach der Kremation zum Leichenbrand gelegt.
Die Funktion derAmulette erklärt der Philosoph, Priester

und Historiker Plutarch um 100 n.Chr. in seinen

«Tischgesprächen»: Sie schützten vordem bösen Blick

(fascinum), weil sie von dertragenden Person ablenkten.

Je kurioser ein Amulett, desto grösser die apotropäische

Wirkung, so die Schlussfolgerung Plutarchs.

Vielleicht deswegen trugen einige Verstorbene

auch Komposit-Amulette (crepundaria), bei denen

verschiedenartige Objekte an einer Schnur hingen.

Offensichtlich versprach das Klingeln, Rasseln

oder Scheppern einen zusätzlichen Schutz. Bei

Grab 93-38 liess sich anhand der Fundlage und

der Lein-/Flachsreste sogar noch nachweisen, in

welcher Reihenfolge die Objekte einst aufgereiht

y33.*brabd*



as. 29.2006.2 52

4

Abb. 9

Ursprüngliche Anordnung der
Bestandteile der Amulettkette aus
Grab 93-38 im Südfriedhof von
Vindonissa.

Disposizione originale degli elementi
della collana di amuleti dalla tomba
93-38 nella necropoli meridionale di
Vindonissa.

waren. Die in Grab 93-100 gefundenen Perlen und

Objekte - u.a. eine Glocke, ein Phallusanhänger und

ein Rädchenanhänger - gehörten wahrscheinlich

ebenfalls zu einem crepundarium.
Im Südfriedhof zeigte sich auch, dass Amulette fast

ausschliesslich von Kindern und Frauen getragen
wurden. Bei Letzteren bietet der oben angeführte
Kommentar des Arztes Soranos eine Erklärung. Die

Kinder hingegen trugen einen Talisman, weil sie stets

vor Gello, Mormo, Lamia, Empousa und anderen

Dämonen der Unterwelt bedroht waren.

«Entferne dich, wende dich um, wir opfern
dieses Schwein für den Grossen»

Im spätrömisch-frühmittelalterlichen Gräberfeld Win-

disch-Oberburg, kam im Frauengrab 182 ein Objekt

zum Vorschein, dass die apotropäische Funktion von

Amuletten in nahezu einzigartigerweise bezeugt. Auf

zwei zusammengerollten Blechen aus Gold (innen)

und Silber (aussen), die in einer sechseckigen und

mit zwei Aufhängeösen versehenen Hülse (bullä)

steckten, waren nämlich Zaubersprüche eingeritzt.

Die in altkoptischer Schrift (Aegyptisch mit griechischen

Buchstaben) abgefassten Texte wurden wohl

aus einem der so genannten graeco-ägyptischen

Zauberpapyri abgeschrieben; in den bekannten

papyri graeci magici (PGM) konnte allerdings keine

direkte Vorlage eruiert werden.

Aus den Texten auf den beiden Metallplättchen

geht hervor, dass sie der Trägerin Kraft, Stärke

und Beistand eines Dämons aus der Unterwelt und

nicht zuletzt auch Schönheit verleihen sollten. Auf

dem mit drei nicht entzifferbaren Zauberzeichen

versehenen Goldplättchen ist ferner vermerkt, dass

es anlässlich einer zeremoniellen Handlung geweiht

wurde: «Entferne dich, wende dich um, wir opfern
dieses Schwein für den Grossen». Schwieriger ist

hingegen die Interpretation: In Aegypten, woher die

Vorlage zweifellos stammt, war das Schwein Begleiter

des bösen Gotts Seth. Da es überdies als unrein

galt, konnte es nur einem Geist oder Dämon der

Unterwelt geopfert werden. In den nordwestlichen

Provinzen war das Schwein hingegen der beliebteste

Fleischlieferant. Weitere Widersprüche ergeben sich

auch aus der Datierung: Das Schriftbild spricht für
eine Entstehung zwischen 180 bis 200 n.Chr., die

Beigaben datieren das Frauengrab in die 1. Hälfte

des 5. Jh. n.Chr.

Es stellt sich deshalb die Frage, ob der Text im

frühen 5. Jh. n.Chr. abgefasst und dabei möglicherweise

auf eine alte Vorlage zurückgegriffen wurde.

Wahrscheinlicher ist aber, dass die erste Besitzerin

aus Aegypten stammte und dass das Amulett über

mehrere Generationen weitervererbt wurde. Eine

Gallorömerin oder Griechin hätte jedenfalls den

altkoptischen Text weder entziffern, noch mit dem

Totengott Anubis, dem falkengestaltigen Hauptgott
Horus und anderen ägyptischen Vorstellungen etwas

anfangen können. Es ist deswegen anzunehmen,

dass die späteren Generationen die Bedeutung des

Amuletts gar nicht mehr kannten, es aber weiterhin

als Halsschmuck trugen. Vielleicht hat sich die



53

Komm heraus zu Grosser und

komm, Zauber, und du sollst gehen zu ich

befehle (es). Komm, Einziger, Grosser, zu uns!

Hallo, hole die Sterne, schlag zu! (3x)

Komm zu ihm als Schaden. Entferne dich, wende dich um,

wir opfern dieses Schwein für den Grossen. Komm

zum Grossen, du Schicksal, gib Zauber, Herscher,
du bist Schutz

Erreiche den Grossen. Nähere Dich! Komm, Grosser
der Geister

Komm, komm, Grosser, zum Grossen der Fürsten, gehe

zu <> Bleib stehen! Schlag zu! Auf! Werde Schutz

für mich, Grosser. Gib einen Dämon des

Berges (Bösen?). Komm, Grosser, der von der
Unterwelt. Die Sonne ist

gekommen. Grosser. Auf! Auf zum

Komm, Grosser, komm (3x) Horus, hole ihn!

Gib das grosse Geheimnis her! Komm heraus (3x)

Nähere dich! Komm heraus, grosser Geist. Kehre um,

grosser Dämon.

Bringe Stärke. Komm, dieser aus der Grossen Unterwelt!

<bpie k xo o [y]

iiK NKHie ei

ym i yo.x ieAON
*w& is*** nnn
%x\ iNNicooYYYY
ÄZ MW& A\\J;J>
\uxq noci yi ipe¥A,Z* °Ä1°!«~II
eNipi enei ic}) ux i

~Z x%&%.m kl£ MST
N-&.CD (J)CO! eiK. x$x
l0f\Z IS-* ÄC-il
4>o no C£N | CÜNIX

i i o ux cypooy cim

N 020 COC 3lIO pNO
5 Z kt,^ - _e NI OX AiyBAI N

Toy i ä.(|>XAY aoTpe
I1C tt tt
ei oa. Aio iio None

•¦*> lO I I I V op €N
kilAZ 2^

q eyno 4»yp • • ex

ON np IVjÄ. TTNB60

I IM flÖGMWiT
1N202 i nä.ieyoA

'^K-f

"
M '&¦ t - .1* * '*•* -

r ^-r .m M : -
m •- -\# *¦ ¦'.

*»•« * #
Jf ¦» .Jr-

¦
*

• r * <£&*-

Abb. 10

Mit altkoptischen (Ägyptisch mit

griechischen Buchstaben)
Beschwörungsformeln beschriftetes
Goldblech aus dem Frauengrab
182 in Windisch-Oberburg mit der

Transkription.

Lamina d'oro iscritta con scon-
giuri in copto antico (egizio in lettere
greche), dalla tomba femminile 182

di Vindonissa-Oberburg, con la

trascrizione.

letzte Besitzerin deswegen auch (zusätzlich) mit drei

flachkugeligen Bernsteinperlen geschützt.

Angst vor Wiedergängern und Wiedergän-
gerinnen

Das römische Totenbrauchtum zeichnet sich durch eine

überraschende Vielfalt aus, die sich in den Beigaben,

aber auch im Grabbau und -schmuck widerspiegelt.

Unterschiedlich behandelt wurde auch der Leichnam:

Neben der - im ausseralpinen Raum und bei

Erwachsenen - bevorzugten Brandbestattung, finden

sich in kaiserzeitlichen Nekropolen regelmässig auch

Körperbestattungen. Dies könnte kulturell bedingt

sein (keltische Tradition) oder auf eine ungewöhnliche

oder randständige Lebenssituation der Verstorbenen

hinweisen: Tod im Kindbett, Behinderung, Sklaverei

oder Verbrechen. Letzteres ist dann naheliegend, wenn

die Verstorbenen seitlich oder auf dem Bauch liegend

bestattet wurden. Solche Beispiele finden sich auch

in den Nekropolen der Koloniestadt Augusta Raurica

(Kaiseraugst) im Gräberfeld «Im Sager». Zwei Skelette

in Bauchlage wiesen Hinterhauptverletzungen auf;

an einem in Hockerstellung bestatteten, etwa 70-

jährigen Mann wurden pathologische Veränderungen

beobachtet, die durch schwere körperliche Arbeit

verursacht worden waren.



as. 29.2006.2 54

Abb. 11

In Bauchlage bestatteter Mann mit

Hinterhauptverletzung aus dem
Gräberfeld Kaiseraugst-Im Sager.

/ resti di un uomo sepolto bocconi
nella necropoli di Kaiseraugst-Im
Sager, con tracce di ferite all'occipite.

Abb. 12

In Hockerstellung bestatteter, etwa
70-jähriger Mann mit pathologischen
Veränderungen am Skelett aus dem
Gräberfeld Kaiseraugst-Im Sager.

Scheletro di un uomo di circa 70

anni con deformazioni patologiche,
sepolto ranicchiato nella necropoli di
Kaiseraugst-Im Sager.

Im Fall einer 23 bis 25-jährigen Frau scheint - wie

bei Kindern - aber eher die mors immatura, also

der zur Unzeit eingetretene, als zu früh empfundene
Tod ausschlaggebend gewesen sein. Ebenfalls eine

Rolle könnte auch eine sehr seltene, erbbedingte
Anomalie an einem Halswirbel gespielt haben.

Mit der Bauchlage wollte man sich wohl gegen
eine Wiederkehr der «im besten Alter» Verstorbenen

absichern. Zusätzlichen Schutz gegen die

Wiedergängerei erhoffte man sich vielleicht auch

von weiteren Vorkehrungen. Die Gefässe mit der

Wegzehrung für die ewige Reise - zwei Terra

Sigillata-Tassen (Drag. 40) und ein fragmentierter
Glanztonbecher des 2. Jh. n.Chr. - wurden nämlich

nicht im Holzsarg, sondern in der Grabgrube

deponiert. Des weiteren wurden die genagelten
Schuhe nicht an den Füssen belassen, sondern
neben die Unterschenkel gestellt.

Gemmen - Siegel und Schutz im Kleinformat

Gemmen sind Ringsteine, die ein vertieft
eingeschnittenes Bild tragen. In römischer Zeit werden sie

- gefasst in Fingerringe - von Männern und Frauen

getragen. Man verwendete sie zum Siegeln, trug sie

aber auch als Schmuck. Dass die eingeschnittenen
Bilder eine tiefere Bedeutung für den Träger gehabt

Jr6f

¦f<A V
JE

¦-'

haben konnten, belegt eine Textstelle von Clemens

von Alexandria aus dem 2. Jh. n.Chr. Er empfiehlt
den Anhängern des christlichen Glaubens, dass sie

als Motive für ihre Siegelringe zum Beispiel einen

Fisch oder eine Taube wählen sollten - und nicht

Darstellungen der althergebrachten heidnischen

Götter.

Die Vielfalt der auf den Gemmen verwendeten

Motive zeigt, dass diese aus der gängigen
Bildtradition übernommen und in das Miniaturformat

übertragen wurden. Die Bilder wurden auf das

Wesentliche reduziert und in immer wiederkehrenden

Typen dargestellt. Ab und zu wurden aber

auch individuelle Kompositionen geschaffen. Da

ein Ringstein ein persönlicher Gegenstand ist, darf

davon ausgegangen werden, dass sich darin der

individuelle Geschmack des Besitzers widerspiegelt.

Dies erlaubt eine Annäherung an die antike

Gedanken- und Glaubenswelt und zeigt die

vielfältige Verwendung der Gemmenringe als Siegel,

Schmuck und Amulett.

Unter den in Vindonissa gefundenen Gemmen sind

alle gängigen Motivgruppen der Glyptik (Stein-



155 I k r ä f 1

Abb. 13

Gemmen aus Vindonissa (1-5) und

Augusta Raurica (6).

1 Gemme aus Karneol mit Amor vor
Tropaion (Siegeszeichen)
2 Eiserner Fingerring mit Gemme

aus Karneol mit Mars vor Tropaion
(Siegeszeichen)
3 Eiserner Fingerring mit Gemme aus
Karneol mit Darstellung einer Sphinx
mit erhobener Vorderpfote
4 Gemme aus Karneol mit Darstellung

des Neptun mit auf einem Stein

aufgestütztem Fuss und Dreizack in

seinem rechten Arm

5 Eiserner Fingerring mit Gemme aus
Karneol mit Büste der Minerva
6 Gemme aus grünem Jaspis mit
springendem Löwen und Caduceus
(Botenstab des Merkur)

Gemme da Vindonissa (1-5) e

Augusta Raurica (6).
1 gemma di corniola con Amore
davanti ad un trofeo
2 anello digitale di ferro con gemma
di corniola con Marte davanti ad un
trofeo
3 anello digitale di ferro con gemma
di corniola con raffigurazione di
una sfinge con la zampa anteriore
sollevata
4 gemma di corniola con
rappresentazione di Nettuno con piede
appoggiato su una pietra e tridente
al braccio destro
5 anello digitale di ferro con gemma
di corniola raffigurante il busto di
Minerva
6 gemma di diaspro verde con
leone rampante e caduceo (bastone
d'araldo di Mercurio)

\ v l

schneidekunst) vertreten. Hier vorgestellt werden

Neufunde, bei denen der apotropäische Charakter

deutlich fassbar ist.

Besonders beliebt waren Darstellungen von Göttern,

deren Schutz sich der Besitzer wohl versichern

wollte. Schöne Beispiele sind die Gemme mit der

Büste der Minerva mit Helm und Ägis (verzierter

Schuppenpanzer) sowie jene des Neptun mit

Dreizack. Ebenfalls in diese Gruppe gehören der

besonders fein geschnittene Karneol mit Mars vor
einem Tropaion (Siegeszeichen), sowie die grosse
Gemme mit Amor vor einem Tropaion. Beide Bilder

weisen auf ein militärisches Umfeld hin, in dem der

Schutz vor Unheil besonders wichtig war.

Sozusagen unter den Schutz des Himmels stellte

sich der Träger einer Gemme aus Kaiseraugst: Der

springende Löwe ist als Tierkreiszeichen zu
interpretieren, der darunter liegende Stab als caduceus

(Merkurstab). Unklar ist, ob damit der Gott selbst

gemeint war, oder der gleichnamige Planet.

Schwieriger zu lesen ist eine Gemme aus Vindonissa,

auf der eine Sphinx (Löwe mit menschlichem Kopf

13

und Flügeln) mit erhobener Vorderpfote vor einer

Leier zu sehen ist. Während die Leier auf Apollo

deutet, ist die Sphinx ein rätselhaftes Wesen. Sie

spielte im Totenkult eine Rolle, kann aber auch als

Symbol der Weisheit verstanden werden. Sphingen

finden sich auffallend oft auf augusteischen Münzen

und Gemmen. Dies nicht ohne Grund: Auch Kaiser

Augustus verwendete ein Siegel mit einer

Sphinxdarstellung, was die Beliebtheit dieses Motivs in der

Glyptik sicher gefördert haben dürfte.

Der Adler zwischen Heidentum und
Christentum

Im Herbst 2000 und Frühjahr 2001 untersuchte

die Kantonsarchaologie in der Flur Langacker bei

Möhlin ein neu entdecktes frühmittelalterliches

Gräberfeld. Unter den 24, zum Teil gestörten

Bestattungen befand sich auch das intakte

Steinplattengrab 19, das in die Zeit um 700 n.Chr.

datiert. Darin lag eine etwa 40-jährige Frau, die



as. 29.2006.2 56

*:

'

* •

k^W
i-f^J

Abb. 14

Die im Steinplattengrab 19 von Möh-
lin-Langacker bestattete Frau trug
neben dem Halsschmuck mit den vier
Anhängern aus gepresstem Goldblech

auch eine Kette mit Glasperlen.

La donna sepolta nella tomba 19

di lastre litiche a Möhlin-Langacker
portava oltre al monile formato da

quattro pendenti di lamina d'oro
pressata anche una collana di perle
vitree.

eine Halskette mit 180 Glasperlen sowie einen

zweiten Halsschmuck mit vier Anhängern aus

gepresstem Goldblech trug. Die bandförmigen
Aufhängeösen zeigen, dass die hervorragend
erhaltenen, im Durchmesser 1,6 Zentimeter

grossen Goldblechanhänger ehemals an einer

Schnur aus organischem Material befestigt
waren. Die vier modelgleichen (identischen)
Darstellungen zeigen jeweils einen nach links

zurückblickenden Adler.

Abbildungen dieses Raubvogels sind in früheren

Epochen nicht nur überaus häufig, sondern auch

ebenso vieldeutig: In der Antike galt der Adler als

Symbol des Kaisers und war gleichzeitig auch

Sinnbild des Sieges. Deswegen findet sich der

- in der Regel jedoch nach rechts zurückblickende

- Adler sehr oft auf römischen Münzen. In der

germanischen Mythologie kann der Toten- und

Kriegsgott Odin (Wotan) die Gestalt eines Adlers

annehmen und so das Walstattgeschehen, d.h.

die Hoffnung auf ein glückliches Weiterleben nach

dem Tode, symbolisieren. Auch das Christentum

übernahm diese alttradierten Werte in sein

Bildprogramm: In der frühchristlichen Ikonographie
steht der Adler als Synonym für Christus und die

Auferstehung Christi. Dieser Synkretismus, d.h.

die Verschmelzung der verschiedenen religiösen

Vorstellungen, erklärt auch, wieso der Adler im

Frühmittelalter zu den am meisten abgebildeten
Tieren gehörte.
Fest steht aber, dass Adlerdarstellungen nicht nur

eine religiöse, sondern auch eine Unheil abwehrende

(apotropäische) Funktion hatten. Beobachtungen
in anderen Gräberfeldern zeigen nämlich, dass

mit religiösen bzw. apotropäischen Darstellungen
verzierte Edelmetallobjekte von Grabräubern oftmals

in situ belassen wurden.

Abb. 15

Einer der vier identischen
Goldblechanhänger mit nach links
blickendem Adler aus dem Frauengrab
19 von Möhlin-Langacker (Zeichnung:
Vorder- und Rückseite).

Uno dei quattro pendenti di lamina
d'oro uguali tra loro, con aquila
rivolta a sinistra, dalla sepoltura
femminile 19 di Möhlin-Langacker
(disegno: fronte e retro).

*

* ' t S

I

.f »' *



57

0 \j
• ä

¦;
BT

¦*

Abb. 16

Anhand von zwei auf Schloss Hallwyl
gefundenen Fragmenten (links und
rechts aussen) ergänztes Aachener-
horn (auch Wetterhorn genannt).

Corno del tipo Aachen, ricostruito
a partire da due frammenti trovati a

Schloss Hallwyl (sull'esterno a destra

e a sinistra).

Abb. 17

An Ketten aufgehängte Kanonenkugel

aus dem 2. Villmergerkrieg (1712)
in der Krypta der Kirche St. Peter
und Paul von Beinwil (Freiamt).

Pa//a di cannone dalla seconda

guerra di Villmergen (1712), appesa
con delle catene nella cripta della
chiesa St. Peter und Paul di Beinwil
(Freiamt).

Wallfahrtsandenken als Gewitterschutz

Anders als in der Antike betrachtete die christliche

Kirche Amulette und andere Gegenstände mit apo-

tropäischem Charakter als heidnische Zaubermittel

und stellte Herstellung, Verbreitung und Tragen unter

strenge Strafen. Eine Ausnahme bildeten Objekte, die

im Zusammenhang mit dem Reliquienkult standen,

sowie Pilgerzeichen und Wallfahrtsandenken. Zu

letztgenannten gehören wahrscheinlich auch zwei

fragmentarisch erhaltene Signal- oder Wetterhörner

aus Ton, die auf Schloss Hallwyl gefunden wurden.

Sie datieren in das 14. oder frühe 15. Jahrhundert.

Solche Hörner dienten zur Übermittlung von Signalen,

schützen aber angeblich auch vor Gewittern.

Der Brauch des Wetterblasens ist jedenfalls schon

um 743 im indiculus superstitionum, einer

Zusammenstellung von (verbotenen) abergläubischen
Praktiken, aufgeführt.
Die Machart (weisser Ton mit grünen Glasurspritzern)

deutet darauf hin, dass die beiden Hörner

aus der Gegend von Aachen stammen - einem der

bedeutendsten Pilgerziele nördlich derAlpen. Die so

genannten Aachenerfahrt gehörte im Spätmittelalter

zu den «musts» jedes Christen. Die Homer aus

Hallwyl könnten also drei Funktionen vereint haben,

nämlich die des nützlichen Signalinstruments, mit

dem sich fallweise auch Gewitter vertreiben Hessen

und mit der eines Souvenirs, das den Besitzer

überdies als frommen Pilger auswies.

Kanonenkugeln als Reliquien

In der Krypta der katholischen Pfarrkirche St. Peter

und Paul von Beinwil (Freiamt) hängen an einer

Säule zwei mit Ketten befestigte Kanonenkugeln

- Objekte, die in einer Kirche ausgesprochen fehl

am Platz wirken. Anders als bei vielen archäologischen

Funden sind hier die Gründe für die eigenartige

Aufbewahrungspraxis überliefert: Die beiden

Kanonkugeln sollen nämlich im 2. Villmergerkrieg

(1712) - dank dem Beistand des heiligen Burkhart,

dem die Beinwiler Kirche ebenfalls geweiht ist

- zwei Soldaten um Haaresbreite verfehlt haben.

Die eine Kugel wurde offenbar von den Zürchern

auf die Festung Stein in Baden abgefeuert, wo sie

einen aargauischen Besatzungssoldaten knapp
verfehlte. Das andere Geschoss stammt aus einem

Berner Geschütz und verfehlte in Villmergen einen

Innerschweizer Soldaten. Ob diese Geschichte

wahr oder (teilweise) erfunden ist, bleibt offen: Se

non e vero, e ben trovato...

F ff ^F^Bk^K fl

mPJ

V


	Sicherheit durch übernatürliche Kräfte? : ein Streifzug durch die Epochen

