Zeitschrift: as. . Archaologie Schweiz : Mitteilungsblatt von Arch&ologie Schweiz =

Archéologie Suisse : bulletin d'Archéologie Suisse = Archeologia
Svizzera : bollettino di Archeologia Svizzera

Herausgeber: Archaologie Schweiz

Band: 29 (2006)

Heft: 2-de: Sicher Aargau

Artikel: Sicherheit durch Gbernatirliche Krafte? : ein Streifzug durch die
Epochen

Autor: Schwarz, Peter-Andrew / Bleuer, Elisabeth / Fellmann Brogli, Regine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-56

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-56
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

as. 29.2006.2 44 ]

Sicherheit durch
tibernatiirliche
Krafte?

Ein Streifzug durch die
Epochen

_Peter—Andrew Schwarz, Elisabeth Bleuer,

Regine Fellmann Brogli

Zu allen Zeiten versicherte sich
der Mensch mit speziellen Objek-
ten und Vorkehrungen der Hilfe
Ubernatirlicher Krafte — sei es im
Haus, im Grab oder ausserhalb
der Siedlungen.




Abb. 1a-b

a) Befundsituation im «H&auptlings-
grab» vom Goffersberg bei Lenzburg.
Die profanen Artefakte sind blau,

die apotropaischen Canidenzahne
und das Bergkristallfragment rot
hervorgehoben.

b) Die finf durchbohrten Caniden-
zahne.

a) Sepoltura di un personaggio d'alto
rango a Goffersberg presso Lenz-
burg. Le suppellettili profane sono
evidenziate in blu, mentre i denti di
canide a funzione apotropaica e il
frammento di cristallo di rocca sono
indicati in rosso.

b) | cinque denti perforati di canide.

45

Abwehrzauber. Wer denkt heute noch daran, dass unsere
Fasnacht mit all ihren traditionellen Masken, wie zum Beispiel
dem «Lé&cherli» der Klingnauer Fasnacht, urspringlich ein
Kult zur Vertreibung der Wintergeister war? Aber noch immer
drohen dem Menschen Gefahren aus dem «Jenseits». Im Jahr
2000 iberarbeitete der Vatikan das Handbuch fir Teufelsaus-
treibungen und an der pépstlichen Universitdt in Rom wurden
120 Priester zu Exorzisten ausgebildet, denn allein in Italien
gibt es gegen 650 Satanskultgruppierungen. Alte Religionen
und Aberglaube liegen im Trend und in der Technik begeis-
terten modernen Welt erfahren Engel und Geistwesen auch
eine pseudowissenschaftliche Verkldrung. Religiose Weltbilder
pragen zum Teil selbst in modernen Staaten heute noch das
offentliche Leben und Staatsmanner berufen sich wieder auf
Gott. Die westliche Gesellschaft scheint weit entfernt von der
vorausgesagten Sakularisierung.

Tatsachen und Spekulationen

Sicherheit beziehungsweise Unsicherheit ist ein
subjektives Geflhl gegenlber Bedrohung von Leib
und Leben, Hab und Gut, aber auch bezlglich
Zukunftsperspektiven und Lebensaussichten.
In allen Epochen versuchte sich der Mensch mit
verschiedenen Massnahmen vor Unheil brin-
genden Kraften zu schitzen und sich der Hilfe
UbernatUrlicher Krafte zu versichern. Auch der
moderne Mensch ist nicht véllig frei von solchen
Abwehrmechanismen und Denkmustern: Das
Tragen eines — oftmals aus einem vollig anderen
Kulturkreis stammenden — Talismans (arab.) bzw.
Amuletts (lat.) ist heute noch weit verbreitet. Noch
heute wird auf Schiffen keine Kabine mit der Nr. 13
gekennzeichnet; das World Trade Center besass,

wie viele Hochhauser in den Industrienationen,
kein 13. Stockwerk.

Bei Bodenfunden liegen oft keine Informationen
vor, welche mit Sicherheit auf einen apotropéischen
(unheilabwehrenden) Charakter oder eine kultische
Verwendung schliessen lassen. Im Gegenteil: Nicht
alles, was aus heutiger Sicht unerklérlich ist, muss
dem Schutz vor UbernatUrlichen Kraften gedient
und zur Herstellung, Verwendung oder Niederle-
gung von ratselhaften oder eigenartigen Objekte
bewogen haben. Die prahistorische Archéologie
kann lediglich versuchen, solche Vorstellungen
anhand der Machart und Ausgestaltung entspre-
chender Funde oder anhand deren Anordnung
und Zusammensetzung zu erschliessen. Nach-
vollziehbarer werden die geistigen Hintergrinde
erst in der Romerzeit anhand von Inschriften, mit
denen bestimmte Gottheiten expressis verbis um
Schutz angegangen werden. Auch in antiken
Schriftquellen finden sich verschiedentlich diesbe-
zlgliche Informationen. So halt der rémische Arzt
Soranos in seinem Werk Uber Frauenkrankheiten
(Gynaikeia, um 100 n.Chr.) fest, dass «...wir nicht
im mindesten an die Schutzwirkung von Amuletten
glauben. Trotzdem sollte man es zulassen, dass sie
verwendet werden. Denn wenn sie auch keinerlei



as. 29.2006 . 2

Abb. 2

Bronzezeitliche Funde aus der Aare
zwischen Veltheim und Schinznach.
Von links nach rechts: Schwert (Typ
Rixheim, Var. Rheinfelden), Schaft-
lappenbeil mit Ose (Typ Homburg),
Mittelstandiges Schaftlappenbeil (Typ
«cxk») und Lanzenspitze.

Reperti dell’eta del Bronzo rinvenuti
nel fiume Aare, tra Veltheim e Schinz-
nach. Da sinistra a destra: spada
(tipo Rixheim, var. Rheinfelden), ascia
ad alette con anello (tipo Homburg),
ascia ad alette (tipo «cxk») e punta

di lancia.

46

Wirkung haben, verleihen sie doch mdglicherweise
der Kranken neue - seelische — Kraft, weil sie auf
die Wirksamkeit hofft». Zu bedenken ist ferner,
dass zu allen Zeiten auch profane Objekte eine
Schutzwirkung gehabt haben kénnen: Unter dem
Hausdach aufgehangte Donnerkeile — das sind
neolithische Steinbeile — werden vom rémischen
Naturforscher und Schriftsteller Plinius in seiner
naturalis historia als bewahrtes Mittel gegen
den Blitzschlag beschrieben. Dieser Aberglaube
hielt sich in abgewandelter Form bis in das 19.
Jahrhundert: Noch im deutsch-franzdsischen
Krieg (1870/71) verlangten Soldaten von den
Apothekern Donnerkeile — als Schutz vor feind-
lichen Kugeln.

Auch im Aargau kommen immer wieder Objekte
und Befunde zum Vorschein, die darauf schliessen
lassen, dass man sich zu allen Zeiten der Hilfe von
Ubernaturlichen Kraften versichern wollte — sei es
im Haus, im Grab oder ausserhalb der Siedlungen.
Wie die nachfolgenden Beispiele zeigen, lassen
sich daraus jedoch oft nur vage oder spekulative
Schlussfolgerungen ableiten.

Hundezahne und Bergkristall (Abb. 1a-b)

Die Nekropole auf dem Goffersberg bei Lenzburg
z&hlt zu den bedeutendsten Nekropolen des Neo-
lithikums. Sie umfasst 16 Steinkistengraber und eine
mehrkammrige Anlage mit Kinderbestattungen.
Insgesamt wurden hier 21 Manner, 10 Frauen und
34 Kinder und Jugendliche bestattet. Abgesehen
vom so genannten Hauptlingsgrab erfolgte die
Grablege in mehrphasigen Kollektivgrabern, die 5
bis 17 Individuen umfassten. Die Toten wurden in
liegender Hockerstellung bestattet, in einem Grab
fanden sich auch Reste von Brandbestattungen.
Zu den auffalligsten Bestattungen gehort das
erwahnte «Hauptlingsgrab». Es handelt sich um
eine 1,05 x 1,25 Meter grosse Steinkiste, in der
ein gross gewachsener, 30 bis 35-jahriger Mann
bestattet worden war. Neben Keramikbruchstiicken
und einzelnen Menschen- und Tierknochen fanden
sich im Grab zwei Pfeilspitzen aus Silex, ein Stlick
Bergkristall sowie ein Aufsteckkamm aus Knochen.
Funf dicht beieinander liegende Artefakte, zwei
Knochenpfrieme und -meissel sowie ein Retuschier-
stdbchen, befanden sich ehemals wohl in einem
«Necessaire» aus organischem Material.

In der Halsgegend des Verstorbenen lagen finf
durchbohrte Hundezahne, die — wohl zusammen mit
Perlen und anderen Anhéngern aus organischem
Material — an einer Schnur befestigt waren. Diese
in anderen Bestattungen auf dem Goffersberg zum
Teilin noch groésserer Zahl belegten Canidenzéahne
kénnen mit etlicher Sicherheit als Amulett angespro-
chen werden. Der Hund spielte namlich nicht nurim
taglichen Leben eine wichtige Rolle als Hiter des
Hauses und der Viehherden sowie als Begleiter auf
der Jagd, sondern galt seit je her auch als Totentier
und Seelenbegleiter. In der antiken Mythologie ist
es Zerberus, der die Seelen der Toten im Hades
in Empfang nimmt. Zudem zeichnet sich der Hund
auch durch andere, als Ubernatlrlich empfundene
Eigenschaften aus, wie Spursinn, Witterungsvermaogen
und eine ausgesprochene Sensibilitat gegentiber
Naturph&nomenen und -ereignissen.

Magische oder apotropaische Wirkung hatte viel-
leicht auch der mitgegebene Bergkristall. Dieser



Abb. 3

Zwei auf dem Kestenberg bei
Mériken gefundene Mondhérner. Die
fragmentarisch erhaltenen Mond-
hérner liessen sich anhand von ganz
erhaltenen Exemplaren erganzen.

Due alari rinvenuti sul Kestenberg
presso Mériken. | reperti, in stato
frammentario, hanno potuto essere
ricostruiti grazie a reperti analoghi
completamente conservati.

47

Rohstoff wurde zwar sehr oft zur Herstellung von
profanen Werkzeugen und Geréaten verwendet, ist
auf dem Goffersberg aber nur selten belegt. Antike
Quellen sowie das friher gebrauchliche Synonym
«Schwindelstein» zeigen, dass ihm der Volksglaube
eine heilende Wirkung bei Schwindelanfallen und
anderen Krankheiten zuschrieb. Von seiner magischen
Bedeutung zeugt auch die nach wie vor praktizierte
Ergriindung der Vergangenheit und Zukunft mit Hilfe
einer Kristallkugel (Kristallomantie).

Versenkte Bronzen und Mondhoérner

Zu den eigenartigsten Phdnomenen der Bronzezeit
gehoren die Gewasserfunde, also Einzelobjekte
oder Fundkonzentrationen, die vor allem in Fliess-
gewdssern zum Vorschein kommen — meist bei
der Kiesgewinnung. Dass es sich zumeist nicht um
verlorene oder durch die Erosion verlagerte Objekte
handelt, zeigen die Fundzahlen: In keiner anderen
Epoche gelangten so viele Objekte in die Gewasser.
Auch die Zusammensetzung — meist Waffen und
Werkzeuge, seltener Nadeln, fast nie Arm- oder
Beinringe — spricht flr eine absichtliche Versenkung.
Auch im Aargau sind zahlreiche Fundpunkte zu
verzeichnen, z.B. in der Aare zwischen Auenstein

und Schinznach oder zwischen Bottstein und
Kleind6ttingen oder im Rhein bei Rheinfelden.
Obschon oft nicht zu eruieren ist, ob die Objekte
einzeln oder zusammen versenkt worden sind,
spricht der irreversible Charakter dieser Handlun-
gen sowie die bewusste Auswahl der Objekte fur
einen Zusammenhang mit Kulthandlungen — tber
deren geistigen Hintergrund allerdings nur spekuliert
werden kann. Sollten die Totengeister besanftigt
werden — Gewasser galten bei vielen Volkern als
Zugang zur Unterwelt? Oder wurde das Wasser als
Ursprung der lebensnotwendigen Dinge verehrt?
Wollte man sich damit an Furten oder Stromschnellen
des Schutzes der Flussgotter versichern?
Ebenso ratselhaft ist eine flr die Spéatbronzezeit
charakteristische Gruppe von Siedlungsfunden,
namlich die der «Mondhorner». Allein auf dem
Kestenberg bei Moriken wurden Fragmente von
sechs bis acht verschiedenen Exemplaren gefun-
den. Im Gegensatz zu den Gewasserfunden, ist die
Interpretation der sehr individuell ausgestalteten
Tonobjekte umstritten. Dies zeigt die Vielzahl der
Bezeichnungen: Nackenstiitze, Feuerbock (zum
Auflegen von Bratspiessen oder Brennholz), Kulthorn
fir Rauchopfer, Haus- bzw. Herdaltar, Mondidol,
Stieridol, Akroter (Zierteil am Hausgiebel) oder as-
tro-geodatisches Messinstrument (Mondkalender).
In einigen Félle zeigt die Fundlage Uberdies, dass
die Mondhorner in den Behausungen aufgestellt
waren. Aufgrund der vorliegenden Informationen
ist eine kultische Funktion der Mondhérner am
wahrscheinlichsten: Offen bleibt aber, ob es sich
dabei um Stier- bzw. Mondsymbole oder um
Brandopferaltarchen gehandelt hat, und ob diese
in erster Linie das Haus und seine Bewohner oder
die fur die bronzezeitlichen Bauern wichtigen Rin-
derherden schutzen sollten.

Bernstein - Ein Kuriosum als Heilmittel
und Talisman

Der 2,5 m hohe HUgel 62 in der hallstattzeitlichen
Nekropole von Unterlunkhofen-Barhau wurde am
5.7.1878 untersucht — leider unvollstandig. Neue



as. 29.2006.2

Abb. 4

Inventar der Nachbestattung im
Hiigel 62 der hallstattzeitlichen
Nekropole von Unterlunkhofen-Bar-
hau. Die Objekte mit apotropaischem
Charakter sind farbig hervorgehoben:
Fruchtbarkeitssymbole in Form einer
mannlichen und weiblichen Figur,
sphérisches Viereck mit Bronzeringen
und Bernsteinperle(n).

Corredo di una sepoltura secondaria
nel tumulo 62 della necropoli hallstat-
tiana di Unterlunkhofen-Béarhau. Gli
oggetti a carattere apotropaico sono
evidenziati a colori: simboli della
fertilita a forma di figurina maschile e
femminile, poligono a globetti, armille
di bronzo e perline d’ambra.

48

Forschungen ergaben, dass die in mehrfacher
Hinsicht bemerkenswerten Funde nicht aus
der Haupt-, sondern aus einer Nachbestattung
stammten. In diesem Frauengrab fanden sich
ein Halsring aus Bronze, zwei Silberarmringe mit
Muffen aus Gold, ein Armring aus Silberdraht,
zwei «silberne» Armbrustfibeln, eine Armbrustfibel
aus Bronze, eine Bronzenadel mit kugeligem Kopf
sowie ein Bronzering. Weitere Objekte zeigen,
dass der Toten nicht nur ihnr Schmuck mitgegeben
wurde, sondern auch Objekte, mit denen sie sich
—wohl schon zu Lebzeiten — des Schutzes hoherer
M&chte versicherte. Die mannliche und weibliche
Figur mit ihren eindeutigen Geschlechtsmerkmalen
und die beiden Anhanger in Schuhform stellen
- wie volkskundliche Analogien zeigen — Sexu-
al- bzw. Fruchtbarkeitssymbole dar. Ebenfalls
Amulettcharakter hatte wohl das spharische
Viereck mit den vier Bronzeringen. Die Funktion
der Bernsteinperle(n) wiederum lasst sich aus der
wesentlich spater entstandenen naturalis historia
des rémischen Naturforschers und Schriftstellers

Plinius erschliessen: Bernstein schiitzte offenbar vor
dem bdsen Blick (fascinum) und galt als Heilmittel
gegen Gelbsucht, Blasensteine, Gicht, Rheuma
sowie Hals- und Magenweh. Bei zahnenden
Kindern gilt Bernstein heutzutage noch als be-
wahrtes Mittel zur Linderung von Schmerzen. In
den friiheren Epochen war Bernstein aber sicher
auch ein exotisches Kuriosum — Bernstein (griech.
Elektron) besitzt elektrostatische Eigenschaften
— und verkdrperte Uberdies einen betrachtlichen
Materialwert.

Ausgesuchte Wild- und Haustiere

1985/86 wurde in Méhlin ein Siedlungshorizont
mit Resten von zwélf Gruben angeschnitten, die
in die Ubergangsphase zwischen der Hallstatt-
und Laténezeit datieren. Wahrend ein Grossteil
der urspringlich fir die Vorratshaltung genutzten
Gruben nahezu fundleer war, fanden sich in den
Gruben 1, 3 und 5 neben zahlreichen Tierknochen
auch ganz erhaltene Miniaturgefésse. Letztere
waren ehemals vielleicht sogar mit Nutzpflan-
zen geflllt. Die Analyse der Tierknochen ergab,
dass es sich um ganze oder um Teilskelette von
Haushuthnern, Hirschen, Feldhasen und Igeln han-
delte. Die Altersbestimmung ergab, dass die —in
Siedlungen dieser Zeit ansonsten kaum belegten
Wildtiere — wahrscheinlich im Spatsommer oder
Frihherbst erlegt wurden. Auch der Nachweis
des Haushuhns stellt eine Besonderheit dar: Es
handelt sich um einen der friilhesten Nachweise
dieses Hausgeflligels noérdlich der Alpen Uber-
haupt. «<Normale» Speise- und Schlachtabfélle von
Rind, Schaf/Ziege und Schwein fehlen hingegen
fast vollig.

Der Gesamtbefund spricht daflir, dass die Nieder-
legung der Tiere und der Miniaturgefasse bewusst
und nicht zum Zwecke der Vorratshaltung erfolgte.
Vielleicht handelt es sich um Relikte eines Dank-
opfers fUr eine gut ausgefallene Ernte, oder um ein
Bittopfer, mit dem ein Winter ohne Nahrungseng-
péasse herbeigewlnscht wurde. Oder gar um eine
Opferhandlung aus Verzweiflung?



Abb. 5

Die spathallstatt-/friihlaténezeitli-
chen (Opfer-)Gruben 1 (nicht im Bild),
3 und 5 in Méhlin und ihr Inhalt.

Le fosse (votive) 1 (fuori immagine),
3 e 5 di Méhlin, risalenti al periodo
tardo-hallstatt/latene precoce, e il
loro contenuto.

49

Gotter, Propaganda und Damonen

Antefixe (Stirnziegel) sind halbréhrenférmige Ziegel
mit einer verzierten Abschlussplatte, die sich in
[talien in fast allen luxuridsen Villen und Reprasen-
tationsbauten finden — in unserer Gegend jedoch
eigenartigerweise vorwiegend in militarischen
Kontexten — so z.B. in Vindonissa.

Die Motive auf den Schauseiten der Antefixe sind
unterschiedlich ausgestaltet, was daflr spricht, dass
den Darstellungen unterschiedliche Absichten zugrunde
lagen. Wahrend die Palmetten und Blumenranken
wohl lediglich eine Zierfunktion hatten, bezweckten
andere Darstellungen offensichtlich die Verbreitung
von politischen und propagandistischen Inhalten. Dies
zeigen die leicht unterschiedlich gestalteten Antefixe

mit dem (Legions-)Adler, der als Bote Jupiters die
Weltkugel in seinen Klauen halt, oder das immer wieder
abgebildete Exemplar mit dem Kurzel der XI Legion:
Es zeigt einen abgeschlagenen(?) Barbarenkopf mit
Bart, Schnauz und abstehenden Ohren sowie die
Insignien der Siegesgéttin Victoria, Palmzweig und
Siegeskranz. Die vier bislang bekannten Exemplare
wurden mit Hilfe des gleichen Models gefertigt und
stammen aus dem Bereich des — wahrscheinlich
dem Kriegsgott Mars geweihten — Lagerheiligtums.
Sie sollten an dieser prominenten Stelle ganz offen-
sichtlich die Uberlegenheit des rémischen Militérs
propagieren.

Die in Hunzenschwil hergestellten und mit Thea-
termasken oder Portraits des Jupiter Ammon,
dem Symbol der Stérke, verzierten Antefixe hatten



das. 29.2006.2

Abb. 6

Antefixe aus Vindonissa (1-6) und

Hunzenschwil (7; 8) mit mythologi-
schen und apotropaischen Sujets.
1 Barbarenkopf

2 Palmette

3 Legionsadler

4 Palmzweig

5 Frauenkopf

6-7 Jupiter Ammon

8 Mannerkopf

Antefisse da Vindonissa (1-6)

e Hunzenschwil (7; 8) a soggetto
mitologico e apotropaico.

1 testa di barbaro

2 Palmetta

3 aquila della legione

4 tralcio fiorito

5 testa femminile

6-7 Giove Ammone

8 testa maschile

50

hingegen sicher apotropéischen Charakter. In Vin-
donissa noch beliebter war die Gestalt der Medusa:
Der antiken Mythologie zufolge war sie zwar als
einzige der Gorgonen sterblich, besass aber einen
versteinernden Blick (Perseus-Sage). |hr fratzenar-
tiges Gesicht mit weit gedffnetem Mund und stark
stilisiertem Haarsaum ist in verschiedenen Varianten
belegt. Wesentlich lieblicher erscheinen dagegen die
Frauengesichter mit den mandelférmigen Augen und
der plastisch gestalteten Mundpartie: Die Frisur mit
den Korkenzieherlocken spricht am ehesten flir eine
Darstellung der Liebesgéttin Venus.

Uberforderte Hausgatter

Das lararium (Hausheiligtum) gehorte zur Stan-
dardausstattung jedes rémischen Haushalts. Es
stand oft in der Nahe der Kiiche, wo sich auch der
traditionell als heilig angesehene Herd befand. In
den Lararien waren aus Terrakotta (Ton), Bronze
oder Silber gefertigte Statuetten des Hausgotts (/ar)
sowie andere kleinformatige Gétter- oder Tierfiguren
aufgestellt. Das Inventar umfasste auch Lampen
und Raucherkelche. In Letzteren verbrannte der

pater familias (Hausherr) Weihrauch oder anderes
Harz. Damit ehrte er die Ahnen der Familie und
versicherte sich des Wohlwollens der Gétter, die
Haus und Familie vor den Fahrnissen des Alltags
schutzen sollten.

Zu den wenigen fast vollstandig erhaltenen Lararien
aus Augusta Raurica gehdrt ein Ensemble, das
1983/84 bei Notgrabungen in der Kaiseraugster
Unterstadt zum Vorschein kam — wenn auch nicht
mehr am urspriinglichen Standort. Es umfasste zwei
Merkurstatuetten — von einer waren nur noch ein
Fuss und die Begleittiere erhalten — sowie je eine
Figur des Herkules, eines kindlichen Laren und
eines schlafspendenden Somnus. Die Statuetten
waren — zusammen mit einem sog. Schlangentopf
aus Ton —schon vor der Zerstdrung des Gebaudes
in einer 0,9 x 1,0 m grossen Kiste aus Eichenholz
verpackt und unter dem Fussboden eines Wohn-
raumes versteckt worden. Weshalb es zu dieser
ungewohnlichen Verwahrung kam, ist nicht zu
eruieren. Der Befund lasst aber erahnen, dass
man die politische und militarische Lage um die
Mitte des 3. Jh. n.Chr. offenbar als so bedrohlich
empfand, dass sogar die schitzenden Hausgdtter
in Sicherheit gebracht wurden.



Abb. 7

Inventar des Larariums aus dem
rémischen Gewerbehaus in der Flur
Schmidmatt. Von links nach rechts:
Statuette eines Laren; Statuette

des Herkules; auf Voluten liegender,
rechteckiger Untersatz mit Maus;
Statuette des Somnus; Statuette des
Merkur mit Hahn, Schildkréte und
Widder sowie Sockel einer besché-
digten (Merkur-)statuette mit Widder.
Nicht abgebildet ist ein mitgefunde-
ner Schlangentopf.

Inventario del larario dall’edlifi-

cio produttivo romano in localita
Schmidmatt. Da sinistra a destra, le
statuette di un Lare, d’Ercole, base
rettangolare su volute con topo,
statuette di Somnus, Mercurio con il
gallo, tartaruga e ariete, base di una
statuetta rovinata (di Mercurio?) con
ariete. Non illustrata, dallo stesso
contesto di rinvenimento: olla deco-
rata a serpenti in rilievo.

Abb. 8

In-situ-Aufnahme der Amulettkette
aus Grab 93-38 im Sudfriedhof von
Vindonissa.

Collana di amuleti al momento del
ritrovamento nella tomba 93-38 della
necropoli meridionale di Vindonissa.

51

Perlen und Rasselketten gegen den
bésen Blick

Im Stdfriedhof von Vindonissa fanden sich in 35
Grébern Objekte — die an einer Schnur oder Kette
umgehangt —als Amulette dienten. Bemerkenswert
ist nicht nur der — auch im Vergleich zu anderen
Nekropolen — hohe Anteil dieser Gréber, sondern
auch die Vielfalt der ligatura (auch alligatura): Glas-
perlen, kleine Glocken, Anhanger, Ringe sowie
gelochte Minzen und Scheiben aus Bronze und
Geweih. Besonders beliebt waren — fallweise auch
einzeln getragene — Melonenperlen. Ihr besonderer
Charakter zeigt sich in den Brandbestattungen. Die
Melonenperlen waren — im Gegensatz zu anderen
Schmuckobjekten —in der Regel namlich nicht ver-
brannt. Offensichtlich hat man sie — anders als die
profanen Trachtbestandteile und Beigaben — bewusst
nicht dem (reinigenden) Feuer ausgesetzt und erst
nach der Kremation zum Leichenbrand gelegt.

Die Funktion der Amulette erklart der Philosoph, Pries-
ter und Historiker Plutarch um 100 n.Chr. in seinen
«Tischgesprachen»: Sie schiitzten vor dem bosen Blick

(fascinum), weil sie von der tragenden Person ablenkten.
Je kurioser ein Amulett, desto grosser die apotropéische
Wirkung, so die Schlussfolgerung Plutarchs.

Vielleicht deswegen trugen einige Verstorbene
auch Komposit-Amulette (crepundaria), bei denen
verschiedenartige Objekte an einer Schnur hingen.
Offensichtlich versprach das Kilingeln, Rasseln
oder Scheppern einen zusatzlichen Schutz. Bei
Grab 93-38 liess sich anhand der Fundlage und
der Lein-/Flachsreste sogar noch nachweisen, in
welcher Reihenfolge die Objekte einst aufgereint




daS. 29.2006.2

Abb. 9

Urspriingliche Anordnung der
Bestandteile der Amulettkette aus
Grab 93-38 im Sudfriedhof von
Vindonissa.

Disposizione originale degli elementi
della collana di amuleti dalla tomba
93-38 nella necropoli meridionale di
Vindonissa.

52

waren. Die in Grab 93-100 gefundenen Perlen und
Objekte —u.a. eine Glocke, ein Phallusanhanger und
ein Radchenanhanger — gehdrten wahrscheinlich
ebenfalls zu einem crepundarium.

Im Sudfriedhof zeigte sich auch, dass Amulette fast
ausschliesslich von Kindern und Frauen getragen
wurden. Bei Letzteren bietet der oben angefiihrte
Kommentar des Arztes Soranos eine Erklarung. Die
Kinder hingegen trugen einen Talisman, weil sie stets
vor Gello, Mormo, Lamia, Empousa und anderen
Damonen der Unterwelt bedroht waren.

«Entferne dich, wende dich um, wir opfern
dieses Schwein fiir den Grossen»

Im spatrémisch-frihmittelalterlichen Graberfeld Win-
disch-Oberburg, kam im Frauengrab 182 ein Objekt
zum Vorschein, dass die apotropaische Funktion von

Amuletten in nahezu einzigartiger Weise bezeugt. Auf
zwei zusammengerolliten Blechen aus Gold (innen)
und Silber (aussen), die in einer sechseckigen und
mit zwei Aufhangedsen versehenen Hulse (bulla)
steckten, waren namlich Zaubersprlche eingeritzt.
Die in altkoptischer Schrift (Aegyptisch mit griechi-
schen Buchstaben) abgefassten Texte wurden wohl
aus einem der so genannten graeco-agyptischen
Zauberpapyri abgeschrieben; in den bekannten
papyri graeci magici (PGM) konnte allerdings keine
direkte Vorlage eruiert werden.

Aus den Texten auf den beiden Metallplattchen
geht hervor, dass sie der Tragerin Kraft, Starke
und Beistand eines Damons aus der Unterwelt und
nicht zuletzt auch Schonheit verleihen sollten. Auf
dem mit drei nicht entzifferbaren Zauberzeichen
versehenen Goldplattchen ist ferner vermerkt, dass
es anlasslich einer zeremoniellen Handlung geweiht
wurde: «Entferne dich, wende dich um, wir opfern
dieses Schwein fur den Grossen». Schwieriger ist
hingegen die Interpretation: In Aegypten, woher die
Vorlage zweifellos stammt, war das Schwein Begleiter
des bdsen Gotts Seth. Da es Uberdies als unrein
galt, konnte es nur einem Geist oder Damon der
Unterwelt geopfert werden. In den nordwestlichen
Provinzen war das Schwein hingegen der beliebteste
Fleischlieferant. Weitere Widersprtiche ergeben sich
auch aus der Datierung: Das Schriftbild spricht fur
eine Entstehung zwischen 180 bis 200 n.Chr., die
Beigaben datieren das Frauengrab in die 1. Hélfte
des 5. Jh. n.Chr.

Es stellt sich deshalb die Frage, ob der Text im
frlhen 5. Jh. n.Chr. abgefasst und dabei mdglicher-
weise auf eine alte Vorlage zurlickgegriffen wurde.
Wahrscheinlicher ist aber, dass die erste Besitzerin
aus Aegypten stammte und dass das Amulett Uber
mehrere Generationen weitervererbt wurde. Eine
Gallorémerin oder Griechin héatte jedenfalls den
altkoptischen Text weder entziffern, noch mit dem
Totengott Anubis, dem falkengestaltigen Hauptgott
Horus und anderen &gyptischen Vorstellungen etwas
anfangen kénnen. Es ist deswegen anzunehmen,
dass die spateren Generationen die Bedeutung des
Amuletts gar nicht mehr kannten, es aber weiterhin
als Halsschmuck trugen. Vielleicht hat sich die



Komm heraus zu ... Grosser und O pe TRt
dpie... k.. 2001[y]
komm, Zauber, und du sollst gehen zu ... ich gqq i 8] Q R “‘QQAO Qeé
it 1SR ]
= 1K NKNAE€ . .. €1
befehle (es). Komm, Einziger, Grosser, zu uns! \gx §Q .é—"'aqo""“‘
| oot i

Hallo, hole die Sterne, schlag zu! (3x)

Komm zu ihm als Schaden. Entferne dich, wende dich um, 22”
wir opfern dieses Schwein flir den Grossen. Komm

zum Grossen, du Schicksal, gib Zauber, Herscher,

du bist Schutz

Erreiche den Grossen. Nahere Dich! Komm, Grosser

der Geister

Komm, komm, Grosser, zum Grossen der Fiirsten, gehe

zu <> Bleib stehen! Schlag zu! Auf! Werde Schutz

fiir mich, Grosser. Gib einen Damon des

Berges (Bésen?). Komm, Grosser, der von der

Unterwelt. Die Sonne ist

gekommen. Grosser. Auf! Auf zum ... (?)

Komm, Grosser, komm (3x) Horus, hole ihn!

Gib das grosse Geheimnis her! Komm heraus ... (3x)

Néhere dich! Komm heraus, grosser Geist. Kehre um,

grosser Damon.

Bringe Starke. Komm, dieser aus der Grossen Unterwelt!

Abb. 10

Mit altkoptischen (Agyptisch mit
griechischen Buchstaben) Be-
schwérungsformeln beschriftetes
Goldblech aus dem Frauengrab
182 in Windisch-Oberburg mit der
Transkription.

Lamina d’oro iscritta con scon-
giuri in copto antico (egizio in lettere
greche), dalla tomba femminile 182
di Vindonissa-Oberburg, con la
trascrizione.

53

YITT 1 YOA A€EAON
ol IRrxx R
AN NICOOY YYY
M DI ART o
INAg NOC! Y1 AgNE€E
K72y =X lfs=— 1
ENIPI €TTEl 1D NA I
~2 Khashlid AL [28EF
Naw $pcol eik a3a
R 1Bs T
¢$o 1Mo C2N 1 WNIX
PN~ B
110 NA CYPOOY CIM
- §5 W I8 .
N 020 COC 210 PNO
e R
© NI 02 AlYBAI N
2 HZXRes ZXKRTe
TOY 1 Aadaay Aripe

R W e
€1 02 210 210 NOTIE
TN IR~

8K 1o 111 Vopen
ATREZ o 7

q eymo ¢oyp .. €a

Ha Savl &%

ON TIP 1p2A TINBEO
1R JxnlesT
IN202 | TTAI®YO2

letzte Besitzerin deswegen auch (zusétzlich) mit drei
flachkugeligen Bernsteinperlen geschitzt.

Angst vor Wiedergangern und Wiedergan-
gerinnen

Das rémische Totenbrauchtum zeichnet sich durch eine
Uberraschende Vielfalt aus, die sich in den Beigaben,
aber auch im Grabbau und -schmuck widerspiegett.
Unterschiedlich behandelt wurde auch der Leich-
nam: Neben der — im ausseralpinen Raum und bei
Erwachsenen —bevorzugten Brandbestattung, finden
sich in kaiserzeitlichen Nekropolen regelméssig auch

Korperbestattungen. Dies kénnte kulturell bedingt
sein (keltische Tradition) oder auf eine ungewdhnliche
oder randstandige Lebenssituation der Verstorbenen
hinweisen: Tod im Kindbett, Behinderung, Sklaverei
oder Verbrechen. Letzteres ist dann naheliegend, wenn
die Verstorbenen seitlich oder auf dem Bauch liegend
bestattet wurden. Solche Beispiele finden sich auch
in den Nekropolen der Koloniestadt Augusta Raurica
(Kaiseraugst) im Graberfeld «Im Sager». Zwei Skelette
in Bauchlage wiesen Hinterhauptverletzungen auf;
an einem in Hockerstellung bestatteten, etwa 70-
jahrigen Mann wurden pathologische Veréanderungen
beobachtet, die durch schwere kdrperliche Arbeit
verursacht worden waren.



as. 29.2006.2

Abb. 11

In Bauchlage bestatteter Mann mit
Hinterhauptverletzung aus dem Gra-
berfeld Kaiseraugst-Im Sager.

I resti di un uomo sepolto bocconi
nella necropoli di Kaiseraugst-Im

Sager, con tracce di ferite all’occipite.

Abb. 12

In Hockerstellung bestatteter, etwa
70-jahriger Mann mit pathologischen
Veranderungen am Skelett aus dem
Graberfeld Kaiseraugst-Im Sager.

Scheletro di un uomo di circa 70
anni con deformazioni patologiche,
sepolto ranicchiato nella necropoli di
Kaiseraugst-Im Sager.

54

Im Fall einer 23 bis 25-jahrigen Frau scheint — wie
bei Kindern — aber eher die mors immatura, also
der zur Unzeit eingetretene, als zu friih empfundene
Tod ausschlaggebend gewesen sein. Ebenfalls eine
Rolle kénnte auch eine sehr seltene, erbbedingte
Anomalie an einem Halswirbel gespielt haben.
Mit der Bauchlage wollte man sich wohl gegen
eine Wiederkehr der «im besten Alter» Verstor-
benen absichern. Zuséatzlichen Schutz gegen die
Wiedergangerei erhoffte man sich vielleicht auch
von weiteren Vorkehrungen. Die Gefdsse mit der
Wegzehrung fir die ewige Reise — zwei Terra
Sigillata-Tassen (Drag. 40) und ein fragmentierter
Glanztonbecher des 2. Jh. n.Chr. — wurden nam-
lich nicht im Holzsarg, sondern in der Grabgrube
deponiert. Des weiteren wurden die genagelten
Schuhe nicht an den Flssen belassen, sondern
neben die Unterschenkel gestellt.

Gemmen - Siegel und Schutz im Kleinformat

Gemmen sind Ringsteine, die ein vertieft einge-
schnittenes Bild tragen. In rémischer Zeit werden sie
—gefasst in Fingerringe — von Mannern und Frauen
getragen. Man verwendete sie zum Siegeln, trug sie
aber auch als Schmuck. Dass die eingeschnittenen
Bilder eine tiefere Bedeutung fur den Trager gehabt

haben konnten, belegt eine Textstelle von Clemens
von Alexandria aus dem 2. Jh. n.Chr. Er empfiehlt
den Anhéangern des christlichen Glaubens, dass sie
als Motive flr ihre Siegelringe zum Beispiel einen
Fisch oder eine Taube wéhlen sollten — und nicht
Darstellungen der althergebrachten heidnischen
Gotter.

Die Vielfalt der auf den Gemmen verwendeten
Motive zeigt, dass diese aus der gangigen Bild-
tradition Ubernommen und in das Miniaturformat
Ubertragen wurden. Die Bilder wurden auf das
Wesentliche reduziert und in immer wiederkeh-
renden Typen dargestellt. Ab und zu wurden aber
auch individuelle Kompositionen geschaffen. Da
ein Ringstein ein persénlicher Gegenstand ist, darf
davon ausgegangen werden, dass sich darin der
individuelle Geschmack des Besitzers widerspie-
gelt. Dies erlaubt eine Anndherung an die antike
Gedanken- und Glaubenswelt und zeigt die viel-
faltige Verwendung der Gemmenringe als Siegel,
Schmuck und Amulett.

Unter den in Vindonissa gefundenen Gemmen sind
alle gangigen Motivgruppen der Glyptik (Stein-



Abb. 13

Gemmen aus Vindonissa (1-5) und
Augusta Raurica (6).

1 Gemme aus Karneol mit Amor vor
Tropaion (Siegeszeichen)

2 Eiserner Fingerring mit Gemme
aus Karneol mit Mars vor Tropaion
(Siegeszeichen)

3 Eiserner Fingerring mit Gemme aus
Karneol mit Darstellung einer Sphinx
mit erhobener Vorderpfote

4 Gemme aus Karneol mit Darstel-
lung des Neptun mit auf einem Stein
aufgestiitztem Fuss und Dreizack in
seinem rechten Arm

5 Eiserner Fingerring mit Gemme aus
Karneol mit Biiste der Minerva

6 Gemme aus griinem Jaspis mit
springendem Léwen und Caduceus
(Botenstab des Merkur)

Gemme da Vindonissa (1-5) e
Augusta Raurica (6).

1 gemma di corniola con Amore
davanti ad un trofeo

2 anello digitale di ferro con gemma
di corniola con Marte davanti ad un
trofeo

3 anello digitale di ferro con gemma
di corniola con raffigurazione di
una sfinge con la zampa anteriore
sollevata

4 gemma di corniola con rappre-
sentazione di Nettuno con piede
appoggiato su una pietra e tridente
al braccio destro

5 anello digitale di ferro con gemma
di corniola raffigurante il busto di
Minerva

6 gemma di diaspro verde con
leone rampante e caduceo (bastone
d’araldo di Mercurio)

55

schneidekunst) vertreten. Hier vorgestellt werden
Neufunde, bei denen der apotropéische Charakter
deutlich fassbar ist.

Besonders beliebt waren Darstellungen von Géttern,
deren Schutz sich der Besitzer wohl versichern
wollte. Schone Beispiele sind die Gemme mit der
Buiste der Minerva mit Helm und Agis (verzierter
Schuppenpanzer) sowie jene des Neptun mit
Dreizack. Ebenfalls in diese Gruppe gehdren der
besonders fein geschnittene Karneol mit Mars vor
einem Tropaion (Siegeszeichen), sowie die grosse
Gemme mit Amor vor einem Tropaion. Beide Bilder
weisen auf ein militérisches Umfeld hin, in dem der
Schutz vor Unheil besonders wichtig war.
Sozusagen unter den Schutz des Himmels stellte
sich der Trager einer Gemme aus Kaiseraugst: Der
springende LAwe ist als Tierkreiszeichen zu inter-
pretieren, der darunter liegende Stab als caduceus
(Merkurstab). Unklar ist, ob damit der Gott selbst
gemeint war, oder der gleichnamige Planet.
Schwieriger zu lesen ist eine Gemme aus Vindonissa,
auf der eine Sphinx (Léwe mit menschlichem Kopf

13

und Fligeln) mit erhobener Vorderpfote vor einer
Leier zu sehen ist. Wahrend die Leier auf Apollo
deutet, ist die Sphinx ein ratselhaftes Wesen. Sie
spielte im Totenkult eine Rolle, kann aber auch als
Symbol der Weisheit verstanden werden. Sphingen
finden sich auffallend oft auf augusteischen Miinzen
und Gemmen. Dies nicht ohne Grund: Auch Kaiser
Augustus verwendete ein Siegel mit einer Sphinx-
darstellung, was die Beliebtheit dieses Motivs in der
Glyptik sicher gefordert haben durfte.

Der Adler zwischen Heidentum und
Christentum

Im Herbst 2000 und Frihjahr 2001 untersuchte
die Kantonsarchéaologie in der Flur Langacker bei
Mohlin ein neu entdecktes frihmittelalterliches
Graberfeld. Unter den 24, zum Teil gestorten
Bestattungen befand sich auch das intakte
Steinplattengrab 19, das in die Zeit um 700 n.Chr.
datiert. Darin lag eine etwa 40-jahrige Frau, die



as. 29.2006.2

Abb. 14

Die im Steinplattengrab 19 von Méh-
lin-Langacker bestattete Frau trug
neben dem Halsschmuck mit den vier
Anhangern aus gepresstem Gold-
blech auch eine Kette mit Glasperlen.

La donna sepolta nella tomba 19

di lastre litiche a M6hlin-Langacker
portava oltre al monile formato da
quattro pendenti di lamina d’oro
pressata anche una collana di perle
vitree.

Abb. 15

Einer der vier identischen Gold-
blechanhanger mit nach links bli-
ckendem Adler aus dem Frauengrab
19 von Méhlin-Langacker (Zeichnung:
Vorder- und Riickseite).

Uno dei quattro pendenti di lamina
d’oro uguali tra loro, con aquila
rivolta a sinistra, dalla sepoltura
femminile 19 di Méhlin-Langacker
(disegno: fronte e retro).

56

eine Halskette mit 180 Glasperlen sowie einen
zweiten Halsschmuck mit vier Anhdngern aus
gepresstem Goldblech trug. Die bandférmigen
Aufhdngedsen zeigen, dass die hervorragend
erhaltenen, im Durchmesser 1,6 Zentimeter
grossen Goldblechanhanger ehemals an einer
Schnur aus organischem Material befestigt
waren. Die vier modelgleichen (identischen)
Darstellungen zeigen jeweils einen nach links
zurtickblickenden Adler.

Abbildungen dieses Raubvogels sind in friiheren
Epochen nicht nur Uberaus haufig, sondern auch
ebenso vieldeutig: In der Antike galt der Adler als
Symbol des Kaisers und war gleichzeitig auch
Sinnbild des Sieges. Deswegen findet sich der
—in der Regel jedoch nach rechts zurtickblickende
— Adler sehr oft auf rémischen Munzen. In der
germanischen Mythologie kann der Toten- und
Kriegsgott Odin (Wotan) die Gestalt eines Adlers
annehmen und so das Walstattgeschehen, d.h.
die Hoffnung auf ein gliickliches Weiterleben nach
dem Tode, symbolisieren. Auch das Christentum
Ubernahm diese alttradierten Werte in sein Bild-
programm: In der frihchristlichen Ikonographie
steht der Adler als Synonym flr Christus und die
Auferstehung Christi. Dieser Synkretismus, d.h.
die Verschmelzung der verschiedenen religidsen
Vorstellungen, erklart auch, wieso der Adler im
Frihmittelalter zu den am meisten abgebildeten
Tieren gehorte.

Fest steht aber, dass Adlerdarstellungen nicht nur
eine religidse, sondern auch eine Unheil abwehrende
(apotropéische) Funktion hatten. Beobachtungen
in anderen Graberfeldern zeigen namlich, dass
mit religidsen bzw. apotropéischen Darstellungen
verzierte Edelmetallobjekte von Grabraubern oftmals
in situ belassen wurden.




Abb. 16

Anhand von zwei auf Schloss Hallwyl
gefundenen Fragmenten (links und
rechts aussen) erganztes Aachener-
horn (auch Wetterhorn genannt).

Corno del tipo Aachen, ricostruito

a partire da due frammenti trovati a
Schloss Hallwyl (sull’esterno a destra
e a sinistra).

Abb. 17

An Ketten aufgehangte Kanonenku-
gel aus dem 2. Villmergerkrieg (1712)
in der Krypta der Kirche St. Peter
und Paul von Beinwil (Freiamt).

Palla di cannone dalla seconda
guerra di Villmergen (1712), appesa
con delle catene nella cripta della
chiesa St. Peter und Paul di Beinwil
(Freiamt).

57

Wallfahrtsandenken als Gewitterschutz

Anders als in der Antike betrachtete die christliche
Kirche Amulette und andere Gegenstéande mit apo-
tropéischem Charakter als heidnische Zaubermittel
und stellte Herstellung, Verbreitung und Tragen unter
strenge Strafen. Eine Ausnahme bildeten Objekte, die
im Zusammenhang mit dem Reliquienkult standen,
sowie Pilgerzeichen und Wallfahrtsandenken. Zu
letztgenannten gehdren wahrscheinlich auch zwei
fragmentarisch erhaltene Signal- oder Wetterhdrner
aus Ton, die auf Schloss Hallwyl gefunden wurden.
Sie datieren in das 14. oder frihe 15. Jahrhundert.
Solche Hérner dienten zur Ubermittlung von Signa-
len, schitzen aber angeblich auch vor Gewittern.
Der Brauch des Wetterblasens ist jedenfalls schon
um 743 im indiculus superstitionum, einer Zusam-
menstellung von (verbotenen) aberglaubischen
Praktiken, aufgeflihrt.

Die Machart (weisser Ton mit griinen Glasursprit-
zern) deutet darauf hin, dass die beiden Hoérner
aus der Gegend von Aachen stammen — einem der
bedeutendsten Pilgerziele nordlich der Alpen. Die so
genannten Aachenerfahrt gehdrte im Spatmittelalter
zu den «musts» jedes Christen. Die Horner aus

Hallwyl kdnnten also drei Funktionen vereint haben,
namlich die des nutzlichen Signalinstruments, mit
dem sich fallweise auch Gewitter vertreiben liessen
und mit der eines Souvenirs, das den Besitzer
Uberdies als frommen Pilger auswies.

Kanonenkugeln als Reliquien

In der Krypta der katholischen Pfarrkirche St. Peter
und Paul von Beinwil (Freiamt) hangen an einer
Séaule zwei mit Ketten befestigte Kanonenkugeln
— Objekte, die in einer Kirche ausgesprochen fehl
am Platz wirken. Anders als bei vielen arch&ologi-
schen Funden sind hier die Griinde flr die eigen-
artige Aufbewahrungspraxis Uberliefert: Die beiden
Kanonkugeln sollen nédmlich im 2. Villmergerkrieg
(1712) — dank dem Beistand des heiligen Burkhart,
dem die Beinwiler Kirche ebenfalls geweiht ist
— zwei Soldaten um Haaresbreite verfehlt haben.
Die eine Kugel wurde offenbar von den Zurchern
auf die Festung Stein in Baden abgefeuert, wo sie
einen aargauischen Besatzungssoldaten knapp
verfehlte. Das andere Geschoss stammt aus einem
Berner Geschitz und verfehlte in Villmergen einen
Innerschweizer Soldaten. Ob diese Geschichte
wahr oder (teilweise) erfunden ist, bleibt offen: Se
non e vero, e ben trovato... .




	Sicherheit durch übernatürliche Kräfte? : ein Streifzug durch die Epochen

