
Zeitschrift: Archäologie der Schweiz : Mitteilungsblatt der SGUF = Archéologie
suisse : bulletin de la SSPA = Archeologia svizzera : bollettino della
SSPA

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Ur- und Frühgeschichte 

Band: 14 (1991)

Heft: 1: Die Helvetier und ihre Nachbarn, Kelten in der Schweiz
[Geburtstagsausgabe zum 700 Jahr-Jubiläum der Confoederatio
Helvetica] = Les Helvètes et leurs voisins, les Celtes en Suisse
[Numéro de fête  pour le jubilé du 700e anniversaire de la
Confoederatio Helvetica] = Gli Elvezi e i loro vicini, i Celti in Svizzera
[Edizione speciale per il 700 compleanno della Confederazione El...

Artikel: Menschenopfer in der Burgerbibliothek : Anmerkungen zum
Götterkatalog der "Commenta Bernensla" zu Lucan 1,445

Autor: Graf, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-12564

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-12564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschenopfer in der Burgerbibliothek.
Anmerkungen zum Götterkatalog der »Commenta Bernensia« zu Lucan 1,445

Fritz Graf

Im ersten Buch seines bis an die Schwelle
des 19. Jahrhunderts berühmten und
vielgelesenen Epos über den Bürgerkrieg
Caesars, des »Bellum Civile«, lässt der unter

Neros Herrschaft früh zu Tode gekommene

M. Annaeus Lucanus Gallien aufatmen

darüber, dass Caesar nun seine Truppen

abzieht, um gegen Rom anzutreten: eine

lange und farbige Liste zählt die vielen
keltischen Stämme auf, die den Abzug des
Eroberers verfolgen, von den Nemetern
(1,419) bis zu den Beigern (1,463). Die Liste
steigt dabei klimaktisch auf von einzelnen
Stämmen und ihren geographischen
Besonderheiten bis zu den religiösen
Absonderlichkeiten der Kelten überhaupt, von
denen Griechen und Römer öfters erzählten

- den Menschenopfern (1,443-446),
den berühmten keltischen Sängern, den
ßare//(1,447-449) und, als Höhepunkt, den
Druiden (die er Dryadae, Eichenmänner,
nennt)1 mit ihrer Seelenwanderungslehre
(1,450-462).
Die Menschenopfer werden dabei nicht
genannten Stämmen zugeschrieben und
mit drei Götternamen verbunden (1,443-
446):

et quibus inmitis placatur sanguine diro
Teutates horrensque feris altaribus Esus
et Taranis Scythicae non mitiorara Dianae

Und ihr, von denen der grausame Gott
besänftigt wird mit schrecklichem Blut, der
Gott Teutates, und, abstossend wegen seiner

wilden Altäre, Esus, und Taranis, nicht
milder als derAltar der Skythischen Diana
- der taurischen Artemis, derjeweilen die
ankommenden Fremden geopfert werden
sollten.

Lucan, ganz barocker poeta doctus, stellt
sein Wissen um barbarisch-exotische
Götternamen zur Schau, so wie er vorher in
seiner Liste Stammes-, Fluss- und Bergnamen

Galliens angehäuft hatte. Nur ist die
Nennung der Götternamen weit
ungewöhnlicher in einem solchen Kontext:
Griechen und Römer waren überzeugt,
dass die Götter aller Völker im Wesentlichen

dieselben waren und man also fast
bedenkenlos die Namen aus der einen in

136 die andere Sprache übersetzen könne, wie

man das mit allen andern Wörtern auch
machte. Selbst präzise Ethnographen pflegen

mithin seit Herodot statt der indigenen
Namen einfach das griechische oder römische

Äquivalent zu setzen, wie dies etwa
Caesar in seiner berühmten Liste der
gallischen Gottheiten tut:2 wie fragwürdig eine
solche interpretatio Graeca oder Romana
ist, ruht sie doch gewöhnlich auf einigen
wenigen Einzelzügen auf, weiss man.3
Deswegen ist die Liste Lucans einmalig: er
als einziger antiker Schriftsteller nennt diese

Götter, und erst die in neuerer Zeit
gefundenen Inschriften bezeugen sie wieder
unabhängig von ihm, geben auch weitere
keltische Götternamen.

Antike Kommentare

Die Liste hat entsprechend bereits in der
Antike zur Ausdeutung gereizt: nicht nur,
weil man nach gewöhnlicher römischer
Manier eben auch hier die Übersetzung
der Namen kennen wollte, sondern vor
allem, weil Lucan, gelehrt und anspielungsreich,

als vielgelesener Klassiker und bald
einmal populärer Schulautor in Spätantike
und Mittelalter, Kommentare brauchte,
schon in der späteren Antike.erst recht bei
seinen mittelalterlichen Lesern. Wir fassen
diese Erklärungstätigkeit in den Kommentaren,

den Scholien, die in zahlreichen
mittelalterlichen Handschriften dem Text des
Epos beigeschrieben sind. Uns sind diese
Kommentare in zwei getrennten Versionen
fassbar. Die verbreitete Kommentierungs-
traditon, die unter dem Namen »Adnotatio-
nes ad Lucanum« läuft, hat sich in vielen
Handschriften niedergeschlagen, praktisch

immer als Rand- und Interlinearerklärungen.

Diese Scholien sind sich einig,
dass Teutates Mercurius sei, Esus Mars
und Taranis luppiter - Götter, die alle auch
in Caesars Liste vorkommen.4
Seltener nur sind fortlaufend geschriebene

Kommentare zu antiken Autoren noch
erhalten - am bekanntesten ist der spätantike

Vergil-Kommentar des Servius aus der
Zeit um 400 n.Chr. Die andere, selten
bezeugte Kommentartradition zu Lucan nun
hat eben diese Form des fortlaufenden

Kommentars; der Zufall will, dass die
beiden einzigen Handschriften, die diese
Tradition bezeugen, in Bern aufbewahrt werden,

in der Burgerbibliothek.

Die handschriftlichen Texte in der Berner
Burgerbibliothek

Die wichtigere Handschrift, die als einzige
den gesamten Kommentar enthält, mit vielen

sonst unbelegten Einzelheiten, trägt
die Nummer 370; sie enthält auch einen
illustrierten Lucantext. Die Handschrift
stammt aus dem Ende des 9. Jahrhunderts
und wurde in Nordostfrankreich, vielleicht
in Reims, geschrieben: sie gehört (wie die
andere Handschrift, die diese Tradition
bezeugt, allerdings bloss fragmentarisch, der
Bernensis Nr. 45) der im Jahre 1623 in die
Burgerbibliothek gelangten, umfangreichen

Bibliothek des französischen Historikers

und Diplomaten Jacques Bongars
(1554-1612) an; Bongars soll sie in Strassburg

erworben haben.5
Der Kommentar - die »Commenta Bernensia«

zu Lucan - wurden 1869 von einem
jungen deutschen Philologen herausgegeben,

der für einige Zeit Professor für Klassische

Philologie in Bern war, bevor er nach
Greifswald weiterzog, und dabei offenbar im
reichen Handschriftenbestand der Bongar-
siana nach unveröffentlichten Texten
stöberte: es war kein Geringerer als der nachmalig

als Religionshistoriker und »Gründerheros

der deutschen Religionswissenschaft«

berühmte Hermann Usener.6
Die »Commenta« sind sich weniger einig
als die »Adnotationes«, wer nun die kelti-

Abb. 1

Eine Seite aus dem Codex
Bernensis 45 (fol. 3v); sie enthält die
Lucanverse 1, 239-318 mit den
Adnotationes am Rand und weiteren

interlinearen Notizen. Foto
Burgerbibliothek Bern.
Une page du Codex Bernensis
45: Versets 1, 239-318 de Lucain,
avec annotations marginales et
notes inscrites entre les lignes.
Una pagina del Codex Bernensis
45: in essa si legge il verso 1,

239-318 di Lucano con le adnotationes

a margine ed altri appunti
interlineari.



SSp*^t igE
Acxm. -.

^ 1 i-^fa'ffl

^sst

ngsxtocGrnfpeeztiftTieteTrnvnec

u.oLuurarmpetxc>j*"<J<

a.b&äi

pnocuttciiffe'

I P

Uii-feif rjg^

'f'
5>JS" oS53»0 rntxietiic.rnf hcuecmoema amAivcsLcraTLlxt ¦> jÖ^"'8?!

fc effertfeu

K. «Bf

.,.gJ.Ayl£„ ^«' ^crtpc

pompa-Wi

r^w

/)
f3'

„wZ»«fJ-

&,

W-{«coolti*uaffeaif-t"r-tp"->-'W*i "
£sarn-*isx£rn

.i.u«" ™ t^'«i^iC^*rp^mrriufrrieitiirfriJ«r!a.cle3«fj!'

^Xioffrwttfenartüm^cu'fäirt.. r la

r^*mmm ?*<¦ **~»*j[f <--^^*«™^miiik°$&£> *¦ ^<«v^

cm£xutar«mu«rifepttl»H^<r>ujllcicIoLoT"i t5Sui Smt>mtxreuwccuie>

Ä3E-&.um-"f-emtrumtuia- r, i c'- :¦ ; «w urmai
hA^ä^ ^tUm^a^^^^^J^i^^^^t^i^^A^

-tu,- *A&rAi\c?t»i.<*i

f.artjr

!*^r»

e^-trs.enfiletraM-mllt^ • 'CZ*?%*i
"M"

izqäiax£urn.ittrn*i\j*tcunctxt{^inttia~ti
ffif

ens^frnocu}-Akrutfix}ir%isentf arm
rnvurrcfttze^rncriafiuttaffoiri
redtiXtfrnotxifA-ctixi f-'

;¦¦ ^ämMwAjtr^w«
¦puE&anctpva difa

uLn
i

S
:

«t|,A«™J

fwC
cmctixtxzitia:¦....

utfsesf f ¦

A

¦jr-rnnArurWcefi"mitrjulr'^mi't^j'r^iAmfrJhiyntnitf fli^
ie1a .r m

lrffe=»«-»f>-KJ""(**"""[^'"" "'

%-wxm (vpamufo«1

»reto f '<« »«Ali

"^I»IS

^Ir^nd^r^i^i

f-A*m$mi*#*%&t
yu,

V. udTtfuenaü öJrm^c£lti»r"£xtr^o¦lxr^^Tt^«

3t ttfafecra.rTTtia;£ö/pLetirrnfcerepocer!tefJ'
V t^uenucerriucir^«c/txöLtx€-rrrepecfi»xe£X5
-i-—3^^ tiiji.. " i' -- —... j»->j^M....-ff—.—'¦

™»3(M4;.ltiii.tiJi

14

i

t

a
i

f
V

i

i

137



sehen Götter sind. Erst freilich gehen sie
durchaus mit der Hauptüberlieferung:

Mercurius lingua Gallorum Teutates dicitur
qui humano apud illos sanguine colebatur

Mercurius heisst in der Sprache der Gallier
Teutates; er wird bei ihnen mit menschlichem

Blut verehrt -
die »Adnotationes« hatten zu 1.445
vermerkt

Teutates: Mercurius sie dicitur, qui a Gallis
hominibus caesis placatur

Teutates: so heisst Mercurius, der von den
Galliern mit geschlachteten Menschen
verehrt wird

Dann aber weicht die Berner Handschrift
völlig von der anderen Überlieferung ab,
auf spektakuläre Art: sie ist die einzige
Quelle überhaupt, die einen präzisen Katalog

der keltischen Menschenopfer bringt,
verteilt auf die drei Götter Lucans:7

Teutates Mercurius sie apud Gallos placatur:

in plenum semicupium homo in caput
demittitur ut ibi suffocetur. Hesus Mars sie
placatur: homo in arbore suspenditur us-
que donec +percruorem+ membra diges-
serit. Taranis Ditis pater hoc modo apud
eos placatur: in alveo ligneo aliquot homi-
nes cremantur.

Teutates Mercurius wird so bei den Galliern
besänftigt: in einen vollen Kessel wird ein
Mensch kopfvoran gesenkt, damit er darin
erstickt; Hesus Mars wird so besänftigt: ein
Mensch wird an einem Baum aufgehängt
bis er seine Glieder... auflöst; Taranis Dis
pater wird auf diese Weise bei ihnen
besänftigt: in einem hölzernen Trog werden
einige Menschen verbrannt.

Um diese Riten ist viel geschrieben worden:

die Einzelheiten sehen so präzis aus,
dass man kaum an der Authentizität der
Information gezweifelt hat, auch wenn keine
Parallelen bekannt sind8 - höchstens das
Verbrennen lebender Menschen in einer
Holzstruktur findet eine gewisse Parallele
bei Caesar und Strabon, die von
»Weidenkolossen«, also hohlen, geflochtenen
Statuen sprechen, in denen die Opfer
verbrannt wurden.9
Die Liste der Menschenopfer ist aber nicht
der einzige Versuch des Kommentators,
die Lucan-Stelle zu deuten: die »Commenta

Bernensia« kennen noch andere
Informationen aus anderen Quellen, die besonders

die Interpretation der Götter betreffen.
Zu Teutates werden zwei mögliche
Erklärungen von Lucans Text vorgelegt:

item aliter exinde in aliis invenimus. Teuta-
138 tes Mars »sanguine diro« placatur, sive

r>
5** 1

-:S

<\

Wm*

m
¦< V p

?AM f
r\ ¦läMmiA

mErt*
¦¦mr AA/.7

L
¦•¦

mm-

.'¦¦.. .r/m ¦/r.r
-~m ¦

Abb.2
So stellte sich ein Zeichner des
mittleren 19. Jahrhunderts den
»Weidenkoloss« vor; Caesar, Bellum

Gallicum 6,16,4 berichtete:
»Andere haben Standbilder von
ungeheurer Grösse, deren aus
Weidenruten geflochtene Glieder
sie mit lebenden Menschen
füllen; wenn das Ganze angezündet
wird, kommen die Menschen in
den Flammen um«. Nach F. Dela-
ney, The Celts (1986).
Un dessinateur du milieu du XIX
siecle se representait ainsi le
»geant d'osier«. Cesar, de Bello
Gallico, 6,16.4 le decrit de la
maniere suivante: »D'autres dressent
des effigies d'une hauteur
considerable, les differentes parties du
corps sont faites d'osier tresse;
ils y enferment des hommes
vivants, qui sont pris dans les
flammes quand ils mettent le feu
ä ces effigies«.

Cosi si immaginava il »colosso di
vimini« un disegnatore alla metä
del XIX secolo; Cesare nel Bellum
Gallicum 6,16,4 raeconta: »Altri
posseggono statue di dimensioni
enormi, le cui membra intrecciate
con rami di salice essi riempiono
di uomini viventi; quando il tutto
viene dato alle fiamme, gli uomini
periscono in mezzo al rogo«.



iiipiiii ir ijipiiii
ilil

m mr"ßi
«***%/

ffif 'S.SilS S

ils:i1

M
a€llliil* 4 iifSiiS*

BSSS,:

Ils 13! r
iWSAfgzf
Zim/i-m ßßfm=mmrßß

m\A0

i-ifssÄ

mm
r3SS&7iMm7

m
*s

m'iAAzAmwMlA/mli
^iA»'mi&imAmmm^Zä fSlSiS

Si

-..: i ss i =381

fiig

mmmmmmmmrmßmW7:m/mm^ ">mmßßmmm7mZßm— ;:s;;::;;:p:;;ij^^^

-fsss- ,p : a es ai f s si sS,s m/isSm mm 'Ai aiilllf JsIiPi f 2 ii ss- 'LM
llllilii

lllli ¦III
¦Ilil

Iiii fllfäli

*

flilMssii
ssi

c>* fJBf "':aiii
Abb.3
Ritualszene auf dem (ostkeltischen?)

Kessel von Gundestrup
(1. Jahrhundert v.Chr; Museum
Kopenhagen); ganz links eine
Gottheit, die einen Menschen
kopfüber in einen Kessel oder
Schacht hält.

Scene rituelle sur le chaudron Scena rituale sui calderone (celti-
(d'origine celtique Orientale?) de co Orientale?) di Gundestrup (Da-
Gundestrup (Danemark); ä gau- nimarca); sulla sinistra si vede
che, une divinite qui tient ou Jette una divinitä che tiene (oppure
un homme dans un chaudron ou getta) una persona a testa in giü
un puits. in un calderone o in un pozzo.

quod proelia numinis eius instinctu admi-
nistrantur, sive quod Galli antea soliti ut aliis
deis huic quoque homines immolare.

Ebenso finden wir es dann anders bei
anderen Autoren. Teutates Mars wird 'mit
schrecklichem Blut' besänftigt entweder
weil die Kämpfe durch Eingebung jener
Gottheit abgehalten werden oder weil die
Gallier früher gewohnt waren wie den
anderen Göttern so auch diesem Menschen
zu opfern.

Beide Erklärungen sind vage. Die erste
versucht, Lucans Vers zu verstehen, ohne
auf Menschenopfer zurückgreifen zu müssen:

Teutates, der Kriegsgott, ist eben gierig

nach Blut, und Krieg ist sein Opferfest.
Die zweite ist noch vager: sie ist offensichtlich

erst entstanden, als gallische
Menschenopfer nicht mehr existierten. Auch
die erste, metaphorische Deutung des
Verses muss spät sein, als man nichts
mehrvon gallischen Menschenopfern hörte.

Wie bei solchen Identifizierungen
argumentiert worden ist, zeigt dann die
unmittelbare Folge:

Hesum Mercurium credunt, si quidem a

mercatoribus colitur...

Esus halten sie für Mercurius, da er ja von
Kaufleuten verehrt wird./0

Die Beobachtung hat auch im kaiserzeitlichen

Gallien noch gemacht werden können;

sie setzt naiv voraus, dass eben der
Gott der Kaufleute überall Mercurius sei.

Bei Taranis schliesslich sind es die Funktion

und Mythologie, die bei der Interpretation

helfen; wie bei Teutates, werden auch
bei ihm die Menschenopfer als überholt
angesehen:

...et praesidem bellorum et caelestium
deorum maximum Taranin lovem adsue-
tum olim humanis placari capitibus, nunc
vero gaudere pecorum.

...und (sie halten) den Schutzgott der Kriege

und grössten der himmlischen Götter
Taranis für lupiter (und glauben), er sei
einst gewöhnlich mit menschlichen Köpfen

versöhnt worden, jetzt aber freue er
sich an denen von Rindern.

Taranis ist der am besten bezeugte
keltische Gott überhaupt, und der (wenig zum
römischen luppiter passende) kriegerische

Zug ist gut belegt; den Brauch, die

Köpfe der Gegner aufzuhängen, hat etwa
der Grieche Poseidonios im frühen 1.

Jahrhundert v.Chr. selber gesehen (erst sei ihm

etwas schlecht geworden beim Anblick,
schreibt er); darnach ist er in manchen
antiken Quellen erwähnt und auch archäologisch

dokumentie'rt;11 er wird hier als

Vorgänger des gut griechisch-römischen
Brauchs gesehen, im Tempel die Schädel
der Opfertiere, die Bukranien, zu deponieren.

Keltische Bräche sind verwandt: im

spätantiken Auxerre stand mitten in der
Stadt ein heiliger Birnbaum, an dem die

Köpfe der Jagdtiere aufgehängt waren.12

Eine antike Diskussion

Doch den Philologen interessiert nicht so
sehr der Realitätsgehalt solcher Aussagen
wie die Art, wie argumentiert und informiert
wird. Was uns vorliegt, ist ein komplexer
Kommentar zu drei Lucanversen: ein
erster Blick zeigt, dass er aus mindestens
zwei untereinander widersprüchlichen
Einheiten zusammengebaut ist, von der

ersten, mit derVulgattradition übereinstimmenden

Identifikation des Teutates zu

schweigen; wer unseren Kommentar
zusammenstellte, suchte aus ihm vorliegenden

früheren Kommentaren die Ansichten

zusammen, »aliter in aliis invenimus«.
Man ist sich heute einig, dass der
Kommentar, den der Bernensis kopiert,
verschiedene Entstehungsphasen gehabt
hat. Die uns erhaltene Schlussredaktion ist
vermutlich in karolingischer Zeit aus
verschiedenen Quellen kompiliert worden,
unter Zugrundelegung eines ausführlichen

älteren Lucankommentars13 - für die



140

Bedürfnisse des Unterrichts, in dem Lucan
aus historischem wie poetischem Interesse

wichtig war.14 Nichts zwingt uns freilich
dazu, das Konglomerat unserer Stelle erst
als so späte Kompilation anzusehen; die
Singularität der Information weist vielmehr
auf einen weit besser informierten
Kommentator als es der karolingische Kompila-
tor hat sein können. Tatsächlich stammt
der Kern der Commenta Bernensia auch
aus weit früherer Zeit, aus dem 4. Jahrhundert,

dem grossen Jahrhundert der
Kommentare zu den Klassikern: dass auch die
damaligen Kommentatoren durchaus
verschiedene, sich widersprechende
Meinungen zusammenstellen konnten, zeigt
der Kommentar des Servius zu Vergil,
bestätigt etwa Hieronymus, der das Anführen
abweichender Meinungen als typisch für
solche Kommentare ansieht.16 Das bedeutet

natürlich auch, dass wie etwa bei Vergil
bereits eine ausgiebige Kommentierung
des Dichters in den vorangehenden
Jahrhunderten stattfand, die dem grossen
Kommentar aus dem späten 4. Jahrhundert

zugrunde liegt. So ersteht für uns das
Abbild einer Diskussion unter antiken
Gelehrten, die sich um zwei Dinge dreht - um
die Interpretation der drei keltischen
Götternamen und um die Identifizierung der
Opfer: denn nicht bloss die Identität der
drei keltischen Götter ist unklar, sondern
auch, ob wirklich überall Menschenopfer
gemeint sind: tatsächlich verweist Lucan
nur indirekt und in Umschreibungen (san-
guis dirus, fera altaria), nur im Fall des Taranis

durch den Vergleich mit der taurischen
Artemis wenigstens eindeutig auf solche
Opfer.
Im Wesentlichen drei Stimmen vernehmen
wir in dieser antiken Diskussion - diejenige

eines Gelehrten, der einen präzis
informierten Ethnographen aus derZeit, als die
wilden keltischen Bräuche noch lebten, zu
zitieren und aus ihm einen ganzen Katalog
von Menschenopfern zusammenzustellen
vermag, der auch ganz unüblich in Taranis
den Unterweltsherrn zu erkennen glaubt;
diejenige eines zweiten Gelehrten, für den
keltische Menschenopfer allein noch
Sache der Vergangenheit sind, und diejenige
eines dritten, der Lucan metaphorisch
versteht, Teutates' Blutdurst auf den Krieg
bezieht und - in nicht ungewöhnlicher zirkulärer

Argumentation - ihn deswegen
gegen alle andern Argumente als Kriegsgott
Mars interpretieren will; derselbe Gelehrte
muss dann auch Esus als Mercurius deuten,

was er mit der Verehrung durch die
Händler abstützt.
Natürlich wüssten wir gerne, wer die
Interpreten sind. Kaiserzeitliche Lucan-Erklärer
sind für uns höchstens Namen.16 Interes¬

santer ist der präzise Ethnologe aus der
Zeit der Menschenopfer. Menschenopfer
hörten in der Provinz Gallien spätestens in
dem Moment auf, als der Kaiser Tiberius
die Druiden verbot17 - nur in Britannien lebten

beide weiter: also wird am ehesten ein
Autor aus der Zeit vor Tiberius in Frage
kommen - kein Kommentator zu Lucan
natürlich, sondern ein Schriftsteller über die
Kelten. Dass er in Taranis den Unterweltsgott

Dis pater erkennt, mag für einen Griechen

sprechen, für den Hades-Pluton in

Religion und Mythologie lebendiger war
als der römische, von Pluton abgeleitete
Dis pater.18 Tatsächlich liegt ein bestimmter
Grieche aus allgemeineren Erwägungen
nahe - Poseidonios von Apameia, jener
stoische Philosoph des 1. Jahrhunderts v.

Chr., der mit scharfer ethnographischer
Beobachtungsgabe wenigstens Südgallien,

die damalige römische provincia Nar-
bonnensis, bereiste, sich zudem von
landeskundigen Gewährsleuten in Marseille
und Rom, Offizieren und Händlern,
informieren Hess.19 Auf welchem Weg dann freilich

die isolierte Nachricht über die
Menschenopfer den Weg in den Kommentar
fand, muss offen bleiben.

Abb. 4
Torpfeiler des keltischen Tempels
von Roquepertuse (Dep. Bou-
ches-du-Rhöne) mit Nischen, in
denen Schädel zur Schau gestellt
werden, eindrücklichstes Beispiel
des keltischen Schädelkults und
eines, das schon Poseidonios
gesehen haben könnte.
Piliers du sanctuaire celte de
Roquepertuse (Bouches-du-Rhöne)
avec niches pour y inserer des
cränes. Poseidonios aurait pu voir
ces exemples impressionnants
des cultes celtes auxquels parti-
cipent les cränes humains.
Pilastro d'entrata del tempio celtico

di Roquepertuse (Bouches-du-
Rhöne) con le nicchie in cui veni-
vano esposti teschi; e uno degli
esempi piü impressionanti, che
giä Poseidonio doveva aver visto,
del culto celtico dei teschi.

*r

te

©4w
^

"H

WiZ'/mmzz/rm

.M»



Abb. 5
Schön-schauerliche Vision eines
»vorzeitlichen«, doch wohl
keltisch gemeinten Menschenopfers
aus dem späten 19. Jahrhundert
(Karl Jauslin, Bilder aus der
Schweizergeschichte, Basel
1896, 3. Auflage 1908).
Une vision pittoresque et sceni-
que d'un sacrifice humain dans
les temps antiques - ou dejä sup-
poses celtes - proposee par Karl
Jauslin ä la fin du XIXe siecle.
Riproduzione edulcorata di un sa-
crificio umano »preistorico«, inte-
so verosimilmente quäle sacrificio
celtico, della fine del XIX secolo.

Die Probleme des heutigen
Interpreten

Damit ist diese Nachricht symptomatisch
für die Probleme, mit denen der moderne
Textwissenschafter konfrontiert wird, will

er aufgrund allein literarischer Zeugnisse
antike - in unserem Fall keltische - Religion

rekonstruieren. Er ist Nachfolger der
antiken Gelehrten, hinter deren Diskussion

er zu den Fakten zu dringen versucht.
Steht ihm bloss die literarische Tradition

zur Verfügung, dann ist seine Ausgangslage
noch schlechter als die seiner antiken

Kollegen: was ihnen vielleicht an kritischer
Übung dem Modernen gegenüber abgeht,
machen sie mehr als wett dadurch, dass
ihnen noch die ganze einschlägige Literatur
zur Verfügung steht, eine Fachbibliothek,
von der wir nur noch dürftige Fetzen aus
bestenfalls zweiter oder dritter Hand besitzen.

Will er nicht wie sie - und wie noch die
humanistischen Erklärer20 -verschiedene
Ansichten einfach enzyklopädisch
nebeneinanderstellen, ist er auf Mutmassungen

und a priori-Argumente angewiesen: etwa
dass der Katalog präzis töne - also muss
er echt sein; oder dass man den Grund dafür,

dass gegen die häufigere Identifikation
Teutates zu Mars und Esus zu Mercurius

wird, erschliessen könne - also ist die
Identifikation falsch. Es waren dies die

Argumente der gesamten Forschung, bevor
die Bodenfunde (archäologische Befunde
und Inschriften) helfend einbezogen werden

konnten, die zum erstenmal unabhängige

und zeitgenössische Dokumentation
liefern konnten.

Freilich: auch die materiellen Funde, die
Inschriften, Weihreliefs und die Ergebnisse
der Ausgrabungen, sind kein Schlüssel für

alle Türen. Nicht jede religiöse Tätigkeit
hinterlässt sichere archäologische Befunde:

gerade Menschenopfer sind im Boden

schwer nachweisbar - von den drei im Berner

Codex genannten Riten etwa hinterlässt

keines eindeutige Spuren.21 Die

(seltenen) inschriftlichen Gleichsetzungen
anderseits zwischen römischen und
keltischen Göttern brauchen nicht über ganz

ist.

<ifiitJiifi¦«S:lt..S«-.«!iSS.»l»sa

iSlSSW:

S -

AA.

¦i
as—-«*wjnq ';,.
£jl?- ii ¦?

ja
1 M

fiS&P"

«S<«5 /-.- .-£.-. i
-

ii—
7$

%

ißSf-*'.»/

Hfl
-

i

..'": :

a^^ßisiiimssmii
iiiiiil$iipsi!:s.iS.

m.

Iti

IpF* ¦ ;;',;'' :

li

?<&*j^»
tst m

mv>&.y* I3t

.i s m*2i 141



Gallien hin konsistent zu sein, können also
widersprüchliche literarische Identifikationen

nicht immer entscheiden: dass eine
britische Inschrift von Mars Toutatis redet22
und so die ungewöhnlichere Identifikation
der »Commenta« gegen die »Adnotationes«

bestätigt, muss die andere Identifikation

nicht widerlegen, denn in der komplexen

Erscheinungsform einer keltischen
Gottheit können lokale Züge dominieren,
die verschiedene Identifikationen erlauben.

Wo umfangreiche archäologisch-epigraphische

Dossiers vorliegen, zeigt sich,
wie fein die Verehrer differenzieren konnten:

da kennen Inschriften zum einen allein
den rein römisch benannten Gott (etwa
Mars), anderseits aber auch wechselnde
Kombinationen von Namen und Beinamen
(in unserem Beispiel Mars Leherennus
oder aber, wenn man das Keltische betonen

wollte, Leherennus Mars), schliesslich
den allein keltisch benannten Gott
Leherennus; ganz entsprechend kann die
Ikonographie der Weihreliefs rein römisch sein
oder über eine römische Ikonographie mit

indigenenAtttributen bis zu einem rein
keltischen Bildtypus gehen - der lokale Kult
konnte immer auch als etwas Besonderes,
nicht im römischen Kult Aufgehendes
erfahren werden. Etwas verkürzt kann man
vielleicht sagen, dass Inschriften und
Weihreliefs die Innenansicht geben, zeigen, wie
die keltischen Verehrer einer Gottheit sie
römisch interpretierten, die literarischen
Texte aber gewöhnlich die Aussenansicht,
diejenige römischer und griechischer
Beobachter - wobei sich diese Beobachter
wie Poseidonios auch bei Einheimischen
informieren konnten, die romanisierten
Verehrerauch nicht immer aus direkter
Anschauung, sondern aufgrund vorgegebener

literarischer Identifikationen ihre
einheimische Gottheit verstanden: die Roma-
nisierung hatte zwischen sie und ihre
keltische Tradition einen neuen kulturellen Filter

gelegt. So erfährt denn vielleicht gerade
der moderne Forscher, der nach vergangenen

Religionen fragt, die durch die zeitliche
Distanz gegebene Entfernung als besonders

schwer überbrückbar.

Abb. 6
Gallorömischer Altar mit Weihung
MERCVRIO ARVERNO. Das
Hauptbild stellt den sitzenden
Mercurius in seltener, aber
griechisch-römischer Ikonographie
dar, unrömisch ist der Ziegenbock,
der unter dem Sitz liegt; die
Schmalwände tragen die
römischen Attribute von Caduceus
und Geldbeutel (links) bzw. Girlande

und Geldbeutel (rechts), auf
dem Caduceus sitzt der unrömische

Hahn. Museum von Leiden,
Esperandieu Nr. 6610.
Autel gallo-romain avec dedication
MERCVRIO ARVERNO. L'effigie
principale represente Mercure
dans une tradition iconographique

peu courante, mais
neanmoins greco-romaine. Le bouc
sous le siege n'est pas romain;
sur les faces laterales, representation

des attributs romains, bourse
et caducee (ä gauche), bourse

et guirlande (ä droite). Sur le
caducee estjuche un coq, pas
romain non plus.
Altare gallo-romano con la dedica
MERCVRIO ARVERNO. L'immagine

principale rappresenta in modo
inusitato la figura di Mercurio

seduto, che da una parte segue
l'iconografia greco-romana, mentre

dall'altra II caprone sotto il trono

e estraneo al mondo romano;
sulle fiancate si distinguono a
sinistra gli attributi romani del cadu-
ceo e della borsa per I soldi e a
destra una ghirlanda e la borsa
dei soldi, ma sui caduceo e ap-
pollaiato un galletto di tradizione
non romana.

iiSißßßsiiiß&Mmßßsiißßßmßwßißßiiii

•4-mi.u

S~ \L. *
h 11 •

'>>,-.f. :mm W-k
: Site;te

Am

//. Aimr J>iaä?

ss
¦mtf, :

ß'i -

\ /A
ii i

¦. ¦ ''¦¦. ii. -.

¦:.,..:.

te¦.mm/iß., mm.
-ppippSfPgS*; .,.;*:?.-Sppj

.¦Sil

zmß/Z/ßß

~mr..ßsi

im^mm.fffsp.sm



Die Commenta Bernensia ad 1,451 erklären
dies: dicti ab arboribus, quod semotos lucos
incolant, an quoniam glandibus comestis
divinare fuerant consueti («sie heissen nach
den Bäumen, weil sie abgelegende Haine
bewohnen, oder weil sie nach dem Verzehr
von Eicheln wahrzusagen pflegten«) - über
prophetische Ekstase nach Eichelgenuss
wissen wir sonst allerdings nichts.
Caesar, Bell.Gall.6,17 deum maxime Mercuri-
um colunt... post hunc Apollinem et Martern
et lovem et Minen/am; de his eandem fere
quam reliquae gentes habent opinionem
(«Unter den Göttern verehren sie am meisten
den Mercurius... dann Apollo, Mars, luppiter
und Minerva; von ihnen haben sie etwa
dieselben Vorstellungen wie die übrigen
Völker«) - was die Begründung für die interpre-
tatio Romana gibt.
Noch immer lesenswert G. Wissowa, Inter-
pretatio Romana. Archiv für Religionswissenschaft

19,1916/19,1-49; siehe auch R Barie,
Interpretatio als religionspsychologisches
Problem. Der Altsprachliche Unterricht 28,
1985,63-86; zu Herodot W. Burkert, Herodot
als Historiker fremder Religionen, in: Herodo-
te et les peuples non grecs. Entretiens sur
l'antiquite classique, vol. 35 (1990)1-39.
Adnotationes super Lucanum, ed. I. Endt,
(1909, repr.1969), ad 1,445 (Mercurius Teutates...

Esus Mars...). 446 (Taranis luppiter dic-
tus aGallis).
Die Handschriften der Burgerbibliothek wurden

seinerzeit von J.R. Sinner katalogisiert,
Catalogus codicum manuscriptorum biblio-
thecae Bernensis, Bern 1760 (pars I), 1770
(pars ll),1772 (pars lll); zum Bernensis 370,
der auch einen illustrierten Lucan-Text
enthalt, vgl. O. Hornberger, Die illustrierten
Handschriften der Burgerbibliothek Bern,
Berlin 1962,16.
Zu Hermann Usener (1834-1905), filologo
della religione, dem Begründer der
Religionswissenschaft in Deutschland, vgl. HJ.
Mette, Nekrolog einer Epoche: Hermann
Usener und seine Schule. Ein
wirkungsgeschichtlicher Rückblick auf die Jahre 1856-
1979. Lustrum 22, 1979/80, 5-106; A. Arrig-
hetti (Hrsg.): Aspetti di Hermann Usener,
filologo della religione (1982); A. Momigliano,
Premesse per una discussione su Hermann
Usener. Riv. Stör. It. 94,1982,191-203; J. N.

Bremmer, in: W.W.Briggs, Jr. - W. M. Calder lll
(Hrsgg.), The Encyclopaedia of Classical
Scholars (1989).
Der lateinische Text ist nicht überall sicher.
Das handschriftliche Ditis pater kommt nur
selten und in gesuchter Dichtersprache als
Nominativ vor (Aetna 642; Petron, sat. 120
v.76): eine Normalisierung wäre vielleicht in
unserem Text vorzuziehen. Am Ende heisst
es in der Hs.: in alveo ligneo aliquodhomines:
das kann leicht verbessert werden; t und d
sind auch bei apud nicht einheitlich gesetzt.
Bei Hesus (Lucan selber hat Esus) hat die
Handschrift per cruore, Usener macht Akkusativ

und erwägt auch prae cruore; das grössere

Problem ist jedoch, dass Blut so oder so
keinen Sinn macht, man an das Auseinanderfallen

des Gehängten durch den Verwe-
sungsprozess (vielleicht per calorem, in der
Sommerhitze) denken muss.
Überblick: J. de Vries, Keltische Religion
(1961) 20t, der von einer »Sintflut von
kritischen Bemerkungen« spricht; schon die Artikel

der »Realencyclopadie der Classischen
Altertumswissenschaft« zu Esus, Taranis,
Teutates hatten die Flut zu kanalisieren versucht.
Caesar, Bell.Gall.6,16,4; Strabon 4,4,5 p. 198:
die Übereinstimmung weistauf Poseidonios,
frg.34 Theiler.

3 Die sprachliche Form mitdem betonenden si
quidem verweist auf die Diskussion hinter
dieser Aussage.

11 Poseidonios wird bei Strabon 4,4,5 und Dio¬

dor 5,29,4 zitiert; Einzelnes auch bei Po-

lyb.3,67,3; Livius 23,24,11 (Köpfe in Tempel
gebracht); Silius, Punica 13,482f. (Schädelbecher).

- Archäologisches etwa Gallia
42,1985,75-77

12 Vita S. Amatoris, zit. bei Zwicker, Fontes hi-
storiae religionis celticae Bd.2 S.183.

13 V. Ussani, Studi Italiani di Filologia Classica
6,1903,461; J. Ramminger, Hermes 114,1986,
489f.

14 Die Commenta Bernensia als »dürftige
Schulerklärung« bei H. Genthe, Hermes
6,19872,229 (eine zu harte Abwertung); zu
Lucans Popularität schon in karolingischer
und ottonischer Zeit (wir besitzen immerhin
drei Fragmente spätantiker und mehrere
Handschriften des 9.Jh.) LD. Reynolds
(Hrsg.), Texts and Transmission. A Survey of
the Latin Classics (1983) 215-218.

16 Das Hieronymus-Zitat bei Genthe (Anm. 14)
221; Kern bereits spätes 4. Jahrhundert.
Ussani (Anm. 13) 48f.

16 Genannt wird ein gewisser Vacca, vielleicht
Verfasser der Adnotationes, vgl. zuletzt
B.M.Marti, Speculum 25,1950,198-240.

17 So Plin.nat.30,13; in 7,9 spricht er davon, dass
nuperrime solche Opfer noch in Gallien
existierten. Plinius schrieb unter Nero, nuperrime

ist vage.
18 Zu Dis pater noch immer G. Wissowa, Reli¬

gion und Kultus der Römer. Handbuch der
Altertumswissenschaft Bd.5 Teil 4 (1912)
309-313. - Nach Caesar, Bell.Gall.6,18 ist Dis
pater bei den Kelten Ahnherr der Menschen:
man stellt das mit der irischen Mythologie
um den Unterweltsgott Donn zusammen.

19 Wichtig noch immer J.JTierney, The Celtic
Ethnography of Posidonius. Proceedings of
the Roayal Irish Academy 60,1959/60,189-
275 (nicht durchschlagend der Widerspruch
von D. Nash, Reconstructing Posidonius'
Celtic Ethnography. Britannia 7,1976,111-
126); eine Übersicht bei J. Malitz, Die Historien

des Poseidonios (1983) 169-198. -
Poseidonios als Quelle des Lucankommentars
fügt sich zur Kenntnis des römischen
Zeitgenossen M. Terentius Varro in den Commenta
Bernensia, die J. Ramminger, Hermes 114,

1985, 479-490 nachgewiesen hat.
20 Von denen, nebenbei, keiner die Commenta

Bernensia zitiert, die also bis Usener unbekannt

geblieben sind, sondern bloss die
Tradition der Adnotationes.

21 Den Versuch, aktuellen archäologischen Be¬

fund (Ribemont) mit den Comm. Bern, zu
verbinden, macht Gallia 42,1984,77; der archäologisch

eindeutig als Hinrichtung kenntliche
Fund von Garton Slack in Yorkshire (Current
Archaeology 5,1976,104-116) lässt nicht
erkennen, ob es sich auch um eine Opferung,
also Tötung in religiösem Kontext, handelt,
hat auch keine literarische Entsprechung.

22 M.J.Green, The Gods of the Celts (1986) 111.

Sacrifices humains ä la

Bibliotheque bourgeoisiale

Cet article prend pour point de depart le

celebre passage des »Commenta Bernensia«,

le commentaire bernois de Lucain, De
bello civili, I, 445, dans lequel est explique
la liste, unique en son genre, de trois divinites

celtiques auxquelles on offrait des
sacrifices humains. Ce commentaire constitue

la seconde transmission des commen-
taires antiques de Lucain, attestee unique-
ment par deux manuscrits de la Bibliotheque

bourgeoisiale, en Opposition ä la tradition

habituelle, etonnamment informee. Ce
constat met en lumiere la discussion ä

l'epoque antique dejä, ä propos de ce
passage qui est probablement redevable du
texte de Poseidonios sur les sacrifices
humains des Celtes; apparaissent aussi les
problemes auxquels est confronte l'inter-
prete moderne qui veut travailler avec ce
genre de renseignement contenus dans
des textes litteraires. F.W.

Sacrifici umani nella
Burgerbibliothek

Spunto per l'articolo e il famoso passaggio
dei »Commenta Bernensia« riguardante
Lucano, De bello civili I, 445, dove viene
commentata la singulare lista di tre divinitä
celtiche alle quali venivano offerti sacrifici
umani, composta da Lucano. II commento
bernese corrisponde alla seconda versio-
ne dell'antica trattazione dell'opera di

Lucano; tale versione e tramandata esclusi-
vamente da due manoscritti conservati alla
Burgerbibliothek, e risulta estremamente
ben informata rispetto alla tradizione della
Vulgata. Ciö e dovuto alla discussione giä
antica del passaggio che ha probabilmente

attinto al racconto di sacrifici umani fatto
da Poseidonio; rimangono inoltre non
indifferent anche le difficoltä cui vanno in-
contro gli interpreti moderni di simili
informazioni d'ambito letterario. M.L.B.


	Menschenopfer in der Burgerbibliothek : Anmerkungen zum Götterkatalog der "Commenta Bernensla" zu Lucan 1,445

