Zeitschrift: Archaologie der Schweiz : Mitteilungsblatt der SGUF = Archéologie
suisse : bulletin de la SSPA = Archeologia svizzera : bollettino della

SSPA
Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Ur- und Friihgeschichte
Band: 14 (1991)
Heft: 1: Die Helvetier und ihre Nachbarn, Kelten in der Schweiz

[Geburtstagsausgabe zum 700 Jahr-Jubilaum der Confoederatio
Helvetica] = Les Helvétes et leurs voisins, les Celtes en Suisse
[Numéro de féte pour le jubilé du 700e anniversaire de la
Confoederatio Helvetica] = Gli Elvezi e i loro vicini, i Celti in Svizzera
[Edizione speciale per il 700 compleanno della Confederazione El...

Artikel: Menschenopfer in der Burgerbibliothek : Anmerkungen zum
Gotterkatalog der "Commenta Bernensla” zu Lucan 1,445

Autor: Graf, Fritz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-12564

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-12564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Menschenopfer in der Burgerbibliothek.

Anmerkungen zum Gotterkatalog der »Commenta Bernensia« zu Lucan 1,445

Fritz Graf

Im ersten Buch seines bis an die Schwelle
des 19. Jahrhunderts beriihmten und viel-
gelesenen Epos iber den Biirgerkrieg
Caesars, des »Bellum Civile«, lasst der un-
ter Neros Herrschatt friih zu Tode gekom-
mene M. Annaeus Lucanus Gallien aufat-
men dariber, dass Caesar nun seine Trup-
pen abzieht, um gegen Rom anzutreten: ei-
ne lange und farbige Liste zahlt die vielen
keltischen Stdmme auf, die den Abzug des
Eroberers verfolgen, von den Nemetern
(1,419) bis zu den Belgern (1,463). Die Liste
steigt dabei klimaktisch auf von einzelnen
Stdmmen und ihren geographischen Be-
sonderheiten bis zu den religiosen Abson-
derlichkeiten der Kelten (berhaupt, von
denen Griechen und Romer ofters erzahl-
ten - den Menschenopfern (1,443-446),
den berlihmten keltischen Sangern, den
Bardi(1,447-449) und, als Hohepunkt, den
Druiden (die er Dryadae, Eichenmanner,
nennt)' mit ihrer Seelenwanderungslehre
(1,450-462).

Die Menschenopfer werden dabei nicht
genannten Stdmmen zugeschrieben und
mit drei Gotternamen verbunden (1,443-
446):

et quibus inmitis placatur sanguine diro
Teutates horrensque feris altaribus Esus
et Taranis Scythicae non mitior ara Dianae

Und ihr, von denen der grausame Gott be-
sénftigt wird mit schrecklichem Blut, der
Gott Teutates, und, abstossend wegen sei-
ner wilden Altére, Esus, und Taranis, nicht
milder als der Altar der Skythischen Diana
- der taurischen Artemis, der jeweilen die
ankommenden Fremden geopfert werden
sollten.

Lucan, ganz barocker poeta doctus, stellt
sein Wissen um barbarisch-exotische Got-
ternamen zur Schau, so wie er vorher in
seiner Liste Stammes-, Fluss- und Bergna-
men Galliens angehauft hatte. Nur ist die
Nennung der Gétternamen weit unge-
wohnlicher in einem solchen Kontext:
Griechen und Romer waren Uberzeugt,
dass die Gotter aller Volker im Wesentli-
chen dieselben waren und man also fast
bedenkenlos die Namen aus der einen in

136 die andere Sprache libersetzen kénne, wie

man das mit allen andern Wortern auch
machte. Selbst prézise Ethnographen pfle-
gen mithin seit Herodot statt derindigenen
Namen einfach das griechische oder romi-
sche Aquivalent zu setzen, wie dies etwa
Caesar in seiner beriihmten Liste der galli-
schen Gottheiten tut:2 wie fragwiirdig eine
solche interpretatio Graeca oder Romana
ist, ruht sie doch gewdhnlich auf einigen
wenigen Einzelzigen auf, weiss man.?
Deswegen ist die Liste Lucans einmalig: er
als einziger antiker Schriftsteller nennt die-
se Gotter, und erst die in neuerer Zeit ge-
fundenen Inschriften bezeugen sie wieder
unabhangig von ihm, geben auch weitere
keltische Gotternamen.

Antike Kommentare

Die Liste hat entsprechend bereits in der
Antike zur Ausdeutung gereizt: nicht nur,
weil man nach gewdhnlicher romischer
Manier eben auch hier die Ubersetzung
der Namen kennen wollte, sondern vor al-
lem, weil Lucan, gelehrt und anspielungs-
reich, als vielgelesener Klassiker und bald
einmal populérer Schulautor in Spatantike
und Mittelalter, Kommentare brauchte,
schon in der spateren Antike,erst recht bei
seinen mittelalterlichen Lesern. Wir fassen
diese Erklarungstatigkeit in den Kommen-
taren, den Scholien, die in zahlreichen mit-
telalterlichen Handschriften dem Text des
Epos beigeschrieben sind. Uns sind diese
Kommentare in zwei getrennten Versionen
fassbar. Die verbreitete Kommentierungs-
traditon, die unter dem Namen »Adnotatio-
nes ad Lucanum« lauft, hat sich in vielen
Handschriften niedergeschlagen, prak-
tischimmer als Rand- und Interlinearerkla-
rungen. Diese Scholien sind sich einig,
dass Teutates Mercurius sei, Esus Mars
und Taranis luppiter - Gétter, die alle auch
in Caesars Liste vorkommen.*

Seltener nur sind fortlaufend geschriebe-
ne Kommentare zu antiken Autoren noch
erhalten —am bekanntestenist der spatan-
tike Vergil-Kkommentar des Servius aus der
Zeit um 400 n.Chr. Die andere, selten be-
zeugte Kommentartradition zu Lucan nun
hat eben diese Form des fortlaufenden

Kommentars; der Zufall will, dass die bei-
den einzigen Handschriften, die diese Tra-
dition bezeugen, in Bern aufbewahrt wer-
den, in der Burgerbibliothek.

Die handschriftlichen Texte in der Berner
Burgerbibliothek

Die wichtigere Handschrift, die als einzige
den gesamten Kommentar enthélt, mit vie-
len sonst unbelegten Einzelheiten, tragt
die Nummer 370; sie enthélt auch einen il-
lustrierten Lucantext. Die Handschrift
stammtaus dem Ende des 9. Jahrhunderts
und wurde in Nordostfrankreich, vielleicht
in Reims, geschrieben: sie gehort (wie die
andere Handschrift, die diese Tradition be-
zeugt, allerdings bloss fragmentarisch, der
Bernensis Nr. 45) der im Jahre 1623 in die
Burgerbibliothek gelangten, umfangrei-
chen Bibliothek des franzdsischen Histori-
kers und Diplomaten Jacques Bongars
(1554-1612) an; Bongars soll sie in Strass-
burg erworben haben.®

Der Kommentar - die »Commenta Bernen-
sia« zu Lucan - wurden 1869 von einem
jungen deutschen Philologen herausgege-
ben, der flr einige Zeit Professor fiir Klassi-
sche Philologie in Bern war, bevor er nach
Greifswald weiterzog, und dabei offenbar im
reichen Handschriftenbestand der Bongar-
siana nach unveréffentlichten Texten sto-
berte: es war kein Geringerer als der nach-
malig als Religionshistoriker und »Griinder-
heros der deutschen Religionswissen-
schaft« berihmte Hermann Usener?

Die »Commenta« sind sich weniger einig
als die »Adnotationes«, wer nun die kelti-

Abb. 1

Eine Seite aus dem Codex Ber-
nensis 45 (fol. 3v); sie enthélt die
Lucanverse 1, 239-318 mit den
Adnotationes am Rand und weite-
ren interlinearen Notizen. Foto
Burgerbibliothek Bern.

Une page du Codex Bernensis
45: Versets 1, 239-318 de Lucain,
avec annotations marginales et
notes inscrites entre les lignes.
Una pagina del Codex Bernensis
45:in essa si legge il verso 1,
239-318 di Lucano con le adnota-
tiones a margine ed altri appunti
interlineatri.



137



schen Gotter sind. Erst freilich gehen sie
durchaus mit der Hauptuberlieferung:

Mercurius lingua Gallorum Teutates dicitur
qui humano apud illos sanquine colebatur

Mercurius heisst in der Sprache der Gallier
Teutates; er wird bei ihnen mit menschli-
chem Blut verehrt -

die »Adnotationes« hatten zu 1.445 ver-
merkt

Teutates: Mercurius sic dicitur, qui a Gallis
hominibus caesis placatur

Teutates: so heisst Mercurius, der von den
Galliern mit geschlachteten Menschen
verehrt wird

Dann aber weicht die Berner Handschrift
vollig von der anderen Uberlieferung ab,
auf spektakuldre Art: sie ist die einzige
Quelle iberhaupt, die einen prazisen Kata-
log der keltischen Menschenopfer bringt,
verteilt auf die drei Gotter Lucans:’

Teutates Mercurius sic apud Gallos placa-
tur: in plenum semicupium homo in caput
demittitur ut ibi suffocetur. Hesus Mars sic
placatur: homo in arbore suspenditur us-
que donec +per cruorem+ membra diges-
serit. Taranis Ditis pater hoc modo apud
eos placatur: in alveo ligneo aliquot homi-
nes cremantur.

Teutates Mercurius wird so bei den Galliern
besénftigt: in einen vollen Kessel wird ein
Mensch kopfvoran gesenkt, damit er darin
erstickt; Hesus Mars wird so besénftigt: ein
Mensch wird an einem Baum aufgehéngt
bis er seine Glieder ... aufist; Taranis Dis
pater wird auf diese Weise bei ihnen be-
sénftigt: in einem hélzernen Trog werden
einige Menschen verbrannt.

Um diese Riten ist viel geschrieben wor-
den: die Einzelheiten sehen so prazis aus,
dass man kaum an der Authentizitat der In-
formation gezweifelt hat, auch wenn keine
Parallelen bekannt sind® - hochstens das
Verbrennen lebender Menschen in einer
Holzstruktur findet eine gewisse Parallele
bei Caesar und Strabon, die von »Weiden-
kolossens, also hohlen, geflochtenen Sta-
tuen sprechen, in denen die Opfer ver-
brannt wurden.?

Die Liste der Menschenopfer ist aber nicht
der einzige Versuch des Kommentators,
die Lucan-Stelle zu deuten: die »>Commen-
ta Bernensia« kennen noch andere Infor-
mationen aus anderen Quellen, die beson-
ders die Interpretation der Gotter betreffen.
Zu Teutates werden zwei magliche Erkla-
rungen von Lucans Text vorgelegt:

item aliter exinde in aliis invenimus. Teuta-

138 tes Mars »sanguine diro« placatur, sive

Abb. 2

So stellte sich ein Zeichner des
mittleren 19. Jahrhunderts den
»Weidenkoloss« vor; Caesar, Bel-
lum Gallicum 6,16,4 berichtete:
»Andere haben Standbilder von
ungeheurer Grésse, deren aus
Weidenruten geflochtene Glieder
sie mit lebenden Menschen ftil-
len; wenn das Ganze angeziindet
wird, kommen die Menschen in
den Flammen um«. Nach F. Dela-
ney, The Celts (1986).

Un dessinateur du milieu du XIX
siecle se représentait ainsi le
»géant d'osier«. César, de Bello
Gallico, 6,16,4 le décrit de la ma-
niére suivante: »D’autres dressent
des effigies d’'une hauteur consi-
dérable, les différentes parties du
corps sont faites d'osier tressé;
ils y enferment des hommes
vivants, qui sont pris dans les
flammes quand ils mettent le feu
a ces effigies«.

Cosi si immaginava il »colosso di
vimini« un disegnatore alla meta
del XIX secolo; Cesare nel Bellum
Gallicum 6,16,4 racconta: »Altri
posseggono statue di dimensioni
enormi, le cui membra intrecciate
con rami di salice essi riempiono
di uomini viventi; quando il tutto
viene dato alle famme, gli uomini
periscono in mezzo al rogo«.



Abb. 3

Ritualszene auf dem (ostkelti-
schen?) Kessel von Gundestrup
(1. Jahrhundert v.Chr; Museum
Kopenhagen); ganz links eine
Gottheit, die einen Menschen
kopftiber in einen Kessel oder
Schacht hélt.

un puits.

quod proelia numinis eius instinctu admi-
nistrantur, sive quod Galli antea soliti ut aliis
deis huic quoque homines immolare.

Ebenso finden wir es dann anders bei an-
deren Autoren. Teutates Mars wird ‘mit
schrecklichem Blut’ besénftigt entweder
weil die Kdmpfe durch Eingebung jener
Gottheit abgehalten werden oder weil die
Gallier friiher gewohnt waren wie den an-
deren Géttern so auch diesem Menschen
zu opfern.

Beide Erklarungen sind vage. Die erste
versucht, Lucans Vers zu verstehen, ohne
auf Menschenopfer zurtickgreifen zu mus-
sen: Teutates, der Kriegsgott, ist eben gie-
rig nach Blut, und Krieg ist sein Opferfest.
Die zweite ist noch vager: sie ist offensicht-
lich erst entstanden, als gallische Men-
schenopfer nicht mehr existierten. Auch
die erste, metaphorische Deutung des
Verses muss spat sein, als man nichts
mehr von gallischen Menschenopfern hor-
te. Wie bei solchen Identifizierungen argu-
mentiert worden ist, zeigt dann die unmit-
telbare Folge:

Hesum Mercurium credunt, si quidem a
mercatoribus colitur...

Esus halten sie fiir Mercurius, da er ja von
Kaufleuten verehrt wird...°

Scéne rituelle sur le chaudron
(d’origine celtique orientale?) de
Gundestrup (Danemark); a gau-
che, une divinité qui tient ou jette
un homme dans un chaudron ou

Scena rituale sul calderone (celti-
co orientale?) di Gundestrup (Da-
nimarca); sulla sinistra si vede
una divinita che tiene (oppure
getta) una persona a testa in giu

in un calderone o in un pozzo.

Die Beobachtung hat auch im kaiserzeitli-
chen Gallien noch gemacht werden kén-
nen; sie setzt naiv voraus, dass eben der
Gott der Kaufleute Gberall Mercurius sei.
Bei Taranis schliesslich sind es die Funk-
tion und Mythologie, die bei der Interpreta-
tion helfen; wie bei Teutates, werden auch
bei ihm die Menschenopfer als Gberholt
angesehen:

..et praesidem bellorum et caelestium
deorum maximum Taranin lovem adsue-
tum olim humanis placari capitibus, nunc
vero gaudere pecorum.

...und (sie halten) den Schutzgott der Krie-
ge und grossten der himmlischen Gotter
Taranis fir lupiter (und glauben), er sei
einst gewéhnlich mit menschlichen Kdp-
fen verséhnt worden, jetzt aber freue er
sich an denen von Rindern.

Taranis ist der am besten bezeugte kelti-
sche Gott Uiberhaupt, und der (wenig zum
romischen luppiter passende) kriegeri-
sche Zug ist gut belegt; den Brauch, die
Kopfe der Gegner aufzuhangen, hat etwa
der Grieche Poseidonios im frihen 1. Jahr-
hundert v.Chr. selber gesehen (erst seiihm
etwas schlecht geworden beim Anblick,
schreibt er); darnach ist er in manchen an-
tiken Quellen erwéhnt und auch archéo-
logisch dokumentiert;” er wird hier als

Vorganger des gut griechisch-rémischen
Brauchs gesehen, im Tempel die Schadel
der Opfertiere, die Bukranien, zu deponie-
ren. Keltische Brache sind verwandt: im
spéatantiken Auxerre stand mitten in der
Stadt ein heiliger Birnbaum, an dem die
Kopfe der Jagdtiere aufgehangt waren.”

Eine antike Diskussion

Doch den Philologen interessiert nicht so
sehr der Realitdtsgehalt solcher Aussagen
wie die Art, wie argumentiert und informiert
wird. Was uns vorliegt, ist ein komplexer
Kommentar zu drei Lucanversen: ein er-
ster Blick zeigt, dass er aus mindestens
zwei untereinander widersprichlichen
Einheiten zusammengebaut ist, von der
ersten, mit der Vulgattradition bereinstim-
menden Identifikation des Teutates zu
schweigen; wer unseren Kommentar zu-
sammenstellte, suchte aus ihm vorliegen-
den friiheren Kommentaren die Ansichten
zusammen, »aliter in aliis invenimus«.

Man ist sich heute einig, dass der Kom-
mentar, den der Bernensis kopiert, ver-
schiedene Entstehungsphasen gehabt
hat. Die uns erhaltene Schlussredaktion ist
vermutlich in karolingischer Zeit aus ver-
schiedenen Quellen kompiliert worden,
unter Zugrundelegung eines ausfihrli-
chen alteren Lucankommentars® - flr die

139



Bedrfnisse des Unterrichts, in dem Lucan
aus historischem wie poetischem Interes-
se wichtig war.* Nichts zwingt uns freilich
dazu, das Konglomerat unserer Stelle erst
als so spate Kompilation anzusehen: die
Singularitat der Information weist vielmehr
auf einen weit besser informierten Kom-
mentator als es der karolingische Kompila-
tor hat sein kénnen. Tatsachlich stammt
der Kern der Commenta Bernensia auch
aus weit friiherer Zeit, aus dem 4. Jahrhun-
dert, dem grossen Jahrhundert der Kom-
mentare zu den Klassikern: dass auch die
damaligen Kommentatoren durchaus ver-
schiedene, sich widersprechende Mei-
nungen zusammenstellen konnten, zeigt
der Kommentar des Servius zu Vergil, be-
statigt etwa Hieronymus, der das Anfiihren
abweichender Meinungen als typisch fiir
solche Kommentare ansieht.’s Das bedeu-
tet nattrlich auch, dass wie etwa bei Vergil
bereits eine ausgiebige Kommentierung
des Dichters in den vorangehenden Jahr-
hunderten stattfand, die dem grossen
Kommentar aus dem spéaten 4. Jahrhun-
dert zugrunde liegt. So ersteht fir uns das
Abbild einer Diskussion unter antiken Ge-
lehrten, die sich um zwei Dinge dreht — um
die Interpretation der drei keltischen Got-
ternamen und um die Identifizierung der
Opfer: denn nicht bloss die Identitat der
drei keltischen Gotter ist unklar, sondern
auch, ob wirklich tberall Menschenopfer
gemeint sind: tatsdchlich verweist Lucan
nur indirekt und in Umschreibungen (san-
guis dirus, fera altaria), nur im Fall des Tara-
nis durch den Vergleich mit der taurischen
Artemis wenigstens eindeutig auf solche
Opfer.

Im Wesentlichen drei Stimmen vernehmen
wir in dieser antiken Diskussion - diejeni-
ge eines Gelehrten, der einen prazis infor-
mierten Ethnographen aus der Zeit, als die
wilden keltischen Brauche noch lebten, zu
zitieren und aus ihm einen ganzen Katalog
von Menschenopfern zusammenzustellen
vermag, der auch ganz unublich in Taranis
den Unterweltsherrn zu erkennen glaubt;
diejenige eines zweiten Gelehrten, fir den
keltische Menschenopfer allein noch Sa-
che der Vergangenheit sind, und diejenige
eines dritten, der Lucan metaphorisch ver-
steht, Teutates’ Blutdurst auf den Krieg be-
zieht und - in nicht ungewdhnlicher zirku-
larer Argumentation - ihn deswegen ge-
gen alle andern Argumente als Kriegsgott
Mars interpretieren will; derselbe Gelehrte
muss dann auch Esus als Mercurius deu-
ten, was er mit der Verehrung durch die
Héndler abstitzt.

Natdrlich wissten wir gerne, wer die Inter-
preten sind. Kaiserzeitliche Lucan-Erklarer

140 sind fir uns héchstens Namen.’® Interes-

santer ist der prazise Ethnologe aus der
Zeit der Menschenopfer. Menschenopfer
horten in der Provinz Gallien spatestens in
dem Moment auf, als der Kaiser Tiberius
die Druiden verbot™ - nurin Britannien leb-
ten beide weiter: also wird am ehesten ein
Autor aus der Zeit vor Tiberius in Frage
kommen - kein Kommentator zu Lucan na-
tdrlich, sondern ein Schriftsteller Gber die
Kelten. Dass er in Taranis den Unterwelts-
gott Dis pater erkennt, mag fiir einen Grie-
chen sprechen, fiir den Hades-Pluton in
Religion und Mythologie lebendiger war
als der rémische, von Pluton abgeleitete
Dis pater.® Tatsachlich liegt ein bestimmter
Grieche aus allgemeineren Erwagungen
nahe - Poseidonios von Apameia, jener
stoische Philosoph des 1. Jahrhunderts v.
Chr, der mit scharfer ethnographischer
Beobachtungsgabe wenigstens Siidgal-
lien, die damalige romische provincia Nar-
bonnensis, bereiste, sich zudem von lan-
deskundigen Gewahrsleuten in Marseille
und Rom, Offizieren und Héandlern, infor-
mieren liess.” Auf welchem Weg dann frei-
lich die isolierte Nachricht iber die Men-
schenopfer den Weg in den Kommentar
fand, muss offen bleiben.

Abb. 4

Torpfeiler des keltischen Tempels
von Roquepertuse (Dép. Bou-
ches-du-Rhéne) mit Nischen, in
denen Schédel zur Schau gestellt
werden, eindricklichstes Beispiel
des keltischen Schéadelkults und
eines, das schon Poseidonios ge-
sehen haben kénnte.

Piliers du sanctuaire celte de Ro-
quepertuse (Bouches-du-Rhéne)
avec niches pour y insérer des
crénes. Poseidonios aurait pu voir
ces exemples impressionnants
des cultes celtes auxquels parti-
cipent les crdnes humains.
Pilastro d’entrata del tempio celti-
co di Roquepertuse (Bouches-du-
Rhéne) con le nicchie in cui veni-
vano esposti teschi; & uno degli
esempi pit impressionanti, che
gia Poseidonio doveva aver visto,
del culto celtico dei teschi.




Abb. 5

Schén-schauerliche Vision eines
»vorzeitlichen«, doch wohl kel-
tisch gemeinten Menschenopfers
aus dem spaten 19. Jahrhundert
(Karl Jauslin, Bilder aus der
Schweizergeschichte, Basel
1896, 3. Auflage 1908).

Une vision pittoresque et scéni-
que d'un sacrifice humain dans
les temps antiques - ou déja sup-
posés celtes - proposée par Karl
Jauslin a la fin du XIXe siécle.
Riproduzione edulcorata di un sa-
crificio umano »preistorico«, inte-
so verosimilmente quale sacrificio
celtico, della fine del XIX secolo.

Die Probleme des heutigen
Interpreten

Damit ist diese Nachricht symptomatisch
fir die Probleme, mit denen der moderne
Textwissenschafter konfrontiert wird, will
er aufgrund allein literarischer Zeugnisse
antike - in unserem Fall keltische - Reli-
gion rekonstruieren. Er ist Nachfolger der
antiken Gelehrten, hinter deren Diskus-
sion er zu den Fakten zu dringen versucht.
Steht ihm bloss die literarische Tradition
zur Verfligung, dann ist seine Ausgangsla-
ge noch schlechter als die seiner antiken
Kollegen: was ihnen vielleicht an kritischer
Ubung dem Modernen gegeniiber abgeht,
machen sie mehr als wett dadurch, dass ih-
nen noch die ganze einschlagige Literatur
zur Verflgung steht, eine Fachbibliothek,
von der wir nur noch dirftige Fetzen aus
bestenfalls zweiter oder dritter Hand besit-
zen. Will er nicht wie sie - und wie noch die
humanistischen Erklarer® — verschiedene
Ansichten einfach enzyklopadisch neben-
einanderstellen, ist er auf Mutmassungen

und a priori-Argumente angewiesen: etwa
dass der Katalog prézis tone - also muss
er echt sein; oder dass man den Grund da-
flir, dass gegen die haufigere Identifikation
Teutates zu Mars und Esus zu Mercurius
wird, erschliessen kénne - also ist die
Identifikation falsch. Es waren dies die Ar-
gumente der gesamten Forschung, bevor
die Bodenfunde (archaologische Befunde
und Inschriften) helfend einbezogen wer-
den konnten, die zum erstenmal unabhén-
gige und zeitgendssische Dokumentation
liefern konnten.

Freilich: auch die materiellen Funde, die In-
schriften, Weihreliefs und die Ergebnisse
der Ausgrabungen, sind kein Schllssel fir
alle Turen. Nicht jede religiose Tatigkeit
hinterlasst sichere archdologische Befun-
de: gerade Menschenopfer sind im Boden
schwer nachweisbar - von den dreiim Ber-
ner Codex genannten Riten etwa hinter-
|4sst keines eindeutige Spuren.?' Die (sel-
tenen) inschriftlichen Gleichsetzungen
anderseits zwischen rémischen und kelti-
schen Gottern brauchen nicht Gber ganz



142

Gallien hin konsistent zu sein, kénnen also
widerspriichliche literarische ldentifikatio-
nen nicht immer entscheiden: dass eine
britische Inschrift von Mars Toutatis redet??
und so die ungewdhnlichere Identifikation
der »Commenta« gegen die »Adnotatio-
nes« bestatigt, muss die andere Identifika-
tion nicht widerlegen, denn in der komple-
xen Erscheinungsform einer keltischen
Gottheit kénnen lokale Zige dominieren,
die verschiedene Identifikationen erlau-
ben. Wo umfangreiche archéologisch-epi-
graphische Dossiers vorliegen, zeigt sich,
wie fein die Verehrer differenzieren konn-
ten: da kennen Inschriften zum einen allein
den rein rédmisch benannten Gott (etwa
Mars), anderseits aber auch wechselnde
Kombinationen von Namen und Beinamen
(in unserem Beispiel Mars Leherennus
oder aber, wenn man das Keltische beto-
nen wollte, Leherennus Mars), schliesslich
den allein keltisch benannten Gott Lehe-
rennus; ganz entsprechend kann die Iko-
nographie der Weihreliefs rein rémisch sein
oder Uber eine romische lkonographie mit

Abb. 6

Gallorémischer Altar mit Weihung
MERCVRIO ARVERNO. Das
Hauptbild stellt den sitzenden
Mercurius in seltener, aber grie-
chisch-rémischer Ikonographie
dar, unrémisch ist der Ziegenbock,
der unter dem Sitz liegt; die
Schmalwénde tragen die rémi-
schen Attribute von Caduceus
und Geldbeutel (links) bzw. Girlan-
de und Geldbeutel (rechts), auf
dem Caduceus sitzt der unrémi-
sche Hahn. Museum von Leiden,
Espérandieu Nr. 6610.

Autel gallo-romain avec dédication
MERCVRIO ARVERNO. L’effigie
principale représente Mercure
dans une tradition iconographi-
que peu courante, mais néan-
moins gréco-romaine. Le bouc
sous le siége n’est pas romain;
sur les faces latérales, représen-
tation des attributs romains, bour-
se et caducée (a gauche), bourse
et guirlande (a droite). Sur le ca-
ducée est juché un coq, pas ro-
main non plus.

Altare gallo-romano con la dedica
MERCVRIO ARVERNO. L'immagi-
ne principale rappresenta in mo-
do inusitato la figura di Mercurio
seduto, che da una parte seque
liconografia greco-romana, men-
tre dall’altra il caprone sotto il tro-
no é estraneo al mondo romano;
sulle fiancate si distinguono a si-
nistra gli attributi romani del cadu-
ceo e della borsa per i soldi e a
destra una ghirlanda e la borsa
dei soldi, ma sul caduceo & ap-
pollaiato un galletto di tradizione
non romana.

indigenen Atttributen bis zu einem rein kel-
tischen Bildtypus gehen - der lokale Kult
konnte immer auch als etwas Besonderes,
nicht im rémischen Kult Aufgehendes er-
fahren werden. Etwas verkiirzt kann man
vielleicht sagen, dass Inschriften und Weih-
reliefs die Innenansicht geben, zeigen, wie
die keltischen Verehrer einer Gottheit sie
romisch interpretierten, die literarischen
Texte aber gewohnlich die Aussenansicht,
diejenige rdmischer und griechischer Be-
obachter - wobei sich diese Beobachter
wie Poseidonios auch bei Einheimischen
informieren konnten, die romanisierten
Verehrer auch nichtimmer aus direkter An-
schauung, sondern aufgrund vorgegebe-
ner literarischer Identifikationen ihre ein-
heimische Gottheit verstanden: die Roma-
nisierung hatte zwischen sie und ihre kelti-
sche Tradition einen neuen kulturellen Fil-
tergelegt. So erfahrt dennvielleicht gerade
der moderne Forscher, der nach vergange-
nen Religionen fragt, die durch die zeitliche
Distanz gegebene Entfernung als beson-
ders schwer Uberbriickbar.




Die Commenta Bernensia ad 1,451 erklaren
dies: dicti ab arboribus, quod semotos lucos
incolant, an quoniam glandibus comestis
divinare fuerant consueti («sie heissen nach
den Baumen, weil sie abgelegende Haine
bewohnen, oder weil sie nach dem Verzehr
von Eicheln wahrzusagen pflegten«) — Uber
prophetische Ekstase nach Eichelgenuss
wissen wir sonst allerdings nichts.

Caesar, Bell.Gall.6,17 deum maxime Mercuri-
um colunt ... post hunc Apollinem et Martem
et lovem et Minervam, de his eandem fere
quam reliquae gentes habent opinionem
(«Unter den Géttern verehren sie am meisten
den Mercurius... dann Apollo, Mars, luppiter
und Minerva; von ihnen haben sie etwa die-
selben Vorstellungen wie die Ubrigen Vol-
ker«) — was die Begriindung fur die interpre-
tatio Romana gibt.

Noch immer lesenswert G. Wissowa, Inter-
pretatio Romana. Archiv fur Religionswissen-
schaft 19, 1916/19,1-49; siehe auch P. Barié,
Interpretatio als religionspsychologisches
Problem. Der Altsprachliche Unterricht 28,
1985, 63-86; zu Herodot W. Burkert, Herodot
als Historiker fremder Religionen, in: Herodo-
te et les peuples non grecs. Entretiens sur
I'antiquite classique, vol. 35 (1990)1-39.
Adnotationes super Lucanum, ed. |. Endt,
(1909, repr.1969), ad 1,445 (Mercurius Teuta-
tes... Esus Mars...). 446 (Taranis luppiter dic-
tus a Gallis).

Die Handschriften der Burgerbibliothek wur-
den seinerzeit von J.R. Sinner katalogisiert,
Catalogus codicum manuscriptorum biblio-
thecae Bernensis, Bern 1760 (pars 1), 1770
(pars 11),1772 (pars Ill); zum Bernensis 370,
der auch einen illustrierten Lucan-Text ent-
halt, vgl. O. Homberger, Die illustrierten
Handschriften der Burgerbibliothek Bern,
Berlin 1962,16.

Zu Hermann Usener (1834-1905), filologo
della religione, dem Begrunder der Reli-
gionswissenschaft in Deutschland, vgl. H.J.
Mette, Nekrolog einer Epoche: Hermann
Usener und seine Schule. Ein wirkungsge-
schichtlicher Riickblick auf die Jahre 1856-
1979. Lustrum 22, 1979/80, 5-106; A. Arrig-
hetti (Hrsg.): Aspetti di Hermann Usener, filo-
logo della religione (1982); A. Momigliano,
Premesse per una discussione su Hermann
Usener. Riv. Stor. It. 94,1982,191-203; J. N.
Bremmer, in: WW.Briggs, Jr. - W. M. Calder Il
(Hrsgg.), The Encyclopaedia of Classical
Scholars (1989).

Der lateinische Text ist nicht Gberall sicher.
Das handschriftliche Ditis pater kommt nur
selten und in gesuchter Dichtersprache als
Nominativ vor (Aetna 642; Petron, sat. 120
V.76): eine Normalisierung ware vielleicht in
unserem Text vorzuziehen. Am Ende heisst
esinderHs.: inalveo ligneo aliquod homines:
das kann leicht verbessert werden; t und d
sind auch bei apud nicht einheitlich gesetzt.
Bei Hesus (Lucan selber hat Esus) hat die
Handschrift per cruore, Usener macht Akku-
sativ und erwagt auch prae cruore; das gros-
sere Problem st jedoch, dass Blut so oder so
keinen Sinn macht, man an das Auseinan-
derfallen des Gehangten durch den Verwe-
sungsprozess (vielleicht per calorem, in der
Sommerhitze) denken muss.

Uberblick: J. de Vries, Keltische Religion
(1961) 20f, der von einer »Sintflut von kriti-
schen Bemerkungen« spricht; schon die Arti-
kel der »Realencyclopadie der Classischen
Altertumswissenschaft« zu Esus, Taranis, Teu-
tates hatten die Flut zu kanalisieren versucht.
Caesar, Bell.Gall.6,16,4; Strabon 4,4,5 p. 198:
die Ubereinstimmung weist auf Poseidonios,
frg.34 Theiler.

Die sprachliche Form mit dem betonenden si
quidem verweist auf die Diskussion hinter
dieser Aussage.

" Poseidonios wird bei Strabon 4,4,5 und Dio-
dor 5,29,4 zitiert; Einzelnes auch bei Po-
lyb.3,67,3; Livius 23,24,11 (Képfe in Tempel
gebracht); Silius, Punica 13,4821. (Schadel-
becher). - Archdologisches etwa Gallia
421985,75-77. .

2 Vita S. Amatoris, zit. bei Zwicker, Fontes hi-
storiae religionis celticae Bd.2 S.183.

1. \/ Ussani, Studi ltaliani di Filologia Classica
6,1903,46f.;J. Ramminger, Hermes 114,1986,
489f.

“ Die Commenta Bernensia als »durftige
Schulerklarung« bei H. Genthe, Hermes
6,19872,229 (eine zu harte Abwertung); zu
Lucans Popularitat schon in karolingischer
und ottonischer Zeit (wir besitzen immerhin
drei Fragmente spatantiker und mehrere
Handschriften des 9.Jh.) L.D. Reynolds
(Hrsg.), Texts and Transmission. A Survey of
the Latin Classics (1983) 215-218.

5. Das Hieronymus-Zitat bei Genthe (Anm. 14)
221: Kern bereits spates 4. Jahrhundert. Us-
sani (Anm. 13) 48f.

6 Genannt wird ein gewisser Vacca, vielleicht
Verfasser der Adnotationes, vgl. zuletzt
B.M.Marti, Speculum 25,1950,198-240.

7. So Plin.nat.30,13;in 7,9 spricht er davon, dass
nuperrime solche Opfer noch in Gallien exi-
stierten. Plinius schrieb unter Nero, nuperri-
me ist vage.

8. 7Zu Dis pater noch immer G. Wissowa, Reli-
gion und Kultus der Romer. Handbuch der
Altertumswissenschaft Bd.5 Teil 4 (1912)
309-313. - Nach Caesar, Bell.Gall.6,18 ist Dis
pater bei den Kelten Ahnherr der Menschen:
man stellt das mit der irischen Mythologie
um den Unterweltsgott Donn zusammen.

% Wichtig noch immer J.J.Tierney, The Celtic
Ethnography of Posidonius. Proceedings of
the Roayal Irish Academy 60,1959/60,189-
275 (nicht durchschlagend der Widerspruch
von D. Nash, Reconstructing Posidonius’
Celtic Ethnography. Britannia 71976,111-
126); eine Ubersicht bei J. Malitz, Die Histo-
rien des Poseidonios (1983) 169-198. - Po-
seidonios als Quelle des Lucankommentars
fugtsich zur Kenntnis des rémischen Zeitge-
nossen M. Terentius Varro in den Commenta
Bernensia, die J. Ramminger, Hermes 114,
1985, 479-490 nachgewiesen hat.

2. \Jon denen, nebenbei, keiner die Commenta
Bernensia zitiert, die also bis Usener unbe-
kannt geblieben sind, sondern bloss die Tra-
dition der Adnotationes.

2. Den Versuch, aktuellen archdologischen Be-
fund (Ribemont) mitden Comm. Bern.zu ver-
binden, macht Gallia 42,1984,77; der archdo-
logisch eindeutig als Hinrichtung kenntliche
Fund von Garton Slack in Yorkshire (Current
Archaeology 5,1976,104-116) l&sst nicht er-
kennen, ob es sich auch um eine Opferung,
also To6tung in religidsem Kontext, handelt,
hat auch keine literarische Entsprechung.

22 M.J.Green, The Gods of the Celts (1986) 111.

Sacrifices humains a la
Bibliothéque bourgeoisiale

Cet article prend pour point de départ le
célébre passage des »Commenta Bernen-
sia«, le commentaire bernois de Lucain, De
bello civili, |, 445, dans lequel est expliqué
laliste, unique en son genre, de trois divini-
tés celtiques auxquelles on offrait des sa-
crifices humains. Ce commentaire consti-
tue la seconde transmission des commen-
taires antiques de Lucain, attestée unique-
ment par deux manuscrits de la Bibliothé-
que bourgeoisiale, en opposition & la tradi-
tion habituelle, étonnamment informée. Ce
constat met en lumiére la discussion a
Pépoque antique déja, a propos de ce pas-
sage qui est probablement redevable du
texte de Poseidonios sur les sacrifices hu-
mains des Celtes; apparaissent aussi les
problémes auxquels est confronté l'inter-
préte moderne qui veut travailler avec ce
genre de renseignement contenus dans
des textes littéraires. FEW.

Sacrifici umani nella
Burgerbibliothek

Spunto per l'articolo & il famoso passaggio
dei »Commenta Bernensia« riguardante
Lucano, De bello civili |, 445, dove viene
commentata la singolare lista di tre divinita
celtiche alle quali venivano offerti sacrifici
umani, composta da Lucano. Il commento
bernese corrisponde alla seconda versio-
ne dell’antica trattazione dell'opera di Lu-
cano; tale versione & tramandata esclusi-
vamente da due manoscritticonservatialla
Burgerbibliothek, e risulta estremamente
ben informata rispetto alla tradizione della
Vulgata. Cio & dovuto alla discussione gia
antica del passaggio che ha probabilmen-
te attinto al racconto di sacrifici umani fatto
da Poseidonio; rimangono inoltre non in-
differenti anche le difficolta cui vanno in-
contro gli interpreti moderni di simili infor-
mazioni d’ambito letterario. M.L.B.

143



	Menschenopfer in der Burgerbibliothek : Anmerkungen zum Götterkatalog der "Commenta Bernensla" zu Lucan 1,445

