
Zeitschrift: Archäologie der Schweiz : Mitteilungsblatt der SGUF = Archéologie
suisse : bulletin de la SSPA = Archeologia svizzera : bollettino della
SSPA

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Ur- und Frühgeschichte 

Band: 14 (1991)

Heft: 1: Die Helvetier und ihre Nachbarn, Kelten in der Schweiz
[Geburtstagsausgabe zum 700 Jahr-Jubiläum der Confoederatio
Helvetica] = Les Helvètes et leurs voisins, les Celtes en Suisse
[Numéro de fête  pour le jubilé du 700e anniversaire de la
Confoederatio Helvetica] = Gli Elvezi e i loro vicini, i Celti in Svizzera
[Edizione speciale per il 700 compleanno della Confederazione El...

Artikel: Heilige Plätze und Opferbräuche bei den Helvetiern und ihren
Nachbaren

Autor: Pauli, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-12563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-12563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heilige Plätze und Opferbräuche
bei den Helvetiern und ihren Nachbarn
Ludwig Pauli

Nach dem Motto »Schlag nach bei Caesar«
kann man zum Thema Religion bei den
Helvetiern nichts erfahren, erst recht nicht
für die Allobroger (um den Genfer See)
sowie die kleinen Stämme im Wallis und in
der Ostschweiz. Ihre Namen sind uns
meist nur vom Siegesdenkmal des Augustus

(Tropaeum Alpium hoch über Monaco,
errichtet 7/6 v. Chr.) bekannt, und niemand
hat ihr Leben beschrieben.
Zwar kann die Archäologie mit ihren
Methoden anhand von Funden und Befunden
gewisse Bräuche rekonstruieren, doch
stellt sich dann bald heraus, dass diese
gewöhnlich wederauf einen geographischen
Raum (schon gar nichtauf einen einzelnen
Stamm) noch auf eine bestimmte Periode
beschränkt sind. Die kulturelle Vielfalt in
der Schweiz von heute mit all ihren historischen

Tiefendimensionen galt nicht weniger

für die Jahrhunderte vor der Eroberung
durch die Römer. Daher ist es durchaus
legitim, auch einen Blick auf schriftliche
Überlieferungen aus anderen Gegenden
und jüngeren Zeiten sowie auf die
volkskundliche Tradition (die heute vielfach keine

»Tradition« mehr ist) zu werfen.

Heilige Plätze

Dem Menschen, der in und mit der Natur
lebte, erschienen viele Plätze eindrucksvoll

und damit verehrungswürdig. Ein
schönes Zeugnis dafür gibt es in einem
Brief des aus Spanien stammenden
römischen Philosophen Seneca, der um 63
n.Chr. an seinen Freund Lucilius schrieb1.
»Erblickst du einen Hain von dichtstehenden,

alten, über die gewöhnliche Höhe
aufragenden Bäumen, wo die Masse des sich
über- und durcheinander erstreckenden
Gezweiges den Himmel ausschliesst,
dann gibt dir der riesige Baumwuchs, das
Geheimnis des Ortes und die Bewunderung

des im offenen Felde so dichten und
zusammenhängenden Schattendunkels
das Gefühl der Gegenwart eines Numens.
Und wenn die Grotte sich im tief ausgefressenen

Felsgestein in einen Berg hinein
erstreckt, keine künstliche, sondern durch
natürliche Ursachen zu solcher Weite aus-

124 gehöhlt, so wird sie dein Gemüt mit der Ah-

¦;FX
Zß-ß-7 ßi

I •' LS .!/(

riM! mm
:

: pss,

Abb. 1

Quellteich des Flusses Clitumnus
in Umbrien, der sofort für Kähne
schiffbar ist. Schon für die römische

Zeit bezeugt Plinius d.J.
Münzopfer in dem klaren Wasser;
1990 hatte man am Ufer Bronzestatuen

eines modernen Künstlers

aufgestellt.
Source du fleuve Clitumnus en
Ombrie, qui est directement
navigable. Des l'epoque romaine, Pline

le Jeune y atteste la coutume
des offrandes monetaires jetees
dans l'eau claire. En 1990, des
statues en bronze dues ä un arti-
ste moderne ont ete posees sur
la rive.
Bacino sorgivo del fiume Clitum-
no in Umbria, navigabile fin
dall'inizio con imbarcazioni poco
profonde. Giä Plinio il Giovane, in
epoca romana, racconta che veni-
vano fatte delle Offerte monetali
nelle sue acque; nel 1990 sono
State esposte sulle rive del fiume
aleune statue bronzee di un arti-
sta.

Abb.2
Büste des luppiter Dolichenus mit
Donnerkeil und Blitzbündel vom
Kleinen St. Bernhard. Kultbild
oder kostbare Weihegabe aus
Silberblech an den donnernden
Berggott. Wohl 3. Jahrhundert
n.Chr. Höhe 25 cm.
Buste de Jupiter Dolichenus avec
le foudre. Petit Saint-Bernard.
Busto di Giove Dolicheno con il
tuono e la folgore dal Piccolo
S. Bernardo.



¦*„„.»*«'-'>

e t /

Abb.3
Eine noch wenig korrigierte
Landschaft um einen See-Ausfluss,
eine Stelle, an der nicht selten
Opfergaben deponiert wurden.
Der Ausschnitt aus der Karte des
Feldmessers Samuel Bodmer von

1709 zeigt den Ausfluss des
Bielersees mit Nidau und, an der
Zihl, Port. Sammlung Tessenberg,
Eidgenössische Militärbibliothek.
Bern. Foto Bundesamt für
Landestopographie.

Paysage d'un exutoire lacustre le
lac de Bienne pres de Nidau
(1709).
Paesaggio nei dintorni di uno
sbocco lacustre: il lago di Bienne
nei pressi di Nidau (1709).

nung von etwas Höherem ergreifen. Wir
verehren die Ursprünge grosser Flüsse;
wo ein grosser Strom plötzlich aus dem

Abgrund hervorbricht, stehen Altäre; heis-
se Quellen haben ihren Gottesdienst und
manche Seen werden ihres dunklen und
unermesslich tiefen Wassers wegen für
heilig gehalten.«
Formuliert Seneca den Eindruck, den die
Natur auf den Menschen macht, noch sehr
neutral, so greift sein Neffe Lucanus zu

ganz anderen Tönen, als Caesar einen
heiligen Hain abholzen liess, um kräftige
Stämme für die Belagerung von Marseille

zu gewinnen:
»Ein Hain in der Nähe war seit Menschengedenken

nicht mehr angetastet worden.
Seine verschlungenen Äste umfingen und

verdunkelten den Luftraum und spendeten
kühlen Schatten, denn die Sonnenstrahlen
wurden hoch oben abgeschirmt. Ihn
bewohnen weder der ländliche Pan noch Sil-

vanus, der Herr der Haine, noch die Nymphen.

Hier werden Götter mit barbarischen
Riten verehrt; auf den Altären schichtet

man schauerliche Opfergaben auf, und
jeder Baum ist schon von Menschenblut
bespritzt. Wenn alte fromme Verehrung der
himmlischen Götter Glauben verdient, so
fürchten sich die Vögel, hier auf Zweigen
zu sitzen, und die wilden Tiere, hier im Dik-

kicht zu lagern. Weder der Wind noch die

aus schwarzen Wolken geschleuderten
Blitze trafen je diesen Wald, und obwohl die
Blätter keinem Lufthauch ausgesetzt sind,
zittern die Bäume von innen her. Es fliesst
auch viel Wasser aus dunklen Quellen, und

düstere, kunstlos geschnitzte Götterstatuen

ragen unförmig aus den Strünken.
Schon der Moder, die Blässe des verfaulenden

Holzes ängstigen die Menschen,
und die unter geläufigen Formen verehrten
Götter jagen ihnen weniger Scheu ein; so

gross wird die Furcht, wenn man die Götter,

die man fürchtet, nicht kennt. Die Kunde

geht, dass schon oft bei Erdbeben unterirdische

Höhlen dröhnten, dass Eiben
umstürzten und sich wieder aufrichteten,
Waldfeuer leuchteten, ohne dass der Wald

wirklich brannte, und Drachen sich um die

Baumstämme ringelten und wanden. Kein

Mensch besucht den Hain, um in der Nähe

heilige Handlungen zu vollziehen; man hat

ihn den Göttern überlassen. Wenn die

Sonne hoch am Himmel steht oder tiefe

Nacht den Himmel verdunkelt, fürchtet sich

selbst der Priester, den Ort zu betreten, und

scheut sich, den Herrn des Hains zu
stören«2.

Das Schauerliche dieses Ortes mag
übertrieben sein, aber schauerlich muss auch

der Blick in das Dunkel einer unergründlichen

Schachthöhle gewesen sein oder die

Vorstellung, beim Opfern in einem Moor

vom sicheren Weg abzukommen.
Bei Seneca nicht erwähnt sind die Bergeshöhen

und die Pässe. Die schroffen und

vereisten Alpengipfel hat man vor dem
Aufkommen des neuzeitlichen Alpinismus
nicht freiwillig bestiegen; eine Verehrung
der dort oben vermuteten Gottheit
geschah aus sicherer Ferne. Anders stand es
mit den Pässen, die zu allen Zeiten benutzt
wurden. Hier besass der Reisende, hatte er
die Höhe wohlbehalten erreicht, allen



ff
¦¦A.

-

Y/, w
/

T ;

'

- S

3ri

s.-.
Siiii-I.i &&&¦* M

Abb. 4
»Viereckschanze« bei Marin
La Tene NE.
»Enceinte quadrangulaire« de
Marin-La Tene NE.
»Viereckschanze« (trincea
quadrata) nei pressi di Marin-La Tene
NE.

Grund, ein Dankes- und zugleich Bittopfer
(für den folgenden Abstieg und eine glückliche

Rückkehr in die Heimat) zu entrichten.

Eigene Baulichkeiten hat es dort vor
der Römerzeit wohl kaum gegeben; für die
Heiligtümer auf dem Grossen St. Bernhard3

oder auf dem Julier4 sind keine la-
tenezeitlichen Vorgängerbauten nachgewiesen;

einfache Holzhütten oder -tempelchen

hätten sich dort aber natürlich auch
nicht erhalten.
An solchen auffallenden und eindrucksvollen

Stellen suchte man Zugang zu Gottheiten;

wie weit man sie sich menschengestaltig

dachte, ist unbekannt, Personifizierungen

der Römerzeit wie etwa lupiter
Poeninus auf dem Grossen St. Bernhard
lassen sich nicht ohne weiteres in die älteren

Jahrhunderte zurückprojizieren (Abb.
2). Einer solchen Gottheit-wie immer man
sie sich vorstellte - stand der Mensch
immer zwiespältig gegenüber, wenn es sich
nicht gerade um eine heilkräftige Quelle
handelte. Er begab sich an die heiligen
Plätze, »um mit ihr zu handeln und zu
verhandeln, denn eine eigentliche Verehrung
in unserem heutigen Sinne kannte der
Urmensch nicht. Seine Frömmigkeit war
ganz anders gerichtet. Ihre Formen verraten

uns sein Denken, Fühlen, Wünschen
und Fordern. Die Gottheit war nur ein
Verhandlungspartner, meist ein sehr gefährlicher

und brutaler mit der Macht, seinen
grausamen Willen gegen die arme
Menschheit durchzusetzen«5. In den al-
penländischen Sagen und Bräuchen ist

126 ein Nachhall dieses urtümlichen Umgangs

mZ: -¦:-.
...i ii :

S ¦ ••:-..

¦¦ms^zm;iAm.i

~:js"M'.'V*
^1 piwi •

s«,mk#

Abb. 5
Rekonstruktion einer
»Viereckschanze« nach den Befunden von
Holzhausen (Bayern). Zeichnung
Werner Hölzl, Salzburg.
Reconstitution d'une »enceinte
quadrangulaire« d'apres les
decouvertes de Holzhausen (Ba-
viere).
Ricostruzione di una
»Viereckschanze« in base ai ritrovamenti
di Holzhausen (Baviera).

Abb 6
Gutenberg bei Balzers FL.
Le Gutenberg pres de Balzers FL.
Gutenberg nei pressi di
Balzers FL.



der Menschen mit den von ihnen nicht
beeinflussbaren Mächten zu spüren, wenn
auch durch das Christentum selektiert und
verfälscht6.
Solche Plätze kann man anhand der
archäologischen Funde im Lande der Helvetier

und ihrer Nachbarn gut identifizieren,
soweit die topographischen Gegebenheiten

eindeutig sind. Zu nennen sind ausser
den ohnehin eindeutigen Funden auf den
Pässen vor allem Gewässer und Moore, so
etwa die Mündung der Sihl in die Limmat in

Zürich oder ganz allgemein (Abb. 3) der
Ausfluss der Limmat aus dem Zürichsee,
La Tene am Ausfluss der Zihl aus dem

Neuenburgersee, die Mündung der Rhone
in den Genfersee, die Moore im Rheindelta
südlich des Bodensees, viele andere
kleinere Moore (z.B. das Wauwilermoos im

Kanton Luzern). Gelegentlich ist auch die
Tradition »Heiliger Steine« bis in die Vorzeit
zurückzuverfolgen, wie beim »Pierre de

Mariage« am Strand von Font am
Neuenburgersee, »wo zu allen ur- und
frühgeschichtlichen Zeiten und sogar noch im 18.

Jahrhundert Weihegaben niedergelegt
worden waren«, darunter auch keltische
Münzen7. Heilige Haine oder gar
Einzelbäume, die in der volkskundlichen Überlieferung

eine grosse Rolle spielen8, sind
niemals konkret nachzuweisen9.
Merkwürdigerweise gibt es in diesem Gebiet
bisher jedoch keinen Beleg dafür, dass
Höhlen und besonders die ohne Abseilen
nicht betretbaren Schachthöhlen in der
Hallstatt- und Latenezeit zu Opferzweckken

dienten. Dabei wären die geologischen

Voraussetzungen dieselben wie im

Schwäbischen oder Fränkischen Jura mit
vielen Fundstellen10.
Es ist darüber hinaus nicht zu vergessen,
dass auch punktuelle Ereignisse einen Ort
für den Augenblick oder gar für die Zukunft
»heilig« machen können. Von den Römern
weiss man beispielsweise, dass der Platz,

wo ein Blitz eingeschlagen hat, tabuiert
wurde: entweder durch eine einfache
Einzäunung oder (zusätzlich?) durch die
Errichtung eines Gedenksteins mit einer
Inschrift, etwa IOVIUM FULGUR oder FUL-
GURCONDITUM11. Wurde ein Mensch tödlich

getroffen, müsste er an Ort und Stelle
begraben werden.
Weil gerade der Begriff des Tabus
gebraucht wurde, der aus der Sprache der
Indianer Nordamerikas stammt, sei - auch
wenn es auf den ersten Blick abwegig im

wahrsten Sinne des Wortes scheint - eine
kurze Bemerkung über die dortige Rolle
und Entstehung »heiliger Plätze« angefügt.
Sie bezieht sich darauf, nach welchen auf
den ersten Blick rätselhaften Kriterien die
Auswahl von Orten durch die Indianer für

f 4

u»
'

Abb. 7
Bronzestatuetten vom Gutenberg bei Balzers
FL. Höhe des »Mars« 12,7 cm. Foto
Liechtensteinisches Landesmuseum, Vaduz.
Statuettes en bronze du Gutenberg, pres de
Balzers FL.
Statuette bronzee dal Gutenberg nei pressi di
Balzers FL.

Abb. 8
Schädelknochen mit Verletzungen aus dem
Bereich des keltischen Hafens von Genf.
Cräne humain avec blessures, trouve dans le
port celtique de Geneve.
Calotta cranica con segni di ferite proveniente
dall'area del porto celtico di Ginevra.

mm
nt

m<-

.-*>?"

Abb. 9
Schwerter und
Lanzenspitzen
aus Gewässern
der
Westschweiz. Foto
BHM Bern.
Epees et pointes
de lances
trouvees dans les
eaux en Suisse
occidentale.
Spade e punte
di lancia provenienti

da corsi
däcqua e laghi
della Svizzera
occidentale.

*s

$j/.r

127



ihre Landkarten erfolgte12: »In der indianischen

Vorstellungswelt nehmen bestimmte
Örtlichkeiten, seien sie nun durch ihre

aussergewöhnliche Form, Farbe, Grösse
oder auch Zentralität (z.B. Bergrücken,
Felsformationen, Bodenfärbung,
Flussgabelungen, Wasser und Weidestellen)
bedeutsam oder durch wichtige Ereignisse
wie Jagderfolg, Kämpfe jod eines Führers,
Vertragsabschluss oder ein denkwürdiges
Treffen, einen wichtigen Platz ein. Teilweise
verkörpern sich auch mythische Erzählungen

und Geschichten in der Landschaft,
die von den Indianern durch Schauplätze
und Namen lebendig gemacht werden.«
Jeder kann sich selbst ausmalen, dass ein
ähnliches Verhältnis zu »heiligen Plätzen«
für die alten Völker Europas zutreffen dürfte.

Alte Landkarten aus keltischer Zeit sind
nicht überliefert, aber man kann sich doch
gut vorstellen, dass die Heiligkeit solcher
Plätze genügend Anlass zu Opfern an eine
dort vermutete Gottheit oder einen Ahnen
bot.

Die Frage der
»Viereckschanzen«

Wer an die Tempel und oft grossen Tempelbezirke

der mediterranen Welt denkt,
könnte auf den ersten Blick meinen, »heilige

Plätze« Hessen sich in beliebiger Weise
auswählen und ausgestalten. Doch schon
bei näherem Hinsehen wird klar, dass
zwischen Delphi, Olympia, Epidauros oder
Ephesos und einem Tempel für die
kapitolinische Göttertrias am Forum einer
römischen Provinzstadt nördlich der Alpen (etwa

in Avenches) ein himmelweiter
Unterschied besteht. Im einen Fall handelt es
sich um uralte Kultstätten, die nach dem
Bedarf und dem Geschmack der Zeit
ausgestattet und ausgeschmückt wurden; der
andere Fall gehört in eine Rubrik, die nach
heutigen Begriffen so zu beschreiben wäre:

Planung eines Verwaltungszentrums
mit Markt und repräsentativen Gebäuden
für die staatstragende Religion durch die
Regierung, vertreten durch die örtlichen
Behörden, bezahlt oder bezuschusst
durch die verschiedenen Amtsinhaber. Dazu

gab es auch Zwischenformen, wenn
etwa ein reicher Kaufmann dem einschlägigen

Gott Merkur ein Tempelchen an der
Ausfallstrasse stiftete, wo dann jeder Passant

ein Gelübde, eine Votivgabe oder eine
dankbare Spende ablegen konnte.
Alle diese Möglichkeiten mit weiteren
Varianten sollte man im Auge behalten, wenn
es um die Diskussion der spätkeltischen

128 »Viereckschanzen« geht, die man auf-

Abb. 10
Helm vom Typ Negau aus
Castiel GR, sorgfältig in einer
eigens ausgehobenen Grube
inmitten einer Siedlung
versteckt.

Casque de type Negau de
Castiel GR, soigneusement
depose dans une cachette
enterree dans un habitat.
Elmo del tipo Negau da Castiel
GR, esso era stato accurata-
mente nascosto in una buca
scavata appositamente nel bei
mezzo di un insediamento.

Abb. 11

Steinrelief aus Bormio (Prov.
Sondrio). Höhe noch 34 cm.
Foto L Pauli.
Bas-relief de Bormio (Prov.
Sondrio).
Rilievo in pietra da Bormio
(Prov. Sondrio).

m

*•*

m—m

in - i
- s

: ...sn.

.ßß

_-.

0

mmm-"-



grund etlicher Ausgrabungen der letzten
Jahrzehnte für Kultplätze hält. Von ihnen
gibt es nach heutigem Stand vielleicht drei
in der Schweiz (Abb. 4), und selbst deren
Datierung wurde kürzlich von F. Müller in

Frage gestellt13. Seine sorgfältige
Argumentation ändert jedoch nichts an einer
historischen Tatsache: Nach der antiken
Überlieferung sind die Helvetier (oder
zumindest Teile davon) aus
Südwestdeutschland eingewandert, als es dort
eindeutig in keltische Zeit datierte
»Viereckschanzen« gab13a. Es wäre ein religionsgeschichtlich

äusserst interessantes Phänomen,

wenn eine Stammesgemeinschaft
aufgrund einer räumlich kaum nennenswerten

Verlegung der Wohnsitze wesentliche

Grundzüge ihres religiösen Verhaltens
verändert hätte.
Aber vielleicht ist die Beschränkung auf
den rein religiösen Aspekt zu eng. Aus der
antiken Literatur sind zwei Passagen
bekannt, in denen viereckige Einfriedungen
bei den Kelten erwähnt werden. Die eine
bei Poseidonios wird immer gern zitiert14.

Danach liess Luernios, ein Fürst der Arver-

ner in Gallien, »bei seinen Werbereden an
das Volk«, wie es heisst, nicht nur Gold und
Silber verteilen, sondern auch Vierecke
von zwölf Stadien Umfang umfrieden,
»innerhalb derer er Fässer mit kostbarem
Getränk gefüllt und eine solche Menge von
Essen bereitgestellt habe, dass mehrere
Tage lang jeder nach Belieben eintreten
und sich an den bereitgestellten Dingen
gütlich tun konnte, bei ununterbrochener
Bedienung«. Könnte man dies noch als

spontane Idee eines Mannes werten, der

aus persönlichen Gründen einen grösseren

Anhang für sich zu gewinnen suchte,
so wird aus einem nur selten berücksichtigten

Zitat aus dem 3. Jahrhundert v Chr.

deutlich, dass es sich bei solchen
Veranstaltungen um mehr als ein grosses Volksfest

mit Fressen und Saufen handelte.
Danach soll ein wohlhabender Galater die
Bewohner der Umgebung und zufällig
anwesende Fremde »alljährlich in vielfältiger
Weise und verbunden mit Fleisch-, Trank-
und Getreideopfern in fest über das Land
verteilten Einhegungen, die aus Pfahlwerk
und Weidengeflecht bestanden und 400
und mehr Menschen fassen konnten, über
Tage« bewirtet haben15.

Bemerkenswert ist dabei, dass es sich um
fest installierte Plätze handelte, und wenn
diese über Jahrzehnte Ort für regelmässige

Feste waren, dann müsste die Umfriedung

gewiss öfters erneuert werden.
Dies stimmt mit den Beobachtungen an
den mitteleuropäischen Viereckschanzen
überein, deren Umfriedungen gewöhnlich
mehrere Bauphasen erkennen lassen16.

Der Althistoriker A. Momigliano hat diese
Veranstaltungen ganz zu Recht als eine Art
»keltischen Potlatsch« charakterisiert17 -
ein Begriff, der aus der Ethnologie stammt
und ursprünglich die Sitte einiger Indianerstämme

Nordwestamerikas beschreibt,
Reichtum umzuverteilen oder gar zu
zerstören, um einerseits ein materielles
Gleichgewicht innerhalb eines Stammes
aufrechtzuerhalten und andererseits die
Rivalität konkurrierender Adliger und ihrer
Clans auszuleben18. Dass solche Riten der
Legitimation bedürfen und daher auch in

ein religiöses System eingebunden sind,
versteht sich von selbst.
Wie diese Einfriedungen genau aussahen,
ist in diesen Quellen nur angedeutet.
Immerhin geht daraus hervor, dass Wall und
Graben nicht unbedingt notwendig waren:
auch eine einfache Palisade scheint als

Abgrenzung eines Areals mit bestimmter
Bedeutung genügt zu haben. Dann jedoch
sind solche Einrichtungen archäologisch
höchstens durch einen riesigen Zufall zu
erfassen. Hinzu kommt, dass bei den wenigen

neueren Ausgrabungen, die eine
»Viereckschanze« weitgehend aufdecken
konnten, die Ergebnisse ziemlich
widersprüchlich sind. Die Anlage von Holzhausen

bei München (Abb. 5) mit tiefen
»Opferschächten« und einem Holztempel in

einer Ecke19 lässt sich nicht recht vergleichen

mit der Anlage von Fellbach-Schmiden,

wo der einzige Schacht offensichtlich
als Brunnen diente20, ebensowenig mit der

von Ehningen, die zwar mehrere Holzgebäude

ergab, auch mehrere Phasen der

Umfriedung, aber keinen Schacht21, den

man bis dahin als notwendigen Bestandteil

angesehen hatte22. Der Fundanfall ist

fast immer sehr dürftig, was gegen eine

Dauerbesiedlung der Plätze spricht, doch
ist nirgends das Material so veröffentlicht,
dass man sich wirklich ein Bild über die
Aktivitäten an diesen Plätzen machen kann.

Niemand vermag bisher zu erklären, warum

etwa südlich von München in einer wenig

siedlungsfreundlichen Gegend sich
die Viereckschanzen so auffällig häufen23;

in Südwestdeutschland meint man, gewisse

topographische Lagebeziehungen zu

älteren Grabhügelnekropolen feststellen
zu können24. Aber was hat das zu bedeuten?

Die Forschung muss sich wohl endlich

davon freimachen, nur nach eindimensionalen

Erklärungen für solche komplexen

Phänome zu suchen, wie es Religion,
Macht, Herrschaft, Ahnenkult und Feste

sind, deren Äusserungen oft eng ineinander

verwoben, aber archäologisch keineswegs

immerzu identifizieren sind.
Denkbar wäre beispielsweise, dass im

Schweizerischen Mittelland ein zentrales

Heiligtum existierte, neben dem alle anderen

nur lokale oder gar private Bedeutung
besassen. In Frage käme das Oppidum auf
dem Jensberg bei Studen BE, wo im 1.

Jahrhundert n. Chr. ein grosser Tempelbezirk

errichtet wurde; der Name der zugehörigen

Siedlung und Strassenstation ist als
Petinesca überliefert. Sechs Tempel und

weitere Gebäude sind von einer ungefähr
rechteckigen Mauer umfasst; Vorläuferbauten

aus Holz sind bisher allerdings
nicht sicher, doch hat man bei den
Ausgrabungen25 wohl zu sehr auf die gut erhaltene

Steinarchitektur geachtet. Ausserdem
braucht das helvetische Heiligtum nicht

genau an derselben Stelle gelegen zu
haben. Oder war La Tene eines der zentralen

Heiligtümer?

Brandopferplätze

Ausser den Viereckschanzen müssen die

Brandopferplätze angesprochen werden,
obwohl sie - abgesehen von einem schon
früher einsetzenden Platz bei Spiez BE26 -
für die Eisenzeit nur in der Ostschweiz

nachgewiesen sind. Nach dem derzeitigen
Kenntnisstand handelt es sich um eine
besondere Sitte der Stämme in den Zentral-
und Ostalpen sowie im bayerischen
Alpenvorland27. Kennzeichnend sind grosse
Ansammlungen von Aschenschichten,
vermischt mit verbrannten Knochen, dazu
Funde aus Bronze oder Eisen, die oft
zerbrochen oder angeschmolzen sind: Fibeln,
Waffen, Geräte, Werkzeuge usw. Häufig
suchte man sich dafür topographisch
auffällige Plätze aus, wie etwa den Gutenberg
in Balzers FL (Abb. 6). Dessen Besonderheit

stellen mehrere Bronzefigürchen dar

(Abb. 7), die allerdings in sekundärer Lage
zwischen dem Gutenberg und dem
anschliessenden Glinzgelebühel gefunden
wurden; ihr Zusammenhang mit dem

Brandopferplatz ist also nicht mehr zu
rekonstruieren28

Die Opferbräuche

Die antiken Schriftquellen, besonders die

der Römerzeit, stecken für die Frage nach

den Opferbräuchen einen Rahmen ab, der

ganz offensichtlich zu eng ist. Sie erwähnen

fast nur Opfer aus organischem Material

(etwa Brot oder Blumen, auch Haare

und Gewänder)29, das archäologisch so

gut wie niemals zu identifizieren sein wird.

Das liegt jedoch daran, dass die Philologen
und Althistoriker den Begriff des »Opfers«
meist sehr eng fassen30. Das Schlachten
eines Tieres vor einem Tempel durch den 129



Priester oder in einem privaten Haushalt
durch den Hausherrn mit den einzuhaltenden

Ritualen31 gehört ebenso dazu wie die
Weihung eines Teils der Kriegsbeute an eine

Gottheit32.

»Opfer« bedeutet in unserem Sprachgebrauch

zunächst, dass sich jemand von
einem Gegenstand trennt, der ihm materiell
oder emotional etwas bedeutet: »In Not
und Gefahr sucht sich der Mensch durch
einen 'freiwilligen', selbst bestimmten und
begrenzten Verzicht zu retten, durch ein
von ihm gesetztes Wenn-Dann die unge-
wisse Zukunft zu meistern«33. Diese Definition

beschreibt die Sicht des Agierenden.
Unter »Opfer« versteht man jedoch auch
das Objekt, das hergegeben wird. Beides
gehört natürlich zusammen, auch wenn
nicht unbedingt ein rational einsehbarer
»Verzicht« damit verbunden ist.

Menschenopfer

Dies bezeugt am besten eine Bemerkung
von Caesar über die Menschenopfer bei
den Galliern34:
»Das ganze Volk der Gallier hält viel von
rituellen Handlungen und Magie. Wenn sie
an einer schweren Krankheit leiden oder
sich in einem Krieg oder sonst einer
Lebensgefahr befinden, dann opfern sie
Menschen statt der Tiere oder versprechen es
wenigstens. Dazu bedienen sie sich der
Druiden als Opferpriester. Denn sie glauben,

die unsterblichen Götter seien nur
dadurch zu versöhnen, dass man für ein
Menschenleben ein anderes opfert. Auch von
Staats wegen werden solche Opfer
regelmässig veranstaltet. Andere Stämme kennen

riesige Götzenbilder aus Weidengeflecht,

in deren Glieder man lebende
Menschen steckt; sie zündet man von unten an,
und die Menschen kommen in den Flammen

um. Wie man glaubt, sind Menschen,
die man bei Diebstahl, Raub oder sonst
einem Vergehen ergriffen hat, den unsterblichen

Göttern als Opfer besonders willkommen.

Fehlt es aber an solchen Leuten, ent-
schliesst man sich auch zur Opferung von
Unschuldigen.« Es gab auch noch andere
Arten des Menschenopfers: durch Ertränken

in einem grossen Fass, durch Aufhängen

in einem grossen Baum35.

Eindeutig bezeugt sind Menschenopfer in
Genf, unterhalb des Oppidums36. Im
Bereich des späteren keltischen Hafens
(angelegt ab 123 v.Chr.) fand man die Überreste

von 20 Individuen, darunter auch Frauen

und Kinder. Von den erhaltenen Schädeln

wiesen insgesamt zehn alte
Verletzungen auf (Abb. 8): teils Schnittspuren, in

130 fünf Fällen aber auch Schläge auf den Hin¬

terkopf, die tödlich gewesen sein müssen.
Da die Knochen deutlich verschieden
erhalten sind, scheint es sich nicht um ein
einziges Ereignis (etwa die Versenkung
der Opfer einer Schlacht oder eines Überfalls

auf Genava), sondern um einen Ritus
zu handeln, der immer wieder einmal geübt

wurde. Ob und wie die über 3 m hohe
Holzstatue eines Mannes mit Kapuzenmantel

(datiert um 80 v.Chr.)37 schon früher
etwa 100 m davon entfernt gefunden, damit

zusammenhängt, muss offenbleiben.

Diskussionen um LaTene

Viel schwieriger ist die Situation in La Tene
zu interpretieren38. Hier gehören ebenfalls
Menschenknochen zu dem äusserst
umfangreichen Material (Tausende von Funden

aus dem alten Flussbett der Thielle,
darunter besonders viele Waffen und
Fibeln). Dass eines der vollständig erhaltenen

Skelette einen Strick um den Hals
getragen haben soll, wurde schon immer als
Indiz für einen »Opferplatz« herangezogen.
Doch die Entdeckung einer bei Hochwasser

eingestürzten Brücke derselben Zeit
bei Cornaux wenige Kilometer unterhalb,
die auch Menschen unter sich begrub39, hat
die Diskussion in den letzten Jahren erneut
aufflammen lassen. Nach den Ausgrabungen

handelt es sich bei La Tene um einen
Platz, wo zwei (wohl nicht gleichzeitige)
Brücken über die Thielle führten und am
Ufer Holzhäuser standen. Angesichts dieser

Situation fühlt man sich erinnert an den
»Streit um des Kaisers Bart«, weil sich alle
Möglichkeiten nicht ausschliessen. Wenn
ein wichtiger Handelsweg mittels einer
Brücke an einer auch kultisch bedeutsamen

Stelle (Ausfluss aus einem See) den
Fluss überquerte und zugleich die Möglichkeit

des Umladens vom Land auf den
Wasserweg bot, so ist dort alles miteinander
vereinbar: Handelsplatz, Zollstation, Hafen,
Kultgebäude am Land (mit Weihegaben)
und Kulthandlungen am oder über dem
Fluss40. Unmöglich ist es demnach, bei
jedem Gegenstand entscheiden zu wollen,
ob er zufällig verloren, bei Hochwasser aus
den Häusern oder Lagerräumen
fortgeschwemmt wurde, mit einer Wagenladung
von der einstürzenden Brücke fiel oder als
Opfer an die bei der Brücke oder Furt
verehrten Gottheit versenkt wurde.

Objektkategorien

Nach den Sonderfällen »Menschenopfer«
und »LaTene« sollen jetzt nur noch die
einzelnen Objektkategorien besprochen wer¬

den. Wenn man nämlich das Phänomen
durch die Zeiten betrachtet, sind
Opferbräuche keineswegs immer gleich oder
beliebig austauschbar. Welchen Regeln
die Vorlieben für bestimmte Kategorien
und Plätze folgten, ist noch vielfach
unerforscht. Die Auswahl des vorhandenen
Materials ist zufällig, und schliesslich handelt

es sich um Zeiträume, deren Dynamik
unterschätzt wird. Die Latenezeit, die hier
im Vordergrund steht, hat ziemlich genau
so lange gedauert wie die Zeitspanne von
Calvin und Zwingli bis heute.
Wenn in La Tene unter vielem anderen 166
Schwerter (39 samt der Scheide), 265
Lanzenspitzen, aber auch 392 Fibeln
gefunden wurden, bestätigt das wiederum,
dass dieser Platz eine Sonderstellung in

ganz Mitteleuropa einnahm.
Schwerter besitzen seit der Bronzezeit
einen grossen Symbolwert als Waffe und
Abzeichen des Kriegers, doch in der
Eisenzeit werden sie erst ab dem 3. Jahrhundert

v. Chr. wieder als Opfergabe in Gewässer

versenkt4' oder in Passregionen
niedergelegt42.

Für die Lanzenspitzen gilt im Prinzip
dasselbe, doch vermutet man gern, dass sie
zufällig auf der Jagd verloren worden seien.

Dem widerspricht nicht nur der Befund
von La Tene, wo gewiss nicht eine Unzahl
von Jägern ihr Ziel verfehlt haben.
Vielmehr lässt sich auch schon in der Bronzezeit

anhand der Zusammensetzung der
»Hortfunde« feststellen, dass Lanzen zu
den bevorzugten Opfern gehörten43.
Helme gehörten zur Zeit der Helvetier
nicht dazu44. Ihre Nachbarn in der
Ostschweiz jedoch hatten ihre eigenen
Ansichten und Bräuche. Alle drei Helme
aus Graubünden, die ganz erhalten sind,
können nur als Weihegaben an eine uns
unbekannte Gottheit interpretiert werden
(Abb. 10)45. Vielleicht waren sie Opfer aus
einer Beute oder aber das Zeichen der
Dankbarkeit eines alten Kriegers, der in

Ruhe seinen Lebensabend zu verbringen
hoffte46. Sie sind damit zu vergleichen mit
Helmen aus Heiligtümern in den Zentralalpen,

die nach Ausweis funktional überflüssiger

Löcher (sogar noch mit Eisenstift
darin) wohl an eine Holzwand genagelt
waren47.

Schilde sind ebenfalls als Weihegaben zu
vermuten. Das legt nicht nur der Befund in
La Tene nahe (5 Holzschilde und 22 eiserne

Schildbuckel), sondern auch ein Steinrelief

aus Bormio am Stilfser Joch (Abb.
11 )48. Es gehörte wohl zu einem Heiligtum
an den heissen Quellen und zeigt
offensichtlich eine Kultszene mit einer frontal
dargestellten Götterstatue (aus Holz?), die
Helm, Schild und eine Standarte trägt. Da-



neben ist eine Lanze aufgepflanzt, an der
ein weiterer Schild hängt.
Das Opfern von Schmuck hingegen war
wieder anderen Bedingungen unterworfen.

Der in ganz Europa einzigartige
Goldschatz aus Erstfeld UR (Abb. 12) mit vier
Hals- und drei Armringen49, datiert in das 4.

Jahrhundert v. Chr.50, gehört in eine
Kategorie, die bis dahin kaum eine Rolle im
Opferbrauch spielte. Er ist so etwas wie ein
Vorläufer der zahlreichen Horte des 2. und
I.Jahrhunderts v.Chr. mit Ringen aus
Edelmetall51. Zu erwähnen sind etwa ein Goldfund

aus der Nähe von Basel52 oder ein
Fund aus dem Moor bei Lauterach in

Vorarlberg (Abb. 13)53. Letzterer enthält ausser
einem kleinen Bronzering nur Silber: ein

Fibelpaar mit Verbindungskettchen, einen
Armring, einen Fingerring, 24 römische
Denare und drei keltische Münzen. Genau
zu datieren sind nur die römischen Münzen,

und zwar von etwa 150 bis 106 v.Chr.,

weswegen dieser Fund für die Chronologie

der keltischen Schmuckstücke
äusserst wichtig ist. Dem Armring vergleichbar
ist ein goldenes Exemplar aus Schalunen
BE, das ohne jeden Kontext gefunden wurde

und daher am ehesten als Opfer an
einer numinosen Stelle zu werten ist54.

Münzen kamen in Mitteleuropa erst im 3.

Jahrhundert v. Chr. auf55. Die Chronologie
ist allerdings immer noch so unsicher, dass
nicht geklärt werden kann, wann genau die

Münzopfer auf dem Grossen St.
Bernhard56 und im Heiligtum von Martigny57 mit
ihren grossen Serien einsetzen, vermutlich
erst im Verlauf des 2. Jahrhunderts v. Chr.

Welche Möglichkeiten des Münzopfers in

Betracht zu ziehen sind, zeigt eine 1,25 m

hohe Holzstatue, die im feuchten Untergrund

am Nordrand des Rhonedeltas
oberhalb des Genfersees erhalten geblieben

war (Abb. 14). In einen Spalt hatte man
eine keltische und zwei griechische Münzen

aus Marseille gesteckt58. Auf trockenem

Grund wäre die Holzstatue vergangen,

die Münzen lägen auf dem Boden
eines Heiligtums oder ohne erkennbaren
Zusammenhang irgendwo in der Gegend.
Vor und parallel zu den Münzen gab es
andere Gegenstände, die eine Geldfunktion
besassen. Am eindeutigsten ist dies bei
den Eisenbarren in genormter Form. Allgemein

in die Späthallstatt und in die Latenezeit

zu datieren sind die »Doppelspitzbarren»;

selbst in römischer Zeit scheint man
diese Form hier und da beibehalten zu
haben. Einer von ihnen (wohl spätlatenezeitlich)

ist am Nordaufstieg zum Splügen
entdeckt worden59, weit mehr stammen aus
Flüssen oder Mooren. Im Einzelfall kann

man dann natürlich an einen Verlust denken,

wenn ein Boot kenterte60, doch ent-

¦0m
••

M4
m

*>>¥ et>

#* t/.% ¦

r*•

*
*ü #

r. *%

•

»

k

P":<

t
m

Abb. 12
Goldschatz von Erstfeld UR. Foto
SLM Zürich.
Le tresor d'Erstfeld UR.
Tesoro aureo di Erstfeld UR.

131



-

-¦¦¦-. SsS im - ::

Jljl'J'£ Sl- 'r '#/,:''.. ¦ ]^||| /^Sv'fvS*lMSi^ ^
m in^i^ä :>': SS

4

x.

' ^

/Abb. 13

Opferfund aus dem Moor im
Rheindelta bei Lauterach
(Vorarlberg).
Offrandes trouvees dans le
marecage du delta du Rhin, pres
de Lauterach (Vorarlberg).
Offerta votiva dalla torba nel
delta del Reno presso Lauterach
(Vorarlberg).

Abb. 14
Holzstatue aus Genf.
Höhe 307 cm. Foto Musee d'Art
et d'Histoire, Genf.
Statue en bois de Geneve.
Statua lignea da Ginevra.

7

A:
m

fppppp.fpp

••»' ¦¦•si ¦¦&: ir

¦m
¦

SB
.,<>:':» "

m- m :¦¦

:¦ '¦>>;• .':¦ »ff p

|..ssßf?Vf/t«

132



sprechen die Fundumstände denen der
anderen Opferkategorien in Gewässern im

allgemeinen so sehr, dass es inzwischen
methodisch korrekter wäre, gerade für
besondere Materialgruppen und
-Zusammensetzungen konkrete Beweise für
»zufällige Verluste« anzuführen, statt in

spätkapitalistische Denkmuster zu verfallen,
denen der Begriff des »Opfers« sehr fremd
geworden ist. Dasselbe gilt für die leichteren

»schwertförmigen« Eisenbarren, die
auf die Spätlatenezeit beschränkt und in

ganz Mitteleuropa verbreitet waren61. Zwei
grössere Bündel stammen aus der Limmat
in Zürich (Abb. 15)62, mindestens vier Stük-
ke auch aus LaTene63, ein weiteres aus der
Broye bei Vully-Ie-Haut FR64.

In der Spätlatenezeit wird nach vielen
Jahrhunderten wieder die Sitte aufgegriffen,

Gerätschaften aus dem Haushalt und

Handwerkszeug zu opfern. Darin stimmt
der Fund aus dem Wauwilermoos (Abb.
16)65 mit dem noch umfangreicheren von
Kappel bei Buchau in Oberschwaben66
überein. Ersterer enthält einen Feuerbock
vom häuslichen Herd, Gefässhenkel, eine
Schmiedezange, Beile, Dechsel und Meis-
sel sowie Sensen.

I; ••' i I* ' f Am ml
'.f- ' 'ß .1 I im >• • in wft.'ft tf- Vi HPi im i M m
¦ißmi. mmwn ssßßß. wsim isßßßii mmsß

»iiii

II
sllSS
M/S.¦Mi
mt

'Sä mmi Mc. BWi 7'ß
Emf^

m¦M / ' M # Sä

¦1 : k 1 * y\
SS t mii

m

ÜB
1111111

WS

m
mm

m

m

9£-

« v

I-.SKJ

Periodisierung

Zum Schluss sei noch einmal darauf
hingewiesen, dass viele, eigentlich fast alle

heiligen Plätze nur in bestimmten
Perioden aufgesucht wurden, obwohl es dafür
keinen äusserlich einsichtigen Grund gibt.
So stammen aus der Heilquelle von St.

Moritz nur Funde der Bronzezeit (ein
fragmentiertes und zwei ganze Schwerter, eine
Nadel)67; aus den Mooren des Rheindeltas
am Bodensee sind Opfer der Spätlatene-
und der Römerzeit bekannt68, auch die Opfer

auf dem Grossen St. Bernhard setzen
im Grunde erst mit keltischen Münzen
sicher ein; die Nadelopfer im Bereich der
Seeufersiedlungen finden nach der
Bronzezeit keine Fortsetzung69. Andererseits
versenkte man in der Westschweiz und im

Flussgebiet der Saöne zur späten
Hallstattzeit Eisendolche in Gewässer, die in

Süddeutschland nur in Gräbern zu finden
sind70. Dies widerspricht seinerseits der
allgemeinen Beobachtung, dass sonst
überall in Mitteleuropa die Hallstattzeit
durch einen sehr auffallenden Rückgang
der materiell fassbaren Opfer in Form von
Gewässer-, Einzel- und »Hortfunden«
gekennzeichnet ist71. Unter den alpinen
Brandopferplätzen dagegen gibt es
zahlreiche, die hauptsächlich während der
Hallstatt- und Frühlatenezeit aufgesucht
wurden. Hier zeichnen sich also religiöse

ss

Hiß:

,;,'m,'-'«•„- „¦, ii'jü^i^i- -

k
**v

I.

"~-l
tfä

Abb. 15

Schwertförmige Eisenbarren aus
der Limmat in Zürich. Foto SLM
Zürich.
Barres de fer en forme d'epees
provenant de la Limmat ä Zürich.
Barre di ferro a forma di spada dal
fiume Limmat a Zurigo.

Abb. 16

Opferfund aus dem Wauwilermoos

LU. Foto SLM Zürich.
Offrandes du Wauwilermoos LU.

Offerta votiva dal Wauwilermoos LU

133



Brauchtumsmuster ab, deren sorgfältige
Erforschung in der Zukunft noch manche
Überraschung bringen wird.

1

Ep. ad Luc. 41,3.
2 Lucanus, Phars. III, 399425. Übersetzung

nach G. Luck, Lukan - Der Bürgerkrieg.
Schriften und Quellen der alten Welt 34
(1985) 169 ff.

3 G. Walser, Summus Poeninus. Beiträge zur
Geschichte des Grossen St. Bernhard in
römischer Zeit (1984). - L Pauli, Einheimische
Götter und Opferbräuche im Alpenraum. In:
W Haase (Hrsg.), Aufstieg und Niedergang
der römischen Welt I118,1 (1986) 816 ff, bes
820 ff.

4 FE. König, Der Julierpass in römischer Zeit
JbSGUF 62,1979,77 ff. - B. Overbeck (unter
Mitarbeit von L Pauli), Geschichte des
Alpenrheintals in römischer Zeit auf Grund der
archäologischen Zeugnisse 1 (1982) 133 ff.

5 N. Mantl, Vorchristliche Kultrelikte im oberen
Inntal (1967) 20.

6 Aus der Fülle der Literatur sei hier nur ge¬
nannt Chr. Caminada, Die verzauberten Täler.

Die urgeschichtlichen Kulte und Bräuche
im alten Rätien (1961). Es handelt es dabei
um einen kaum veränderten Nachdruck von
Aufsätzen des Churer Bischofs im Jahresber.
Hist.Ant. Ges. Graubünden, die kurz vor dem
letzten Krieg erschienen waren.

7 H. Schwab in: Histoire du Canton de Fribourg
/ Geschichte des Kantons Freiburg (1981) 51.
Bei den mittelalterlichen Funden handelt es
sich nach frdl. Mitt. von H. Schwab überwiegend

um Schnallen, die natürlich mit dem
zugehörigen Gürtel niedergelegt worden sein
müssen.

8 Vgl. etwa O. Menghin, Der heilige Baum von
Nauders. Anz. Österr. Akad. d. Wiss., phil -
hist. Kl. 80, 1943, 54 ff.

9 Für Griechenland kann man das wenigstens
anhand der schriftlichen Quellen nachvollziehen.

Die Eiche von Dodona, der Ölbaum
auf der Akropolis von Athen, die Weide im
Heraion auf Samos, die Palme auf Delos usw.
waren Kristallisationspunkte und unverzichtbarer

Bestandteil dieser überregional
bedeutsamen Heiligtümer: W. Burkert, Griechische

Religion der archaischen und klassischen

Epoche. Die Religionen der Menschheit
15 (1977) 144 f.

10 Eine zusammenfassende Bearbeitung gibt
es leider immer noch nicht, sondern nur
kleinere Zusammenstellungen, auch für andere
Regionen, wo immer Kalkformationen anstehen.

Siehe etwa G. Behm-Blancke, Zur Funktion

bronze- und früheisenzeitlicher
Kulthöhlen im Mittelgebirgsraum. Ausgrabungen
u. Funde 21, 1976, 80 ff.; Chr. Seewald, Post-
mesolithische Funde vom Hohlenstein im
Lonetal (Markung Asselfingen, Kr. Ulm).
Fundber. Schwaben N.F. 19,1971, 342 ff. (mit
Verzeichnis einschlägiger Parallelen aus der
Umgebung); R Schauer, Urnenfelderzeitli-
che Opferplätze in Höhlen und Felsspalten.
In: Studien zur Bronzezeit. Festschr. WA. v
Brunn (1981) 403 ff.; RA Maier, Schachthöhlen

und Felstürme als urgeschichtliche
Opferplätze. In: Führer zu arch. Denkm. in
Deutschland 5: Regensburg - Kelheim -
Straubing I (1984) 204 ff.; W. Weissmüller,
Postmesolithische Funde aus Höhlen und
Abris am Beispiel des Südlichen Riesrandgebiets.

Brit. Arch. Rep., Intern. Ser. 279
(1986).

11 L. Pauli, Einige Anmerkungen zum Problem
der Hortfunde. AKB 15,1985,195 ff, bes. 199

134 und Pauli (Anm. 3) 862 mit Lit.

: R. Vollmar, Mit der indianischen Landkarte
auf Streifzug und Eroberung. Forschung
(Mitt. d. Deutschen Forschungsqem.)
2/1982, 20.
F. Müller, Angeblich keltische Viereckschanzen

am Oberrhein. JbSGUF 69,1986,133 ff.
a Soeben ist erschienen: K. Bittet S. Schiek u.

D. Müller, Die keltischen Viereckschanzen.
Atlas archäologischer Denkmäler in Baden-
Württemberg 1 (1990). - Im Gegensatz zu K.
Schwarz, Atlas der spätkeltischen
Viereckschanzen Bayerns. Pläne und Karten (1959)
hat man hier auch einen Textband zuwege
gebracht, der für die im folgenden angerissenen

Fragen allerdings nur wenig Konkretes
beizusteuern vermag. - Für Frankreich ist
man vorerst angewiesen auf O. Buchsenschutz

u. L. Olivier, Statistiques sur une
seiection d'enceintes carrees. In: Les
Viereckschanzen et les enceintes quadrilatera-
les en Europe celtique. Colloque Chäteau-
dun 1985 (1989) 167 ff. und andere Beiträge
in diesem Band.
Poseidonios bei Athenaios (FrGrHist 87 F
18); Übersetzung nach J. Malitz, Die Historien

des Poseidonios. Zetemata 79 (1983)
178. Vgl. auch die etwas blumigere Übersetzung

bei M. Ninck, Die Entdeckung von Europa
durch die Griechen (1945) 234 f. - Die

Übersetzung »Fässer« ist gewiss nur ein
Notbehelf für die Schwierigkeiten eines
Griechen, der diese Behältnisse wohl kaum
gesehen hat, und seiner Übersetzer ins
Deutsche, die damit auch nicht zurechtkommen.

Als Beweis für die Existenz von
»Fässern« im heutigen Sinn (mit Dauben und
eisernen Reifen) für jene Zeit ist diese Stelle
auf jeden Fall nicht geeignet. Mit S. Martin-
Kilcher, die mich auf diese Frage aufmerksam

gemacht hat, bin ich darin einig, dass die
genaue Bestimmung der in den antiken
Quellen erwähnten Grossgefässe für
Flüssigkeiten und Getreide aufgrund der neuen
archäologischen Erkenntnisse dringend zu
überdenken ist.
Phylarchos (FrGrHist 81 F 2), zitiert nach K.
Peschel, Kelten und nordwestalpine
Hallstattkultur. Ethnographische Bemerkungen
zu einer archäologischen Karte. Ethno-
graph.-Arch. Zeitschr. 29, 1988, 281.
Sorgfältig ausgegraben sind allerdings nur
wenige. Das Paradebeispiel ist nach wie vor
Holzhausen bei München: K. Schwarz, Die
Geschichte eines keltischen Temenos im
nördlichen Alpenvorland. In: Ausgrabungen
in Deutschland, gefördert von der Deutschen
Forschungsgemeinschaft 1950-1975 (1975)
Bd. 1,324 ff. - Siehe jetzt auch J.L. Brunaux,
Gournay I. Les fouilles sur le sanctuaire et
l'oppidum (1975-1984) (1985).
A. Momigliano, Hochkulturen im Hellenismus.

Die Begegnung der Griechen mit Kelten,

Römern, Juden und Persern (1979) 80.
Zum Begriff mit anschaulicher Beschreibung
M. Mauss, Die Gabe. Form und Funktion des
Austauschs in archaischen Gesellschaften.
In: Ders, Soziologie und Anthropologie II

(1978) 9 ff, bes. 59 ff. Weitere Literatur bei K.

Peschel, Zur kultischen Devotion innerhalb
der keltischen Kriegergemeinschaft. In: F.

Schlette u. D. Kaufmann (Hrsg.), Religion und
Kult in ur- und frühgeschichtlicher Zeit
(1989) 273ff.
Bis zu 35 m tief, was nur durch den extrem
niedrigen Grundwasserspiegel in dieser
Gegend möglich war: siehe Anm. 16.
D. Planck, Eine neu entdeckte keltische
Viereckschanze in FellbachSchmiden, Rems-
Murr-Kreis. Vorbericht der Grabungen 1977-
1980. Germania 60, 1982, 105 ff.
S. Schiek, Zu einer Viereckschanze bei Eh-
ningen, Ldkr. Böblingen, Baden-Württemberg.

In: Studien zu Siedlungsfragen der
Latenezeit. Festschrift W Dehn (1984) 187 ff.

' Vgl. auch H. Zürn, Die keltische
Viereckschanze bei Tomerdingen, Kreis Ulm
(Württemberg). Proc. Prehist. Soc. 37, 1971, 218 ff.
mit Abb. 3.
Siehe Anm. 16 und K. Schwarz, Ein Bezirk
keltischer Heiligtümer an der mittleren Isar
bei Holzhausen und Deisenhofen. In: Führer
zu vor- u. frühgesch. Denkmälern 18 (1971)
258 ff. - Man könnte darüber diskutieren, ob
die guten Erhaltungsbedingungen nur auf
die neuzeitliche Nutzung durch Viehweiden
und Forste ohne tiefe Eingriffe in den Boden
zurückgehen könnten. Dazu jedoch wären
alle Kleinregionen mit vergleichbarer
Verbreitungsdichte zu analysieren.
K. Bittel, Viereckschanzen und Grabhügel -
Erwägungen und Anregungen. ZAK 35,
1978, 1 ff.
O. Tschumi, Die Ausgrabungen von Petinesca

1937-39. Jahrb. Hist. Mus. Bern 19,1940,
94 ff. - Übersichtspläne jetzt bei W Drack u.
R. Fellmann, Die Römer in der Schweiz
(1988) 519 ff.
H. Sarbach, Das Eggli bei Spiez (Berner
Oberland), eine Kultstätte der Urnenfelder-
und Hallstattzeit. Jahrb. Hist. Mus. Bern 41-
42, 1961-62, 478 ff.
W Krämer, Prähistorische Brandopferplätze.
In: Helvetia Antiqua. Festschr. E. Vogt (1966)
111 ff.; nach mehreren Vorstudien zuletzt R.A.
Maier, Ein römerzeitlicher Brandopferplatz
bei Schwangau und andere Zeugnisse
einheimischer Religion in der Provinz Rätien. In:
J. Bellot u.a. (Hrsg.), Forschungen zur provin-
zialrömischen Archäologie in Bayerisch-
Schwaben (1985) 231 ff.
A. Hild, Vor- und frühgeschichtliche Funde
vom Gutenberg zu Balzers. Jahrb. Hist. Ver.
Fürstentum Liechtenstein 30, 1930, 79 ff.;
ders, Vorgeschichtliche Funde von
Gutenberg-Balzers. Ebd. 32,1932,15 ff.; ders. u. G.
v Merhart, Vor- und frühgeschichtliche Funde

von Gutenberg-Balzers 1932/33. Ebd. 33,
1933,11 ff.; R. Wyss, Fruchtbarkeits-, Bitt- und
Dankopfer vom Gutenberg. HA 9,1978,151 ff.
Bei K. Latte, Römische Religionsgeschichte.
Handbuch d. Altertumswiss. V4 (2. Aufl.
1967) gibt es nicht einmal ein eigenes Kapitel,

das sich systematisch mit den Opferbräuchen
befasst; man muss sich die Details

selbst Seite für Seite zusammensuchen.
Eine sehr bemerkenswerte Ausnahme bildet
Burkert (Anm. 9) 99 ff. mit einem grossen
Kapitel »Ritual und Heiligtum«, das vieles in der
mitteleuropäischen Urgeschichte zu verstehen

hilft.
Burkert (Anm. 9) 101 ff.; ders, Homo Necans.
Interpretation altgriechischer Opferriten und
Mythen. Religionsgesch. Versuche u.
Vorarbeiten 32 (1972). - L Pauli, Zu Gast bei einem
keltischen Fürsten. Mitt. Anthr. Ges. Wien
118-119,1988-89 (im Druck).
Das berühmteste Beispiel sind zwei etruskische

Helme, die Hieron von Syrakus 474
v.Chr. nach seinem Sieg über die etruskische
Flotte als Weihegabe in einem der Tempel
von Olympia deponieren liess. Sie tragen die
Inschrift »Hieron, der Sohn des Deinomenes,
und die Syrakusaner dem Zeus (aus der) Tyr-
rhenerbeute von Cumae«; einer befindet sich
seit über 100 Jahren im Britischen Museum,
der andere wurde erst kürzlich aus dem Kla-
deios geborgen: M. Egg, Italische Helme.
Studien zu ältereisenzeitlichen Helmen
Italiens und der Alpen (1986) 59 Abb. 26; 198 f.

- Vgl. dazu auch Xenophon, Anabasis 5,3,9,
wonach dieser aus seinem mühsam aus
Persien geretteten Beuteanteil einen Tempel für
Artemis stiftete und danach jedes Jahr »den
Zehnten« seiner Ernte der Göttin weihte, was
dann wiederum als »Gabe der Göttin« in ein
grosses Festfürdie eingeladenen Nachbarn
umgesetzt wurde.
Burkert (Anm. 9) 119.



Caesar, Bell. Galt 6,16. - Zur Begründung der
Übersetzung von »dedita religionibus« im
ersten Satz anders als »sehr fromm« oder
»sehr religiös« oder »erfüllt von abergläubischer

Scheu« vgl. L. Pauli u. G. Glowatzki,
Frühgeschichtlicher Volksglaube und seine
Opfer. Germania 57, 1979, 143 ff, bes.
150 f.

Lucanus, Phars. I, 444 ff. nennt die drei
Hauptgötter; die Art der Opfer ist nur in den
Berner Scholien erwähnt: H. Usener, Scholia
in Lucani Bellum Civile (1869) 33.
Ch. Bonnet u.a., Les premiers ports de
Geneve. AS 12,1989, 2 f. (Befund) und 18 f.

(Anthropologie).
A. Furger-Gunti, Die Helvetier (1984) 101

Abb. 178.
E. Vouga, Les Helvetes ä la Tene (1885); R

Vouga, La Tene. Monographie de la Station
(1923). - Neuere Forschungen konnten
danach kaum mehr stattfinden. Die Untersuchung

von L. Berger u. M. Joos, Zur Wasserführung

der Zihl bei der Station La Tene. In:
Festschrift W. Drack (1977) 68 ff. dürfte in
ihrer Schlussfolgerung (Lage an einem alten
Arm, aber nicht am Hauptausfluss der Thielle)

hinfällig sein, wenn sie tatsächlich nicht
berücksichtigt, dass ab 1935 das Höhen-
messsystem der Schweiz um 3,26 m tiefer
gelegt wurde: vgl. H.Schwab, Archeologie de
la 2e correction des eaux du Jura 1. Les Celtes

sur la Broye et la Thielle (1990) 198 Anm.
21.

Ausführliche Veröffentlichung jetzt durch
Schwab (Anm. 38) 13 ff.

Letzteres versucht A. Furger-Gunti (Anm. 37)
69 Abb. 106 in einer schauerlich-schönen
Zeichnung zu rekonstruieren, wobei er den
sakralen Charakter des Ortes in den Vordergrund

stellt.
R. Wyss, Das Schwert des Korisios. Jahrb.
Hist. Mus. Bern 34,1954,201 ff.; ders, Funde
aus der alten Zihl und ihre Deutung. Germania

33, 1955, 349 ff.
Etwa das Schwert vom Splügen: JbSGU 42,
1952, 78 f. Taf. 11, Abb. 2.
R. Wyss, Die Eroberung derAlpen durch den
Bronzezeitmenschen. ZAK 28, 1971, 130 ff.;
E. F. Mayer, Bronzezeitliche Passfunde im
Alpenraum. Jahresber. Inst. Vorgesch. Univ.
Frankfurt 1978-79,179 ff.

Aus La Tene sind nur zwei Helme bzw. Teile
davon bekannt. Weit und breit allein steht ein
»Helm aus dem Sempachersee«, dessen
Fundort allerdings nicht gesichert ist: M. Egg,
AS 11,1988, 77 f.

Fundumstände: A.Zürcher, Urgeschichtliche
Fundstellen Graubündens. Schriftenreihe
Rät. Mus. Chur 27 (1982) Nr. 80,132 und 266.
Beute aus fernen Ländern sind diese Helme
- im Gegensatz zur spektakulären Weihung
von Hieron in Olympia - auf jeden Fall nicht,
weil sie zu Typen gehören, die im inner- und
circumalpinen Raum beheimatet waren: Egg
(Anm. 32) 92 Abb. 44; 110 Abb. 52.
M. Egg, Ein weiterer Helm aus Sanzeno. Studi

Trentini Sc. Stör, Sez. 2,59,1980,29 ff, bes.
39 ff.

L Pauli, Ein latenezeitliches Steinrelief aus
Bormio am Stilfser Joch. Germania 51,1973,
85 ff.; Die Kelten in Mitteleuropa.
Ausstellungskat. Hallein (1980) 208 ff. Nr. 21.

1

R. Wyss, Der Schatzfund von Erstfeld (1975).
1

F. Müller, Zur Datierung des Goldschatzes
von Erstfeld UR. JbSGUF 73,1990, 83 ff.
plädiert neuerdings für die Jahrzehnte um 300,
was in diesem Zusammenhang nicht weiter
zu diskutieren ist.
F. Fischer, Der Trichtinger Ring und seine
Probleme (1978) 35 ff.; Chr. Eluere, Das Gold der
Kelten (1987) 163 ff.

' A. Furger-Gunti, Der »Goldfund von Saint-
Louis« bei Basel und ähnliche keltische
Schatzfunde. ZAK 39,1982,1 ff.

S. Rieckhoff-Pauli, Der Lauteracher Schatzfund

aus archäologischer Sicht. Numismat.
Zeitschr. Wien 95, 1981, 11 ff.

UFAS IV die Eisenzeit (1974) 64 Abb. 5.

H. Polenz, Münzen in latenezeitlichen
Gräbern Mitteleuropas aus der Zeit zwischen
300 und 50 vor Christi Geburt. Bayer. Vorge-
schichtsbl. 47,1982, 27 ff.

Siehe Anm. 3.
A. Geiser u. F. Wible, Monnaies du site de
Martigny. AS 6, 1983, 68 ff.

R.Wyss, La statue celte de Villeneuve. HA 10,

1979, 58 ff.

L Pauli, Die Alpen in Frühzeit und Mittelalter
(2. Aufl. 1981) 290 Abb. 169.
H.M. von Kaenel, Ein Depotfund von 16

doppelpyramidenförmigen Eisenbarren in
Schwadernau BE. AS 4,1981,15 ff. mit
Erläuterungen zu weiteren Funden in der Umgebung.

- Ein Einbaum mit vier Eisenbarren
wurde an der Mündung des Kochers in den
Neckar bei Heilbronn entdeckt: R. Koch,
Fundber. Baden-Württemberg 4, 1979, 18;

Kupfer, Bronze, Eisen. Vorgeschichtliche
Werkstoffe. Ausstellungskat. Heilbronn
(1987) 21. Zu anderen Beispielen, auch aus
viel jüngeren Zeiten (mit römischen
Mühlsteinen und Kanonenkugeln aus dem Dreis-
sigjährigen Krieg), siehe L Pauli, Gewässerfunde

aus Nersingen und Burlafingen. In: M.

Mackensen, Frühkaiserzeitliche Kleinkastelle
bei Nersingen und Burlafingen an der oberen

Donau (1987) 294.
Pauli (Anm. 11) 206 Anm. 69.
UFAS IV, die Eisenzeit (1974) 106 Abb. 1,1.

R Vouga (Anm. 38) Taf. 49, 1 -4.
Schwab (Anm. 38) 218 Abb. 8d.
R. Wyss, Eisenzeitliche Mooropfer aus dem
Wauwilermoos. HA 15,1984,131 ff.; UFAS IV,

die Eisenzeit (1974) 187 Abb. 17.

F. Fischer, Der spätlatenezeitliche Depot-
Fund von Kappel (Kreis Saulgau) (1959).
J. Heierli, Die bronzezeitliche Quellfassung
von St. Moritz. ASA N.F 9,1907,265 ff.; A.
Zürcher, Funde der Bronzezeit aus St. Moritz. HA
3, 1972, 21 ff.
Overbeck (Anm. 4) 180.
G. Kossack, Kultgerät, Weihegabe und Amulett

aus spätbronzezeitlichen Seeufersiedlungen.

AS 13,1990,89 ff, bes. 96 f.; vgl. dazu
schon 1980 Pauli (Anm. 59) 321 Anm. 52.
S. Sievers, Die mitteleuropäischen Hallstattdolche.

Prähist. Bronzefunde Vl,4 (1982) 7.

Pauli (Anm. 11) 200 ff.

Sanctuaires et rites sacrificiels

Les sources antiques ne nous apportent
pratiquement aucun renseignement sur la

religion des Helvetes et de leurs voisins.
Nous en sommes reduits ä supposer des
analogies avec ce que l'on sait des Gaulois.

L'archeologie donne au moins quelques

indications sur les rites et offrandes,
sans nous permettre toutefois de voir ce
qui pourrait etre particulier aux Helvetes.
Le probleme des enceintes quadrangu-
laires, encore en discussion, est etroite-
ment lie äce que l'on connait en Allemagne
du sud.
Les sacrifices avec incineration apparais-
sent comme une coutume alpine, limitee ä

la Suisse Orientale, alors que les offrandes
jetees dans les eaux ou les marais etaient
pratiquees dans toutes les regions. La
nature des offrandes evolue avec les siecles:
toutes sortes d'armes, des fibules, des
anneaux, pour finir avec des monnaies et

meme des etres humains. D.W.

Luoghi sacri e usanze sacrificali

Le fonti scritte antiche non ci rivelano quasi
nulla della religione degli Elvezi e dei loro
vicini: ci si puö riferire soltanto a considera-
zioni analoghe fatte sulle usanze dei Galli.
I ritrovamenti archeologici offrono qualche
indicazione in piü, benche per l'epoca di La
Tene non si puö constatare nulla che con-
cerna esclusivamente la Svizzera. In questo

ambito viene discussoil problema delle
»Viereckschanzen« (trincee quadrate) le-
gato ai ritrovamenti della Germania
meridionale.

I luoghi destinati ai riti sacrificali incenerito-
ri sembrano un'usanza alpina limitata alla
Svizzera Orientale, mentre e diffusa dap-
pertutto la tradizione di affondare Offerte
nelle acque e nelle paludi. I tipi di Offerte va-
riano nel corso dei secoli: generalmente
vengono donate armi di tutti i generi, fibule,
anelli, monete e vengono perfino sacrificati
esseri umani. S.S.-S.

135


	Heilige Plätze und Opferbräuche bei den Helvetiern und ihren Nachbaren

