Zeitschrift: Archaologie der Schweiz : Mitteilungsblatt der SGUF = Archéologie
suisse : bulletin de la SSPA = Archeologia svizzera : bollettino della

SSPA
Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Ur- und Friihgeschichte
Band: 14 (1991)
Heft: 1: Die Helvetier und ihre Nachbarn, Kelten in der Schweiz

[Geburtstagsausgabe zum 700 Jahr-Jubilaum der Confoederatio
Helvetica] = Les Helvétes et leurs voisins, les Celtes en Suisse
[Numéro de féte pour le jubilé du 700e anniversaire de la
Confoederatio Helvetica] = Gli Elvezi e i loro vicini, i Celti in Svizzera
[Edizione speciale per il 700 compleanno della Confederazione El...

Artikel: Die Rache der Unterlegenen : keltische Siege im mystischem Nebel
Autor: Osterwalder Maier, Christin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-12556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-12556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Rache der Unterlegenen:
Keltische Siege in mystischem Nebel

Christin Osterwalder Maier

Die Kelten sind populdr. Wenn in heutiger
Ausdrucksweise ein Buch oder ein Film
einschlagiger Art als »Kultbuch« oder
»Kultfilm« bezeichnet werden, so sind die
Kelten zweifellos ein »Kultvolk«. Ein neuer-
fundenes Horoskop wird mit dem Gute-
siegel »keltisch«zum Bestseller, und Wohl-
gerlche erhalten mit keltischen Attribu-
ten erst das gewisse Etwas («Gauloise -
un parfum affranchi«; »Kevin«-Herrenkos-
metik). Die vernunftimide New Age-Welle
kommt kaum ohne Kelten aus; ihre Kelten
sind ein Volk der Geheimnistrager, sozusa-
gen permanent kultisch, tragisch, sinnend
und sinnig. Sie sind fur viele unserer Zeit-
genossen eine Erscheinung aus jenen
Tiefen der Zeit, in denen das Wissen noch
ganz und die Umwelt kein Problem war.
»Der keltische Volkscharakter war im Na-
turhaft-Kosmischen verankert und diese
Veranlagung wirkte sich in den Naturge-
walten des Blutes aus« (Uehli 1942, 333).
Nach allem, was die Geschichte Uberlie-
fert, waren die Kelten freilich ganz normale
Leute, in Sitten und Gebrduchen gewiss
nicht extravaganter als Germanen oder
Romer. Halten wir also gleich fest, dass das
heute verehrte Kultvolk mit den histori-
schen Keltenstdmmen nicht mehr viel ge-
meinsam hat. Die Ungleichwertigkeit die-
ser beiden Keltenbegriffe ist jedoch nur
wenigen bewusst - der Kultvolk-Zauber ist
ausserst wirksam. Umso mehr drangt sich
die Frage nach den Motiven auf, die aus
Unterlegenen der Weltgeschichte Helden
des Irrationalen gemacht haben.

Wir vermuten die Antworten in drei Kom-
plexen, die wir mit den Begriffen Druiden,
Artusroman und Irland etikettieren wollen.
Die Zusammenhange sind freilich viel-
schichtig; mehr als eine Skizze ist hier
nicht moglich.

«Die Kelten»

Exakte Begriffsbestimmung ist der Be-
trachtung eines Kultvolkes natdrlich we-
sensfremd und abtraglich. Sie ist deshalb
umso notwendiger fur alle, die nicht zu den
»Celtic twilight writers« (Thomson 1987,
190) gehdren wollen, jenen schwarmeri-
schen oder um Lesergunst buhlenden Au-

toren, bei denen »keltisch« und »kultisch«
nicht als Druckfehler, sondern fast als Syn-
onyme nebeneinander stehen.

Wie auch immer der Begriff »Volk« definiert
wird - das vielzitierte »keltische Volk« hat
es nie gegeben. Die Kelten waren (und
sind) eine Sprachgemeinschaft (keine
Rasse!), bestehend aus zahlreichen Stdm-
men, die nach Ubereinstimmenden Berich-
ten antiker und mittelalterlicher Ge-
schichtsschreiber untereinander oft so
sehr zerstritten waren, dass sie leichter mit
ausseren, nichtkeltischen Feinden ge-
meinsame Politik machten, als mit kelti-
schen Nachbarn. Ein Helvetier oder Hadu-
er hatte sich unter dem Begriff »Kelten«
ebensowenig ein geschlossenes Volk vor-
stellen kénnen, wie ein heutiger (germa-
nisch sprechender) Bayer, Norweger oder
Englander sich unter »Germanen« im 20.
Jahrhundert ein geschlossenes »germani-
sches Volk« vorzustellen vermag.

»Die Helvetier«

Das Kultvolk Kelten ist in der Schweiz
ebenso virulent wie im tbrigen Mittel- und
Westeuropa. Bemerkenswert dabei ist je-
doch, dass viele Schweizer zwar die Hel-
vetier — wie in der Schule gelernt - fur ihre
Ahnen halten, aber zwischen Helvetiern
und Kelten keinen Zusammenhang sehen.
Fir den Archaologen ist klar, dass die Hel-
vetier ein keltischer Stamm waren. Helve-
tier konnen deshalb - vor allem in Publika-
tionen von Amateurarchaologen - durch-
aus von keltenkultischem Phosphorglanz
umflossen dargestellt werden. Fur Nicht-
archaologen gelten die Helvetier jedoch
héaufig nicht als Kelten. Jedem ehemaligen
Schweizer Primarschiiler sind die Helve-
tier aus der dramatischen Erz&hlung von
Bibrakte bekannt; sie bilden zusammen
mitden Romernin der Regel eine klar erin-
nerte Zeitinsel im ansonsten eher dunkeln
Meer historischer Vorstellungen, wie
Schulerinnerungen sie zu hinterlassen
pflegen. »Die Kelten« dagegen werden
eherals»viel friiher«, als »ganz am Anfang«
der Geschichte empfunden. Sie sind fern,
geheimnisvoll, lockend, wahrend die Hel-
vetier der Primarschulererinnerungen auf

ihren breiten Schultern das gleiche kno-
chentrockene Heldentum tragen wie die
Eidgenossen von Morgarten und Sem-
pach. Die »Nebel von Avalon« wogen um
die Kelten, niemals um die Helvetier.

Der Begriff »Helvetier« wurde in der
schweizerischen Geschichtsschreibung
als gleichbedeutend mit »Eidgenossen«
verwendet (vgl. den Beitrag Marchal S. 5)
und damit der urspriinglichen Bedeutung
als keltischer Stammesname entfremdet.
Im 18. und 19. Jahrhundert mit ihren wach-
senden archdologischen und nationalisti-
schen Interessen fiihrte das zu einer Rick-
koppelung: Helvetisch im Sinne von eidge-
ndssisch wurde mit helvetisch im Sinne ei-
ner keltischen Stammeszugehdrigkeit
gleichgesetzt. Die Helvetier wurden damit
- auf Kosten aller nichtkeltischen Ahnen,
wie z.B. Rater, Alamannen oder Burgunder,
und auf Kosten aller nichthelvetischen Kel-
tenstamme, wie z.B. Rauriker oder Ver-
agrer — zum Stammvolk der Schweizer be-
fordert.

Da zudem der Keltenkult (wie alle nebulo-
sen Kulte) vom Geheimnis der Ferne und
Entriicktheit lebt, fligen sich die dem hel-
vetischen Alltag so nahen Helvetier
schlecht in ihn ein. Das schliesst freilich
nicht aus, dass Kultisches auch in Helve-
tien bei Archaologen und Nichtarchdolo-
gen sehr viel lebhafteres Interesse ge-
niesst als biederer Alltag. Der Kultplatz La
Téneistverheissungsvoller als das Waren-
lager La Téne.

Der postume Weg ins goldene
Zeitalter

»Les Celtes, qui occuperent jadis la Suisse
et une vaste partie de 'Europe, sont en fait
les grands oubliés de I'Histoire«, schrieb P.
Maugué 1985 in nicht ganz richtiger Ein-
schatzung der aktuellen Lage, und er fuhr
fort: »Et pourtant, les Celtes n’en demeu-
rent pas moins présents; ils sont 1, dans
linconscient collectif des peuples euro-
péens, ou ils reposent aprés avoir perdu
leurs derniéres batailles«. Womit der Aus-
gangspunkt gegeben ist fiir den phanta-
sievollen Versuch, Wilhelm Tell zum Hel-
den keltischer Tradition zu machen.



M. Sills-Fuchs weissagt 1983 in einem
durch seine grossziigige Ungenauigkeit
und freieste Assoziation fur diese Litera-
turgattung sehr typischen Buch: »Verweht
sind die Erinnerungen und die Spuren der
Kelten.Vielleichtdoch nichtfirimmer. Viel-
leicht werden ihre vergessenen und be-
lachten Weisheiten von der modernen
Wissenschaft aufgegriffen und mit Hilfe
heutiger Forschungsmethoden entschlei-
ert. Sie konnen ihren Zauber bewahren,
auch dann, wenn man ihre Wurzeln bloss-
legt, denn diese gehen hinab zu den Ur-
grinden des Lebens...« (S. 58). Wobei un-
ter den als keltisch erkannten Weisheiten
unter anderem Erdstrahlen an Kreuzwe-
gen und die Bekdmmlichkeit verschim-
melten Brotes gepriesen werden. In der
EinfUhrung zum Buch wird die Autorin als
»Weise Frau« gefeiert: »Ilch nenne sie Die
Druidin. Aber sie hat keinen Altar mehr.
Oder doch? Vielleicht wird der Kreis ihrer
Leserzum neuen Carnac.« (Die Herausge-
berin L. Ingrisch verwechselt hier wohl
Carnac mit Stonehenge - eine Carnac-for-
mige Leserschaft hatte Mihe, sich zum
Kreis zu formen.)

In diesen Zitaten sind im wesentlichen die
Zutaten aufgezahlt, die sich zum Keltenkult
zusammengemischt in der einschléagigen
Literatur wiederfinden. Wir stellen die ein-
zelnen Elemente kurz vor:

1. Die Kelten sind Vergangenheit. Sie gehéren
zu den Unterlegenen der europaischen
Geschichte, ihr Heldentum ist besiegelt und
ungeféhrlich - im Gegensatz z.B. zum Helden-
kult der »Germanen« in jlingster Vergangen-
heit.

2. Es sind keine alteren, vorkeltischen Volker-
namen in unserem Gebiet bekannt. Nachdem
die Germanen durch die nationalsozialistische
Propaganda in die Gegenwart geholt und nach
dem Zweiten Weltkrieg entsprechend tabui-
siert worden sind, bleiben als Quelle der »ural-
ten« Weisheiten im »kollektiven Unbewussten
der europdischen Volker« nur die Kelten. Nur
sie sind gleichzeitig Namens- und Vergangen-
heitstrager. Weisheitsquellen ohne Namen
(wie »Steinzeitleute») sind zu gestaltlos, um der
Phantasie ein wirdiges Ziel zu bieten.

3. Die Kelten waren gllckliche Besitzer von
Priestern mit einprdgsamen Namen: Druiden.
Druiden waren und sind bei der Verkultung der
Kelten entscheidend beteiligt - als Objekte der
Nachwelt natdrlich, nicht als handelnde Perso-
nen. Fir die feministische Literatur war dann
zusatzlich die »Druidin« oder »Weise Frau« un-
umganglich.

4. Megalithen (in unserem Zitat Carnac) gehé-
ren zu den stehenden Requisiten druidischer
Wirksamkeit. Megalithen und Druiden gehéren
in den Kdpfen der Keltenliebhaber seit Jahr-
hunderten zusammen. Diese Verbindung ist
ebenso selbstverstandlich und unreflektiert
wie falsch. Ein missionierender Archéologe
konnte aber eher Windmuhlen besiegen, als
die armen Druiden aus dem Bannkreis der
auch fur sie schon uralten Steine herauszul6-

54  sen.

5. Die abgrundtiefe Weisheit der Kultkelten
stammtim wesentlichen aus schwérmerischen
Berichten griechisch-rémischer Autoren (Pig-
gott 1968). Wenn das romantische Europa des
18. Jahrhunderts sich flir den »Edlen Wilden«
(z.B. Indianer, Silidseeinsulaner) begeisterte
und in diesen Unzivilisierten ein Traumbild na-
tdrlicher Unverdorbenheit und naturverbunde-
ner Weisheit ohne Falsch und Fehl bewunder-
te, so statteten die antiken Autoren die Kelten
zu gewissen Zeiten mit allen Tugenden der von
den Intrigen der Zivilisation unberiihrten Natur-
weisen aus. Bezeichnenderweise blliht neben
der Keltenbegeisterung der zweiten Halfte des
20.Jahrhunderts auch ein neues Indianerinter-
esse, das mit »Lederstrumpf« nichts mehr zu
tun hat. Typisch dafiir isteher der Zauberer und
Drogenvisiondr Don Juan Matus aus C. Casta-
nedas Kultbuch »The Teachings of Don Juan; a
Yaqui Way of Knowledge« (1968).

6. Die Kelten sind zwar Vergangenheit, aber
selbstversténdlich haben sie ein Erbe hinter-
lassen. Die Suche nach keltischem Erbgut ist
vielerorts Teil der Suche nach nationaler Identi-
tat. Die Kelten sind als Vorzeige-Ahnen beson-
ders begehrt, seit andere Vorfahren (vor allem
germanische Stdmme) aus zeitgeschichtli-
chen Griinden in Missgunst stehen.

Diese sechs Motive finden sich in unter-
schiedlicher Zusammensetzung in den
drei grosseren Wirkungskreisen wieder:

1. Der Druiden-Zauber

«\ergleicht man die héheren Lehren des
Druidenthums, namentlich seinen Mono-
theismus, seinen begeisterten Glauben an
die Unsterblichkeit der Seele und seine
reinen ethischen Grundséatze - vergleicht
man des keltischen Volkes Religiositat und
seinen entwickelten Sinn fir Freiheit..., der
Kelten Bildung in Kunst und Wissenschaft,
und ihren symbolischen, erhebenden Kul-
tus... mit der Bildung, die die Annahme der
neuen reinen Weltreligion des Gottmen-
schen bedingt..., so muss man wahrlich
bekennen: Kaum ein ander Volk war geeig-
neter und reifer, den ewigen Rathschluss
der erbarmenden Gottheit sich zuzueig-
nen und einzutreten in das Reich Gottes.. .«
schreibt J.P. Brosi 1851 (107) in seinem
Buch »Die Kelten und Althelvetier«. Brosi
war als Pater an den protochristlichen
Aspekten des »Druidenthums« besonders
interessiert, denn der christlich-erzieheri-
sche Standpunkt diente ihm - in gut mittel-
alterlicher Kirchentradition - als Legitima-
tion flr seine historisch-archéologischen
Forschungen. Im Ubrigen war er ein glan-
zender Vertreter der im 19. Jahrhundert
Uppig wuchernden Keltomanie. Mit Nach-
druck verweist er auf den »Weltweisen
Aristoteles, der nicht nur behauptete, die
Kelten seien das dlteste, tiefsinnigste, welt-
weiseste Volk gewesen, sondern auch Phi-
losophie in Europa habe bei ihnen begon-
nen und sie seien die Lehrer und Bildner

der Hellenen gewesen - eine Behauptung,
die vor Aristoteles auch die des Pythago-
ras... gewesenl« (93).

Damit ist der Katalog der Qualitaten, die
den Druiden zugeschrieben werden, weit-
gehend erstellt. Die fast-christlichen Qua-
litdten des Druidenthums hatten freilich
die Antike nicht interessiert und sprechen
auch das 20. Jahrhundert kaum an. Umso

“zentraler sind die Themen »Unsterblich-

keit der Seele« und »Pythagoras».

Die keltische Lehre von der Unsterblich-
keit der menschlichen Seele dirfte ver-
nlnftigerweise die heutige Keltenkultge-
meinde gar nicht so sehr faszinieren, denn
aus christlicher Sicht ist sie nichts als nor-
mal, und sehr viele weitere Religionen ge-
hen ebenfalls von einer den physischen
Tod Uberdauernden Seele aus. Die un-
sterbliche Seele, und vor allem die ange-
nehmen Zeiten, denen sie nach dem Tod
entgegen geht, mussten jedoch alle dieje-
nigen mit Bewunderung erflllen, die selbst
nach dem Tod ein trostloses Schattenda-
sein im Haus des Hades erwarteten. Die
Vorstellung einer fortdauernden Seele war
den antiken Autoren vor allem aus der py-
thagoreischen Lehre bekannt. Wenn nun
die Seelenvorstellungen der Kelten be-
schrieben werden mussten, lag ein Quer-
verweis darauf natlrlich nahe. Da die Py-
thagoreer aber auch die mehrfache Wie-
dergeburt einer Seele in verschiedenen
Lebewesen dieser Welt annahmen, konnte
sich aus dem Querverweis leicht die Vor-
stellung ergeben, die Kelten héatten eben-
falls an die Seelenwanderung (im Sinn ei-
ner Reinkarnation) geglaubt.

Diese Seelenwanderung wurde dann in
den sechziger und siebziger Jahren des
20. Jahrhunderts, in der Zeit wild aufbli-
hender Guru-Sekten, ein Angelpunkt des
Interesses, das hindubegeisterte Blumen-
kinder fur die Kultkelten entwickelten. Die
Verschwiegenheitspflicht, der offenbar so-
wohl die Pythagoreer als auch die Druiden
unterstelltwaren, tat ein weiteres, um diese
beiden Gruppen mit geheimnisvollen
Schleiern der Gemeinsamkeit zu umwe-
ben und die Phantasie zu beflligeln.

Die antike Uberlieferung zeichnet ein recht
verschwommenes und klischeehaftes Bild
von den Druiden. Man wusste, dass sie ei-
nen hohen sozialen Rang einnahmen,
dass sie eine sehr lange Ausbildungszeit
absolvierten und entsprechend gebildet
sein mussten. Als Kenner und Huter der
Stammestradition wurden sie anschei-
nend zu richterlichen oder schiedsrichter-
lichen Aufgaben gerufen. lhre Weisheit soll
Parteiintrigen geldst und kdmpfende Hee-
re getrennthaben - Wunschtraume kriegs-
muder Grossstadter, ob in Alexandria oder



Abb. 1

Der Druide in Austibung seines
Amtes. Karikatur von Gustav Doré
zu X.B. Saintine, La mythologie du
Rhin (1876). Nach A. Stoll, Asterix,
das Trivialepos Frankreichs (1974)
51.

Le Druide en plein office. Carica-
ture de Gustave Doré.

Il druido durante I'esercizio delle
sue funzioni; caricatura di Gustav
Doré.

Kophtisches Lied

Lasset Gelehrte sich zanken und streiten,
Streng und bedéichtig die Lehrer auch sein!
Alle die Weisesten aller der Zeiten

Licheln und winken und stimmen mit ein:
Toricht, auf BeSrung der Toren zu harren!
Kinder der Klugheit, o habet die Narren
Eben zum Narren auch, wie sichs gehort!

Abb. 2

J.W. von Goethe, Kophtisches
Lied. Der Kophta galt als geheim-
nisvoller dgyptischer Weiser.
Goethe spottete mit seinem
Gedicht uber die Anhdnger des
Grafen Cagliostro und den Gross-
kophta seiner »dgyptischen
Maurerei«. l
J.W. von Goethe, Chant coufique. {
Le coufique avait une notation b,

Merlin der Alte, im leuchtenden Grabe,
Wo ich als Jiingling gesprochen ihn habe,
Hat mich mit dhnlicher Antwort belehrt:
Téricht, auf BeSrung der Toren zu harren!
Kinder der Klugheit, o habet die Narren
Eben zum Narren auch, wie sichs gehort!

l (\J‘ .

LTHROUIOR
éfqupt/'enne particuliérement my- i ™ f‘u\‘L! - 'i"‘“”’%?

stérieuse. it e , ;s "
JW. von Goethe, »Kophtisches ”*‘. 'ﬂﬁ' i iJ i W | Und ?uf den Hoher_} der }ndlschen" Lufte
Lied«. Si riteneva che il »cophta« ) &‘ \ 2 Und in den Tiefen dgyptischer Griifte
fosse un saggio egizio di miste- ) ‘\*. Hab ich das heilige Wort nur gehort:
riosi potert. =S

Rom. Die Druiden beschaftigten sich offen-
bar auch mit philosophischen und wissen-
schaftlichen, vor allem naturwissenschaftli-
chen Studien. Ferner hatten sie die Macht,
einen Kultbann, etwa entsprechend dem
katholischen Kirchenbann, auszusprechen.
Eine solche Fiille von sakraler, sozialer, poli-
tischer und wissenschaftlicher Kompetenz
musste fUr die Gebildeten der griechisch-
romischen Welt ausserordentlich beein-
druckend sein, denn in ihrem eigenen Kul-
turkreis war nichts Entsprechendes be-
kannt. Man suchte und fand deshalb Paral-
lelen: in &gyptischen Priestern, persischen
Magiern und indischen Brahmanen. Alle
diese Priester-Gelehrten gerieten durch ih-
re fremdartige Machtfille in den Geruch
des geheimnisvoll-unheimlichen, esoteri-
schen Wissens.

Es ist bemerkenswert, wie intensiv dieser
Geruch auch heute, nach zwei Jahrtausen-
den, noch aus den Griften und Hainen weht
- Goethe hat sich in seinem »Kophtischen
Lied« souveran daruber lustig gemacht.
Die Gelehrsamkeit des christlichen
Abendlandes wurde vorwiegend hinter
den Mauern von Kldstern und Stadten er-
arbeitet. Die Druiden dagegen pflegten an-
scheinend in Waldern und Hainen das Wir-
ken der Natur zu belauschen. Je stadti-
scherund zivilisierter der Alltag war und ist,
desto sehnsuchtsvoller trdumten und trau-
men deshalb die Romantiker in der war-
men Stube von den weisheitstrdchtigen
Nebeln im raunenden Eichenhain.

Toricht, auf BeSrung der Toren zu harren!
Kinder der Klugheit, o habet die Narren
Eben zum Narren auch, wie sichs gehort!

Druidinnen

Den Druiden als Vatergestalten von weiser
Unfehlbarkeit wurden dann und wannauch
Druidinnen beigesellt. Uberzeugende Hin-
weise auf die Existenz von historischen
Druidinnen fehlen, vereinzelt wird etwa ei-
ne Wahrsagerin als Druidin bezeichnet. Im
wesentlichen sind sie aber Erfindungen
der Nachwelt. Es ist deshalb nur kon-
sequent, wenn im jungfrauenstchtigen
19. Jahrhundert die liebliche Druidin in
unbefleckten Schleiern einherschreitet
(Schwarz 1990), wahrend die matriarcha-
lisch-feministischen Vorstellungen des 20.
Jahrhunderts die Druidin als »Weise Frau«
- notwendigerweise mit dem der Weisheit
entsprechenden Alter — geschaffen haben.
Die Krauterfrau der Jahrhundertwende
wurde zur Druidin geadelt.

Merlin

Der Nimbus der Druiden erhielt seinen
Glanz,allerdings eher indirekt, noch von ei-
ner andern Seite: von Merlin, dem Zaube-
rer des Artus-Kreises. Merlin wird freilich in
seiner ersten Fassung nicht als Druide,
sondern als »Vates«, als Seher, vorgestellt.
Sein Bild hat wesentliche Elemente zum
allgemeinen Druidenbild beigetragen.
Geoffrey of Monmouth hat 1136 in seiner
»Historia Regum Britannie« mit Merlin die
typische Kultdruiden-Gestalt bereits ge-
formt: die Sarastrogestalt, die Megalithen
baut.

Die Zweifel der Regierten an der Weitsicht
der Regierenden haben sich seit der Anti-
ke wenig verandert, man traumt vom Ko-
nigsberater, der alles weiss. Merlin, der Se-
her, weiss, wie alles werden wird, und Mer-
lin, der Magier, sorgt daflir, dass der richtige
Kénig auf den Thron kommt. Merlin hat
aber auch sichtbare Spuren hinterlassen.
Geoffrey of Monmouth berichtet, dass Mer-
lin den Steinkreis bei Salisbury, die »Cho-
rea Gigantums, errichtet habe, indem er
durch seine Zauberspriiche, dem Wider-
stand der gewaltigen Steine und des iri-
schen Konigs zum Trotz, den Transport der
Anlage von »Killarao monte Hybernie«
nach England erméglicht habe. Stonehen-
ge war nach Geoffrey als Grabmal fir die in
der Schlacht gegen Hengist und seine An-
gelsachsen gefallenen britonischen Heer-
fihrer gedacht. 1136 lag damit die Zuwei-
sung der Megalithanlagen an die vorger-

55



manische Bevodlkerung keltischer Tradition
vor.

1649 erklarte John Aubrey, er habe bei
Avebury und Stonehenge britonische
Druiden-Tempel erkannt und restauriert,
und ab 1959 schickten Goscinny und
Uderzo ihren bretonischen Menhirprodu-
zenten Obelix auf seinen Triumphzug. Die
mittelalterliche Verbindung von Mega-
lithen und keltischen Druiden hat sich so-
mit neun Jahrhunderte lang gehalten, und
sie wird zweifellos weiter halten.

2. Der Artus-Zauber

Merlin ist das Bindeglied zwischen dem
volkstimlichen Druidenbild und dem viel-
schichtigen Kreis der Artus-Erzéhlungen.
Die Sagen um die Tafelrunde des Kénigs
Artus gehoren zwar nicht zu den direkten
Quellen des Kultkelten-Bildes, sie spielen
aber unter anderem in der feministischen
und anthroposophischen Literatur eine
Rolle und wirken von dorther auf die allge-
meine Keltenvorstellung zurtick.

Artus war keineswegs von Anfang an K-
nig. In den Berichten englischer Historiker
aus dem 6. - 10. Jahrhundert ist er noch
der tragische Résistancefiihrer, der das
britonische, also keltisch-rémische Eng-
land gegen die eindringenden germani-
schen Angelsachsen zu verteidigen ver-
sucht. In dieser Eigenschaft lebte er vor al-
lem im Rickzugsgebiet der keltischspra-
chigen Bevolkerung, in Wales, weiter.
Geoffrey of Monmouth, Waliser, Geistlicher
und Gelehrter, legte in seiner »Historia« ei-
ne ausserordentlich vollstédndige Abfolge
englischer Konige vor, beginnend mit ei-
nem von Aeneas abstammenden Brutus
(daher der Name Briten). Auch Artus wurde
mit kéniglichem Rang versehen und in die
Liste eingereint.

Am normannischen Hof brachte man dem
Kriegshelden Artus grosses Interesse ent-
gegen, wahrend seine Rolle als Wider-
standskampfer wenig Anklang fand - ver-
standlicherweise: Die Eroberer Englands
waren nicht bereit, den Widerstand der Un-
terworfenen zu bewundern. Die Dichter
wandelten Artus deshalb vom Kampfer fir
ein untergehendes Volk zum ritterlichsten
und christlichsten aller Kénige. Seine Rit-
terlichkeit wurde vervielfacht in den Ge-
fahrten seiner Tafelrunde, seine Christlich-
keit erhielt im Gral ein dichterisch ausser-
ordentlich ergiebiges Motiv.

Die vom Gral verklarten Helden so vieler
mittelalterlicher Abenteuerromane erhiel-
tenihre keltische Dimension im 18. und vor
allem im 19. Jahrhundert, als eine allge-

56 meine Suche nach den nationalen Wur-

il 11'%" ~¥m T ;vm« e
o A el “::vnwr‘ﬁ Jneps
3w o;xrcezpeum&nu}wf,;,; -

,}. s meu wm%ar Wi rm*!

™

‘nmm‘ AR,
titfde ye filqeedin <
&l A M ontiyudm)

‘j?‘nié’-a

zeln einsetzte. In der volkstiimlichen Uber-
lieferung, der »Folk-lore«, glaubte man ur-
alte, getreu bewahrte Berichte und Weis-
heiten zu entdecken. Da nun Sagen aus
dem Artus-Kreis sowohl in Wales als auch
in der Bretagne zu finden waren, wurden
sie als hochst willkommene Bereicherung
keltischer Geschichte eingesetzt. Der mit-
telalterliche Ritterkonig Artus seinerseits
gewanndurchdie Rickdatierungin die ge-
heimnisreichen Gefilde keltischer Vorzeit
eine Einmaligkeit, die ihm bis heute ent-
sprechende Aufmerksamkeit sichert.

IDIEPre
ﬁf iy ﬁ’;’f" I{m :
s Wd;n,z,rqw; i

mﬁw .

I Iaze mm:"'

f { m*mm!’ ] .I}\'h‘z:;‘

Abb. 3

Merlin baut Stonehenge. Manu-
Skript aus der Mitte des 14. Jahr-
hunderts. Nach S. Piggott, Ruins
in a Landscape (1976).
L’enchanteur Merlin construit Sto-
nehenge.

Merlino costruisce Stonehenge.

Die Sagen des Artus-Kreises werden bei
uns, wie erwahnt, nicht allgemein mit den
Kelten in Verbindung gebracht. Das drfte
wenigstens zum Teil auch darauf zurtick-
zuflihren sein, dass Richard Wagner einer
der bekanntesten Bearbeiter dieses Stof-
fes ist (Lohengrin, Parzival, Tristan). Wag-
ner wird aber, nicht zuletzt seines »Ring
des Nibelungen« wegen, als ausgespro-
chen »germanisch« empfunden, was sich
auf alle seine Bearbeitungen mittelalterli-
cher Themen Ubertragen hat.



| Agatinied b B H

; -~ o '
'?’ '}'{’,:/,./ /’/ LT Tl

(

-

Abb. 4

Das Fest der Britonen bei
Stonehenge. Nach S.R. Meyrick
und Ch. H. Smith, The Costume of
the Original Inhabitants of the
British Islands from the earliest
Periods to the Sixth Century
(London 1815).

La féte des Britanniques a
Stonehenge.

La festa dei Britanni a
Stonehenge.

57



Abb. 5

...und ab 1959 schickten Goscin-
ny und Uderzo ihren bretonischen
Menhirproduzenten Obelix auf
seinen Triumphzug. (©) 1997 les
Editions Albert René/Goscinny-
Uderzo.

...en 1959, Uderzo et Goscinny
envoient le breton Obélix, livreur
de menhirs, sur un parcours
triomphal.

...ed a partire dal 1959 Goscinny
ed Uderzo fecero trionfare il bre-
tone Obelix, produttore di menhir.

Abb. 6

Der Ire als »typischer Kelte«. An-
thropologische Untersuchungen
auf einer Insel vor der Westktiste
Irlands versprachen Daten zu
Kérperbeschaffenheit und Blut-
gruppen einer typisch keltischen
Bevdlkerung, da die Inselbewoh-
ner in Sprache und Lebensweise
ausserordentlich keltisch und von
allem Englischen unbertihrt wirk-
ten. Die Resultate erwiesen sich
Jjedoch als fast austauschbar mit
entsprechenden spanischen Er-

- A DERZO -
e —

3. Der Irland-Zauber

Wer immer sich mit den »Kelten« beschéf-
tigt, wird friher oder spater Zitate aus iri-
schen Quellen antreffen. Keltenforscher al-
ler Art pflegen die archéologischen Funde
und die schriftlichen Uberlieferungen grie-
chisch-romischer Autoren durch kiihne
Griffe in den irischen Sagenschatz und in
das Inventar irischer Volkskunde aufzu-
bessern. Die Iren gelten als die typischen
Kelten, und alles Irische gilt als keltisch
schlechthin. Nur - irische Historiker sind
sich im klaren darlber, dass Irland bei wei-
tem nicht so keltisch ist, wie der Nationalis-
mus des 19. Jahrhunderts das gern haben
wollte. Irland wurde zum Land der Kelten
weniger, weil die Iren Kelten sind, als weil
sie Kelten sein wollten.

Die keltischen Traditionen Irlands wurden
im Zuge des »Celtic Revival« (Sheehy 1980)
im 19. Jahrhundert hervorgeholt und aufge-
baut - im Kampf gegen die englische Kolo-
nialmacht. Der urwiichsige, phantasievolle,
keltische Ire wurde in poetischer Verklarung
dem angelsachsischen Kolonialherrn ent-
gegengestellt, nachdem englische Karika-
turen die irische Landbevélkerung lange
nur als halbaffenartige Primitive dargestellt
hatten. Der schriftliche Freiheitskampf wur-
de jedoch fast ausschliesslich in englischer

58 Sprache geflihrt, denn die Protagonisten

beherrschten als gebildete Leute das kelti-
sche Irisch der Pachter und Fischer nicht. Ir-
land erreichte schliesslich den bis heute
wirksamen Ruhm, als keltische Nation par
excellence zu gelten, und es gelang ihm, al-
leandern Wurzelnirischer Kultur vergessen
zu lassen: die vorkeltischen Iren, die sich
gewiss nichtin Luftaufgeldst hatten vor den
keltischen Einwanderern; die Missionare
mit ihren gewichtigen christlich-romischen
Kulturimporten; die angelséchsischen
Feinde und gelegentlich auch Freunde, die
unter anderem die auf Hochkreuzen so be-
liebten Flechtbandornamente einschlepp-
ten; die Wikinger, die alle grésseren irischen
Stadte  griindeten; die  Normannen
schliesslich, die Irland zu einem Teil Eng-
lands machten - bis die »keltische Renais-
sance«die gebildete Welt zu faszinieren be-
gann. Exakte Begriffsbestimmung hat aber
bekanntlich immer eine Neigung, frustrie-
rend zu wirken.

Wir verweisen nur auf ein vielzitiertes Bei-
spiel, die vier jahreszeitlichen Festtage iri-
scher Tradition: Imbolc oder St. Bridgid's
Night (1. Februar), Beltaine (1. Mai), Lugna-
sad (1. August) und Samain (1. November).
Diese Festtage bezeichnen in Irland Friih-
lings-, Sommer-, Herbst- und Winteranfang.
Kontinentale Keltenforscher pflegen diese
vier Daten meist unkritisch als »keltische«
Festtermine zu Gbernehmen und in die Zeit

hebungen. Nachkommen eines
gestrandeten Schiffs der Arma-
da?

Nach Martyn Turner, llluminations.
101 drawings from early Irish
history (Kilkenny 1985/86).
L’lrlandais, pur celte. Les recher-
ches anthropologiques ont con-
duit a la notion d’'une population
typiquement celtique. Pourtant,
les données ce sont avérées
pratiquement interchangeables
avec celles qui concernent

des groupes de populations
espagnoles.

L’'uomo irlandese come tipico
esempio di »individuo celtico«.
Esami antropologici promettevano
di ricostruire le caratteristiche di
una popolazione prettamente cel-
tica. | dati emersi risultarono perd
praticamente intercambiabili con
quelli di una indagine spagnola
analoga.

der kontinentalen Kelten zurlickzuprojizie-
ren. Es ist auch schon mit stolzem Unterton
daraufhingewiesen worden, dass der helve-
tische Nationalfeiertag vor 100 Jahren nicht
zuféllig auf den 1. August angesetzt worden
sei. Der irische Zauber wirkt betdrend.

Die vier Festtage warenin Irland und Wales
Merkdaten des bauerlichen Arbeitsjahres.
Sie lassen sich schon aus klimatischen
Grunden nur schwer aus dem Golfstrom-
klima mit seinen milden Wintern auf den
Jahreslaufim Kontinentalklima tibertragen
(Celtic Consciousness 1981/82). Schon
im schottischen Peebles wird z.B. ein »Bel-
taine-Festival« nicht am 1. Mai sondern
erst Mitte Juni abgehalten. Irisch ist nicht
gleich keltisch, genausowenig wie schot-
tisch, walisisch oder bretonisch gleich kel-
tisch sind. Die Intensitat des Keltenkults in
Irland selbst kdnnte einen freilich anderes
glauben lassen.

Keltomanie

Dieintensive Pflege der keltischen Vergan-
genheitinIrland und Wales diente der Star-
kung des nationalen Selbstbewusstseins.
Aufdem Kontinent (mit Ausnahme der Bre-
tagne) waren nationalistische Interessen
nicht in gleichem Mass vordergriindig.

Noch im 18. Jahrhundert galten die Kelten



Modern Day Mediterranean Man and West of Ireland Man or vice versa.

I

vielen Gelehrten als Stammvolk allereuro-
paischen Volker, auch der Germanen, je-
doch nichtder Slawen. Die Verbindung von
Megalithen mit Druiden lieferte dazu ein
starkes archdologisches Argument: Wo
Megalithen standen, von Indien bis Irland
und von Skandinavien bis Sardinien,
mussten Kelten gewohnt haben. Es gab
auch feiner abgestufte Meinungen, so z.B.
diejenige des Berner Historikers Walther,
der sich 1783 verteidigen musste, weil er
die Edda als Quelle zur keltischen Reli-
gionsgeschichte verwendet hatte. Walther
erklarte Danen, Schweden und Norweger
wie die Helvetier fur Kelten und sparte die
»Germanier« aus. Immerhin rechnete er
sie auch zu den Anhangern der »kelti-
schen Religion».

Gegen die Mitte des 19. Jahrhunderts
zeichneten sich die heissen Kampfe um
nationale Zugehorigkeiten immer unver-
meidlicher auchin der archaologischen Li-
teratur ab. Der Kampf zwischen »Keltoma-
nen« und »Germanomanen« (skizziert bei
Bohner 1969) wurde mit den unterschied-
lichsten Argumenten gefuhrt. Es ging da-
bei der einen Seite darum, den Germanen,
die ihrer Ansicht nach zu lange unter-
schatzt und vernachlassigt worden waren,
den gebUhrenden Ehrenplatz in der Welt-
geschichte zu erkampfen. Die andere Sei-
te verteidigte die grundlegende Bedeu-

tung der Kelten, schrieb ihnen ein hoheres
Kulturniveau zu als den Germanen und
verwies gelegentlich auf die Tatsache,
dass die Kelten ja von den Rémern zivili-
siert worden waren, wahrend die Germa-
nenim Zustand der von Tacitus geschilder-
ten Barbarei verblieben seien.

Aus der Zeit dieser Auseinandersetzungen
im Gefolge des aufsteigenden germani-
schen Nationalismus stammt u.a. das Ju-
gendbuch »Rulaman« von D.F. Weinland
(Leipzig 1878, letztmals 1989 neu heraus-
gegeben!). Darin treten die bosartigen, ver-
raterischen »Kalats« (aus Kelten und Gala-
tern zusammengemischt) auf und vernich-
ten unter Leitung ihres Druiden die guten
Einheimischen, doch wird ihnen prophezeit,
dass sie dereinst von dem »wahren Volk der
Sonne«, hiinenhaft, blond und blaudugig,
ihrerseits vernichtet werden wirden.
Indas Lager der Keltenschwarmer gehorte
dagegen R. Steiner, der den wesentlichen
Grundstock der anthroposophischen Kel-
tenliteratur geschrieben hat. Seine Fin de
siécle-Stimmung trifft sich mit der heuti-
gen, wenn er betont (zitiert nach M. Sills-
Fuchs 1983, 129), die Druiden hétten
Schriftzeichen verboten, weil sie »die Ur-
schrift der Natur und des Alls lesen« woll-
ten, und um dem »Intellektualismus... den
Eingang in die Volksseele der Kelten zu
verwehren,

0

“\ ‘M

IN
W m.'.\h M‘

m'o‘

| .,f'
!r t" ﬂl
| (

Die Germanen erhielten ihren Platz, nicht
nur in der Geschichte ferner Vergangen-
heit, sondern durch Identifikation mit dem
einen Volk, den Deutschen,auchinder Ge-
genwart. Wer sich phantasievoll mit ihnen
beschéftigen wollte, sah sich durch politi-
sche Richtlinien eingeschrankt. Die Kelten
dagegen blieben Freiwild. In der zweiten
Halfte des 20. Jahrhunderts begannen ar-
chéologische Keltenliteratur und pseudo-
wissenschaftliche Kultvolkliteratur sich
immer starker voneinander abzusetzen.
So wie die »Ausserirdischen«in der Scien-
ce Fiction-Literatur zur Ldsung aller ar-
chaologischen und sonstigen Rétsel ver-
wendet werden konnen, so wurden die
Kultkelten zu Lieferanten aller jener tiefe-
ren, jenseitigeren, naturverwurzelten Ge-
heimnisse, nach denen zivilisationsmude
und kirchenentwéhnte Gemuter dirsten.
Weniger prosaisch formuliert: »Vielleicht
fuhlten die Kelten noch den Auftrag weiter-
zuwirken, obwohl ihre Sternenzeit, ihr Wel-
tenmonat vorbei war...« (Sills-Fuchs 1983,
157).

Weshalb wir den Keltenkult im Titel als Ra-
che der Unterlegenen deklarieren? Es ist
ein postumer Triumph von witzigster Ab-
surditat, wenn man Verstand und Vernunft
der Nachweltin dieser Weise zu umnebeln
vermag...

59



60

Bibliographie

K. Bohner (1969), Vorwort zum Neudruck von:
Gebrider W. und L. Lindenschmit, Das Germa-
nische Todtenlager bei Selzen (Mainz 1848;
Neudruck 1969)

J.B. Brosi (1851), Die Kelten und Althelvetier. Ein
Beitrag zur altesten Geschichte der Schweiz
(Solothurn 1851)

P. Maugué (1985), Guillaume Tell et la tradition
celtique. Le Mythe et I'Histoire (Paris 1985)

N. Merriman (1987), Value and motivation in pre-
history:the evidence for »Celtic spirit«. In: 1. Hod-
der (Hrsg.), The archaeology of contextual mea-
nings (Cambridge 1987)

S. Piggott (1968), The Druids (London 1968)
S. Piggott (1976), Antiquarian thought in the six-
teenth and seventeenth centuries. In: Ruins in a
landscape. Essays in Antiquarianism (Edin-
burgh 1976)

R. O’Driscoll (Hrsg.) (1981/82), Celtic Conscio-
usness (Dolmen Press 1981/82)

P-A. Schwarz (1990), »La derniére Druidesse du
Mont Terrible«. Bemerkung zu einer angebli-
chen Volkssage. Schweiz. Archiv fiir Volkskunde
86, 1990, 19-34

J. Sheehy (1980), The Rediscovery of Ireland’s
pagt: the Celtic Revival 1830-1930 (London
1980)

M. Sills-Fuchs (1983), Wiederkehr der Kelten
(Minchen 1983)

D.S. Thomson (1987), The companion to Gaelic
Scotland (Oxford 1987)

E. Uehli (1942), Vorzeit der Schweiz (Zrich
1942)

G. Walther (1783), Celtische Alterthtimer zur Er-
lauterung der altesten Geschichten und Verfas-
sung Helvetiens (Bern 1783)

La vengeance des vaincus, ou les
victoires celtes dans le brouillard
mystique

Les Celtes sont présentés par la littérature
pseudo-scientifique et ésotérique comme
un peuple mystérieux, emprunt d’un savoir
profond sur les forces occultes de la Na-
ture. L'image populaire des Celtes se préte
avec un égal bonheur aux exigences de
I'anthroposophie et de I'écologie, mais
aussi du féminisme ou du »New Age«. Elle
est cependant fort éloignée des faits histo-
riques. Plusieurs facteurs ont contribué a
cette vision mystifiée des Celtes. En pre-
mier lieu, les auteurs antiques, qui prétent
aux Druides des compétences hors du
commun tant sur le plan cultuel que social,
politique ou encore scientifique et les qua-
lifient de »nobles sauvages«, sont un des
facteurs déterminants de cette mystifica-
tion. Le cycle des Iégendes du roi Arthur et
delaquéte du Graal dont l'origine découle-
rait de latradition celte du pays de Galles, a
également contribué a cette imagerie cel-
tique. Plus récemment, au XIXe siécle, pen-
dant sa lutte pour 'indépendance, 'lrlande
a fortement popularisé 'image celtique,
prénée autour du concept de son identité
nationale entiérement celte. Enfin, 'en-
gouement pour les Celtes, apparu dans la
seconde moitié du XXe siecle en Alle-
magne, en Autriche et en Suisse, a été sus-
cité principalement par le tabou imposé
sur les »Germains«au lendemain de la Se-
conde guerre mondiale, comme réaction &
lidéologie national-socialiste du »sang et
de la terre«. M.-A.H.

La vendetta dei vinti: vittorie
celtiche avvolte nelle nebbie
mistiche

Nella letteratura »esoterica« pseudoscien-
tifica i Celti vengono presentati come un
popolo che possedeva una profonda co-
noscenza delle forze misteriose della na-
tura. L'immagine dei Celti trasmessa all
grande pubblico si adatta perfettamente ai
desideri dell'antroposofia e dell’»onda Ver-
de«, come quella del femminismo e dell’at-
mosfera della New Age; tutto cio & perd
ben lontano dalla realta storica.

Diversi fattori sono alla base della nascita
di questa immagine mistificata dei Celti:
determinanti furono gli scritti degli autori
antichi su questo popolo, che attribuirono
ai druidi celti straordinari poteri cultuali, so-
ciali, politici e scientifici e li trasformarono
secondo il concetto del »buon selvaggio«.
Anche le interpretazioni della saga medie-
vale di re Artu e del sacro Graal influirono
sullimmagine popolare dei Celti, tanto piu
che l'origine della saga viene individuata
nella tradizione celtica del Galles. Infine
essa deve molto all’atmosfera venutasi a
creare in Irlanda durante le lotte per I'indi-
pendenza del secolo scorso, dove venne
creata 'immagine di una nazione esclusi-
vamente celtica.

[lboom dei Celtinella seconda meta del XX
secolo viene alimentato dal fatto che dopo
la seconda guerra mondiale il concetto di
popolo »germanico« € diventato tabu co-
me reazione al culto nazionalsocialista del
»Sangue e terrax. S.B.-S.



	Die Rache der Unterlegenen : keltische Siege im mystischem Nebel

