
Zeitschrift: Archäologie der Schweiz : Mitteilungsblatt der SGUF = Archéologie
suisse : bulletin de la SSPA = Archeologia svizzera : bollettino della
SSPA

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Ur- und Frühgeschichte 

Band: 14 (1991)

Heft: 1: Die Helvetier und ihre Nachbarn, Kelten in der Schweiz
[Geburtstagsausgabe zum 700 Jahr-Jubiläum der Confoederatio
Helvetica] = Les Helvètes et leurs voisins, les Celtes en Suisse
[Numéro de fête  pour le jubilé du 700e anniversaire de la
Confoederatio Helvetica] = Gli Elvezi e i loro vicini, i Celti in Svizzera
[Edizione speciale per il 700 compleanno della Confederazione El...

Artikel: Die Rache der Unterlegenen : keltische Siege im mystischem Nebel

Autor: Osterwalder Maier, Christin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-12556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-12556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Rache der Unterlegenen:
Keltische Siege in mystischem Nebel
Christin Osterwalder Maier

Die Kelten sind populär. Wenn in heutiger
Ausdrucksweise ein Buch oder ein Film

einschlägiger Art als »Kultbuch« oder
»Kultfilm« bezeichnet werden, so sind die
Kelten zweifellos ein »Kultvolk«. Ein
neuerfundenes Horoskop wird mit dem
Gütesiegel »keltisch« zum Bestseller, und
Wohlgerüche erhalten mit keltischen Attributen

erst das gewisse Etwas («Gauloise -

un partum affranchi«; »Kevin«-Herrenkos-
metik). Die vernunftmüde New Age-Welle
kommt kaum ohne Kelten aus; ihre Kelten
sind ein Volk der Geheimnisträger, sozusagen

permanent kultisch, tragisch, sinnend
und sinnig. Sie sind für viele unserer
Zeitgenossen eine Erscheinung aus jenen
Tiefen der Zeit, in denen das Wissen noch

ganz und die Umwelt kein Problem war.
»Der keltische Volkscharakter war im
Naturhaft-Kosmischen verankert und diese
Veranlagung wirkte sich in den Naturgewalten

des Blutes aus« (Uehli 1942, 333).
Nach allem, was die Geschichte überliefert,

waren die Kelten freilich ganz normale
Leute, in Sitten und Gebräuchen gewiss
nicht extravaganter als Germanen oder
Römer. Halten wir also gleich fest, dass das
heute verehrte Kultvolk mit den historischen

Keltenstämmen nicht mehr viel
gemeinsam hat. Die Ungleichwertigkeit dieser

beiden Keltenbegriffe ist jedoch nur
wenigen bewusst-der Kultvolk-Zauber ist

äusserst wirksam. Umso mehr drängt sich
die Frage nach den Motiven auf, die aus
Unterlegenen der Weltgeschichte Helden
des Irrationalen gemacht haben.
Wir vermuten die Antworten in drei
Komplexen, die wir mit den Begriffen Druiden,
Artusroman und Irland etikettieren wollen.
Die Zusammenhänge sind freilich
vielschichtig; mehr als eine Skizze ist hier
nicht möglich.

«Die Kelten»

Exakte Begriffsbestimmung ist der
Betrachtung eines Kultvolkes natürlich
wesensfremd und abträglich. Sie ist deshalb
umso notwendigerfüralle.die nichtzu den
»Celtic twilight writers« (Thomson 1987,

190) gehören wollen, jenen schwärmerischen

oder um Lesergunst buhlenden Au¬

toren, bei denen »keltisch« und »kultisch«
nicht als Druckfehler, sondern fast als

Synonyme nebeneinander stehen.
Wie auch immer der Begriff »Volk« definiert
wird - das vielzitierte »keltische Volk« hat

es nie gegeben. Die Kelten waren (und
sind) eine Sprachgemeinschaft (keine
Rasse I), bestehend aus zahlreichen Stämmen,

die nach übereinstimmenden Berichten

antiker und mittelalterlicher
Geschichtsschreiber untereinander oft so
sehr zerstritten waren, dass sie leichter mit

äusseren, nichtkeltischen Feinden
gemeinsame Politik machten, als mit
keltischen Nachbarn. Ein Helvetier oder Hädu-

er hätte sich unter dem Begriff »Kelten«

ebensowenig ein geschlossenes Volk
vorstellen können, wie ein heutiger (germanisch

sprechender) Bayer, Norweger oder

Engländer sich unter »Germanen« im 20.

Jahrhundert ein geschlossenes »germanisches

Volk« vorzustellen vermag.

»Die Helvetier«

Das Kultvolk Kelten ist in der Schweiz
ebenso virulent wie im übrigen Mittel- und

Westeuropa. Bemerkenswert dabei ist

jedoch, dass viele Schweizer zwar die
Helvetier - wie in der Schule gelernt - für ihre
Ahnen halten, aber zwischen Helvetiern
und Kelten keinen Zusammenhang sehen.
Für den Archäologen ist klar, dass die
Helvetier ein keltischer Stamm waren. Helvetier

können deshalb - vor allem in Publikationen

von Amateurarchäologen - durchaus

von keltenkultischem Phosphorglanz
umflossen dargestellt werden. Für Nicht-
archäologen gelten die Helvetier jedoch
häufig nicht als Kelten. Jedem ehemaligen
Schweizer Primarschüler sind die Helvetier

aus der dramatischen Erzählung von
Bibrakte bekannt; sie bilden zusammen
mit den Römern in der Regel eine klar
erinnerte Zeitinsel im ansonsten eher dunkeln
Meer historischer Vorstellungen, wie

Schulerinnerungen sie zu hinterlassen
pflegen. »Die Kelten« dagegen werden
eher als »viel früher«, als »ganz am Anfang«
der Geschichte empfunden. Sie sind fern,

geheimnisvoll, lockend, während die
Helvetier der Primarschülererinnerungen auf

ihren breiten Schultern das gleiche
knochentrockene Heldentum tragen wie die

Eidgenossen von Morgarten und Sempach.

Die »Nebel von Avalon« wogen um
die Kelten, niemals um die Helvetier.
Der Begriff »Helvetier« wurde in der
schweizerischen Geschichtsschreibung
als gleichbedeutend mit »Eidgenossen«
verwendet (vgl. den Beitrag Marchai S. 5)
und damit der ursprünglichen Bedeutung
als keltischer Stammesname entfremdet.
Im 18. und 19. Jahrhundert mit ihren
wachsenden archäologischen und nationalistischen

Interessen führte das zu einer
Rückkoppelung: Helvetisch im Sinne von
eidgenössisch wurde mit helvetisch im Sinne
einer keltischen Stammeszugehörigkeit
gleichgesetzt. Die Helvetier wurden damit

- auf Kosten aller nichtkeltischen Ahnen,
wie z.B. Räter, Alamannen oder Burgunder,
und auf Kosten aller nichthelvetischen
Keltenstämme, wie z.B. Rauriker oder Ver-

agrer - zum Stammvolk der Schweizer
befördert.

Da zudem der Keltenkult (wie alle nebulö-
sen Kulte) vom Geheimnis der Ferne und
Entrücktheit lebt, fügen sich die dem
helvetischen Alltag so nahen Helvetier
schlecht in ihn ein. Das schliesst freilich
nicht aus, dass Kultisches auch in Helvetien

bei Archäologen und Nichtarchäolo-

gen sehr viel lebhafteres Interesse ge-
niesst als biederer Alltag. Der Kultplatz La

Tene ist verheissungsvoller als das Warenlager

La Tene.

Der postume Weg ins goldene
Zeitalter

»Les Celtes, qui occuperent jadis la Suisse
et une vaste partie de l'Europe, sont en fait
les grands oublies de l'Histoire«, schrieb P.

Maugue 1985 in nicht ganz richtiger
Einschätzung der aktuellen Lage, und er fuhr
fort: »Et pourtant, les Celtes n'en demeurent

pas moins presents; ils sont lä, dans
l'inconscient collectif des peuples
europeens, oü ils reposent apres avoir perdu
leurs dernieres batailles«. Womit der
Ausgangspunkt gegeben ist für den
phantasievollen Versuch, Wilhelm Teil zum Helden

keltischer Tradition zu machen. 53



M. Sills-Fuchs weissagt 1983 in einem
durch seine grosszügige Ungenauigkeit
und freieste Assoziation für diese
Literaturgattung sehr typischen Buch: »Verweht
sind die Erinnerungen und die Spuren der
Kelten. Vielleicht doch nicht für immer.
Vielleicht werden ihre vergessenen und
belachten Weisheiten von der modernen
Wissenschaft aufgegriffen und mit Hilfe
heutiger Forschungsmethoden entschleiert.

Sie können ihren Zauber bewahren,
auch dann, wenn man ihre Wurzeln bloss-
legt, denn diese gehen hinab zu den
Urgründen des Lebens...« (S. 58). Wobei unter

den als keltisch erkannten Weisheiten
unter anderem Erdstrahlen an Kreuzwegen

und die Bekömmlichkeit verschimmelten

Brotes gepriesen werden. In der
Einführung zum Buch wird die Autorin als
»Weise Frau« gefeiert: »Ich nenne sie Die
Druidin. Aber sie hat keinen Altar mehr.
Oder doch? Vielleicht wird der Kreis ihrer
Leserzum neuen Carnac.« (Die Herausgeberin

L Ingrisch verwechselt hier wohl
Carnac mit Stonehenge - eine Carnac-för-
mige Leserschaft hätte Mühe, sich zum
Kreis zu formen.)
In diesen Zitaten sind im wesentlichen die
Zutaten aufgezählt, die sich zum Keltenkult
zusammengemischt in der einschlägigen
Literatur wiederfinden. Wir stellen die
einzelnen Elemente kurz vor:

1. Die Kelten sind Vergangenheit. Sie gehören
zu den Unterlegenen der europäischen
Geschichte, ihr Heldentum ist besiegelt und
ungefährlich - im Gegensatz z.B. zum Heldenkult

der »Germanen« in jüngster Vergangenheit.

2. Es sind keine älteren, vorkeltischen Völkernamen

in unserem Gebiet bekannt. Nachdem
die Germanen durch die nationalsozialistische
Propaganda in die Gegenwart geholt und nach
dem Zweiten Weltkrieg entsprechend tabui-
siert worden sind, bleiben als Quelle der »uralten«

Weisheiten im »kollektiven Unbewussten
der europäischen Völker« nur die Kelten. Nur
sie sind gleichzeitig Namens- undVergangen-
heitsträger. Weisheitsquellen ohne Namen
(wie »Steinzeitleute») sind zu gestaltlos, um der
Phantasie ein würdiges Ziel zu bieten.

3. Die Kelten waren glückliche Besitzer von
Priestern mit einprägsamen Namen: Druiden.
Druiden waren und sind bei der Verkultung der
Kelten entscheidend beteiligt - als Objekte der
Nachwelt natürlich, nicht als handelnde Personen.

Für die feministische Literatur war dann
zusätzlich die »Druidin« oder »Weise Frau«
unumgänglich.

4. Megalithen (in unserem Zitat Carnac) gehören
zu den stehenden Requisiten druidischer

Wirksamkeit. Megalithen und Druiden gehören
in den Köpfen der Keltenliebhaber seit
Jahrhunderten zusammen. Diese Verbindung ist
ebenso selbstverständlich und unreflektiert
wie falsch. Ein missionierender Archäologe
könnte aber eher Windmühlen besiegen, als
die armen Druiden aus dem Bannkreis der
auch für sie schon uralten Steine herauszulö-

54 sen.

5. Die abgrundtiefe Weisheit der Kultkelten
stammt im wesentlichen aus schwärmerischen
Berichten griechisch-römischer Autoren (Piggott

1968). Wenn das romantische Europa des
18. Jahrhunderts sich für den »Edlen Wilden«
(z.B. Indianer, Südseeinsulaner) begeisterte
und in diesen Unzivilisierten ein Traumbild
natürlicher Unverdorbenheit und naturverbundener

Weisheit ohne Falsch und Fehl bewunderte,
so statteten die antiken Autoren die Kelten

zu gewissen Zeiten mit allen Tugenden der von
den Intrigen derZivilisation unberührten
Naturweisen aus. Bezeichnenderweise blüht neben
der Keltenbegeisterung der zweiten Hälfte des
20. Jahrhunderts auch ein neues Indianerinteresse,

das mit »Lederstrumpf« nichts mehr zu
tun hat. Typisch dafür ist eher der Zauberer und
Drogenvisionär Don Juan Matus aus C. Casta-
nedas Kultbuch »The Teachings of Don Juan; a
Yaqui Way of Knowledge« (1968).

6. Die Kelten sind zwar Vergangenheit, aber
selbstverständlich haben sie ein Erbe
hinterlassen. Die Suche nach keltischem Erbgut ist
vielerorts Teil der Suche nach nationaler Identität.

Die Kelten sind als Vorzeige-Ahnen besonders

begehrt, seit andere Vorfahren (vor allem
germanische Stämme) aus zeitgeschichtlichen

Gründen in Missgunst stehen.

Diese sechs Motive finden sich in
unterschiedlicher Zusammensetzung in den
drei grösseren Wirkungskreisen wieder:

1. Der Druiden-Zauber

«Vergleicht man die höheren Lehren des
Druidenthums, namentlich seinen
Monotheismus, seinen begeisterten Glauben an
die Unsterblichkeit der Seele und seine
reinen ethischen Grundsätze - vergleicht
man des keltischen Volkes Religiosität und
seinen entwickelten Sinn für Freiheit..., der
Kelten Bildung in Kunst und Wissenschaft,
und ihren symbolischen, erhebenden
Kultus... mit der Bildung, die die Annahme der
neuen reinen Weltreligion des Gottmenschen

bedingt.., so muss man wahrlich
bekennen: Kaum ein anderVolk war geeigneter

und reifer, den ewigen Rathschluss
der erbarmenden Gottheit sich zuzueignen

und einzutreten in das Reich Gottes...«
schreibt J.P. Brosi 1851 (107) in seinem
Buch »Die Kelten und Althelvetier«. Brosi
war als Pater an den protochristlichen
Aspekten des »Druidenthums« besonders
interessiert, denn der christlich-erzieherische

Standpunkt diente ihm - in gut
mittelalterlicher Kirchentradition - als Legitimation

für seine historisch-archäologischen
Forschungen. Im übrigen war er ein
glänzender Vertreter der im 19. Jahrhundert
üppig wuchernden Keltomanie. Mit Nachdruck

verweist er auf den »Weltweisen
Aristoteles, der nicht nur behauptete, die
Kelten seien das älteste, tiefsinnigste,
weltweiseste Volk gewesen, sondern auch
Philosophie in Europa habe bei ihnen begonnen

und sie seien die Lehrer und Bildner

der Hellenen gewesen - eine Behauptung,
die vor Aristoteles auch die des Pythago-
ras... gewesen!« (93).
Damit ist der Katalog der Qualitäten, die
den Druiden zugeschrieben werden,
weitgehend erstellt. Die fast-christlichen
Qualitäten des Druidenthums hatten freilich
die Antike nicht interessiert und sprechen
auch das 20. Jahrhundert kaum an. Umso
zentraler sind die Themen »Unsterblichkeit

der Seele« und »Pythagoras».
Die keltische Lehre von der Unsterblichkeit

der menschlichen Seele dürfte
vernünftigerweise die heutige Keltenkultgemeinde

gar nicht so sehr faszinieren, denn
aus christlicher Sicht ist sie nichts als
normal, und sehr viele weitere Religionen
gehen ebenfalls von einer den physischen
Tod überdauernden Seele aus. Die
unsterbliche Seele, und vor allem die
angenehmen Zeiten, denen sie nach dem Tod

entgegen geht, mussten jedoch alle diejenigen

mit Bewunderung erfüllen, die selbst
nach dem Tod ein trostloses Schattendasein

im Haus des Hades erwarteten. Die
Vorstellung einer fortdauernden Seele war
den antiken Autoren vor allem aus der
pythagoreischen Lehre bekannt. Wenn nun
die Seelenvorstellungen der Kelten
beschrieben werden mussten, lag ein
Querverweis darauf natürlich nahe. Da die Py-
thagoreer aber auch die mehrfache
Wiedergeburt einer Seele in verschiedenen
Lebewesen dieser Welt annahmen, konnte
sich aus dem Querverweis leicht die
Vorstellung ergeben, die Kelten hätten ebenfalls

an die Seelenwanderung (im Sinn
einer Reinkarnation) geglaubt.
Diese Seelenwanderung wurde dann in
den sechziger und siebziger Jahren des
20. Jahrhunderts, in der Zeit wild
aufblühender Guru-Sekten, ein Angelpunkt des
Interesses, das hindubegeisterte Blumenkinder

für die Kultkelten entwickelten. Die
Verschwiegenheitspflicht, der offenbar
sowohl die Pythagoreer als auch die Druiden
unterstellt waren, tat ein weiteres, um diese
beiden Gruppen mit geheimnisvollen
Schleiern der Gemeinsamkeit zu umwe-
ben und die Phantasie zu beflügeln.
Die antike Überlieferung zeichnet ein recht
verschwommenes und klischeehaftes Bild
von den Druiden. Man wusste, dass sie
einen hohen sozialen Rang einnahmen,
dass sie eine sehr lange Ausbildungszeit
absolvierten und entsprechend gebildet
sein mussten. Als Kenner und Hüter der
Stammestradition wurden sie anscheinend

zu richterlichen oder schiedsrichterlichen

Aufgaben gerufen. Ihre Weisheit soll
Parteiintrigen gelöst und kämpfende Heere

getrennt haben - Wunschträume kriegsmüder

Grossstädter, ob in Alexandria oder



Abb. 1

Der Druide in Ausübung seines
Amtes. Karikatur von Gustav Dore
zu X.B. Saintine, La mythologie du
Rhin (1876). Nach A. Stoll, Asterix,
das Trivialepos Frankreichs (1974)
51.

Le Druide en plein Office. Carica-
ture de Gustave Dore.
II druido durante l'esercizio delle
sue funzioni; caricatura di Gustav
Dore.

Abb.2
J.W. von Goethe, Kophtisches
Lied. Der Kophta galt als
geheimnisvoller ägyptischer Weiser.
Goethe spottete mit seinem
Gedicht über die Anhänger des
Grafen Cagliostro und den Gross-
kophta seiner »ägyptischen
Maurerei«.
J.W. von Goethe, Chant coufique.
Le coufique avait une notation
egyptienne particulierement my-
sterieuse.
J.W. von Goethe, »Kophtisches
Lied«. Si riteneva che il »cophta«
fosse un saggio egizio di miste-
riosi poteri.

M,

tA

AA
mm-

--S'i

Kophtisches Lied

Lasset Gelehrte sich zanken und streiten,
Streng und bedächtig die Lehrer auch sein!

Alle die Weisesten aller der Zeiten
Lächeln und winken und stimmen mit ein:
Töricht, auf Beßrung der Toren zu harren!
Kinder der Klugheit, o habet die Narren
Eben zum Narren auch, wie sichs gehört!

Merlin der Alte, im leuchtenden Grabe,
Wo ich als Jüngling gesprochen ihn habe,
Hat mich mit ähnlicher Antwort belehrt:
Töricht, auf Beßrung der Toren zu harren!
Kinder der Klugheit, o habet die Narren
Eben zum Narren auch, wie sichs gehört!

Und auf den Höhen der indischen Lüfte
Und in den Tiefen ägyptischer Grüfte
Hab ich das heilige Wort nur gehört:
Töricht, auf Beßrung der Toren zu harren!
Kinder der Klugheit, o habet die Narren
Eben zum Narren auch, wie sichs gehört!

Rom. Die Druiden beschäftigten sich offenbar

auch mit philosophischen und
wissenschaftlichen, vor allem naturwissenschaftlichen

Studien. Ferner hatten sie die Macht,
einen Kultbann, etwa entsprechend dem
katholischen Kirchenbann, auszusprechen.
Eine solche Fülle von sakraler, sozialer,
politischer und wissenschaftlicher Kompetenz
müsste für die Gebildeten der griechischrömischen

Welt ausserordentlich
beeindruckend sein, denn in ihrem eigenen
Kulturkreis war nichts Entsprechendes
bekannt. Man suchte und fand deshalb Parallelen:

in ägyptischen Priestern, persischen
Magiern und indischen Brahmanen. Alle
diese Priester-Gelehrten gerieten durch ihre

fremdartige Machtfülle in den Geruch
des geheimnisvoll-unheimlichen, esoterischen

Wissens.
Es ist bemerkenswert, wie intensiv dieser
Geruch auch heute, nach zwei Jahrtausenden,

noch aus den Grüften und Hainen weht

- Goethe hat sich in seinem »Kophtischen
Lied« souverän darüber lustig gemacht.
Die Gelehrsamkeit des christlichen
Abendlandes wurde vorwiegend hinter
den Mauern von Klöstern und Städten
erarbeitet. Die Druiden dagegen pflegten
anscheinend in Wäldern und Hainen das Wirken

der Natur zu belauschen. Je städtischer

und zivilisierter der Alltag war und ist,
desto sehnsuchtsvollerträumten und träumen

deshalb die Romantiker in der
warmen Stube von den weisheitsträchtigen
Nebeln im raunenden Eichenhain.

Druidinnen
Den Druiden als Vatergestalten von weiser
Unfehlbarkeit wurden dann und wann auch
Druidinnen beigesellt. Überzeugende
Hinweise auf die Existenz von historischen
Druidinnen fehlen, vereinzelt wird etwa
eine Wahrsagerin als Druidin bezeichnet. Im

wesentlichen sind sie aber Erfindungen
der Nachwelt. Es ist deshalb nur
konsequent, wenn im jungfrauensüchtigen
19. Jahrhundert die liebliche Druidin in

unbefleckten Schleiern einherschreitet
(Schwarz 1990), während die
matriarchalisch-feministischen Vorstellungen des 20.

Jahrhunderts die Druidin als »Weise Frau«

- notwendigerweise mit dem der Weisheit

entsprechenden Alter - geschaffen haben.

Die Kräuterfrau der Jahrhundertwende
wurde zur Druidin geadelt.

Merlin
Der Nimbus der Druiden erhielt seinen
Glanz, allerdings eher indirekt, noch von
einer andern Seite: von Merlin, dem Zauberer

des Artus-Kreises. Merlin wird freilich in

seiner ersten Fassung nicht als Druide,
sondern als »Vates«, als Seher, vorgestellt.
Sein Bild hat wesentliche Elemente zum
allgemeinen Druidenbild beigetragen.
Geoffrey of Monmouth hat 1136 in seiner
»Historia Regum Britannie« mit Merlin die

typische Kultdruiden-Gestalt bereits
geformt: die Sarastrogestalt, die Megalithen
baut.
Die Zweifel der Regierten an der Weitsicht
der Regierenden haben sich seit der Antike

wenig verändert, man träumt vom
Königsberater, der alles weiss. Merlin, der Seher,

weiss, wie alles werden wird, und Merlin,

der Magier, sorgt dafür, dass der richtige
König auf den Thron kommt. Merlin hat

aber auch sichtbare Spuren hinterlassen.
Geoffrey of Monmouth berichtet, dass Merlin

den Steinkreis bei Salisbury, die »Chorea

Gigantum«, errichtet habe, indem er
durch seine Zaubersprüche, dem Widerstand

der gewaltigen Steine und des
irischen Königs zum Trotz, den Transport der

Anlage von »Killarao monte Hybernie«
nach England ermöglicht habe. Stonehenge

war nach Geoffrey als Grabmal für die in

der Schlacht gegen Hengist und seine
Angelsachsen gefallenen britonischen
Heerführer gedacht. 1136 lag damit die Zuweisung

der Megalithanlagen an die vorger- 55



56

manische Bevölkerung keltischer Tradition
vor.
1649 erklärte John Aubrey, er habe bei
Avebury und Stonehenge britonische
Druiden-Tempel erkannt und restauriert,
und ab 1959 schickten Goscinny und
Uderzo ihren bretonischen Menhirprodu-
zenten Obelix auf seinen Triumphzug. Die
mittelalterliche Verbindung von Megalithen

und keltischen Druiden hat sich somit

neun Jahrhunderte lang gehalten, und
sie wird zweifellos weiter halten.

2. Der Artus-Zauber

Merlin ist das Bindeglied zwischen dem
volkstümlichen Druidenbild und dem
vielschichtigen Kreis der Artus-Erzählungen.
Die Sagen um die Tafelrunde des Königs
Artus gehören zwar nicht zu den direkten
Quellen des Kultkelten-Bildes, sie spielen
aber unter anderem in der feministischen
und anthroposophischen Literatur eine
Rolle und wirken von dorther auf die
allgemeine Keltenvorstellung zurück.
Artus war keineswegs von Anfang an König.

In den Berichten englischer Historiker
aus dem 6. - 10. Jahrhundert ist er noch
der tragische Resistanceführer, der das
britonische, also keltisch-römische England

gegen die eindringenden germanischen

Angelsachsen zu verteidigen
versucht. In dieser Eigenschaft lebte er vor
allem im Rückzugsgebiet der keltischsprachigen

Bevölkerung, in Wales, weiter.
Geoffrey of Monmouth, Waliser, Geistlicher
und Gelehrter, legte in seiner »Historia« eine

ausserordentlich vollständige Abfolge
englischer Könige vor, beginnend mit
einem von Aeneas abstammenden Brutus
(daher der Name Briten). Auch Artus wurde
mit königlichem Rang versehen und in die
Liste eingereiht.
Am normannischen Hof brachte man dem
Kriegshelden Artus grosses Interesse
entgegen, während seine Rolle als
Widerstandskämpfer wenig Anklang fand -
verständlicherweise: Die Eroberer Englands
waren nicht bereit, den Widerstand der
Unterworfenen zu bewundern. Die Dichter
wandelten Artus deshalb vom Kämpfer für
ein untergehendes Volk zum ritterlichsten
und christlichsten aller Könige. Seine
Ritterlichkeit wurde vervielfacht in den
Gefährten seiner Tafelrunde, seine Christlichkeit

erhielt im Gral ein dichterisch
ausserordentlich ergiebiges Motiv.
Die vom Gral verklärten Helden so vieler
mittelalterlicher Abenteuerromane erhielten

ihre keltische Dimension im 18. und vor
allem im 19. Jahrhundert, als eine
allgemeine Suche nach den nationalen Wur-

t
ä - r bim h'mtiri im m%k;-

¦. -m,.....
•":'

-. :•. • mßßß"- r,i¦ -.•¦.'¦¦¦ -¦.:,, r
• • •

,-Zß ¦ • /•ZA;.:;/, 7 ¦ ; ¦

/-¦¦ - ...;v,sip s

:¦'-¦

im,,:,-"/
¦r, -ß-m-ß

<ß s m rw m..
¦im ¦ ¦ .'.

s
i.:.-ß.

¦. *« :f/mmmm/z Hms/AvAm
¦'*¦

mm

}xmmft\\plHr

zeln einsetzte. In der volkstümlichen
Überlieferung, der »Folk-Iore«, glaubte man
uralte, getreu bewahrte Berichte und
Weisheiten zu entdecken. Da nun Sagen aus
dem Artus-Kreis sowohl in Wales als auch
in der Bretagne zu finden waren, wurden
sie als höchst willkommene Bereicherung
keltischer Geschichte eingesetzt. Der
mittelalterliche Ritterkönig Artus seinerseits
gewann durch die Rückdatierung in die
geheimnisreichen Gefilde keltischer Vorzeit
eine Einmaligkeit, die ihm bis heute
entsprechende Aufmerksamkeit sichert.

Abb.3
Merlin baut Stonehenge. Manuskript

aus der Mitte des 14.
Jahrhunderts. Nach S. Piggott, Ruins
in a Landscape (1976).
L'enchanteur Merlin construit
Stonehenge.
Merlino costruisce Stonehenge.

Die Sagen des Artus-Kreises werden bei
uns, wie erwähnt, nicht allgemein mit den
Kelten in Verbindung gebracht. Das dürfte
wenigstens zum Teil auch darauf
zurückzuführen sein, dass Richard Wagner einer
der bekanntesten Bearbeiter dieses Stoffes

ist (Lohengrin, Parzival, Tristan). Wagner

wird aber, nicht zuletzt seines »Ring
des Nibelungen« wegen, als ausgesprochen

»germanisch« empfunden, was sich
auf alle seine Bearbeitungen mittelalterlicher

Themen übertragen hat.



fS*. ¦

mmA)¦¦--¦:.--..

/:
T fer»-!*

r
ITm
f'wä

ss.iwm£m

n m ik\

'AA/A^.. mr V/f' ' ¦Am -A,- A^-m,-/,,,

Abb 4
Das Fest der Britonen bei
Stonehenge. Nach S. R. Meyrick
und Ch. H. Smith, The Costume of
the Original Inhabitants of the
British Islands from the earliest
Periods to the Sixth Century
(London 1815).
La fete des Britanniques ä

Stonehenge.
La testa dei Britanni a
Stonehenge.

57



a&

- <J^J>&^StZi

Abb. 5
...und ab 1959 schickten Goscin-
ny und Uderzo ihren bretonischen
Menhirproduzenten Obelix auf
seinen Triumphzug. (©) 1991 les
Editions Albert Rene/Goscinny-
Uderzo.
...en 1959, Uderzo et Goscinny
envoient le breton Obelix, livreur
de menhirs, sur un parcours
triomphaf
...ed a partire dal 1959 Goscinny
ed Uderzo fecero trionfare il bre-
tone Obelix, produttore di menhir.

Abb. 6
Der Ire als »typischer Kelte«.
Anthropologische Untersuchungen
auf einer Insel vor der Westküste
Irlands versprachen Daten zu
Körperbeschaffenheit und
Blutgruppen einer typisch keltischen
Bevölkerung, da die Inselbewohner

in Sprache und Lebensweise
ausserordentlich keltisch und von
allem Englischen unberührt wirkten.

Die Resultate erwiesen sich
jedoch als fast austauschbar mit
entsprechenden spanischen
Erhebungen. Nachkommen eines
gestrandeten Schiffs der Armada?

Nach Martyn Turner, llluminations.
101 drawings from early Irish
history (Kilkenny 1985/86).
L'lrlandais, pur celte. Les recherches

anthropologiques ont conduit

ä la notion d'une population
typiquement celtique. Pourtant,
les donnees ce sont averees
pratiquement interchangeables
avec Celles qui concernent
des groupes de populations
espagnoles.
L'uomo irlandese come tipico
esempio di »individuo celtico«.
Esami antropologici promettevano
di ricostruire le caratteristiche di
una popolazione prettamente cel-
tica. I dati emersi risultarono perö
praticamente intercambiabili con
quelli di una indagine spagnola
analoga.

58

3. Der Irland-Zauber

Wer immer sich mit den »Kelten« beschäftigt,

wird früher oder später Zitate aus
irischen Quellen antreffen. Keltenforscher
aller Art pflegen die archäologischen Funde
und die schriftlichen Überlieferungen
griechisch-römischer Autoren durch kühne
Griffe in den irischen Sagenschatz und in
das Inventar irischer Volkskunde
aufzubessern. Die Iren gelten als die typischen
Kelten, und alles Irische gilt als keltisch
schlechthin. Nur - irische Historiker sind
sich im klaren darüber, dass Irland bei weitem

nicht so keltisch ist, wie der Nationalismus

des 19. Jahrhunderts das gern haben
wollte. Irland wurde zum Land der Kelten
weniger, weil die Iren Kelten sind, als weil
sie Kelten sein wollten.
Die keltischen Traditionen Irlands wurden
im Zuge des »Celtic Revival« (Sheehy 1980)
im 19. Jahrhundert hervorgeholt und aufgebaut

- im Kampf gegen die englische
Kolonialmacht. Der urwüchsige, phantasievolle,
keltische Ire wurde in poetischerVerklärung
dem angelsächsischen Kolonialherrn
entgegengestellt, nachdem englische Karikaturen

die irische Landbevölkerung lange
nur als halbaffenartige Primitive dargestellt
hatten. Der schriftliche Freiheitskampf wurde

jedoch fast ausschliesslich in englischer
Sprache geführt, denn die Protagonisten

beherrschten als gebildete Leute das
keltische Irisch der Pächter und Fischer nicht.
Irland erreichte schliesslich den bis heute
wirksamen Ruhm, als keltische Nation par
excellence zu gelten, und es gelang ihm, alle

andern Wurzeln irischer Kultur vergessen
zu lassen: die vorkeltischen Iren, die sich
gewiss nicht in Luft aufgelöst hatten vor den
keltischen Einwanderern; die Missionare
mit ihren gewichtigen christlich-römischen
Kulturimporten; die angelsächsischen
Feinde und gelegentlich auch Freunde, die
unter anderem die auf Hochkreuzen so
beliebten Flechtbandornamente einschleppten;

die Wikinger, die alle grösseren irischen
Städte gründeten; die Normannen
schliesslich, die Irland zu einem Teil
Englands machten - bis die »keltische Renaissance«

die gebildete Welt zu faszinieren
begann. Exakte Begriffsbestimmung hat aber
bekanntlich immer eine Neigung, frustrierend

zu wirken.
Wir verweisen nur auf ein vielzitiertes
Beispiel, die vier jahreszeitlichen Festtage
irischer Tradition: Imbolc oder St. Bridgid's
Night (1. Februar), Beltaine (1. Mai), Lugna-
sad (1. August) und Samain (1. November).
Diese Festtage bezeichnen in Irland
Frühlings-, Sommer-, Herbst- und Winteranfang.
Kontinentale Keltenforscher pflegen diese
vier Daten meist unkritisch als »keltische«
Festtermine zu übernehmen und in die Zeit

der kontinentalen Kelten zurückzuprojizie-
ren. Es ist auch schon mit stolzem Unterton
darauf hingewiesen worden, dass der helvetische

Nationalfeiertag vor 100 Jahren nicht
zufällig auf den 1. August angesetzt worden
sei. Der irische Zauber wirkt betörend.
Die vier Festtage waren in Irland und Wales
Merkdaten des bäuerlichen Arbeitsjahres.
Sie lassen sich schon aus klimatischen
Gründen nur schwer aus dem Golfstromklima

mit seinen milden Wintern auf den
Jahreslauf im Kontinentalklima übertragen
(Celtic Consciousness 1981/82). Schon
im schottischen Peebles wird z.B. ein »Bel-
taine-Festival« nicht am 1. Mai sondern
erst Mitte Juni abgehalten. Irisch ist nicht
gleich keltisch, genausowenig wie schottisch,

walisisch oder bretonisch gleich
keltisch sind. Die Intensität des Keltenkults in
Irland selbst könnte einen freilich anderes
glauben lassen.

Keltomanie

Die intensive Pflege der keltischen Vergangenheit

in Irland und Wales diente der
Stärkung des nationalen Selbstbewusstseins.
Auf dem Kontinent (mit Ausnahme der
Bretagne) waren nationalistische Interessen
nicht in gleichem Mass vordergründig.
Noch im 18. Jahrhundert galten die Kelten



Modern Day Mediterranean Man and West of Ireland Man or vice versa.

S-»ü$«i

n*=^m. SrV^llL' 3*

je

.-*

\
^R l

V

vielen Gelehrten als Stammvolk allereum-
päischen Völker, auch der Germanen,
jedoch nicht derSlawen. Die Verbindung von
Megalithen mit Druiden lieferte dazu ein
starkes archäologisches Argument: Wo

Megalithen standen, von Indien bis Irland
und von Skandinavien bis Sardinien,
mussten Kelten gewohnt haben. Es gab
auch feiner abgestufte Meinungen, so z.B.

diejenige des Berner Historikers Walther,
der sich 1783 verteidigen müsste, weil er
die Edda als Quelle zur keltischen
Religionsgeschichte verwendet hatte. Walther
erklärte Dänen, Schweden und Norweger
wie die Helvetier für Kelten und sparte die
»Germanier« aus. Immerhin rechnete er
sie auch zu den Anhängern der
»keltischen Religion».
Gegen die Mitte des 19. Jahrhunderts
zeichneten sich die heissen Kämpfe um
nationale Zugehörigkeiten immer
unvermeidlicherauch in der archäologischen
Literatur ab. Der Kampf zwischen »Keltoma-
nen« und »Germanomanen« (skizziert bei
Bohner 1969) wurde mit den unterschiedlichsten

Argumenten geführt. Es ging dabei

der einen Seite darum, den Germanen,
die ihrer Ansicht nach zu lange
unterschätzt und vernachlässigt worden waren,
den gebührenden Ehrenplatz in der
Weltgeschichte zu erkämpfen. Die andere Seite

verteidigte die grundlegende Bedeu¬

tung der Kelten, schrieb ihnen ein höheres
Kulturniveau zu als den Germanen und
verwies gelegentlich auf die Tatsache,
dass die Kelten ja von den Römern zivilisiert

worden waren, während die Germanen

im Zustand der von Tacitus geschilderten

Barbarei verblieben seien.
Aus der Zeit dieser Auseinandersetzungen
im Gefolge des aufsteigenden germanischen

Nationalismus stammt u.a. das

Jugendbuch »Rulaman« von D.F. Weinland

(Leipzig 1878, letztmals 1989 neu
herausgegeben!). Darin treten die bösartigen,
verräterischen »Kalats« (aus Kelten und Gala-

tern zusammengemischt) auf und vernichten

unter Leitung ihres Druiden die guten
Einheimischen, doch wird ihnen prophezeit,
dass sie dereinst von dem »wahren Volk der
Sonne«, hünenhaft, blond und blauäugig,
ihrerseits vernichtet werden würden.
In das Lager der Keltenschwärmer gehörte
dagegen R. Steiner, der den wesentlichen
Grundstock der anthroposophischen
Keltenliteratur geschrieben hat. Seine Fin de

siecle-Stimmung trifft sich mit der heutigen,

wenn er betont (zitiert nach M. Sills-
Fuchs 1983, 129), die Druiden hätten
Schriftzeichen verboten, weil sie »die
Urschrift der Natur und des Alls lesen« wollten,

und um dem »Intellektualismus... den

Eingang in die Volksseele der Kelten zu
verwehren«.

Die Germanen erhielten ihren Platz, nicht

nur in der Geschichte ferner Vergangenheit,

sondern durch Identifikation mit dem

einen Volk, den Deutschen, auch in der
Gegenwart. Wer sich phantasievoll mit ihnen

beschäftigen wollte, sah sich durch politische

Richtlinien eingeschränkt. Die Kelten

dagegen blieben Freiwild. In der zweiten
Hälfte des 20. Jahrhunderts begannen
archäologische Keltenliteratur und
pseudowissenschaftliche Kultvolkliteratur sich

immer stärker voneinander abzusetzen.
So wie die »Ausserirdischen« in der Science

Fiction-Literatur zur Lösung aller

archäologischen und sonstigen Rätsel
verwendet werden können, so wurden die
Kultkelten zu Lieferanten aller jener tieferen,

jenseitigeren, naturverwurzelten
Geheimnisse, nach denen zivilisationsmüde
und kirchenentwöhnte Gemüter dürsten.

Weniger prosaisch formuliert: »Vielleicht
fühlten die Kelten noch den Auftrag weiter-

zuwirken, obwohl ihre Sternenzeit, ihr
Weltenmonat vorbei war...« (Sills-Fuchs 1983,

157).
Weshalb wir den Keltenkult im Titel als
Rache der Unterlegenen deklarieren? Es ist

ein postumer Triumph von witzigster
Absurdität, wenn man Verstand und Vernunft
der Nachwelt in dieser Weise zu umnebeln

vermag...
59



Bibliographie

K. Bohner (1969), Vorwort zum Neudruck von:
Gebrüder W und L Lindenschmit, Das Germanische

Todtenlager bei Selzen (Mainz 1848-
Neudruck 1969)
J.B. Brosi (1851), Die Kelten und Althelvetier. Ein
Beitrag zur ältesten Geschichte der Schweiz
(Solothurn 1851)
R Maugue (1985), Guillaume Teil et la tradition
celtique. Le Mythe et l'Histoire (Paris 1985)
N.Merriman (1987), Value and motivation in
prehistory: the evidence for »Celtic spirit«. In: I. Hod-
der (Hrsg.), The archaeology of contextual mea-
nings (Cambridge 1987)
S. Piggott (1968), The Druids (London 1968)
S. Piggott (1976), Antiquarian thought in the six-
teenth and seventeenth centuries. In: Ruins in a
(andscape. Essays in Antiquarianism (Edinburgh

1976)
R. O'Driscoll (Hrsg.) (1981/82), Celtic Conscio-
usness (Dolmen Press 1981/82)
P.-A. Schwarz (1990), »La derniere Druidesse du
Mont Terrible«. Bemerkung zu einer angeblichen

Volkssage. Schweiz. Archiv für Volkskunde
86, 1990, 19-34
J. Sheehy (1980), The Rediscovery of Ireland's
past: the Celtic Revival 1830-1930 (London
1980)
M. Sills-Fuchs (1983), Wiederkehr der Kelten
(München 1983)
D.S. Thomson (1987), The companion to Gaelic
Scotland (Oxford 1987)
E. Uehli (1942), Vorzeit der Schweiz (Zürich
1942)
G. Walther (1783), Celtische Alterthumer zur
Erläuterung der ältesten Geschichten und Verfassung

Helvetiens (Bern 1783)

La vengeance des vaincus, ou les
victoires celtes dans le brouillard
mystique

Les Celtes sont presentes par la litterature
pseudo-scientifique et esoterique comme
un peuple mysterieux, emprunt d'un savoir
profond sur les forces occultes de la
Nature. L'image populaire des Celtes se prete
avec un egal bonheur aux exigences de
l'anthroposophie et de l'ecologie, mais
aussi du feminisme ou du »New Age«. Elle
est cependant fort eloignee des faits
historiques. Plusieurs facteurs ont contribue ä
cette vision mystifiee des Celtes. En
premier lieu, les auteurs antiques, qui pretent
aux Druides des competences hors du
commun tant sur le plan cultuel que social,
politique ou encore scientifique et les qua-
lifient de »nobles sauvages«, sont un des
facteurs determinants de cette mystifica-
tion. Le cycle des legendes du roi Arthur et
de la quete du Graal dont l'origine decoule-
rait de la tradition celte du pays de Galles, a
egalement contribue ä cette imagerie
celtique. Plus recemment, au XIXe siecle, pendant

sa lutte pour l'independance, l'lrlande
a fortement popularise l'image celtique,
prönee autour du concept de son identite
nationale entierement celte. Enfin, l'en-
gouement pour les Celtes, apparu dans la
seconde moitie du XXe siecle en
Allemagne, en Autriche et en Suisse, a ete suscite

principalement par le tabou impose
sur les »Germains« au lendemain de la
Seconde guerre mondiale, comme reaction ä
l'ideologie national-socialiste du »sang et
de la terre«. M.-A.H.

La Vendetta dei vinti: vittorie
celtiche avvolte nelle nebbie
mistiche

Nella letteratura »esoterica« pseudoscien-
tifica i Celti vengono presentati come un
popolo che possedeva una profonda
conoscenza delle forze misteriose della
natura. L'immagine dei Celti trasmessa al
grande pubblico si adatta perfettamente ai
desideri dell'antroposofia e dell'»onda Verde«,

come quella del femminismo e dell'at-
mosfera della New Age; tutto ciö e perö
ben lontano dalla realtä storica.
Diversi fattori sono alla base della nascita
di questa immagine mistificata dei Celti:
determinanti furono gli scritti degli autori
antichi su questo popolo, che attribuirono
ai druidi celti straordinari poteri cultuali, so-
ciali, politici e scientifici e li trasformarono
secondo il concetto del »buon selvaggio«.
Anche le interpretazioni della saga medievale

di re Artü e del sacro Graal influirono
suH'immagine popolare dei Celti, tanto piü
che l'origine della saga viene individuata
nella tradizione celtica del Galles. Infine
essa deve molto all'atmosfera venutasi a
creare in Irlanda durante le lotte per l'indi-
pendenza del secolo scorso, dove venne
creata l'immagine di una nazione esclusi-
vamente celtica.
II boom dei Celti nella seconda metä del XX
secolo viene alimentato dal fatto che dopo
la seconda guerra mondiale il concetto di
popolo »germanico« e diventato tabu come

reazione al culto nazionalsocialista del
»sangue e terra«. S.B.-S.

60


	Die Rache der Unterlegenen : keltische Siege im mystischem Nebel

