
Zeitschrift: Archäologie der Schweiz : Mitteilungsblatt der SGUF = Archéologie
suisse : bulletin de la SSPA = Archeologia svizzera : bollettino della
SSPA

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Ur- und Frühgeschichte 

Band: 13 (1990)

Heft: 2: Kanton Zürich

Artikel: Kultgerät, Weihegabe und Amulett aus spätbronzezeitlichen
Seeufersiedlungen

Autor: Kossack, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-11648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-11648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kultgerät, Weihegabe und Amulett aus
spätbronzezeitlichen Seeufersiedlungen
Georg Kossack Leopold Kretzenbacher in Verehrung und Dankbarkeit

Die spätbronzezeitliche Ufersiedlung auf
dem Haumessergrund bei Zürich-Wollishofen

bietet ein typisches Beispiel für die
desolate Quellenlage und den lückenhaften

Fundinhalt, von denen man ausgehen
muss,soll von den religiösen Überzeugungen

der damaligen Bevölkerung und ihren
rituellen Verhaltensweisen die Rede sein.
Die Station wurde 1868 entdeckt, die Funde

hatte man nach Baggerarbeiten aufgelesen.

Jakob Heierli beschrieb sie mehr als

zwanzig Jahre später. Erst 1977 wurden
Reste der Siedlung von Tauchern abermals

erfasst, sie beobachteten drei
Kulturschichten. Ausser Bronzeanhängern,
tönernen Feuerböcken und einem tierge-
staltigen Tongefäss barg man schon in

alter Zeit Wagenbeschläge und sammelte
schliesslich eine aussergewöhnliche Zahl

von Nadeln, weit mehr als an anderen Plätzen

des Seeufers (Abb. 1).

Teilt man das Material nach begrifflich
definierten Klassen, lässt sich von Amuletten,
Kultgerät und Weihegaben sprechen,
inhaltlich formuliert von der Manifestation
magischer Praktiken, von religiösen
Festen und Versenkungsopfern. Diese
Gliederung wird auch auf die Funde aus anderen

Uferstationen anwendbar sein, doch
kann man sie noch um wichtige Aspekte

Abb. 1

Bronzenadeln aus der Ufersiedlung

Zürich-Wollishofen,
Haumessergrund. Teile von Versenkungsopfern?

Foto SLMZ.
Epingles en bronze de la Station
littorale de Zürich-Wollishofen,
Haumessergrund. Restes d'un
depöt votif immerge?
Spilloni di bronzo, forse parte di
un'offerta immersa nell'acqua
della stazione lacuare di Zurigo-
Wollishofen, Haumessergrund.

Abb.2
Bronzebeschläge eines Zeremo-
nialwagens aus der Ufersiedlung
Zürich-Wollishofen, Haumessergrund.

Garnitures en bronze d'un char
de ceremonie de la Station littorale

de Zürich-Wollishofen,
Haumessergrund.
Guarnizioni di bronzo appartenenti

ad un carro da cerimonia
della stazione lacuare di Zurigo-
Wollishofen, Haumessergrund.

» -¦¦ IP

11

lir
;

il

11

II
jill

V
;.¦ - .'lÜfci

iWlmWIliM
¦ mmm'.

7

f|
is
ZZ.

1)1

II
A:
1

I

.jipiliip;

I
lll
isiI

•fa

mm

iiiiiii
IllIpBt il

TT
89



Abb.3
Bronzebeschlag eines Zeremo-
nialwagens aus der Ufersiedlung
Chevroux VD. Nach G. Jacob-
Friesen (s. Literaturverzeichnis)
Garniture en bronze d'un char de
ceremonie de la Station littorale
de Chevroux VD.
Guarnizioni di bronzo appartenenti

ad un carro da cerimonia
dalTinsediamento lacuare di
Chevroux VD.

¦

r-'-r
¦:.

¦

nw
£M

Q

o

^ s-s

¦¦

Abb. 4
Bronzebeschläge eines Zeremo-
nialwagens aus einem Moor bei
Egemose auf Fünen. Nach G.
Jacob-Friesen (s. Literaturverzeichnis).

Garnitures en bronze d'un char
de ceremonie d'un marais pres
de Egemose sur Fünen.
Guarnizioni di bronzo appartenenti

ad un carro da cerimonia da
una torbiera nei pressi di Egemo-
se-Fünen.

erweitern, wenn Brandopferplätze und
Gräberfelder in die Untersuchung einbezogen

werden. Alle diese rituellen
Ausdrucksformen spiegeln im Kontakt den
Inhalt des Glaubens, den wiederzugewinnen
die jetzt meist isolierten Materialgruppen
nicht zu gestatten scheinen, verzichtet
man auf Hypothesenbildung durch
Vergleich mit ähnlichen, reichhaltigeren und
zusammenhängenden Befunden bei
zeitgenössischen Nachbarn und auf die
Aussage annähernd gleichzeitiger Texte aus
solchen Hochkulturen, die sprachlich wur¬

zelhaft miteinander verbunden waren
(Opfergesänge des Rigveda, Götterhymnen
des Awesta, hethitischer Ritualtext).

Kultwagen und Vogelbarke

Wir beginnen mit dem Kultgerät aus Wol-
lishofen und zwar mit Wagenbeschlägen
aus Bronze (Abb. 2), die Gernot Jacob-
Friesen zusammen mit gleichartigen, nur
vollständigeren Stücken aus westschweizerischen

Seeufersiedlungen (Abb. 3)



Abb. 5
Gehörnte Vogelgefässe (Ton), a
Ufersiedlung Zürich-Alpenquai.
Foto SLMZ. b aus einem Urnen-
grab bei Oderberg-Bralitz, Kr.

Angermünde, Brandenburg. Nach
G. Kossack 1954 (s. Literaturverzeichnis).

Recipients en forme d'oiseaux
cornus (terre cuite).
Reeipienti a forma di uccello a
corna (argilla).

üiU

^

dem Inhalt eines Moorfundes bei Egemose

auf Fünen an die Seite gestellt hat (Abb.
4). Mit Recht betont er den Fremdcharakter
der Bronzen im Nordischen Kreis, spricht
sich also für Einfuhr aus und sichert die
Annahme durch zahlreiche Parallelen auf
dem Kontinent, wo während der späten
Bronzezeit vor allem die westalpine, an
Rhone und Rhein orientierte Zone als
Lieferant in Frage kommt. Das wird zur
Gewissheit, vergleicht man die Verbreitung
anderer typischer Bronzen, die Hans-
Jürgen Hundt auch vom Standpunkt der
Gusstechnik und der Ornamente
eindrücklich behandelt hat. Deshalb lässt sich
die Rekonstruktion, die Jacob-Friesen für
Egemose für wahrscheinlich hält, auf die
wenigen Stücke aus Wollishofen anwen¬

den (Abb. 2), wo er noch das Fragment
einer Radnabe entdeckte, so dass ein
Gefährt in Ganzform wie auch in Cortaillod
und Corcelettes erwartet werden kann.
Dass es sich dabei nicht um Lastwagen
handelt, geht aus dem aufwendigen,
zierfreudigen Guss und aus der tierförmigen
Gestalt tüllenförmiger Endbeschläge hervor.

Neben der Vogelbarke, einem der beliebtesten

Motive der späten Bronzezeit,
erscheinen Vogelköpfe mit Stier-und
Bocksgehörn, eine sonderbare Symbiose, die
aber keineswegs als ungewöhnlich gelten
darf, weil der Grundgedanke variiert mehrfach

wiederkehrt. Seit dem 11. Jahrhundert
v.Chr. donauländisch belegt, findet man ihn

gegen Ende der Bronze- und während der

frühen Eisenzeit plastisch umgesetzt an

Wagengebilden und Klapperbehang in

Italien und Mitteleuropa. Man kann ausserdem

noch auf gehörnte Vogelgefässe aus
Zürich-Alpenquai (Abb. 5a.b) und Hagnau
am Bodensee verweisen und die weite

Verbreitung des Typus zwischen mittlerer
Donau und unterer Oder als Argument
anführen. Darüber muss noch in anderem
Zusammenhang gesprochen werden, aber
schon diese Materialauswahl rechtfertigt
es, einen ideellen Kontext zwischen Vogel
und Homtier anzunehmen, die
Erscheinungsform einer Gottheit, deren Wesen in

den Eigenschaften verschiedenartiger
Haustiere zu erkennen war.
Ob die kompliziert gegossenen, meist
dreirädrigen »Deichselwagen« aus der 91



J

m+

^ / *'*
HL*

Abb. 6
Deichselwagen (Bronze),
Fundumstände nicht bekannt. Gefunden

zwischen Frankfurt a.d. Oder
und Drossen, Brandenburg. Foto
Kreisheimatmuseum Neuruppin.
Char ä timon en bronze, trouve
entre Francfort sur TOder et Drossen,

Brandenburg.
Carretto a timone (bronzo). Ritro-
vato fra Francoforte sull'Oder e
Drossen, Brandenburgo.

Abb. 7
Tiergefäss (Ton) aus einem Grab
von Este-S.Stefano. Foto Museo
Nazionale Atestino in Este (Vene-
tien).
Recipient zoomorphe en terre
cuite, provenant d'une tombe de
Este-S.Stefano.
Vaso zoomorfo (argilla) da una
tomba di Este-S.Stefano.

nördlichen Randzone der Lausitzer Kultur
dem gleichen Vorstellungskreis ihre
Entstehung verdanken und wie sie verwendet
worden sind, bleibt derzeit noch ein Rätsel.
Sie sind aus ähnlichen Bauelementen
konstruiert wie die viel grösseren Fahrzeuge

vom Typ Egemose: Einer Tülle mit
Nietlöchern sind Wasservögel in Ganzform
aufgesteckt; die Tüllengabel, durch die die
Achse läuft, endet in gehörnten Vogelköpfen

(Abb. 6). Nach der Blickrichtung der
Tiere zu urteilen sind diese Geräte
geschoben worden. Als Zeremonialwagen
werden sie allemal bezeichnet werden
dürfen.
Welche Bedeutung dem Räderfahrzeug
auch im Bestattungswesen zukam, lehrt
die allerdings kurzlebige Sitte, Tote von
Rang, wohl immer Krieger, am Beginn der
Spätbronzezeit zusammen mit einem Wagen

zu verbrennen und zu begraben. Die
Schweiz hatte an diesem Brauch teil
(Bern-Kirchenfeld, St-Sulpice VD, Kaisten
AG), was Walter Drack belegt hat, während
Christopher Pare kürzlich das Material in
seiner Gesamtheit aufbereitete und mit
den Wagenresten aus anderen Fundgattungen

der Zeit in Zusammenhang brach¬

te. Die Forschung dachte in Analogie zu
szenischen Darstellungen auf
spätgeometrischen Vasenbildern zunächst
vordergründig an die Ekphora, die Aufbahrung
des Verstorbenen, ohne verständlich zu
machen, warum das Gefährt zerstört auf
den Scheiterhaufen kam und mit der
Asche ins Grab gelangte. Da Zugtiere stets
fehlen und selbst Zaumzeug und Schir-
rungsgerät in den Gräbern selten bleiben
(Zürich-Wies), wurde der Wagen in der
Vorstellung der Bestattenden vermutlich noch
auf andere Weise genutzt und von Tieren
gezogen, die zwar Gegenstand kultischer
Verehrung waren, über die der Tote aber
nicht verfügen konnte.
Man wird an Mythen erinnert, welche die
Wagenfahrt der Gottheit und des Königs
als deren Stellvertreter auf Erden in festlichem

Aufzug darzustellen veranlasst hatten.

Peter Schauer trug einschlägigen Stoff
aus der Frühzeit des altweltgeschichtlichen

Kreises zusammen und bezog mit
Recht auch die Fahrt des Toten ein. Er
zitierte einen hethitischen Tontafeltext des
13. Jahrhunderts aus Bogazköy, der die
Bestattung eines Herrschers schildert.
Prüft man die vielgestaltigen Riten wäh¬

rend der vierzehntägigen Feierlichkeiten
auf ihre Aussage, lassen sie sich als
Wiederholung mythischen Geschehens
verstehen: Tiere wurden getötet (Rind, Schaf
und Pferd), in denen sich das Wesen der
Gottheit manifestierte, ein uralter, zum Opfer

gewandelter Brauch, der das Sterben
eines Menschen von Rang zum Anlass
nahm, daran zu erinnern, wie der Tod in die
Welt gekommen und dass er die
Voraussetzung irdischen Lebens sei;auch Speise
und Trank, die man in Gegenwart des
Verstorbenen genoss und spendete, hingen
mit dieser Auffassung zusammen; man
leitete ferner Wasser herbei und stach Soden
aus, um dem Toten einen Weideplatz für
seine Tiere anzueignen, man zog eine Furche

und nannte Pflug- und Dreschplatz; im
Sitzbild, thronend und auf einem Wagen
geleitet, erblickte man den Verstorbenen
lebend, handlungsfähig, der Nahrung
bedürftig, aber durch das läuternde Feuer in
eine Seinsweise gewandelt, die der
Vorstellung vom ausserweltlichen Zustand
angemessen war.
Mancher Grundgedanke kehrt in den
Hymnen des altindischen Rigveda an den
Feuergott Agni wieder: Weil er den Herd



Abb. 8
Tonschale mit Vogelfiguren. Aus
einem Urnengrab von Klein
Döbern, Kr. Cottbus-Land, Brandenburg.

Foto Museum für Vor- und
Frühgeschichte Potsdam.
Coupe en terre cuite avec des
representations d'oiseaux provenant

d'une tombe ä urne de Klein
Döbern.
Coppa fittile con volatili. Da una
deposizione in urna di Klein
Döbern.

mmv
n *

iiÄ^LillBI

v
%m

MW

m

Abb. 9
Tonschale mit Vogelfiguren und
»Feuerbock«. Aus einem Hügelgrab

von Sopron-Burgstall (Oe-
denburg). Nach M. Hoernes,
Urgeschichte der bildenden Kunst
(1898) Taf. 16,3.
Coupe en terre cuite avec
representations d'oiseaux et
»chenet« provenant d'un tumulus
de Sopron-Burgstall.
Coppa fittile con volatili e »alare«.
Da una tomba a tumulo di
Sopron-Burgstall.

m

Am*tifrrr-
s¦i-x> im Mit t.wm$ II'Mzimmiimz

jZ-+»?>f*j£ii ¦¦•v*-*m 1'^'¦.'i
WJ

te ßmmr.
;, Vm- vmv

-*-4

J.sfflsiiit?

beschützte und dort böse Geister bannte,
war er ein Freund der Menschen. Im Pferd
und im Ziegenbock schien sich sein Wesen

am reinsten zu offenbaren, in Tieren,
die ihm beim blutigen Opfer als besonders
wohlgefällig galten. Sein Signum war der
rossebespannte Wagen, den er erfunden
hatte und auf dem er zusammen mit Indra,
dem stiergestaltigen Weltenschöpfer und
Kampfgeist, die himmlischen Gefilde
durcheilte und zur Erde kam, um die am
Feuer zubereiteten Toten in sein Reich zu
holen. Erzählte der Mythos, Agni sei im
Wasser geboren, bezog man auch das
Wachstum der Pflanzen auf ihn. Man
versteht deshalb, warum man den
Bestattungsplatz pflügte, mit Wasser besprengte
und Saat einbrachte.

Die Ankunft der Gottheit erlebten die alten
Inder und Iraner im Zustand der Ekstase,
die ein Getränk (Soma, Haoma) hervorrief,
dem man göttliche Qualität beimass, so
dass dessen Bereitung Gegenstand ritueller

Praxis war. Bei dessen Genuss teilten
sich ähnlich wie beim kraftspendenden
Labetrank die Eigenschaften der Götter
mit. Es wird verständlich, warum tiergestal-
tige Getränkespeicher im Kultgerät antiker
Völker gebräuchlich waren (Abb. 7), wobei
die Wahl der Tierart nach der theriomor-
phen Erscheinungsform der Gottheit
getroffen worden zu sein scheint (Wasservogel,

Rind, Bock oder Widder, Schwein). Der

enge Zusammenhang zwischen Getränk
und Tiergestalt ist offenkundig, wo man
Vogelfiguren im Inneren (Abb. 8) oder am

Rand von Tonschalen befestigt und in

Einzelfällen sogar mit einem widderköpfigen
»Feuerbock« kombiniert hat (Abb. 9), der in

Horngestalt sonst dem Herdfeuer
zugewiesen wurde (Abb. 10).

Wenn man Gefässe wohl doch mit Rausch-
und Labetrank auf Räder stellte und sie,
dem Götterwagen angeglichen, fahrend
kommen sah, kann die Herkunft des
Gefährts aus dem Reich der Götter gemeint
gewesen sein, besonders dann, wenn das
Gefäss in einer Vogelbarke den Platz
einnahm, den beim Barkenmotiv sonst die
Sonne innehatte (Abb. 11).

Gegen Ende der Bronze- und während der
älteren Eisenzeit vor allem bei den Vene-
tern, Italikern und Illyrern verbreitet (Abb
13a), sind Vorläufer solcher Kesselwagen 93



:ff:f

-1of/sf*"
' ?t*

*vk
il rTtt^' If

Abb. 10a, b
Radfragment und Feuerbock aus
der Ufersiedlung Zürich-Wollishofen,

Haumessergrund. Nach J.
Heierli (s. Literaturverzeichnis)
und Foto SLMZ.
Fragment de roue et chenet de la
Station littorale de Zürich-Wollishofen,

Haumessergrund.
Frammento di ruota e alare
della stazione lacuare di Zurigo-
Wollishofen, Haumessergrund.

WJ*/:'

Mm¦

^mmmm^B«

^ijffim..

SIS!

¦SIlipff]

^"¦//¦'w: s

¦§. j;f* !fe{. -Wi Ar

Abb. 11

Kesselwagen (Bronze) aus einem
Umengrab bei Acholshausen,
Ldkr. Ochsenfurt, Unterfranken.
Nach Ch. Pescheck (s.
Literaturverzeichnis).

Char ä chaudron en bronze d'une
tombe ä urne trouvee pres
d'Acholshausen.
Carretto con bacile (bronzo) da
una deposizione in urna nei pres-
si di Acholshausen.

¦¦ i-,,rmißi.

is.xißi'ß'--

HB

I

aus dem Karpatenbecken, Böhmen, der
mainfränkischen Urnenfelderprovinz und
dem Nordischen Kreis bekannt. Jözsef
Csalogovits fand ein besonders gut erhaltenes

Exemplar aus Ton in einem Hügelgrab

mit Brandbestattung bei Kanya im
Komitat Tolna (Abb. 12). Die reich verzierte
Schüssel auf dem Räderwerk enthielt
Leichenbrand wie der Bronzekessel des
Wagens von Skallerup auf Seeland, dessen
Gestell als doppelte Vogelbarke gebildet
ist, während das Gefäss auf der Wandung
Vogelfiguren trägt und am Rand Geräusch
erzeugende Bleche in Lanzettform hängen.

Es bleibt unserer Einsicht entzogen,
ob der Kessel die Wohnung des Toten dar¬

stellen und das Fahrzeug seine Fahrt vom
Scheiterhaufen zum Grab ausdrücken
sollte oder ob gemeint war, er labe sich, bei
der Verbrennung in einen transzendenten
Zustand verwandelt, an dem Getränk, das
von den Göttern stammt. Wo in früheisen-
zeitlichem Kontext auf Wagen Altitaliens
anthropomorphe Gefässträger stehen
(Abb. 13b), scheint klar zu sein, wer das
Getränk herbeibrachte; die Gottheit offenbarte

sich hier nicht mehr im Tier, sondern
erschien personifiziert, ein Vorgang, der
mit der aufkeimenden Vorstellung von der
menschlichen Gestalt der Götter
zusammenhing.

Wie immer man interpretiert, der »Kessel

wagen« hatte als lebensspendendes Mittel

schon während der Spätbronzezeit
Bedeutung gehabt. Deshalb ist die Frage
berechtigt, ob die verzierten Tonräder von
Wollishofen (vgl. Abb. 10) und aus anderen
Seeufersiedlungen der Schweiz zu
solchem Kultgerät gehörten. »Wagenmodelle«

sind ja bekannt, seit das Fahrzeug
erfunden wurde, ziemlich sicher im Alten
Orient, wo es schon frühzeitig auch im Kult
Verwendung fand. Bei seiner Verbreitung
in schriftlosen Kulturen wird der Grundgedanke

von der fahrenden Gottheit in das
heimische Denksystem aufgenommen
worden sein.



Abb. 12

Kesselwagen (Ton) aus einem
Hügelgrab mit Brandbestattung
bei Kanya, Komitat Tolna, Westungarn.

Foto Mus. Szekzard.
Char ä chaudron en terre cuite
d'un tumulus decouvert pres de
Kanya.
Carretto con bacile (argilla) da
una tomba a tumulo nei pressi di
Kanya.

mm. tiis:« - : '
• *

iL

si-

#*. SS *

ps : ^
11:

-"ffiia

Abb. 13
a Vogelwagen (Bronze) aus
einem Grab bei Salerno, Campa-
nien. - b Wagen mit Gefässtrager
(Bronze) aus Mittelitalien. Nach E.

Woytowitsch (s. Literaturverzeichnis).

a Char aux oiseaux en bronze
provenant d'une tombe decouverte

pres de Salerne. - b Char avec
un support de recipient en bronze

d'ltalie centrale,
a Carretto con volatili (bronzo) da
una tomba nei pressi di Salerno. -
b Carretto con figura umana che
sorrege un bacile (bronzo)
dalTItalia centrale.

Zs

Q fA-
m

95



Opferriten und Opfergaben
Die Riten, die bei der Feuerbestattung
angewendet worden sind, kehren teilweise
unter anderem Aspekt beim Brandopfer
wieder. Caesar (VI 16) und Strabo (IV 4,5)
berichteten von den Kelten, sie bauten
einen »Riesenkerl aus Heu und Holz, steckten

Tiere und Menschen hinein und
verbrannten alles zusammen«. Gleichviel ob
es dieser spezielle Brauch war, der sich in
den Brandopfern der Bronze- und vorrömischen

Eisenzeit ausdrückte, die Werner
Krämer beschrieb und auch für die
Schweiz verzeichnete, oderobhierVarian-
ten einer einheitlichen Grundidee Gestalt
gewannen, es waren vor allem Haustiere
(Rind, Schaf/Ziege, Schwein), die nach
archäologischem Befund dem Feuer
übergeben wurden. Krämer zog Aschenaltäre
in griechischen Heiligtümern zum
Vergleich heran. Man hatte hier Asche, Blut
und Knochensplitter der dem Zeus geopferten

Tiere zu einem Kegel von beträchtlicher

Höhe aufgeschüttet. Krämer wollte
mit diesem Beispiel zeigen, wie weit blutige

Opfer solcher Art in Alteuropa verbreitet
waren und dass der Kult auch in Griechenland

schon bestand, lange bevor in

spätgeometrischer Zeit die ersten Tempel für
das anthropomorphe Götterbild errichtet
wurden. Es müssen Gemeinschaftsopfer
gewesen sein; denn in den Aschenhügeln
der zirkumalpinen Zone fand man vielfach
grosse Mengen kleinteilig zerschlagener
Tongefässe, offensichtlich Reste von
Speiseopfern, welche die primäre Kulthandlung

begleiteten.
Das gilt prinzipiell für die allermeisten
Stammesfeste, aus welchem Anlass sie
auch abgehalten worden sein mögen. Der
begründende Mythos fällt dementsprechend

vielgestaltig aus.
Feierte man im werdenden Frühjahr die
Wiederkehr der Vegetation und koppelte
sie mit der Idee vom sterbenden und
wiederauferstehenden Gott, wird man an die
besonders eindrucksvollen, mit Speiseopfern

verbundenen fordicidia der Römer
denken wollen (eine trächtige Kuh wurde
geschlachtet, verbrannt und der Tellus
geweiht), auch an die parilia bald darauf (Ve-
stalinnen verteilten die Asche der Kälber,
die man aus den Kühen herausgeschnitten

hatte, zusammen mit Bohnenstroh und
dem Blut des Oktoberopfers als Reini-

gungs- und Sühnemittel).
Stand der Stammesvater im Mittelpunkt,
wären die feriae Latinae ein treffliches
Beispiel, dem sich Andreas Alföldi an Hand
der schriftlichen Überlieferung und der
archäologisch erschliessbaren
Hinterlassenschaft gewidmet hat: Jede Gemeinde

r-'-i

i

Abb. 14

Amulette (Bronze) aus Ufersiedlungen

der Schweiz. Foto SLMZ.
Amulettes en bronze provenant
de stations littorales suisses.
Amuleti (bronzo) da insediamenti
lacuari svizzeri.



des latinischen Stammesbundes steuerte
zum Festmahl bei, brachte Käse und Milch,
Lämmer und Stiere, darunter ein weisser,
den Alföldi als Stammesahnen in Tiergestalt

interpretierte; zum Altar geführt und
getötet, wurde das Fleisch verteilt und
verzehrt, das Wesen des Tieres also auf die
Speisenden übertragen.
Dachte man sich den Sitz der Gottheit im
Wasser, weihte man Speisen und Getränk
im feuchten Element. Am Ufer eines
verlandeten Thermalsees bei Montegrotto
fanden sich ausser bronzenen Votiven
tausende Gefässe in Ganzform, die Heinz-
Werner Dämmer kürzlich vollständig
veröffentlichte und zu deuten versuchte.
Ob solche Versenkungsopfer auch in den
Uferrandstationen der Schweiz erwartet
werden dürfen, wäre an eindeutigeren
Befunden zu klären, als sie bisher von dort
bekannt sind. Aber wenn der Zürcher
Haumessergrund nach der Zählung von Sibylle

Bauer über 1000 Nadeln lieferte,
dreiviertel des Bestandes aus Zürcher
Seeufersiedlungen überhaupt, ist der Gedanke

an Nadelopfer schon deshalb nicht von
der Hand zu weisen, weil sie auf zeitgleiche

Parallelen in Mooren des Alpenvorlands

verweisen kann. Als Versenkungsopfer

gilt ja auch mit Recht der Fundinhalt
aus der Quellfassung von St. Moritz GR

(Dolch, Schwert, Nadel), und wenn in einer
Tonlagerstätte der Ziegelei Sihlfeld bei Zü-
rich-Wiedikon drei Bronzelanzen zum
Vorschein kamen, wird es sich auch hier um
eine Weihegabe handeln. Es ist, so scheint
es, altüberliefertes Brauchtum gewesen,
Verbindung mit chthonischen Wesen in

den Wassern oder in der Erdtiefe
aufzunehmen (Felsspalten, Höhlen, künstliche
Schächte), um Glück zu erlangen, Fruchtbarkeit

und Wachstum zu fördern und böse
Dämonen der Unterwelt abzuwehren. Der
urtümliche Poseidonglaube der Hellenen
dient der Findung der Grundidee. Der Gott
der Wasser erschien in Stier- und Rossgestalt,

und dort, wo Quellen aus der Tiefe
hervortraten, opferte man ihm, im argivi-
schen Dine ein Pferdegespann (Pausanias
VIII 7,2).

Amulett und Talisman

Übernatürliche Kräfte sich dienstbar zu
machen oder böse Geister zu bannen,
mag Praktiken verwandt gewesen sein, die
im weiten Feld des Zaubers angesiedelt
waren. Abstrakte Zeichen als Zaubermittel
gab es während der späten Bronze- und
frühen Eisenzeit in Fülle. Sie fehlen in keiner

Uferrandsiedlung der Schweiz, auch
nicht in den Bronzehorten der Zeit. Ohne

Abb. 15

Tonfigur des Vogelwagens aus
der altbronzezeitlichen Siedlung
von Dupljaja, Bez. Bela-Crkva, Ba-
nat. Nach G. Kossack 1954 (s.
Literaturverzeichnis).
Figure d'un char aux oiseaux en
terre cuite provenant du site de
Dupljaja.
Figura in argilla del carretto con
volatili da Dupljaja.

Abb. 16

Amulettgehänge (Bronze) aus
einem Hortfund von Chavroux, Dep.
Allier. Nach G. Kossack 1954 (s.
Literaturverzeichnis).
Amulettes en forme de breloques
en bronze provenant d'un tresor
de Chavroux.
Pendaglio a forma di amuleto
(bronzo) da un ripostiglio di Chavroux.

mO c©

B

n oooQ
Tmv ^irr

O
zwischen Schutz- oder Abwehrhilfen
(Amulett) und Glücksbringer (Talisman)
unterscheiden zu können, ist der archäologische

Befund doch insofern eindeutig, als
die beseelten Dinge am Körper getragen
wurden, also auf die Person des Trägers
bezogen waren: der Kamm, das
Rasiermesser, das Rad und Klapperwerk aus
dreieckigem oder lanzettförmigem
Behang (Abb. 14).
Der Kamm, etliche Male mit Vogelköpfen
besetzt oder mit dem Rad gekoppelt und
schon deshalb auf die sakrale Ebene
gehoben, ist ebensowenig wie das
Rasiermesser allein Reinigungsgerät gewesen,
sondern ein lebensspendendes Zeichen.
Die männliche Tonfigur des altbronzezeitlichen

Vogelwagens von Dupljaja im Banat
steht auf einem Radkreuz und trägt am
Zopfende einen Kamm (Abb. 15). Das

Speichenrad hat die Forschung
wahrscheinlich richtig als bildhaftes Gleichnis
der Sonne aufgefasst; geht es doch häufig
bei toreutischen Werken und auch an

Amulettgehängen (Abb. 16) mit der Vogelbarke

zusammen und wurde dort, wo es
während der frühen Eisenzeit Ausdruck
magischen Handelns blieb, von anthropomorphen

Gestalten ersetzt (Abb. 17).
Am Körper getragenen Klappergehängen

begegnet man erstmals auf altbronzezeitlichen

Idolen in dem gleichen Formenkreis,
aus dem auch der Vogelwagen von Dupljaja

stammt (Klicevac), aber erst an der Wende

von der mittleren (Hügelgräber-) zur
späten Bronzezeit begann man, sie
vollständig oder als pars pro toto Metallhorten
und Grabinventaren anzuvertrauen. Eines
der ältesten Beispiele stammt aus einem
Depot von Marhan bei Giraltovce am Oberlauf

der Topl'a im ostslowakischen Beski-
denvorland (Abb. 18). Eine winkelbandver-
zierte Tierkopfbarke hatte in neun senkrecht

geführten Kanälchen Fäden
aufgenommen, an denen Amulette hingen, u.a.

lanzettförmige mit Heftsteg und röhrenförmige,

die als Schwimmflosse eines
Wasservogels enden. Es sieht ganz so aus, als
ob dem Träger der Gehänge die Fähigkeit
zugesprochen worden sei, beim
Zusammenschlagen der Anhängsel die Stimmen
der Geister zu vernehmen und auf diese
und andere Weise zwischen Mensch und
Gottheit zu vermitteln. Es sind, wie man
sieht, keineswegs amorphe Gebilde, mit
denen er ausgestattet war, sondern
sinngeladene Dinge wie Speichenräder,
Scheibenringe, geschlitzte Bommeln mit
scheppernder Kugel, Dolche en miniature,
Reinigungsgerät und schliesslich menschen- 97



ähnliche Gestalten, möglicherweise als
Geister der Unterwelt aufgefasst, und das
alles an Ketten oder von Ketten
zusammengehalten, ein Zeichen, ausserweltli-
che Kräfte zu binden und zu lösen.

Kultgerät, Weihegabe und Amulett, in Wol-
lishofen und anderen Seeufersiedlungen
ebenso zahlreich wie mannigfaltig vertreten,

sind keine zufälligen Gestaltungen
aus der spielerischen Laune des Augenblicks,

sondern notwendiges Zubehör
ritueller Handlungen gewesen, die ihrerseits
als Ausdruck des Glaubensinhalts gelten
dürfen. Obwohl sie während der späten
Bronzezeit im Gegensatz zu anderen
prähistorischen Kulturperioden in der
archäologischen Überlieferung breiten Raum
einnehmen und ausserdem von vielen
Gemeinschaften angenommen wurden, ohne
dass ein innerer Zusammenhang ihrer
kulturellen Ausdrucksformen überall
erkennbarwäre, fragt man berechtigt, ob es immer
die gleiche Denkweise gewesen sei, die in
den Riten allen sichtbar dargestellt wurde.
Wir wissen es nicht, selbst wenn man
Parallelen bei indo-europäischen Völkern findet

und es für erlaubt hält, etliche der bei
ihnen verehrten, archaisch wirkenden
Göttergestalten auf schriftlose zeitgenössische

Kulturen zu übertragen. Es Hessen
sich ferner Vergleiche mit pflanzerisch
begründeten Riten vieler Naturvölker ziehen.
Aber übereinstimmende oder doch ähnliche

rituelle Verhaltensweisen gestatten
bestenfalls die Vermutung, dass es nicht
allein gestaltlose Kräfte waren, derer man
teilhaftig zu werden wünschte oder die
man abzuwehren versuchte. Im Zentrum
des religiösen Denkens stand allemal die
Gottheit, deren Eigenschaften zu erkennen

und sich ihrer Wirkung unterzuordnen
oder sie zu beeinflussen Sinn der Riten
und der magischen Praxis war, gleichviel
ob ihr Wesen im Tier sich zeigte, in kosmischen

Erscheinungen oder bereits in an-
thropomorpher Gestalt. Schon deshalb
kann von willkürlichen und zusammenhanglosen

Äusserungen keine Rede sein.
Zwar hing die Wahl der Mittel und ihre
Koppelung vom Inhalt des Mythos ab, aber das
Grundbedürfnis des Menschen, zu wissen,
woher er kommt und wohin er geht, einte
seine numinosen Verhaltensweisen; er
dachte über die Entstehung des Lebens
nach, über das Wachstum, die Reife und
den Tod, erst recht über die Seinsweise
nach dem Sterben. Bei den Festen erinnerte

er sich an das mythische Geschehen
und stellte es dar. Tat er es dinglich, mag er
sich ausserweltliches Sein leichter, gleichsam

fassbar vergegenwärtigt haben als bei
der Wiederholung mythischer Erzählung.

i

Q3
J QO <3

3 3 O O3 O o aoo
* o o

\ \O Q \ \
O Q \ \O

\ \o ooOA, o
i

Q
C

G

O

©
m

o o0©o oo
o c

o
>

Abb. 17

Bronzegehänge aus einem
Hügelgrab von Vace, Slowenien.
Nach F. Stare, Vjesnik Arheol. Muz.
Zagreb Ber. 3,4, 1970, Taf. 3.
Breloques en bronze d'un tumulus

de Vace.
Pendaglio di bronzo da una tomba
a tumulo di Vace.



Dinglicher Ausdruck war einer der Gründe,

warum Kultgerät und Amulett in die
archäologische Überlieferung gerieten.
Weshalb es während der Spätbronzezeit in

so unvergleichlich reichem Masse, so
weitverbreitet und so häufig geschah, lässt sich
nur vermuten. Die Glaubensinhalte mögen
durch Denkformen beeinflusst worden
sein, die aus dem ägäisch-mediterranen
Kreis über die Donauländer nach Mitteleuropa

gelangten und sich auf die Gestalt
des fahrenden Kriegers konzentrierten,
wobei der heimische Glaube aktiviert worden

zu sein scheint. Aber gegen Ende der
Periode reagierte man möglicherweise auf
eine sich wandelnde Darstellungsweise
religiösen Denkens bei den Nachbarn, den
Italikem, Venetern und Illyrern, die mit der
szenischen Bilderzählung mythischen
Geschehens während der frühen Eisenzeit

vollzogen war (vgl. Abb. 13).

Nordwärts der Alpen blieb sie bis weit in

die vorrömische Eisenzeit so gut wie
unbekannt. Erst am Beginn der Latenezeit
hatte man hier neuartige Ausdrucksmöglichkeiten

im »Tierstil« gefunden. Die
Symbiose oder die Austauschbarkeit von
Mensch und Tier prägte noch immer die
Erlebnisform des Heiligen. Es fehlten
bezeichnenderweise genauso noch ortsfeste,

ständig besuchte Heiligtümer mit Tempeln

als Wohnung der Gottheit, deren Bildnis

der Fromme dort schauen konnte. Erst

gegen Ende der Latenezeit drang diese
Einrichtung nach Mitteleuropa vor. Daraus
lässt sich wohl schliessen, dass der
prähistorische Kult Ausdruck gruppenspezifischer

Bedürfnisse gewesen ist, während
der einzelne je nach Anlass, Alter und
Geschlecht personenbezogenen Sachbesitz
der Gottheit denjenigen Medien übergab,
die ihren Eigenschaften und ihrer
Erscheinungsweise nach dem Glauben der Zeit
am besten entsprach.

Fachliteratur
A. Alföldi, Das frühe Rom und die Latiner (1977);
F. Audouze, Les ceintures et ornements de ceinture

de l'äge du Bronze en France. Gallia Prehist.
19,1976, 69fl; C. J. Balkwill, The earliest horse-
bits of Western Europe. Proc. Prehist. Soc. 39,
1973, 425fl; S. Bauer, Studien zur Besiedlung
des Zürichsee-Gebietes während der
Spätbronze- und Frühen Eisenzeit. Maschienenschr.
Diss. München 1979; I. Bona, Clay modeis of
Bronze Age wagons and wheels in the Middle
Danube Basin. Acta Arch. (Budapest) 12, 1960,
83ff; W Caland, Die altindischen Todten- und
Bestattungsbräuche mit Benutzung
handschriftlicher Quellen (1896); J. Csalogovits,
Neuerwerbungen im Museum des KomitatsTol-
na. Tolna värmegye multjäböl 2,1936,35ff.
(Tonwagen von Kanya); H.-W Dämmer, San Pietro
Montagnon. Ein vorgeschichtliches Seeheiligtum

in Venetien. Studien zu vor- u. frühgesch.
Heiligtümern 1 (1986); W Drack, Spuren von ur-
nenfelderzeitlichen Wagengräbern aus der

m !?5r

il TSr?-

1 3& K^Y/.
ESSS*5

Ak

Al

Abb. 18

Tierkopfgehänge und Armring
(Bronze) aus einem Hortfund von
Marhan bei Giraltovce, Ostslowakei.

Nach Skizzen im Museum
Presov.
Breloques et bracelet en bronze
d'un tresor de Marhan.
Pendaglio con protome animale e
bracciale (bronzo) da un riposti-
glio di Marhan. 99



Schweiz. JbSGU 48,1960/61,74fl; J. Heierli, Der
Pfahlbau Wollishofen. Mitt. Antiquar. Ges. Zürich
22, H. 1, 1886; H.-J. Hundt, Die Rohstoffquellen
des europäischen Nordens und ihr Einfluss auf
die Entwicklung des nordischen Stils. Bonner
Jahrb. 178,1978,125fl; G. Jacob-Friesen, Skjer-
ne und Egemose. Wagenteile südlicher Provenienz

in Südskandinavien. Acta Arch. (Kopenhagen)

40,1969,122fl; A. E. Jensen, Mythos und
Kult bei Naturvölkern2 (1960); G Kossack,
Studien zum Symbolgut der Urnenfelder- und
Hallstattzeit Mitteleuropas. Röm.-Germ. Forsch. 20
(1954); ders., Pferd und Wagen in der frühen
Eisenzeit Mitteleuropas - Technik, Überlieferungsart

und ideeller Gehalt. Münchner Beitr. z.
Völkerkde. 1, 1988 (Festschr. L Vajda) 131ff.; W
Krämer, Prähistorische Brandopferplätze, in: R.
Degen, W Drack u. R. Wyss (Hrsg.), Helvetia
Antiqua (Festschr. E. Vogt) (1966) 111 ff.; A. Ludwig,
Der Rigveda 1 (1876); Y Mottier, Bestattungssitten

und weitere Belege zur geistigen Kultur.
Ur- und frühgeschichtliche Archäologie der
Schweiz 3 (1971) 145 ff.; R. Munro, Les stations
lacustres d'Europe (1908); H. Oldenberg, Die
Religion des Veda 4 (1923); H. Otten, Hethiti-
sche Totenrituale. Deutsche Akad. d. Wiss., Inst,
f. Orientforsch. 37 (1958); Chr. F. E. Pare, Der Ze-
remonialwagen der Urnenfelderzeit-seine
Entstehung, Form und Verbreitung, in: FE. Barth u.a.,
Vierrädrige Wagen der Hallstattzeit. Monogr. d.
Röm.-Germ. Zentralmus. Mainz 12 (1987) 25fl;
Chr. Pescheck, Ein reicher Grabfund mit Kesselwagen

aus Unterfranken. Germania 50, 1972,
29ff.; U. Ruoff, Die Ufersiedlungen an Zürich-
und Greifensee. Helvetia Arch. 12,1981,19fl; V.

Rychner, L'äge du Bronze final ä Auvernier. Cah.
därch. romande 15 (1979) 38.751; H. Sarbach,
Das Eggli bei Spiez (Berner Oberland), eine
Kultstätte der Urnenfelder- und Hallstattzeit.
Jahrb. Bern. Hist. Mus. 41/42, 1961/62 (1963)
478ff; F. Schachermeyr, Poseidon und die
Entstehung des griechischen Götterglaubens
(1950); P. Schauer, Der vierrädrige Wagen in Ze-
remonialgeschehen und Bestattungsbrauch
der orientalisch-ägäischen Hochkulturen und
ihrer Randgebiete, in: Barth u.a. (s.o. Pare) (1987)
1fl; F. Stein, Bronzezeitliche Hortfunde in
Süddeutschland. Saarbrücker Beitr. z. Altertumskde.
23 (1976); G. Sverdrup, Rauschtrank und Labetrank

im Glauben und Kultus unserer Vorfahren
(1941); W Torbrügge, Vor- und frühgeschichtliche

Flussfunde. Zur Ordnung und Bestimmung
einer Denkmälergruppe. Ber. Röm.-Germ.
Komm. 51/52, 1970/71 (1972); E. Vogt,
Urgeschichte Zürichs, in: E. Vogt, E. Meyer u. H. C.
Peyer, Zürich von der Urzeit zum Mittelalter
(1971) 11 ff.; L Wamser, Zu den hallstattzeitlichen

Trennwandschalen mit und ohne Vogelterrakotten

von Aubstadt, Saal a.d. Saale und Zeuz-
leben, in: Ausgrabungen u. Funde in Unterfranken

1978 (Frankenland N.F. 30, 1978) 337fl; G
Widengren, Die Religionen Irans (1965); J. Wiesner,

Fahrende und reitende Götter. Archiv f. Reli-
gionswiss. 37, 1941/42, 42ff; E. Woytowitsch,
Die Wagen der Bronze- und Eisenzeit in Italien.
Prähist. Bronzefde. XVII 1 (1978); R. Wyss, Das
Rad in Kult und Brauchtum der Ur- und
Frühgeschichte, in: A. Schule, D. Studer u. Chr. Oechslin,
Das Rad in der Schweiz vom 3. Jt. vor Christus
bis um 1850. Kat. z. Sonderausst. d. Schweiz.
Landesmus. (1989) 91 ff.

Objets de cuite, dons votifs et
amulettes des stations littorales
du Bronze final

Dans cet article, l'auteur decrit les objets
de cuite, les amulettes et les dons votifs
provenant de stations littorales suisses du
Bronze final ainsi que de lieux de sacrifice
de l'interieur du pays. II s'agit d'objets en
terre cuite (recipients zoomorphes, che-
nets, roues miniatures) et en bronze (garnitures

de char, breloques et penden-
tifs.epingles pour les vetements et armes)
qui, selon les donnees de l'archeologie,
n'avaient pas ou plus de destination
profane, mais etaient, en quelque sorte, des
formes d'expression materialisees, ac-
compagnant des rites religieux.
Des comparaisons avec des objets sem-
blables, appartenant ä des cultures
antiques, et avec ce que nous enseignent leurs
textes rituels, permettent de redecouvrir
les principes fondamentaux de la pensee
religieuse de populations contemporaines
qui ignoraient l'ecriture.
II s'agit essentiellement des etapes de la
vie de l'homme et de changements sous
formes des environs qu'ä l'origine on a mis
en relation avec l'essence-meme de la
divinite.

L'homme d'alors la reconnaissait dans
l'aspect des animaux qu'il gardait dans son
foyer. Par des actes appropries (sacrifices
d'animaux, incinerations, offrandes
alimentaires et offrandes immergees), pratiques

lors de fetes communautaires ou lors
d'enterrements, on repetait le recit mythi-
que de la naissance, de la mort et du retour
de la divinite; on se la representait sur un
char, un motif tres largement repandu qui a
joue un röle central lors des ceremonies
funeraires. Ce voyage en char etait lie ä l'ar-
rivee de la lumiere (disque solaire, roue) et
de l'eau (barque aux oiseaux, chaudron)
qui sont ä l'origine de la croissance vegetale;

le recipient transporte renfermait des
boissons enivrantes et reconfortantes
destinees ä ceux qui pratiquaient l'enseve-
lissement et au defuntlui-meme. Des pratiques

magiques (amulettes, crecelles) atti-
raient des forces surnaturelles et repous-
saient les mauvais esprits.
Les representations figurees utilisees lors
de pratiques religieuses ne constituaient
certainement pas Tunique expression du
cuite. Nous ne savons rien ni du contenu, ni
de la forme d'evocation du mythe, rien des
danses ni de l'importance de l'interme-
diaire entre la divinite et l'homme.
Les expressions de la veneration de divinites

de la Vegetation que l'on peut mettre en
valeur, par l'archeologie, et ces croyances
de peuples cultivateurs de l'ancien temps
se manifestent de maniere lacunaire uni-
quement dans le cadre que semble
permettre la culture materielle. EW.

Oggetti rituali, Offerte votive e
amuleti negli insediamenti lacuali
dell'etä del Bronzo finale

In questo studio viene considerato il

complesso di oggetti rituali, amuleti e Offerte
votive testimoniati negli insediamenti
lacuali della Svizzera e nei luoghi in cui avve-
nivano riti sacrificali nell'etä del Bronzo
finale. Secondo quanto si puö dedurre dal-
l'esperienza archeologica, questi oggetti
fittili (reeipienti zoomorfi, alari per il fuoco,
ruote miniaturizzate) oppure di bronzo
(guarnizioni di carri, ciondoli e pendagli,
spilloni per l'abbigliamento e armi) non ri-
vestivano piü carattere profano, ma rappre-
sentavano piuttosto - o contemporanea-
mente - la materializzazione di espressio-
ni rituali religiöse in cui venivano impiegati.
II confronto con oggetti analoghi prove-
nienti dalle culture antiche che hanno tra-
mandato anche testi scritti riguardanti le
pratiche rituali permette di ricostruire a
grandi linee il pensiero religioso anche delle

popolazioni contemporanee che non
conoscevano ancora la scrittura.
AI centro si ponevano l'uomo e le fasi della
sua vita in relazione alle forme mutevoli
della natura, identificate originariamente
con l'essenza della divinitä.
L'uomo le riconosceva negli animali del
suo gregge. Rituali appropriati durante le
feste tribali ed i funerali (macellazione di
animali, incinerazioni, Offerte votive di eibi
ed immersioni rituali) ripetevano i raeconti
mitici del divenire, della morte e del ritorno
delladivinitä. Essavenivaimmaginatasudi
un carro, un motivo molto diffuso che aveva
un ruolo preminente anche nelle feste
funerarie del tempo. La corsa del carro riuni-
va l'apparizione della luce (disco solare,
ruota) e la comparsa dell'acqua (barchetta
a forma d'uccello, bacile), presupposto
principale per la crescita e lo sviluppo della
natura, mentre nel recipiente sui carro
venivano poste bevande ristorathei ed alluci-
nogene per i parteeipanti al rito ed il morto
stesso. Altri rituali magici, rappresentati
dagli amuleti ed i pendagli a sonaglio, do-
vevano attirare le forze soprannaturali e
scacciare gli spiriti maligni.
La rappresentazione con oggetti concreti
durante l'avvenimento sacro non era sicu-
ramente l'unica espressione del culto. Non
sappiamo nulla dei contenuti e delle tradi-
zioni orali della mitologia, e neppure della
danzaedelsignificatorivestitodacoluiche
fungeva da tramite fra la divinitä e l'uomo.
Soltanto lavenerazionedi divinitä del mon-
do vegetale ci permette di ricostruire le
credenze dei popoli preistorici legati all'e-
conomia rurale, e ciö solo in parte, per
quanto riguarda le dimensioni del fenome-
no, che sembrano interpretabili in base ai
dati archeologici tramandatici. S.B.S.


	Kultgerät, Weihegabe und Amulett aus spätbronzezeitlichen Seeufersiedlungen

