Zeitschrift: Archaologie der Schweiz : Mitteilungsblatt der SGUF = Archéologie
suisse : bulletin de la SSPA = Archeologia svizzera : bollettino della

SSPA

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Ur- und Friihgeschichte

Band: 13 (1990)

Heft: 2: Kanton Zrich

Artikel: Kultgerat, Weihegabe und Amulett aus spatbronzezeitlichen
Seeufersiedlungen

Autor: Kossack, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-11648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-11648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kultgerat, Weihegabe und Amulett aus
spatbronzezeitlichen Seeufersiedlungen

Geor g Kossack Leopold Kretzenbacher in Verehrung und Dankbarkeit

Die spatbronzezeitliche Ufersiedlung auf
dem Haumessergrund bei Ztrich-Wollis-
hofen bietet ein typisches Beispiel fir die
desolate Quellenlage und den lickenhaf-
ten Fundinhalt, von denen man ausgehen
muss, sollvon den religidsen Uberzeugun-
gen der damaligen Bevdlkerung und ihren
rituellen Verhaltensweisen die Rede sein.
Die Station wurde 1868 entdeckt, die Fun-
de hatte man nach Baggerarbeiten aufge-
lesen. Jakob Heierli beschrieb sie mehrals
zwanzig Jahre spéater. Erst 1977 wurden
Reste der Siedlung von Tauchern aber-
mals erfasst, sie beobachteten drei Kultur-
schichten. Ausser Bronzeanhangern, to-
nernen Feuerbdcken und einem tierge-
staltigen Tongefdss barg man schon in al-
ter Zeit Wagenbeschlage und sammelte
schliesslich eine aussergewohnliche Zahl
von Nadeln, weit mehr als an anderen Plat-
zen des Seeufers (Abb. 1).

Teilt man das Material nach begrifflich defi-
nierten Klassen, lasst sich von Amuletten,
Kultgerat und Weihegaben sprechen, in-
haltlich formuliert von der Manifestation
magischer Praktiken, von religidsen Fe-
sten und Versenkungsopfern. Diese Glie-
derung wird auch auf die Funde aus ande-
ren Uferstationen anwendbar sein, doch
kann man sie noch um wichtige Aspekte

Abb. 1

Bronzenadeln aus der Ufersied-
lung Ziirich-Wollishofen, Haumes-
sergrund. Teile von Versenkungs-
opfern? Foto SLMZ

Epingles en bronze de la station
littorale de Zurich-Wollishofen,
Haumessergrund. Restes d’'un
dépbt votif immergé?

Spilloni di bronzo, forse parte di
un’offerta immersa nell'acqua (?),
della stazione lacuare di Zurigo-
Wollishofen, Haumessergrund.

Abb. 2

Bronzebeschldge eines Zeremo-
nialwagens aus der Ufersiedlung
Zlrich-Wollishofen, Haumesser-
grund.

Garnitures en bronze d’un char
de cérémonie de la station littora-
le de Zurich-Wollishofen, Hau-
messergrund.

Guarnizioni di bronzo apparte-
nenti ad un carro da cerimonia
della stazione lacuare di Zurigo-
Wollishofen, Haumessergrund.




90

Abb. 3

Bronzebeschlag eines Zeremo-
nialwagens aus der Ufersiedlung
Chevroux VD. Nach G. Jacob-
Friesen (s. Literaturverzeichnis)
Garniture en bronze d’'un char de
cérémonie de la station littorale
de Chevroux VD.

Guarnizioni di bronzo apparte-
nenti ad un carro da cerimonia
dall'insediamento lacuare di
Chevroux VD.

~

Abb. 4

Bronzebeschldge eines Zeremo-
nialwagens aus einem Moor bei
Egemose auf Fiinen. Nach G. Ja-
cob-Friesen (s. Literaturverzeich-
nis).

Garnitures en bronze d’un char
de cérémonie d'un marais prés
de Egemose sur Fiinen.
Guarnizioni di bronzo apparte-
nenti ad un carro da cerimonia da
una torbiera nei pressi di Egemo-
se-Funen.

erweitern, wenn Brandopferplatze und
Graberfelder in die Untersuchung einbe-
zogen werden. Alle diese rituellen Aus-
drucksformen spiegeln im Kontakt den In-
haltdes Glaubens, den wiederzugewinnen
die jetzt meist isolierten Materialgruppen
nicht zu gestatten scheinen, verzichtet
man auf Hypothesenbildung durch Ver-
gleich mit &hnlichen, reichhaltigeren und
zusammenhangenden Befunden bei zeit-
gendssischen Nachbarn und auf die Aus-
sage annghernd gleichzeitiger Texte aus
solchen Hochkulturen, die sprachlich wur-

zelhaft miteinander verbunden waren (Op-
fergesange des Rigveda, Gotterhymnen
des Awesta, hethitischer Ritualtext).

Kultwagen und Vogelbarke

Wir beginnen mit dem Kultgerat aus Wol-
lishofen und zwar mit Wagenbeschlagen
aus Bronze (Abb. 2), die Gernot Jacob-
Friesen zusammen mit gleichartigen, nur
vollstandigeren Stlicken aus westschwei-
zerischen Seeufersiedlungen (Abb. 3)



Abb. 5

‘Gehdrnte Vogelgefédsse (Ton). a
Ufersiedlung Zirich-Alpenquai.
Foto SLMZ. b aus einem Urnen-
grab bei Oderberg-Bralitz, Kr. An-
germunde, Brandenburg. Nach
G. Kossack 1954 (s. Literaturver-
zeichnis).

Récipients en forme d’oiseaux
cornus (terre cuite).

Recipienti a forma di uccello a
corna (argilla).

dem Inhalt eines Moorfundes bei Egemo-
se auf Flinen an die Seite gestellt hat (Abb.
4).Mit Recht betont er den Fremdcharakter
der Bronzen im Nordischen Kreis, spricht
sichalso fur Einfuhraus undsichert die An-
nahme durch zahlreiche Parallelen auf
dem Kontinent, wo wahrend der spéaten
Bronzezeit vor allem die westalpine, an
Rhone und Rhein orientierte Zone als Lie-
ferant in Frage kommt. Das wird zur Ge-
wissheit, vergleicht man die Verbreitung
anderer typischer Bronzen, die Hans-
Jurgen Hundt auch vom Standpunkt der
Gusstechnik und der Ornamente ein-
drtcklich behandelt hat. Deshalb Iasst sich
die Rekonstruktion, die Jacob-Friesen fur
Egemose fur wahrscheinlich hélt, auf die
wenigen Stlicke aus Wollishofen anwen-

den (Abb. 2), wo er noch das Fragment ei-
ner Radnabe entdeckte, so dass ein Ge-
fahrt in Ganzform wie auch in Cortaillod
und Corcelettes erwartet werden kann.
Dass es sich dabei nicht um Lastwagen
handelt, geht aus dem aufwendigen, zier-
freudigen Guss und aus der tierférmigen
Gestalt tillenformiger Endbeschlage her-
VOr.

Neben der Vogelbarke, einem der belieb-
testen Motive der spaten Bronzezeit, er-
scheinen Vogelkopfe mit Stier- und Bocks-
gehdrn, eine sonderbare Symbiose, die
aber keineswegs als ungewdhnlich gelten
darf, weil der Grundgedanke variiert mehr-
fach wiederkehrt. Seitdem 11. Jahrhundert
v.Chr.donaulandisch belegt, findet manihn
gegen Ende der Bronze- und wahrend der

frlihen Eisenzeit plastisch umgesetzt an
Wagengebilden und Klapperbehang in lta-
lien und Mitteleuropa. Man kann ausser-
dem noch auf gehornte Vogelgefasse aus
Zurich-Alpenquai (Abb. 5a.b) und Hagnau
am Bodensee verweisen und die weite
Verbreitung des Typus zwischen mittlerer
Donau und unterer Oder als Argument an-
fihren.Darliber muss noch in anderem Zu-
sammenhang gesprochen werden, aber
schon diese Materialauswahl rechtfertigt
es, einen ideellen Kontext zwischen Vogel
und Horntier anzunehmen, die Erschei-
nungsform einer Gottheit, deren Wesen in
den Eigenschaften verschiedenartiger
Haustiere zu erkennen war.

Ob die kompliziert gegossenen, meist
dreiradrigen »Deichselwagen« aus der

91



Abb. 6

Deichselwagen (Bronze), Fund-
umsténde nicht bekannt. Gefun-
den zwischen Frankfurt a.d. Oder
und Drossen, Brandenburg. Foto
Kreisheimatmuseum Neuruppin.
Char a timon en bronze, trouvé
entre Francfort sur I'Oder et Dros-
sen, Brandenburg.

Carretto a timone (bronzo). Ritro-
vato fra Francoforte sull'Oder e
Drossen, Brandenburgo.

ndrdlichen Randzone der Lausitzer Kultur
dem gleichen Vorstellungskreis ihre Ent-
stehung verdanken und wie sie verwendet
worden sind, bleibt derzeit noch ein Rétsel.
Sie sind aus ahnlichen Bauelementen
konstruiert wie die viel grésseren Fahrzeu-
ge vom Typ Egemose: Einer Tllle mit Niet-
I6chern sind Wasservégel in Ganzform
aufgesteckt; die Tullengabel, durch die die
Achse lauft, endet in gehdrnten Vogelkdp-
fen (Abb. 6). Nach der Blickrichtung der
Tiere zu urteilen sind diese Geréate ge-
schoben worden. Als Zeremonialwagen
werden sie allemal bezeichnet werden
darfen.

Welche Bedeutung dem Raderfahrzeug
auch im Bestattungswesen zukam, lehrt
die allerdings kurzlebige Sitte, Tote von
Rang, wohl immer Krieger, am Beginn der
Spéatbronzezeit zusammen mit einem Wa-
gen zu verbrennen und zu begraben. Die
Schweiz hatte an diesem Brauch teil
(Bern-Kirchenfeld, St-Sulpice VD, Kaisten
AG), was Walter Drack belegt hat, wahrend
Christopher Pare kiirzlich das Material in
seiner Gesamtheit aufbereitete und mit
den Wagenresten aus anderen Fundgat-

92 tungen der Zeit in Zusammenhang brach-

Abb. 7

Tiergeféss (Ton) aus einem Grab
von Este-S.Stefano. Foto Museo
Nazionale Atestino in Este (Vene-

tien).

Récipient zoomorphe en terre
cuite, provenant d’une tombe de

Este-S.Stefano.

Vaso zoomorfo (argilla) da una

tomba di Este-S.Stefano.

te. Die Forschung dachte in Analogie zu
szenischen Darstellungen auf spéatgeo-
metrischen Vasenbildern zunachst vorder-
grundig an die Ekphora, die Aufbahrung
des Verstorbenen, ohne verstandlich zu
machen, warum das Gefahrt zerstort auf
den Scheiterhaufen kam und mit der
Asche ins Grab gelangte. Da Zugtiere stets
fehlen und selbst Zaumzeug und Schir-
rungsgerat in den Grabern selten bleiben
(Zurich-Wies), wurde der Wagen in der Vor-
sfellung der Bestattenden vermutlich noch
auf andere Weise genutzt und von Tieren
gezogen, die zwar Gegenstand kultischer
Verehrung waren, Uber die der Tote aber
nicht verfligen konnte.

Man wird an Mythen erinnert, welche die
Wagenfahrt der Gottheit und des Konigs
als deren Stellvertreter auf Erden in festli-
chem Aufzug darzustellen veranlasst hat-
ten. Peter Schauer trug einschlagigen Stoff
aus der Frihzeit des altweltgeschichtli-
chen Kreises zusammen und bezog mit
Recht auch die Fahrt des Toten ein. Er zi-
tierte einen hethitischen Tontafeltext des
13. Jahrhunderts aus Bogazkdy, der die
Bestattung eines Herrschers schildert.
Prift man die vielgestaltigen Riten wah-

rend der vierzehntagigen Feierlichkeiten
auf ihre Aussage, lassen sie sich als Wie-
derholung mythischen Geschehens ver-
stehen: Tiere wurden getdtet (Rind, Schaf
und Pferd), in denen sich das Wesen der
Gottheit manifestierte, ein uralter, zum Op-
fer gewandelter Brauch, der das Sterben
eines Menschen von Rang zum Anlass
nahm, daran zu erinnern, wie der Tod in die
Welt gekommen und dass er die Voraus-
setzungirdischen Lebens sei;auch Speise
und Trank, die man in Gegenwart des Ver-
storbenen genoss und spendete, hingen
mit dieser Auffassung zusammen; man lei-
tete ferner Wasser herbei und stach Soden
aus, um dem Toten einen Weideplatz fir
seine Tiere anzueignen, man zog eine Fur-
che und nannte Pflug- und Dreschplatz; im
Sitzbild, thronend und auf einem Wagen
geleitet, erblickte man den Verstorbenen
lebend, handlungsféhig, der Nahrung be-
durftig, aber durch das lauternde Feuer in
eine Seinsweise gewandelt, die der Vor-
stellung vom ausserweltlichen Zustand
angemessen war.

Mancher Grundgedanke kehrt in den
Hymnen des altindischen Rigveda an den
Feuergott Agni wieder: Weil er den Herd



Abb. 8

Tonschale mit Vogelfiguren. Aus
einem Urnengrab von Klein D6-
bern, Kr. Cottbus-Land, Branden-
burg. Foto Museum fiir Vor- und
Friihgeschichte Potsdam.

Coupe en terre cuite avec des
représentations d’'oiseaux prove-
nant d’une tombe a urne de Klein
Débern.

Coppa fittile con volatili. Da una
deposizione in urna di Klein D6-
bern.

Abb. 9

Tonschale mit Vogelfiguren und
»Feuerbock« Aus einem Hdgel-
grab von Sopron-Burgstall (Oe-
denburg). Nach M. Hoernes, Ur-
geschichte der bildenden Kunst
(1898) Taf. 16,3.

Coupe en terre cuite avec
représentations d’oiseaux et
»chenet« provenant d’un tumulus
de Sopron-Burgstall.

Coppa fittile con volatili e »alare«.
Da una tomba a tumulo di So-
pron-Burgstall.

beschutzte und dort bése Geister bannte,
war er ein Freund der Menschen. Im Pferd
und im Ziegenbock schien sich sein We-
sen am reinsten zu offenbaren, in Tieren,
die ihm beim blutigen Opfer als besonders
wohlgefallig galten. Sein Signum war der
rossebespannte Wagen, den er erfunden
hatte und auf dem er zusammen mit Indra,
dem stiergestaltigen Weltenschopfer und
Kampfgeist, die himmlischen Gefilde
durcheilte und zur Erde kam, um die am
Feuer zubereiteten Toten in sein Reich zu
holen. Erzahlte der Mythos, Agni sei im
Wasser geboren, bezog man auch das
Wachstum der Pflanzen auf ihn. Man ver-
steht deshalb, warum man den Bestat-
tungsplatz pflugte, mit Wasser besprengte
und Saat einbrachte.

Die Ankunft der Gottheit erlebten die alten
Inder und Iraner im Zustand der Ekstase,
die ein Getrank (Soma, Haoma) hervorrief,
dem man géttliche Qualitdt beimass, so
dass dessen Bereitung Gegenstand rituel-
ler Praxis war. Bei dessen Genuss teilten
sich &hnlich wie beim kraftspendenden
Labetrank die Eigenschaften der Gotter
mit. Es wird versténdlich, warum tiergestal-
tige Getrankespeicher im Kultgerat antiker
Volker gebrauchlich waren (Abb. 7), wobei
die Wahl der Tierart nach der theriomor-
phen Erscheinungsform der Gottheit ge-
troffen worden zu sein scheint (Wasservo-
gel, Rind, Bock oder Widder, Schwein). Der
enge Zusammenhang zwischen Getrank
und Tiergestaltist offenkundig, wo man Vo-
gelfiguren im Inneren (Abb. 8) oder am

Rand von Tonschalen befestigt und in Ein-
zelfdllen sogar mit einem widderkopfigen
»Feuerbock«kombiniert hat (Abb. 9),der in
Horngestalt sonst dem Herdfeuer zuge-
wiesen wurde (Abb. 10).

Wenn man Gefdsse wohl doch mit Rausch-
und Labetrank auf Rader stellte und sie,
dem Goétterwagen angeglichen, fahrend
kommen sah, kann die Herkunft des Ge-
fahrts aus dem Reich der Gotter gemeint
gewesen sein, besonders dann, wenn das
Gefass in einer Vogelbarke den Platz ein-
nahm, den beim Barkenmotiv sonst die
Sonne innehatte (Abb. 11).

Gegen Ende der Bronze- und wéhrend der
alteren Eisenzeit vor allem bei den Vene-
tern, Italikern und lllyrern verbreitet (Abb
13a), sind Vorlaufer solcher Kesselwagen

93



Abb. 10a, b

Radfragment und Feuerbock aus
der Ufersiedlung Zdrich-Wollisho-
fen, Haumessergrund. Nach J.
Heierli (s. Literaturverzeichnis)
und Foto SLMZ.

Fragment de roue et chenet de la
station littorale de Zurich-Wollis-
hofen, Haumessergrund.
Frammento di ruota e alare

della stazione lacuare di Zurigo-
Wollishofen, Haumessergrund.

Abb. 11

Kesselwagen (Bronze) aus einem
Urnengrab bei Acholshausen,
Ldkr. Ochsenfurt, Unterfranken.
Nach Ch. Pescheck (s. Literatur-
verzeichnis).

Char a chaudron en bronze d’une
tombe a urne trouvée prés
d’Acholshausen.

Carretto con bacile (bronzo) da
una deposizione in urna nei pres-
si di Acholshausen.

aus dem Karpatenbecken, Bohmen, der
mainfrankischen Urnenfelderprovinz und
dem Nordischen Kreis bekannt. Jozsef
Csalogovits fand ein besonders gut erhal-
tenes Exemplar aus Ton in einem Higel-
grab mit Brandbestattung bei Kanyaim Ko-
mitat Tolna (Abb. 12). Die reich verzierte
Schissel auf dem Raderwerk enthielt Lei-
chenbrand wie der Bronzekessel des Wa-
gens von Skallerup auf Seeland, dessen
Gestell als doppelte Vogelbarke gebildet
ist, wahrend das Gefadss auf der Wandung
Vogelfiguren tragt und am Rand Gerausch
erzeugende Bleche in Lanzettform han-
gen. Es bleibt unserer Einsicht entzogen,

94  ob der Kessel die Wohnung des Toten dar-

stellen und das Fahrzeug seine Fahrt vom
Scheiterhaufen zum Grab ausdriicken
sollte oder ob gemeint war, er labe sich, bei
der Verbrennung in einen transzendenten
Zustand verwandelt, an dem Getrank, das
von den Gottern stammt. Wo in friiheisen-
zeitlichem Kontext auf Wagen Altitaliens

anthropomorphe Gefasstrager stehen
(Abb. 13b), scheint klar zu sein, wer das
Getrank herbeibrachte; die Gottheit offen-
barte sich hier nicht mehr im Tier, sondern
erschien personifiziert, ein Vorgang, der
mit der aufkeimenden Vorstellung von der
menschlichen Gestalt der Gotter zusam-
menhing.

Wie immer man interpretiert, der »Kessel

wagen« hatte als lebensspendendes Mit-
tel schon wahrend der Spatbronzezeit Be-
deutung gehabt. Deshalb ist die Frage be-
rechtigt, ob die verzierten Tonrader von
Wollishofen (vgl. Abb. 10) und aus anderen
Seeufersiedlungen der Schweiz zu sol-
chem Kultgerat gehorten. »Wagenmodel-
le« sind ja bekannt, seit das Fahrzeug er-
funden wurde, ziemlich sicher im Alten
Orient, wo es schon friihzeitig auch im Kult
Verwendung fand. Bei seiner Verbreitung
in schriftlosen Kulturen wird der Grundge-
danke von der fahrenden Gottheit in das
heimische Denksystem aufgenommen
worden sein.



Abb. 12

Kesselwagen (Ton) aus einem
Htigelgrab mit Brandbestattung
bei Kanya, Komitat Tolna, Westun-
garn. Foto Mus. Szekzard.

Char a chaudron en terre cuite
d’un tumulus découvert pres de
Kanya.

Carretto con bacile (argilla) da
una tomba a tumulo nei pressi di
Kanya.

Abb. 13

a Vogelwagen (Bronze) aus ei-
nem Grab bei Salerno, Campa-
nien. - b Wagen mit Gefasstrager
(Bronze) aus Mittelitalien. Nach E.
Woytowitsch (s. Literaturverzeich-
nis).

a Char aux oiseaux en bronze
provenant d'une tombe découver-
te pres de Salerne. - b Char avec
un support de récipient en bron-
ze d’ltalie centrale.

a Carretto con volatili (bronzo) da
una tomba nei pressi di Salerno. -
b Carretto con figura umana che
sorrege un bacile (bronzo)
dall’ltalia centrale.

95



Opferriten und Opfergaben

Die Riten, die bei der Feuerbestattung an-
gewendet worden sind, kehren teilweise
unter anderem Aspekt beim Brandopfer
wieder. Caesar (VI 16) und Strabo (IV 4,5)
berichteten von den Kelten, sie bauten ei-
nen »Riesenkerl aus Heu und Holz, steck-
ten Tiere und Menschen hinein und ver-
brannten alles zusammen«. Gleichviel ob
es dieser spezielle Brauch war, der sich in
den Brandopfern der Bronze- und vorrémi-
schen Eisenzeit ausdriickte, die Werner
Krémer beschrieb und auch fir die
Schweiz verzeichnete, oder ob hier Varian-
ten einer einheitlichen Grundidee Gestalt
gewannen, es waren vor allem Haustiere
(Rind, Schaf/Ziege, Schwein), die nach ar-
chéologischem Befund dem Feuer ber-
geben wurden. Krdmer zog Aschenaltére
in griechischen Heiligtimern zum Ver-
gleich heran. Man hatte hier Asche, Blut
und Knochensplitter der dem Zeus geop-
ferten Tiere zu einem Kegel von betréchtli-
cher Hohe aufgeschittet. Kramer wollte
mit diesem Beispiel zeigen, wie weit bluti-
ge Opfer solcher Artin Alteuropa verbreitet
waren und dass der Kult auch in Griechen-
land schon bestand, lange bevor in spét-
geometrischer Zeit die ersten Tempel fir
das anthropomorphe Gotterbild errichtet
wurden. Es mussen Gemeinschaftsopfer
gewesen sein; denn in den Aschenhiigeln
der zirkumalpinen Zone fand man vielfach
grosse Mengen kleinteilig zerschlagener
Tongefésse, offensichtlich Reste von Spei-
seopfern, welche die primare Kulthand-
lung begleiteten.
Das gilt prinzipiell fir die allermeisten
Stammesfeste, aus welchem Anlass sie
auch abgehalten worden sein mogen. Der
begrindende Mythos fallt dementspre-
chend vielgestaltig aus.
Feierte man im werdenden Frihjahr die
Wiederkehr der Vegetation und koppelte
sie mit der Idee vom sterbenden und wie-  Abb. 14
derauferstenenden Gott, wird man an die  Amulette (Bronze) aus Ufersied-
besonders eindrucksvollen, mit Speiseop- Wingen der SeineIz. Fotb SLE
) Amulettes en bronze provenant
fern verbundenen fordicidia der Romer de stations littorales suisses.
denken wollen (eine trachtige Kuh wurde Amuleti (bronzo) da insediamenti
lacuari svizzeri.

geschlachtet, verbrannt und der Tellus ge-

weiht), auch an die parilia bald darauf (Ve-

stalinnen verteilten die Asche der Kalber,

die man aus den Kihen herausgeschnit-

ten hatte, zusammen mit Bohnenstroh und

dem Blut des Oktoberopfers als Reini-

gungs- und Slhnemittel).

Stand der Stammesvater im Mittelpunk,

waren die feriae Latinae ein treffliches Bei-

spiel, dem sich Andreas Alféldi an Hand

der schriftlichen Uberlieferung und der ar-

chaologisch erschliessbaren Hinterlas-
96 senschaft gewidmet hat: Jede Gemeinde




des latinischen Stammesbundes steuerte
zum Festmahl bei, brachte Kase und Milch,
Lammer und Stiere, darunter ein weisser,
den Alfoldi als Stammesahnen in Tierge-
stalt interpretierte; zum Altar gefihrt und
getotet, wurde das Fleisch verteilt und ver-
zehrt, das Wesen des Tieres also auf die
Speisenden Ubertragen.

Dachte man sich den Sitz der Gottheit im
Wasser, weihte man Speisen und Getrank
im feuchten Element. Am Ufer eines ver-
landeten Thermalsees bei Montegrotto
fanden sich ausser bronzenen Votiven tau-
sende Gefasse in Ganzform, die Heinz-
Werner Dammer kurzlich vollstandig verof-
fentlichte und zu deuten versuchte.

Ob solche Versenkungsopfer auch in den
Uferrandstationen der Schweiz erwartet
werden durfen, ware an eindeutigeren Be-
funden zuklaren, als sie bisher von dort be-
kannt sind. Aber wenn der Zlrcher Hau-
messergrund nach der Zahlung von Sibyl-
le Bauer Uber 1000 Nadeln lieferte, drei-
viertel des Bestandes aus Zurcher See-
ufersiedlungen tberhaupt, ist der Gedan-
ke an Nadelopfer schon deshalb nicht von
der Hand zu weisen, weil sie auf zeitglei-
che Parallelen in Mooren des Alpenvor-
lands verweisen kann. Als Versenkungs-
opfer gilt ja auch mit Recht der Fundinhalt
aus der Quellfassung von St. Moritz GR
(Dolch, Schwert, Nadel), und wenn in einer
Tonlagerstatte der Ziegelei Sihlfeld bei Zi-
rich-Wiedikon drei Bronzelanzen zum Vor-
schein kamen, wird es sich auch hier um
eine Weihegabe handeln. Es ist, so scheint
es, altuberliefertes Brauchtum gewesen,
Verbindung mit chthonischen Wesen in
den Wassern oder in der Erdtiefe aufzu-
nehmen (Felsspalten, Hohlen, kiinstliche
Schéachte), um Gliick zu erlangen, Frucht-
barkeit und Wachstum zu fordern und bése
Damonen der Unterwelt abzuwehren. Der
urtimliche Poseidonglaube der Hellenen
dient der Findung der Grundidee. Der Gott
der Wasser erschien in Stier- und Rossge-
stalt, und dort, wo Quellen aus der Tiefe
hervortraten, opferte man ihm, im argivi-
schen Dine ein Pferdegespann (Pausanias
VIl 7,2).

Amulett und Talisman

Ubernatiirliche Krafte sich dienstbar zu
machen oder bose Geister zu bannen,
mag Praktiken verwandt gewesen sein, die
im weiten Feld des Zaubers angesiedelt
waren. Abstrakte Zeichen als Zaubermittel
gab es wahrend der spaten Bronze- und
frhen Eisenzeit in Fiille. Sie fehlen in kei-
ner Uferrandsiedlung der Schweiz, auch
nicht in den Bronzehorten der Zeit. Ohne

Abb. 15

Tonfigur des Vogelwagens aus
der altbronzezeitlichen Siedlung
von Dupljaja, Bez. Bela-Crkva, Ba-
nat. Nach G. Kossack 1954 (s. Li-
teraturverzeichnis).

Figure d’un char aux oiseaux en
terre cuite provenant du site de
Dupljaja.

Figura in argilla del carretto con
volatili da Dupljaja.

Abb. 16

Amulettgehénge (Bronze) aus ei-
nem Hortfund von Chavroux, Dép.
Allier. Nach G. Kossack 1954 (s.
Literaturverzeichnis).

Amulettes en forme de breloques
en bronze provenant d’un trésor
de Chavroux.

Pendaglio a forma di amuleto
(bronzo) da un ripostiglio di Chav-
rOUX.

zwischen Schutz- oder Abwehrhilfen
(Amulett) und Glucksbringer (Talisman)
unterscheiden zu kdnnen, ist der archaolo-
gische Befund doch insofern eindeutig, als
die beseelten Dinge am Korper getragen
wurden, also auf die Person des Tragers
bezogen waren: der Kamm, das Rasier-
messer, das Rad und Klapperwerk aus
dreieckigem oder lanzettformigem Be-
hang (Abb. 14).

Der Kamm, etliche Male mit Vogelkopfen
besetzt oder mit dem Rad gekoppelt und
schon deshalb auf die sakrale Ebene ge-
hoben, ist ebensowenig wie das Rasier-
messer allein Reinigungsgerat gewesen,
sondern ein lebensspendendes Zeichen.
Die méannliche Tonfigur des altbronzezeitli-
chen Vogelwagens von Dupljaja im Banat
steht auf einem Radkreuz und tragt am
Zopfende einen Kamm (Abb. 15). Das
Speichenrad hat die Forschung wahr-
scheinlich richtig als bildhaftes Gleichnis
der Sonne aufgefasst; geht es doch haufig
bei toreutischen Werken und auch an
Amulettgehangen (Abb. 16) mit der Vogel-
barke zusammen und wurde dort, wo es
wéhrend der frihen Eisenzeit Ausdruck
magischen Handelns blieb, von anthropo-
morphen Gestalten ersetzt (Abb. 17).

Am Korper getragenen Klappergehangen

=
—

N4

/ @ ® @ O:{;ié:

begegnet man erstmals auf altbronzezeit-
lichenldolenindem gleichen Formenkreis,
aus dem auch der Vogelwagen von Duplja-
jastammt (KliCevac), aber erst an der Wen-
de von der mittleren (Hugelgraber-) zur
spaten Bronzezeit begann man, sie voll-
standig oder als pars pro toto Metallhorten
und Grabinventaren anzuvertrauen. Eines
der altesten Beispiele stammt aus einem
Depot von Marhan bei Giraltovce am Ober-
lauf der Topl'a im ostslowakischen Beski-
denvorland (Abb. 18). Eine winkelbandver-
zierte Tierkopfbarke hatte in neun senk-
recht geflihrten Kanalchen Faden aufge-
nommen, an denen Amulette hingen, u.a.
lanzettformige mit Heftsteg und réhrenfor-
mige, die als Schwimmflosse eines Was-
servogels enden. Es sieht ganz so aus, als
ob dem Trager der Gehange die Fahigkeit
zugesprochen worden sei, beim Zusam-
menschlagen der Anhéngsel die Stimmen
der Geister zu vernehmen und auf diese
und andere Weise zwischen Mensch und
Gottheit zu vermitteln. Es sind, wie man
sieht, keineswegs amorphe Gebilde, mit
denen er ausgestattet war, sondern sinn-
geladene Dinge wie Speichenrader, Schei-
benringe, geschlitzte Bommeln mit schep-
pernder Kugel, Dolche en miniature, Reini-
gungsgerat und schliesslich menschen-

97



dhnliche Gestalten, moglicherweise als
Geister der Unterwelt aufgefasst, und das
alles an Ketten oder von Ketten zusam-
mengehalten, ein Zeichen, ausserweltli-
che Krafte zu binden und zu lésen.

Kultgerat, Weihegabe und Amulett, in Wol-
lishofen und anderen Seeufersiedlungen
ebenso zahlreich wie mannigfaltig vertre-
ten, sind keine zufalligen Gestaltungen
aus der spielerischen Laune des Augen-
blicks, sondern notwendiges Zubehor ritu-
eller Handlungen gewesen, die ihrerseits
als Ausdruck des Glaubensinhalts gelten
ddrfen. Obwohl sie wahrend der spaten
Bronzezeit im Gegensatz zu anderen pra-
historischen Kulturperioden in der archéo-
logischen Uberlieferung breiten Raum ein-
nehmen und ausserdem von vielen Ge-
meinschaften angenommen wurden, ohne
dass ein innerer Zusammenhang ihrer kul-
turellen Ausdrucksformen Uberall erkenn-
barware, fragt man berechtigt, ob esimmer
die gleiche Denkweise gewesen sei, die in
den Riten allen sichtbar dargestellt wurde.
Wir wissen es nicht, selbst wenn man Par-
allelen bei indo-europdaischen Volkern fin-
det und es flr erlaubt halt, etliche der bei
ihnen verehrten, archaisch wirkenden Got-
tergestalten auf schriftlose zeitgendssi-
sche Kulturen zu Ubertragen. Es liessen
sich ferner Vergleiche mit pflanzerisch be-
grundeten Riten vieler Naturvélker ziehen.
Aber Ubereinstimmende oder doch ghnli-
che rituelle Verhaltensweisen gestatten
bestenfalls die Vermutung, dass es nicht
allein gestaltlose Krafte waren, derer man
teilhaftig zu werden wiinschte oder die
man abzuwehren versuchte. Im Zentrum
des religiosen Denkens stand allemal die
Gottheit, deren Eigenschaften zu erken-
nen und sich ihrer Wirkung unterzuordnen
oder sie zu beeinflussen Sinn der Riten
und der magischen Praxis war, gleichviel
ob ihr Wesen im Tier sich zeigte, in kosmi-
schen Erscheinungen oder bereits in an-
thropomorpher Gestalt. Schon deshalb
kann von willkirlichen und zusammen-
hanglosen Ausserungen keine Rede sein.
Zwar hing die Wahl der Mittel und inre Kop-
pelung vom Inhalt des Mythos ab, aber das
Grundbedurfnis des Menschen, zu wissen,
woher er kommt und wohin er geht, einte
seine numinosen Verhaltensweisen; er
dachte Uber die Entstehung des Lebens
nach, Uber das Wachstum, die Reife und
den Tod, erst recht Uber die Seinsweise  Abb. 17
nach dem Sterben. Bei den Festen erinner- ~ Bronzegehange aus einem Hu-
: ; gelgrab von Vace, Slowenien.
te er sich an das mythische Geschehen  Riach £ Stare, Vjesnik Arheol. Muz.
und stellte es dar. Tat er es dinglich, mag er  Zagreb Ber. 3,4, 1970, Taf. 3.
sich ausserweltliches Sein leichter, gleich- F’e’gq’\l/es en bronze d'un tumu-
sam fassbar vergegenwartigt haben als bei ﬁ’:ndgg,?;?, bronzo da una tomba
98 der Wiederholung mythischer Erzahlung.  a tumulo di Vace.




Dinglicher Ausdruck war einer der Griin-
de, warum Kultgerat und Amulett in die
archaologische Uberlieferung gerieten.
Weshalb es wahrend der Spatbronzezeitin
sounvergleichlich reichem Masse, so weit-
verbreitetund so haufig geschah, lasst sich
nur vermuten. Die Glaubensinhalte mdgen
durch Denkformen beeinflusst worden
sein, die aus dem &gaisch-mediterranen
Kreis Uber die Donaulander nach Mitteleu-
ropa gelangten und sich auf die Gestalt
des fahrenden Kriegers konzentrierten,
wobei der heimische Glaube aktiviert wor-
den zu sein scheint. Aber gegen Ende der
Periode reagierte man moglicherweise auf
eine sich wandelnde Darstellungsweise
religiosen Denkens bei den Nachbarn, den
Italikern, Venetern und lllyrern, die mit der
szenischen Bilderzghlung mythischen
Geschehens wahrend der frihen Eisen-
zeit vollzogen war (vgl. Abb. 13).
Nordwarts der Alpen blieb sie bis weit in
die vorrémische Eisenzeit so gut wie un-
bekannt. Erst am Beginn der Laténezeit
hatte man hier neuartige Ausdrucksmag-
lichkeiten im »Tierstil« gefunden. Die Sym-
biose oder die Austauschbarkeit von
Mensch und Tier pragte noch immer die
Erlebnisform des Heiligen. Es fehlten be-
zeichnenderweise genauso noch ortsfe-
ste, sténdig besuchte Heiligtimer mit Tem-
peln als Wohnung der Gottheit, deren Bild-
nis der Fromme dort schauen konnte. Erst
gegen Ende der Laténezeit drang diese
Einrichtung nach Mitteleuropa vor. Daraus
lasst sich wohl schliessen, dass der prahi-
storische Kult Ausdruck gruppenspezifi-
scher Bedurfnisse gewesen ist, wahrend
der einzelne je nach Anlass, Alter und Ge-
schlecht personenbezogenen Sachbesitz
der Gottheit denjenigen Medien Ubergab,
die ihren Eigenschaften und inrer Erschei-
nungsweise nach dem Glauben der Zeit
am besten entsprach.

Fachliteratur

A. Alféldi, Das friihe Rom und die Latiner (1977);
F. Audouze, Les ceintures et ornements de cein-
ture de I'dge du Bronze en France. Gallia Préhist.
19, 1976, 69ff,; C. J. Balkwill, The earliest horse-
bits of Western Europe. Proc. Prehist. Soc. 39,
1973, 425ff,; S. Bauer, Studien zur Besiedlung
des Zurichsee-Gebietes wahrend der Spét-
bronze- und Frihen Eisenzeit. Maschienenschr.
Diss. Munchen 1979; I. Bona, Clay models of
Bronze Age wagons and wheels in the Middle
Danube Basin. Acta Arch. (Budapest) 12, 1960,
83ff.; W. Caland, Die altindischen Todten- und
Bestattungsbrduche mit Benutzung hand-
schriftlicher Quellen (1896); J. Csalogovits,
Neuerwerbungen im Museum des Komitats Tol-
na. Tolna varmegye multjabol 2, 1936, 35ff. (Ton-
wagen von Kanya); H.-W. Dd&mmer, San Pietro
Montagnon. Ein vorgeschichtliches Seeheilig-
tum in Venetien. Studien zu vor- u. friihgesch.
Heiligtimern 1 (1986); W. Drack, Spuren von ur-
nenfelderzeitlichen Wagengréabern aus der

Abb. 18

Tierkopfgehénge und Armring
(Bronze) aus einem Hortfund von
Marhan bei Giraltovce, Ostslowa-
kei. Nach Skizzen im Museum
Presov.

Breloques et bracelet en bronze
d’un trésor de Marhan.

Pendaglio con protome animale e
bracciale (bronzo) da un riposti-
glio di Marhan.

99



100

Schweiz. JbSGU 48, 1960/61, 74f.;J. Heierli, Der
Pfahlbau Wollishofen. Mitt. Antiquar. Ges. Zlrich
22, H. 1, 1886; H.-J. Hundt, Die Rohstoffquellen
des européischen Nordens und ihr Einfluss auf
die Entwicklung des nordischen Stils. Bonner
Jahrb. 178, 1978, 125ff,; G. Jacob-Friesen, Skjer-
ne und Egemose. Wagenteile siidlicher Prove-
nienzin Sudskandinavien. Acta Arch. (Kopenha-
gen) 40, 1969, 122ff; A. E. Jensen, Mythos und
Kult bei Naturvolkern2 (1960); G. Kossack, Stu-
dien zum Symbolgut der Urnenfelder- und Hall-
stattzeit Mitteleuropas. Rom.-Germ. Forsch. 20
(1954); ders,, Pferd und Wagen in der friihen Ei-
senzeit Mitteleuropas - Technik, Uberliefe-
rungsart und ideeller Gehalt. MUnchner Beitr. z.
Volkerkde. 1, 1988 (Festschr. L. Vajda) 131ff.; W.
Krédmer, Prahistorische Brandopferplatze, in: R.
Degen, W. Drack u. R. Wyss (Hrsg.), Helvetia An-
tiqua (Festschr. E. Vogt) (1966) 111ff.; A. Ludwig,
Der Rigveda 1 (1876); Y. Mottier, Bestattungssit-
ten und weitere Belege zur geistigen Kultur.
Ur- und frihgeschichtliche Archéologie der
Schweiz 3 (1971) 145 ff.; R. Munro, Les stations
lacustres d’Europe (1908); H. Oldenberg, Die
Religion des Veda 4 (1923); H. Otten, Hethiti-
sche Totenrituale. Deutsche Akad. d. Wiss,, Inst.
f. Orientforsch. 37 (1958); Chr. F. E. Pare, Der Ze-
remonialwagen der Urnenfelderzeit - seine Ent-
stehung, Form und Verbreitung, in: FE. Barth u.a,,
Vierradrige Wagen der Hallstattzeit. Monogr. d.
ROém.-Germ. Zentralmus. Mainz 12 (1987) 25ff.;
Chr. Pescheck, Ein reicher Grabfund mit Kessel-
wagen aus Unterfranken. Germania 50, 1972,
29ff; U. Ruoff, Die Ufersiedlungen an Zirich-
und Greifensee. Helvetia Arch. 12, 1981, 19ff.; V.
Rychner, L'age du Bronze final & Auvernier. Cah.
d’arch. romande 15 (1979) 38.75f.; H. Sarbach,
Das Eggli bei Spiez (Berner Oberland), eine
Kultstatte der Urnenfelder- und Hallstattzeit.
Jahrb. Bern. Hist. Mus. 41/42, 1961/62 (1963)
478ft; F. Schachermeyr, Poseidon und die Ent-
stehung des griechischen Gotterglaubens
(1950); P. Schauer, Der vierradrige Wagen in Ze-
remonialgeschehen und Bestattungsbrauch
der orientalisch-dgadischen Hochkulturen und
ihrer Randgebiete, in: Barth u.a. (s.0. Pare) (1987)
11f; F. Stein, Bronzezeitliche Hortfunde in Stid-
deutschland. Saarbriicker Beitr. z. Altertumskde.
23 (1976); G. Sverdrup, Rauschtrank und Labe-
trank im Glauben und Kultus unserer Vorfahren
(1941); W. Torbrligge, Vor- und friihgeschichtli-
che Flussfunde. Zur Ordnung und Bestimmung
einer Denkmalergruppe. Ber. Rom.-Germ.
Komm. 51/52, 1970/71 (1972); E. Vogt, Urge-
schichte Zirichs, in: E. Vogt, E. Meyer u. H. C.
Peyer, Zlrich von der Urzeit zum Mittelalter
(1971) 11ff; L. Wamser, Zu den hallstattzeitli-
chen Trennwandschalen mit und ohne Vogelter-
rakotten von Aubstadt, Saal a.d. Saale und Zeuz-
leben, in: Ausgrabungen u. Funde in Unterfran-
ken 1978 (Frankenland N.F. 30, 1978) 337ff.; G.
Widengren, Die Religionen Irans (1965); J. Wies-
ner, Fahrende und reitende Gotter. Archiv f. Reli-
gionswiss. 37, 1941/42, 42ff; E. Woytowitsch,
Die Wagen der Bronze- und Eisenzeit in Italien.
Préhist. Bronzefde. XVII 1 (1978); R. Wyss, Das
Rad in Kult und Brauchtum der Ur- und Friihge-
schichte,in: A.Schile, D. Studer u. Chr.Oechslin,
Das Rad in der Schweiz vom 3. Jt. vor Christus
bis um 1850. Kat. z. Sonderausst. d. Schweiz.
Landesmus. (1989) 91ff.

Obijets de culte, dons votifs et
amulettes des stations littorales
du Bronze final

Dans cet article, l'auteur décrit les objets
de culte, les amulettes et les dons votifs
provenant de stations littorales suisses du
Bronze final ainsi que de lieux de sacrifice
de l'intérieur du pays. Il s'agit d’objets en
terre cuite (récipients zoomorphes, che-
nets, roues miniatures) eten bronze (garni-
tures de char, breloques et penden-
tifs,épingles pour les vétements et armes)
qui, selon les données de I'archéologie,
n‘avaient pas ou plus de destination pro-
fane, mais étaient, en quelque sorte, des
formes d’expression matérialisées, ac-
compagnant des rites religieux.

Des comparaisons avec des objets sem-
blables, appartenant a des cultures anti-
ques, etavec ce que nous enseignentleurs
textes rituels, permettent de redécouvrir
les principes fondamentaux de la pensée
religieuse de populations contemporaines
qui ignoraient I'écriture.

Il s’agit essentiellement des étapes de la
vie de 'lhomme et de changements sous
formes des environs qu'a l'origine on a mis
en relation avec I'essence-méme de la di-
vinité.

L’homme dalors la reconnaissait dans
laspectdes animaux qu'il gardait dans son
foyer. Par des actes appropriés (sacrifices
d’animaux, incinérations, offrandes ali-
mentaires et offrandes immergées), prati-
qués lors de fétes communautaires ou lors
d’enterrements, on répétait le récit mythi-
que de la naissance, de la mort et du retour
de la divinité; on se la représentait sur un
char, un motif trés largement répandu quia
joué un réle central lors des cérémonies
funéraires. Ce voyage en char étaitlié al'ar-
rivée de la lumiére (disque solaire, roue) et
de l'eau (barque aux oiseaux, chaudron)
qui sont & 'origine de la croissance végé-
tale; le récipient transporté renfermait des
boissons enivrantes et réconfortantes
destinées a ceux quipratiquaient 'enseve-
lissement et au défuntlui-méme. Des prati-
gues magiques (amulettes, crécelles) atti-
raient des forces surnaturelles et repous-
saient les mauvais esprits.

Les représentations figurées utilisées lors
de pratiques religieuses ne constituaient
certainement pas I'unique expression du
culte. Nous ne savons rien ni du contenu, ni
de laforme d’évocation du mythe, rien des
danses ni de l'importance de lintermé-
diaire entre la divinité et 'lhomme.

Les expressions de la vénération de divini-
tés de lavégétation que I'on peut mettre en
valeur, par I'archéologie, et ces croyances
de peuples cultivateurs de I'ancien temps
se manifestent de maniére lacunaire uni-
quement dans le cadre que semble per-
mettre la culture matérielle. FW.

Oggetti rituali, offerte votive e
amuleti negli insediamenti lacuali
dell'eta del Bronzo finale

In questo studio viene considerato il com-
plesso di oggetti rituali, amuleti e offerte
votive testimoniati negli insediamenti la-
cualidella Svizzera e neiluoghiin cuiavve-
nivano riti sacrificali nell’eta del Bronzo fi-
nale. Secondo quanto si pud dedurre dal-
'esperienza archeologica, questi oggetti
fittili (recipienti zoomorfi, alari per il fuoco,
ruote miniaturizzate) oppure di bronzo
(guarnizioni di carri, ciondoli e pendagli,
spilloni per I'abbigliamento e armi) non ri-
vestivano piu carattere profano, marappre-
sentavano piuttosto — o contemporanea-
mente - la materializzazione di espressio-
ni rituali religiose in cui venivano impiegati.
Il confronto con oggetti analoghi prove-
nienti dalle culture antiche che hanno tra-
mandato anche testi scritti riguardanti le
pratiche rituali permette di ricostruire a
grandilinee il pensiero religioso anche del-
le popolazioni contemporanee che non
conoscevano ancora la scrittura.

Al centro si ponevano 'uomo e le fasi della
sua vita in relazione alle forme mutevoli
della natura, identificate originariamente
con I'essenza della divinita.

L’'uomo le riconosceva negli animali del
suo gregge. Rituali appropriati durante le
feste tribali ed i funerali (macellazione di
animali, incinerazioni, offerte votive di cibi
ed immersioni rituali) ripetevano i racconti
mitici del divenire, della morte e del ritorno
delladivinita. Essavenivaimmaginata su di
un carro, un motivo molto diffuso che aveva
un ruolo preminente anche nelle feste fu-
nerarie del tempo. La corsa del carro riuni-
va l'apparizione della luce (disco solare,
ruota) e la comparsa dell’acqua (barchetta
a forma d'uccello, bacile), presupposto
principale perlacrescita e lo sviluppo della
natura, mentre nel recipiente sul carro ve-
nivano poste bevande ristoratrici ed alluci-
nogene per i partecipanti al rito ed il morto
stesso. Altri rituali magici, rappresentati
dagli amuleti ed i pendagli a sonaglio, do-
vevano attirare le forze soprannaturali e
scacciare gli spiriti maligni.

La rappresentazione con oggetti concreti
durante 'avvenimento sacro non era sicu-
ramente 'unica espressione del culto. Non
sappiamo nulla dei contenuti e delle tradi-
zioni orali della mitologia, e neppure della
danzae del significato rivestito da coluiche
fungeva da tramite fra la divinita e 'uomo.
Soltanto lavenerazione didivinita del mon-
do vegetale ci permette di ricostruire le
credenze dei popoli preistorici legati all’e-
conomia rurale, e cido solo in parte, per
quanto riguarda le dimensioni del fenome-
no, che sembrano interpretabili in base ai
dati archeologici tramandatici. SBS.



	Kultgerät, Weihegabe und Amulett aus spätbronzezeitlichen Seeufersiedlungen

