
Zeitschrift: Archäologie der Schweiz : Mitteilungsblatt der SGUF = Archéologie
suisse : bulletin de la SSPA = Archeologia svizzera : bollettino della
SSPA

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Ur- und Frühgeschichte 

Band: 8 (1985)

Heft: 3: Essen und Trinken in früheren Zeiten = L'alimentation dans les temps
anciens

Artikel: Volkskundliche Notizen zum Verhalten bei Tisch und zum Umgang mit
dem Essbesteck

Autor: Trümpy, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-7373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-7373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ur- und Frühgeschichte vermag
über d.e Ess- und Trinkgewohnheiten
in der schriftlosen Zeit viele Auskünfte
zu geben. Sie weiss, welche Tiere,
deren Fleisch als Nahrung diente, gejagt
wurden, welche Pflanzen demselben
Zweck dienten. Sie hat Koch- und Ess-

geschirr und Besteck gefunden, die eine

Vorstellung davon vermitteln, dass
eine gewisse Küchenkultur schon
Jahrtausende alt ist; sie kann im weitern
darüber Auskunft geben, wo welche
Tiere gemolken wurden und wo seit
wann aus Reben Wein gewonnen wurde.

Für andere Fragen aber versagen ihre

Quellen eine Auskunft: Wie oft hat
man seinerzeit üblicherweise gegessen
und getrunken? Ass man individuell
nach B elieben, oder war das Essen eine
Angelegenheit der Sippe? Und falls es
eine gemeinsame Tafel schon gab: Waren

die Speisegenossen zu bestimmten
Verhaltensweisen verpflichtet?
Darf man aus den Gegebenheiten
unserer Zeit Rückschlüsse auf die Vergangenheit

ziehen? Die Volkskunde teilt
heute kaum mehr den Optimismus der
Brüder Grimm, dass sich aus der
Gegenwart die Vergangenheit rekonstruieren

hisse. Zu oft hat sie inzwischen erleben

müssen, dass Vorstellungen oder
B rauche, die als »uralt« galten, in
Wirklichkeit erst seit wenigen Generationen
bekannt sind (Beispiele: der
Weihnachtsbaum ist erst gegen Ende des 18.

Jahrhunderts in die Schweiz gelangt;
der 1. August wurde 1891 erstmals als
Nationalfeiertag begangen). Vorsicht
ist also geboten; freilich könnte die
noch junge Wissenschaft der Ethologie
(Verhaltensforschung) wieder
optimistischer stimmen, weil sie so gerne
Erscheinungen der Gegenwart nicht nur
auf die Frühzeit der Menschheit
zurückführt, sondern dazu Entsprechungen

bei den höheren Tieren konstatiert.
G erade im B ereich von Essen und Trinken

fehlen offenkundige Übereinstimmungen

nicht: Die neugeborenen Säuger

ernähren sich an der Mutterbrust
genaj wie die neugeborenen
Menschenkinder: erst nach einiger Zeit
folgt die Gewöhnung an die arttypische
Ernährung mit Pflanzen und/oder
Fleisch. Bei einem Kolloquium, das
der Wiener Ethologe Otto Koenig 1983

verarstalten hat und dessen Referate
nun :m Druck vorliegen1, blieb diese
Selbstverständlichkeit aber völlig ausser

/.cht, denn es kam nur das spezifisch

Menschliche zur Sprache: die
gebratene und gekochte Nahrung2 und
vor dlem das Essen in der Tischge-

Hans Trümpy

Volkskundliche Notizen zum
Verhalten bei Tisch und

zum Umgang mit dem Essbesteck

&fofc(tönc^fcteuct)f.
U'< <<&•< l(f*n*lf fu' *P">" » *-" RISmÜS luicUti ff»n/i-fi*<n»tU je Xitaa « »«*U*KNrfi.»ftaraufl

©#fe«ttfiÄ'Mkfwniinr<rfrif(t O $<n©*u)f(ltin| SSif« t&W*HMftt V K>k liHrl/vatmfoniHfinefy O «kj*»tin*iif(t*i.(fai*«ir<»n.

•00. VS»!».
sö'.t ••a.o.

S
^>

S%

A

m" *m ffnOt ut (Bcntticfeu
Oa (i ttn ffljtnni Jifo innor/

C« *np* fdn *iif i an »im tntrv
£M ^}rti fttn tturaeb l*njfain»rt/

-RcrflinH, man jh|-<l*n (W.
6e ir |U {tf<t MfiifMiimmi»

CM*ftlnfltfanj.lnHi
C« «liftnMtotoflf*

«tttuiftnitMrMMt
Will «in tu 111* («(!>«

lin $*irnn mir t*n .(nii\n ttoi
Wif jrtfcQWcn |*<nHn OBunN

n3&taJ

^nrnu* MM9H (*n|pniB^ *J ^B*«1n Wa»f*iB»MnHifttnl(»ol/

ib«*:

0«|1 K(tn tuntmanbtTr. filr;

*Snr}awf Mi (iB(t hjtnmHH
3|t«ar| luHWl ni*irmfc)ilt'

«nfl II* nf ittcfn o»in >jf.

SU«M>Qfhju.rira»,»

©niwNdjr.liacff«,
flNfMrf*fi taMto ftxiiojnv

Xati|lfl>»int(n«'iit><iiii|ttt'
ffljfl OUau>hiTTwi|rti]rn «h

¦O'll'. f:ti«.-.t-

.4/)/). /
Aiigsburger Flugblatt, an dem jedermann

die Regeln der »schönen
Fischzucht« ablesen konnte. Ende
16. Jahrhundert. Nach E. Hont,
Bayern tafelt (1980) Abb. 64.

Feuille d'Augsbourg, oü Ton pouvait
lire les regles de la bonne tenue
ä table.
Foglio volonte di Augsburg, dove

ognuno pote\<a informarsi sulle
regole a tavola. 223



meinschaft der Familie oder der Sippe.
Der Soziologe Helle stellte die Frage,
ob die »Verbundenheit bei der Mahlzeit

Ergebnis eines langwierigen
Kultivierungsprozesses« oder eine humane
»Urinstitution« sei, wobei er deutlich
die zweite Möglichkeit bevorzugte3.
M it anderen Referenten4 hob er das
Paradox hervor, dass die Nahrungsaufnahme

ein individueller, nicht ein
sozialer Akt ist, dass sie also durchaus
zum Kampf um die besten Stücke führen

könnte. Aggressionen dieser Art
kennen wir alle von Kindern, und es ist
ganz eindeutig Aufgabe derErziehung.
ihnen das egoistische Verhalten bei
Tisch abzugewöhnen. Gerade das
spricht gegen eine »Urinstitution«;
zuzugeben ist nur, dass sich überall da, wo
die Nahrung mit Feuer präpariert wurde,

das gemeinsame Essen schon aus
praktischen Gründen dringend empfahl,

dass sich dann eine gewisse
»Gesittung« fast von selbst aufdrängte und
den Egoismus in Schranken wies. Von
dieser unerlässlichen Gesittung ging
tatsächlich eine weitreichende
Wirkung aus: Die geordnete gemeinsame
Mahlzeit schuf einen »Friedensbereich«;

ob sich die religiöse Komponente,

die sich mit dem Tischgebet bis
in unsere Zeit hinein gehalten hat,
gleichzeitig oder erst sekundär ausgebildet

hat, ist eine Frage, deren
Beantwortung der Religionswissenschaft
überlassen sei.

Dass das Verhalten bei Tisch nichts
»Naturgegebenes« war und ist, beweist
am besten die Tatsache, dass dafür seit
dem 12. Jahrhundert Regeln schriftlich
fixiert wurden. Die ersten »Tischzuchten«

5 in Westeuropa gehen zweifellos
auf den Kontakt mit dem Orient
zurück. Die älteste stammt von dem
getauften Juden Petrus Alphonsus6; sie
ist in ein G espräch zwischen einem Vater

und seinem Sohn gefasst, der wissen
möchte, wie man vor dem König zu
essen habe. Man habe sich bei Hof nicht
anders zu benehmen, erwidert der Vater,

als anderswo, und er nennt die
wichtigsten N ormen. Dazu gehört, dass
man das Brot nicht vor dem Auftragen
der Hauptspeise essen dürfe, um nicht
ungeduldig zu wirken; weiter soll man

224 sich den Mund nicht unmässig voll¬

stopfen, weil das zum Ersticken führen
könnte; Wein soll man nicht in den vollen

Mund schütten, und man darf in
dieser Situation auch nicht sprechen,
weil man sich verschlucken könnte.
Was in der (gemeinsamen!) Schüssel
bei einem andern Tischgenossen liegt,
soll man ihm nicht wegnehmen; das
wäre bäurisch. Diese Regeln beschränken

sich also nicht auf die unerlässliche
Warnung vorGefrässigkeit; die zentrale

und wohl primäre erzieherische
Idee, dass man sich bei Tisch bescheiden

müsse, damit auch die andern zu
ihrer Sache kommen, erklärt nicht alle
Vorschriften des Petrus Alphonsus. E in
weiteres Motiv ist unausgesprochen die
Warnung vor unappetitlichem Verhalten.

Deutlicher wird das in den Regeln
des »Facetus«, die ebenfalls im 12.

Jahrhundert niedergeschrieben
wurden7: Sie verbieten u.a., etwas
Angebissenes in die Schüssel zurückzulegen,

auf Speise und Trank zu blasen,
sich bei Tisch zu kratzen und die Nase
am Tischtuch abzuputzen. In der
»Thesmophagia« aus derselben Epoche8

heisst es einleitend, der Mensch
dürfe sich am Tisch nicht wie ein Vieh
benehmen; dann folgen die gleichen
Vorschriften wie im »Facetus«, nur
ausführlicher und um einige zusätzliche
Verbote erweitert: Man darfauch nicht
schmatzen, nicht an den Speisen
riechen; die Kleidung muss sauber sein,
damit nicht Läuse oder Flöhe dem
Gastgeber Übelkeit verursachen. Zum
friedlichen Essen gehört also auch, dass
keiner der Beteiligten dem andern mit
falschem Verhalten den Appetit
verdirbt. Eine gewisse Empfindlichkeit in
dieser Hinsicht scheint uns angeboren
zu sein, freilich in unterschiedlichem
Masse9. Die Vorschrift, vor dem Essen
die Hände zu waschen, die in allen bisher

genannten Texten erscheint, war
hygienisch sicher nutzbringend, aber
zweifellos vor allem ein weiterer Beitrag

zur Appetitlichkeit. Wieder anderer

Art ist seit dem »Facetus« das Verbot,

mit aufgestützten Ellbogen am
Tisch zu sitzen. Damit macht sich
schon ein gewisses Raffinement (um
nicht zu sagen eine Schikane) bemerkbar;

in der Folge sollte diesem Element
der Erziehung immer grössere Bedeutung

zukommen.

Aus den genannten Texten ergibt sich
nicht eindeutig, an welche Schicht oder
Schichten sich ihre Verhaltensvorschriften

richteten. Thomasin von Zirc-
laere10 aber, der sie im 13. Jahrhundert
wiederholte, hat sich ausdrücklich an
R itter gewandt, genau wie wenig später
der »Tannhäuser« in seiner
»Hofzucht«1 S Hier ist der bisherige Kanon
der verbotenen U nappetitlichkeiten
erweitert: Man soll den Löffel, der hier
erstmals erwähnt ist, nicht zum Trinken
verwenden, denn dafür ist der B echer
bestimmt. Bevor man ihn benützt, ist
der Mund abzuwischen. Zum Schneiden

darf man das Brot nicht an sich
drücken, und das Messer soll nicht als
Zahnstocher dienen. Die Finger dürfen
nicht auf die Schneide gelegt werden.
Im weitern ist beim Tannhäuser
erstmals das Tischgebet ausdrücklich
genannt.

In der Folge wurden diese Regeln (seit
dem »Facetus« immer in Versform)
von verschiedenen Autoren in
verschiedener Anordnung mehrfach
wiederholt. In einer niederdeutschen
Handschrift aus dem 15. Jahrhundert12
ist dieTischzucht als eigentliche
Erziehungslehre präsentiert: Mit 12 Jahren
spätestens sollten die Kinder die
Vorschriften der »hovescheit« (des
höfischen Verhaltens) beherrschen. Zusätzlich

zum Tannhäuser ist die Vorschrift,
neben den Händen auch den Mund vor
dem Essen zu waschen; man soll sich
auch nur gekämmt und mit geschnittenen

Fingernägeln zum Tisch setzen,
alles das wiederum im Interesse der
Appetitlichkeit. Eine weitere Überarbeitung

des Tannhäuserschen Gedichts
erschien 1538 in einem Wormser
Druck13; auf diese Weise konnten seine

Vorschriften auch das städtische
Bürgertum erreichen. Dass in dieser
Schicht damals und später ein starkes
Interesse für entsprechende Belehrung
vorhanden war, bezeugen zahlreiche
weitere gedruckte Tischzuchten seit
dem 16. Jahrhundert14. Dazu gehören
zwei von Hans Sachs 1543 und 1542
verfasste Texte mit den üblichen
Regeln15; 1563 liess er, was verschiedene
Autoren schon vor ihm praktiziert
hatten, eine »verkehrte Tischzucht«
erscheinen16, wo er den »Grobianus« all
das empfehlen lässt, was sich nicht



er ungezogene Wcfr-Äw.

«Mmm iäim i~S
m mm m:"IM ^•«i1^

K

Ez

E^-

bUb

4M>. 2
Kupferstich von Matthäus Merian
um 1650. Er zeigt den »ungezogenen
Tisch-Narr«. Nach E. Hörn, Bayern
tafelt (1980) Abb. 65.
Gravure de Matthäus Merian, vers
1650. Montre le »mauvais dröle«
ä table.
Incisione su rame di Matthäus
Merian. Mostra un »maleducato
a tavola«.

Aus Hans Sachs: >Ein dischzuchti

Hot mensch, wen dw zw disch teilt essen,
Wasch dein hend ee dwpistgesessen.
Des wenedicte nit vergis,
In gottes nam heb an und is.

Las erstlich anfangen ein alten.

Thw dich zuechtig und messig halten.

Nicht schnawde oder sewisch schmacze,

Mit vngestuem nach dem brot nit placze,
Das diu kaingschir vumbstosen thuest.

schickte: Hände nicht waschen, mit
langen Fingernägeln zum Essen kommen,

zuerst mit dem Löffel in die
Schüssel greifen, mit offenem Munde
kauen, die Ellbogen aufstützen usw. -
Eine undatierte niederdeutsche Tischzucht

in Prosa aus derselben Epoche17
wendet sich einleitend u.a. ausdrük-
klich an Handwerker, die ihre »dörfliche

Sitte« ablegen sollten, um auch an
Mahlzeiten gehobenerer Kreise
teilnehmen zu können.
Eine ganz andersartige Quellenart
bestätigt, welches Gewicht die städtischen

Handwerker aufanständiges
Verhalten beim Essen legte: dieZunft- und
Zunftstubenordnungen. In der zweiten
Hälfte des 15. Jahrhunderts verboten
z.B. die Basler Safran- und dieRebleu-
tenzunft, bei den Zunftessen einem
andern »in seinen Teller zu greifen«, also
dem Nachbarn etwas wegzunehmen18,
und noch 1731 wurde in einer Zürcher
Gesellenordnung ungebührliches und
»seüwisches« Verhalten beim Essen
und Trinken untersagt19. Dabei waren

in beiden Fällen auch gleich Geldbussen

für Verstösse genannt, eine pädagogische

Massnahme, die zweifellos das

Verhalten der städtischen Bevölkerung
prägte. Die Zünfte waren meist
zugleich geistliche Bruderschaften; daraus

erklärt sich, dass in ihren Verordnungen

auch das Fluchen und Schwören

bei Busse untersagt war, ein
Element, das den alten Tischzuchten
ebenso fehlt wie die von den Zünften
ebenfalls geahndeten Naturtöne vom
obern und untern Teil des Verdauungsapparates.

Beachtlich an den Basler Dokumenten
aus dem 15. Jahrhundert ist, dass bei
den Zunftmählern nicht mehr aus einer
gemeinsamen Schüssel, sondern aus
individuellen Tellern gegessen wurde.
Das verdient umso mehr eine Erwähnung,

als in bildlichen Darstellungen
von 1532 sogar bei Festessen die Speisen

noch direkt aus der gemeinsamen
Schüssel zum Munde geführt wer-
den20. Die Verwendung von Tellern
bedeutete eine Verfeinerung, die
empfindlichen Leuten nur willkommen
sein konnte, aber sie hat sich von den
Städten aus nur langsam durchsetzen
können. Der Atlas der deutschen
Volkskunde, dessen Karten auf
Erhebungen aus derZeit um 1930 beruhen,
hält vor allem in Bayern zahlreiche Orte

fest, wo die Bauern noch aus gemeinsamer

Schüssel essen21.

Als Bestecke kennen die alten
Tischzuchten nur Messer und Löffel. Das
Messer, das zum Zerschneiden von
Brot und Fleisch diente, konnte auch

zum Transport fester Speisen in den
Mund dienen, aber üblicherweise führte

man sie mit den Fingern dortin. Für
die Suppen und für Breie leistete der
Löffel gute Dienste. Dagegen fehlte
lange Zeit ein heute selbstverständlicher

Teil des Essbestecks, die Gabel. Es

gab freilich seit dem Altertum zweizin-
kige Gabeln, aber die dienten nur zum
Festhalten des Fleischs beim Tranchieren,

nicht zum Essen. Die Geschichte
der Essgabel ist ein volkskundlicher
Paradefall: sie zeigt exemplarisch, auf
welche Widerstände eine an sich harmlose

und erst noch praktische Neuerung

stossen kann. Aufgekommen ist
die zuerst nur mit zwei Zinken verseh-

ne kleine Gabel offenbar in Byzanz.
Jedenfalls gelangte sie von dort über eine
Prinzessin, die mit dem Dogen von
Venedig verheiratet war, im 11. Jahrhundert

in den Westen22. Die Geistlichen
prophezeiten ihr wegen des unerhörten 225



•'*,-..

gif*"***- V
vV•

*

A >ä*-
<WK

-fit

-M %. ,^-ä

Essgeräts den göttlichen Zorn, und als
sie bald darauf in eine schwere Krankheit

fiel, zweifelte niemand an der
Ursache. Allmählich eroberte sich das
neue Gerät trotzdem die vornehmen
Kreise Italiens, und in der zweiten Hälfte

des 14. Jahrhunderts erreichte es
auch Frankreich23. Der Widerstand der
Geistlichkeit hielt aber an, weil es, wie
Schiedlausky überzeugend vermutet
hat, als ungehörig galt, das Essen
anders zum M unde zu fuhren, als es einst
Christus getan hatte. Ein italienischer
Fürst müsste für jede Mahlzeit, für die
er die Gabel verwendete, drei Messen
lesen lassen. In bürgerlichen Kreisen
spottete man lange über die »affektierte«

Art, nach der neuen Methode, welche

die Hand unbeschmutzt liess, zu
essen. M it dem 16. Jahrhundert konnte
sich die Essgabel schliesslich in städtischen

Kreisen durchsetzen; für Zürich
ist sie um 1580 bezeugt, aber auf der
Zürcher Landschaft fehlte sie bis ins 18.
Jahrhundert hinein24. Was wir aus
andern Bereichen der Volkskunde gut
kennen, hat sich also auch in diesem
Falle abgespielt: D ie N euerung hat sich
von Fürstenhöfen auf die Städte und
von dort zu den Bauern ausgebreitet.
Hans Sachs hat als einer der Ersten,
aber ohne Begründung, das Verwenden

des Messers für Fischgerichte
untersagt: »zerschneid das flaisch und

226 brich die fisch«25. Ob das »Brechen«

von Hand zu geschehen hatte oder ob
er schon ata die Verwendung derGabel
dachte, j^elche die Einhaltung dieser
Vorschnft auf jeden Fall begünstigt,
ergibt/sich aus dem Texte nicht. Seit
in uMserem Jahrhundert besonderes
Fiscl/besteck aufgekommen ist, hat das
in »gehobeneren« Kreisen streng
beachtete Tabu an Bedeutung verloren.
Wie ernst es vorher genommen wurde,
ergibt sich aus einem Zeugnis an uner-
/arteter Stelle, das hier nicht

unterdrückt werden soll. In der »Gedenk-
schrift zum 35jährigen Bestehen des
Fussballclubs Basel 1893 - 1928« (Basel

1928.12) schreibt der Verfasser,
Ernst Kaltenbach26: »Als ich die ersten
grossen Reisen mit derMannschaft
unternahm müsste ich oft staunen,
wie ältere Spieler den Jüngern Anleitung

im Essen, natürlich auch im Trinken

gaben, wie jene daraufhielten, dass

sich jeder Neuling flott aufführte, und
besonders Fisch nicht mit dem Messer

gegessen wurde. Ich erinnere mich
noch gut, als ein ganz grosser Spieler
der Vorkriegszeit von Spitz belehrt wurde,

dass der Fisch nicht mit dem Messer

gegessen wird, und ich weiss, dass

dieser Spieler für diese Anweisung
dankbar war.« Eine Begründung des
Verbots hat man vermutlich so wenig
mitgeliefert wie seinerzeit Hans Sachs.
Die Bereitschaft, Verhaltensvorschriften

»einfach so« zu akzeptieren, war vor

Abb. 3
Dieser Mann auf einem flämischen
Relief des 15. Jahrhunderts stochert
mit einem Messer in den Zähnen.
Nach H. Sachs, Der Zahnstocher
und seine Geschichte (Nachdruck
1967) Abb. 9.

Un homme se eure les dents avec
son couteau, sur ce relief flamand
du XVeme siecle.
Su un rilievo fiammingo un uomo
si stuzzica i denti con il coltello.

1914 offensichtlich grösser als heute
Die Ü berzeugung, dass an sich
nachahmenswert sei, was vornehme Leute
tun, erklärt hier wie sonst die Ausbrei
tung bestimmter Verhaltensweisen
aber selbstverständlich nicht ihre Ent
stehung. Erst in neueren Anstandsbü-
chern, die das Erbe der alten Tisch
züchten weiterführen, erscheint die Be
gründung, die (noch nicht rostfreie)
Klinge verfärbe das Fischfleisch und
verändere damit seinen Geschmack27.
Demgegenüber sei auch hier28 eine
ganz andere Erklärung zur Diskussion
gestellt: Fische waren die wichtigste
Fastenspeise, und deshalb sollten sie
nicht wie das Fleisch mit dem Messer
zerlegt werden.

Wie sich die Tischsitten und der
»Anstand« überhaupt nach dem 16

Jahrhundert weiter verfeinert haben, sei
hier nicht mehr verfolgt29. Wie weit die
hier skizzierten Tatsachen für cie Ur-
und Frühgeschichte Aufschlüsse oder
»Denkanstösse« vermitteln kennen,
vermag der Verfasser nicht zu beurteilen.

Es kann freilich keinem Zweifel
unterliegen, dass alles, was mit Essen
und Trinken zusammenhängt, die volle
Aufmerksamkeit aller Forschungszweige

verdient, die sich mit der menschlichen

Kultur befassen.



Matreier Gespräche 1983: »Essen und Trinken«

.In: Matreier Gespräche / Otto Koenig
70 Jaihre(1984) 241-376.
G. S-molla.Kochen und Kultur. In: Matreier
Gespräche (wie Anm. 1) 363-366.

1 HJ. Helle. Über die einende Wirkung des
Teilens beim Essen. Die Mahlzeit als
Ausgangspunkt für sozialeBe/iehungen.In:
Matreier Gespräche (wie Anm. 1) 279-284.

1 MB erghaus. Von dcrTischgemeinschaft /ur
Konsumgesellschaft. Gemeinschaftsbildung
durch Essen und Wandlungen in der sozialen
Bedeutung des Essens. In: MatreierGesprä-
che i wie Anm. 1) 243-259; J. Kob. Soziale
Disziplinierung individueller Bedürfnisbefriedigung.

Soziologische Bemerkungen zu
Essrormen. Ib. 304-307.

s Texte Höfische Tischzuchten, hg. von Th.P.
Thornton (1957) (=Texte des späten Mittelalters.

4).
6 Höfische Tischzuchten (wie Anm. 5) 13.

' Ib. 14-19 (mit drei deutschen Übersetzungen

aus dem 15. Jahrhundert),
8 Ib. 20-34 (in Sebastian BrantsÜbersetzung).
9 H. Trümpy. Verhaltensvorschriften beim Es¬

sen und Trinken. In: Matreier Gespräche
(wie Anm. 1) 267-370. bes. 369.
Höfische Tischzuchten (wie Anm. 5) 36f
Ib. 38-45.
Ib. 49-53 (»Der kindere hovescheit«).
Ib. 54-58.
Ebenfalls von Th.P. Thornton publiziert, unter

dem nicht ganz zutreffenden Titel
»Grobianische Tischzuchten« (1957) Texte des
späten Mittelalters, 5).
Ib. 55-58.
Ib. 59-61.
Ib. 19-22.
Vgl. dazu H. Heckendorn. Wandel des An-
stands im französischen und im deutschen
Sprachgebiet (1970) (Diss. Basel).
Vgl. A. Hauser. Vom Essen und Trinken im
alten Zürich (1962) 71.
Vgl. G. Wiegelmann. Alltags- und Festspeisen.

Wandel und gegenwärtige Stellung. Atlas

der deutschen Volkskunde. Neue Folge, 1

(1967) 60f.
Atlas der deutschen Volkskunde, Neue Folge.

Karte 43 und Wiegelmann (wie Anm. 20)
62.

22 Vgl. F. Fuhse, Sitten und Gebräuche der
Deutschen beim Essen und Trinken von den
ältesten Zeiten bis zum Schlüsse des XI.
Jahrhunderts. Diss. Göttingen (1891): G.
Schiedlausky, Essen und Trinken. Tafelsitfen
bis zum Ausgang des Mittelalters) 1956) 141'.;

N. Elias. Über den Prozess der Zivilisation2,
2 Bde., 1, 170-174.

23 Vgl. E. Schröder. Walther in Tegernsee. Ein
Exkurs über altdeutsche Tischsitten.
Zeitschrift für Volkskunde 27. 1927. 121-129,
bes. 123.

24 Vgl. A. Hauser (wie Anm. 22) 74-113.
25 Grobianische Tischzuchten (wie Anm. 14)

55. 57; vgl. auch 60.
26 Wir verdanken den 11 inweis einerSeminarar-

beit von stud.phil. Lukas Müller.
27 So z.B. bei W. Deuser. Anstandsregeln2. M.

Gladbach 1917. 38f.
28 Vgl. H. Trümpy (wie Anm. 9) 370.
29 Wir verweisen auf die Bücher von N. Elias

(wie Anm. 22) und H. Heckendorn (wie
Anm. 18).

Notices ethnographiques pour le

comportement ä table et l'usage
des couverts

Bien setenirä table n'a jamais eteun
comportement spontane. Des le Xlle siecle, des
regles echtes en codifiaient les prineipes.
Les premieres regles de la table resulterent
visiblement des contacts avec les pays
orientaux. Une des plus anciennes pres-
criptions apparait dans une conversation
entre un pere et son ftls, qui voulait savoir
comment se tenir ä la table du roi. Le pere
repondit qu'il n'y a pas lieu d'observer une
conduite particuliere. On cite les regles sui-
vantes, par exemple: il faut mächer la bou-
chefermee,ne pas humer les plats; on doit

etre habille proprement. On doit pas couper

le pain en le pressant contre soi, et le
couteau ne doit pas servir de cure-dents.
Par ailleurs, dans Tannhäuser, on cite pour
la premiere fois la priere faite ä table.
Les regles ne se limitent pas ä denoncer la
gloutonncrie. La ligne generale educative
vise un comportement mesure ä table, dans
le respect des autres. Elle ne rend pas expli-
cites toutes les prescriptions. Ainsi, on met
en garde de maniere generale contre toute
attitude susceptible de couper l'appetit.
Les convives d alors n'avaient ä leur disposition

que le couteau et la cuillere. Le
couteau, avec lequel on decoupait le pain et la
viande, permettait aussi de porter ä la bou-
che les aliments solides, habituellement
enfournes avec les doigts.

Soupes et bouillies etaient consommees ä

la cuillere. La fourchette, couvert dont on
ne pourrait se passer aujourd'hui, a tarde ä

apparaitre. Les premieres fourchettes, petites

et ä deux dents sont apparemment
d'origine byzantine. Elle sont parvenues en
oeeident au Xle siecle par une princesse qui
avait epouse le Doge de Venise. Les mi-
lieux religieux predirent que cet ustensile
extravagant allait dechatner la colere divi-
ne.
Ce nouveau couvert conquit d'abord la

bonne societe italienne, puis se repandit en
France dans la seconde moitie du XlVe siecle.

Au XVIe siecle, la fourchette etait en
usage dans toutes les villes. D. W.

Nota etnologica sulle maniere a
tavola e la pratica delle posate

Le maniere a tavola non sono cosa naturale
e non lo sono mai State. Lo dimostra il fatto,
che dal 12° secolo in poi queste regole furono

scritte. Le prime »maniere« di questo
genere in Europa occidentale sono senza
dubbio il risultato di contatti con l'oriente.
II primo esempio e scritto in un dialogo tra
padre e figlio. Quest'ultimo chiede, come si

debba mangiare in presenza del re. A corte
ci si compona come altrove,e la risposta del
padre.
Aleune di queste regole sono: non si fa ru¬

more mangiando, non si odorano le pietan-
ze con il naso, bisogna esser vestiti puliti.
Tagliando il pane questo non si tiene stretto
contro il corpo, il coltello non serve da stuz-
zicadente. E Tannhäuser nomina per la prima

volta la preghiera a tavola. Le regole
non comprendono solo l'avvertimento
dell'ingordigia. L'idea centrale e in prima li-
nea educativa, di comportarsi in modo mo-
desto per non impedire gli altri non spiega
tutte le prescrizioni. Un altro motivo, non
esplicito, e di non disturbare mangiando in
maniera poco appetitosa.
Le vecchie regole conoscono come posate
solo coltello e eucchiaio. II coltello, che ser-

viva a tagliare carne e pane, poteva anche
trasportare pezzi solidi alla bocca, ma nor-
malmente per questo servivano le dita. II
eucchiaio era utile per minestre e pappe. La
forchetta, oggi di rigore, e stata introdotta
tardi da noi. Sembra che la prima apparizio-
ne la forchetta in origine a due punte la fece
a B izanzio. In ogni caso e da li che una prin-
cipessa, sposando il doge di Venezia, la im-
portö nell'H ° secolo. I clericali le predissero
l'ira di dio per questo utensile. Piano piano
perö la forchetta cinquistö la nobilitä in Ita-
lia e raggiunse la Francia nel 14° secolo. Nel
16° secolo la forchetta si stabili anche dai
borghesi cittadini. S.S. 227


	Volkskundliche Notizen zum Verhalten bei Tisch und zum Umgang mit dem Essbesteck

