
Zeitschrift: Ur-Schweiz : Mitteilungen zur Ur- und Frühgeschichte der Schweiz = La
Suisse primitive : notices sur la préhistoire et l'archéologie suisses

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Urgeschichte

Band: 27 (1963)

Heft: 1

Artikel: Rechtsgeschichtliche Betrachtungen zu Kirche und Nebengebäude von
Tenedo (Zurzach)

Autor: Bürgin-Kreis, Hildegard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1034401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1034401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rechtsgeschichtliche Betrachtungen
zu Kirche und Nebengebäude von Tenedo (Zurzach)*

II. Zum Nebengebäude der Kirche

«Kaum zu ermessen ist die sittliche und rechtliche Tragweite des Um-
standes, daß die Kirche in eine Welt und in eine Weltordnung eintrat, deren

Untergang durch innere Fäulnis bevorstand. Ohne dies wäre weder die für eine
lange Folgezeit maßgebende Höchstwertung der Kirche möglich geworden
noch ihre Ausgestaltung zu einem allumfassenden, mit dem Staat wetteifernden
und ihn Jahrhunderte lang in den Schatten stellenden sozialen Organismus. Das

kirchliche Recht jener Zeit hat den Charakter einer objektiven und öffentlichen
Ordnung. Der Bischof, Spitze und Hort der (städtischen) Bevölkerung, Schutzherr

der Armen, Waisen und Elenden, Befreier der Kriegsgefangenen und

Gönner der Sklaven, erringt politische Bedeutung1.»
Diese Feststellung hat zweifellos auch für die Tätigkeit der Kirchenvorsteher

in unseren Kastellen Gültigkeit. Auch soweit diese nicht Bischöfe waren,
sondern vom Bischof eingesetzte Priester, konnten sie sich den an sie
herantretenden Aufgaben nicht entziehen. Daß die Hilfeleistung an die Bedrängten
zum kirchlichen Amt gehörte, war nicht nur Brauch, sondern auch von der
Gesetzgebung anerkannt oder vorgeschrieben. Fraglich ist einzig, ob der
Presbyter oder Priester für Rechtshandlungen zuständig war, zu welchen die
staatliche Gesetzgebung die Bischöfe ermächtigte.

Der Umfang der öffentlichen Aufgaben eines damaligen Kirchenvorstehers
wurde durch die rechtliche und wirtschaftliche Lage der Bevölkerung im

4./5. Jahrh. und durch die Ohnmacht des Staates, derallgemeinen Notzu steuern,
bestimmt.

1. Wirtschaftliche und rechtliche Zustände im 4./5. Jahrhundert

Seitdem Diokletian die absolute Monarchie oder Dominatverfassung
eingeführt hatte, befand sich die Bevölkerung des römischen Reiches in einem
Zustand fortlaufender Entrechtung, Freiheitsberaubung und Verarmung und

eines ungeheuren Steuer- und Abgabendrucks, welchen die Gesetzgebung der
christlichen Kaiser nicht etwa milderte, sondern verschärfte. Zweifellos warf
dieses Regierungssystem seine Wellen bis in unsere Grenzlande. Zur
Befriedigung ihres ins Ungemessene gewachsenen Geldbedarfs stützte sich die
absolute Monarchie vornehmlich auf das Land, die Grundeigentümer und die
Bauern, die größtenteils Kleinpächter waren. Sie führte, wahrscheinlich aus

Ägypten, das dem römischen Recht unbekannte Colonat ein. Danach blieben die

* Der I.Teil dieser Abhandlung findet sich im 4. Heft der Ur-Schweiz 1962, 57 ff.

11



bäuerlichen Pächter zwar Freie, waren aber an die Scholle gebunden (glebae
adscripti), d.h. sie durften das von ihnen bebaute Pachtgrundstück nicht
verlassen, konnten mit ihm veräußert und, falls sie entlaufen waren, wie eine
Sache von jedem Dritten herausverlangt werden. Es war verboten, sie
aufzunehmen. Durch diese Bestimmungen sollten die Bebauung und Ernährung
sowie die Eintreibung der Steuern sichergestellt werden. Die Pächter hatten

pro Kopf ihres Viehbestandes und pro Kopf ihrer Familie (nach der Arbeitskraft

wurden für 1 Mann 2 Frauen berechnet) eine Kopfsteuer (caput) zu
entrichten. Der Eigentümer des Grundstückes war mit einer nach dem Flächeninhalt

berechneten Vermögenssteuer und mit Getreideabgaben an die
staatlichen, militärischen und zivilen Lagerhäuser sowie an die Grenzbefestigungen
belastet. Die freie Bevölkerung war zwangsweise zur Ausübung ihres Berufes
in Berufsvereinigungen zusammengeschlossen. Colonat und Beruf waren
vererblich; damit war von Gesetzes wegen der Berufswechsel und der soziale

Aufstieg ausgeschlossen. Der Staat bezweckte mit der Vererblichkeit die
Sicherstellung der Steuern und Abgaben, die auf jedem Beruf lasteten sowie der
öffentlichen Dienstleistungen, durch welche die Bevölkerung mit ihrer
unentgeltlichen Arbeit den Staat erhalten und staatliche Aufgaben mittels Zwangsarbeit

selbst lösen mußte. Die öffentlichen Dienstleistungen, munera sordida,
bestanden in Lieferungen von Nahrungsmitteln und gewerblichen Produkten,
in der Ausführung von Transporten zu Wasser und zu Land, Instandstellung
oder Neuerstellung von Straßen, Brücken, Mauern, Aquaedukten. Dazu kamen
als außerordentliche Dienstleistungen beim Durchzug des Kaisers und seines
militärischen und zivilen Gefolges Zug- und Spanndienste, Lieferung von
Getreide und anderen Nahrungsmitteln, beim Durchzug von Truppen deren
Einquartierung2.

Viele Menschen flohen vor den Lasten, Abgaben und Schulden in die
Wälder und Sümpfe oder ergaben sich der Straßenräuberei. Über die
zahlreichen Bettler bestimmte ein Gesetz von 382, daß die Gesunden und Rüstigen
aufgegriffen und entweder als Sklaven ihren früheren Herren oder als Colonen
dem Anzeigesteller zugeteilt werden (Just. 11, 26, 1).

Unter der staatlichen Zwangswirtschaft griff auf weiten Strecken die
Naturalwirtschaft wieder Platz; das Getreide wurde anerkanntes Zahlungsmittel,

besonders für Pachtzinsen und Steuern. In vielen Fällen wurden die
kaiserlichen Finanzbeamten oder die Gemeindebeamten für den Ausfall an

Steuern und Abgaben haftbar erklärt, was zur Folge hatte, daß sie versuchten,
diese Lasten auf andere abzuwälzen. Verwaltungsbeamte und Richter, kaiserliche

Steuerbeamte und Steuerexekutoren machten sich zu Stadt und Land der
Bestechlichkeit, Willkür und Ungerechtigkeit schuldig. Besonders gefährlich
waren die von der kaiserlichen Verwaltung in jede Provinz verteilten curiosi,
Agenten, welche die Bevökerung bespitzelten und verzeigten, besonders
hinsichtlich ihrer politischen Gesinnung. Majestätsverbrechen wurden, selbst wenn
sie nur in der Gesinnung bestanden, mit dem Tode bestraft und auch die schuld-

12



losen Söhne und Töchter wurden zur Strafe jeder Existenzmöglichkeit beraubt,
so daß ihnen, wie das Gesetz sagt, das Leben eine Strafe und der Tod ein Trost
war (Just. 12, 23; 9, 8, 5).

Zum Schutze der armen Bevölkerung in den Städten und auf dem Lande

wurden von Staats wegen defensores civitatis, Fürsprecher des Gemeinwesens,

eingesetzt, die jedoch auch der Korruption verfielen, obgleich sie, um dies zu

verhindern, gegen Ende des 4. Jahrh. aus den Christen genommen werden sollten

(Just. 1, 55, 8).
In dieser Zeit des allgemeinen Niedergangs, der Verarmung und der

Gewalt konnte nur der Bischof mit seiner Autorität der Staatsgewalt entgegentreten.

Er wurde zum Fürsprecher der Armen und Bedrückten im Verfahren vor
der staatlichen Verwaltung und dem Richter3; durch die Gesetzgebung des

4./5. Jahrh. wurde seine Mitwirkung bei Verhandlung vor staatlichen
Verwaltungsbehörden vielfach vorgeschrieben (vgl.Just.de episcopali audientia 1, 4,
1 ff). Nicht nur die Verchristlichung des Staates, sondern auch die allgemeine
Verelendung führte die Menschen zum Christentum, die von der irdischen
Welt nicht mehr viel zu hoffen hatten. Die Gründung der Kirche von Tenedo
fällt in die Zeit der Missionierung des Landes und eines durch die Lebensverhältnisse

verursachten großen natürlichen Wachstums des Christentums.
Wenn auch in der spätrömischen Schweiz nach der Zerstörung der Städte

keine städtische Beamtenschaft mehr bestand, so waren doch in den Kastellen,
die auch von der Zivilbevölkerung bewohnt waren, und in den vici auf dem

Lande zivile Verwaltungsbehörden, die curatores oder Ortsvorsteher, vorhanden,

die auch für eine niedere Gerichtsbarkeit zuständig waren. Ihnen stand
die Versammlung der Einwohnerschaft, vicani, zur Seite (Staehelin SRZ 234).
Dazu kamen ständig ansäßige oder vorübergehend anwesende kaiserliche
Beamte wie die Verwalter der Getreidespeicher, die Finanz- und Steuerbeamten,

die mit der Kontrolle beauftragten Beamten und vorübergehend vielleicht
auch Justizbeamte. Auf diese Weise wird auch die Verwaltung und

Rechtssprechung in Tenedo, in der umliegenden Landschaft und im nahe gelegenen
vicus geführt worden sein. Die Grenztruppen standen unter der Militärverwaltung

des Kastells.

2. Die kirchliche Liebestätigkeit und öffentliche Armenpflege
im 4./5. Jahrhundert

Die Christengemeinden haben sich von jeher durch ihre Liebestätigkeit
ausgezeichnet. In der frühen Kirche war die Armenpflege eine Hausarmenpflege,

welche den der Gemeinde bekannten oder empfohlenen Gläubigen
gewährt wurde. Es wurden Listen der Unterstützungsbedürftigen geführt;
Armenpfleger waren die Diakonen. Die Bedürftigen nahmen die Unterstützungen

(je nach den örtlichen Verhältnissen Geld oder Naturalgaben) anläßlich der
Zusammenkünfte entgegen; Kranken und Gebrechlichen wurden sie ins Haus

13



gebracht. Außerdem wurde den Kranken Pflege, den Durchreisenden
Beherbergung gewährt.

Nachdem zu Beginn des 5. Jahrh. die Bevölkerung weitgehend christianisiert

war, wurde die kirchliche Armenpflege zu einer öffentlichen und allgemeinen;

die Kaisergesetzgebung wies die zahlreichen Armen und Bedürftigen an
die Kirche: «die Armen müssen mit den Mitteln der Kirche unterhalten werden;

vornehmste Pflicht der Kirchen und ihrer Vorsteher ist es, die Armen und

Bedürftigen zu unterstützen» (Theod. 16, 2, 6; Just, 1,4, 1). Die Austeilung
von Getreide an die Zivilbevölkerung aus den militärischen Vorratslagern
wurde verboten.

Aus den damaligen staatsrechtlichen und wirtschaftlichen Verhältnissen
ergaben sich für die Kirche von Tenedo vielfache Aufgaben, denen sie ohne
Nebengebäude nicht gerecht werden konnte.

a) Die Mittel für die kirchliche und öffentliche Liebestätigkeit wurden auch

in Tenedo durch die Gaben der Gläubigen und eventuelle eigene Einkünfte der
Kirche selbst aufgebracht, wobei es sich in der Hauptsache nur um Natural-
gaben und um Naturalerträgnisse aus selbst bewirtschaftetem oder verpachtetem

Land handeln konnte. Der Kirche oblag die Unterstützung der Witwen,
unter denen namentlich die armen und kinderreichen ihre Fürsorge erfuhren,
der Alten, Gebrechlichen und Arbeitsunfähigen, namentlich arbeitsunfähiger
Sklaven, die Hilfeleistung in öffentlichen Katastrophen, die Speisung der
Gefangenen, die sich selbst verköstigen mußten, die Sorge für die Sklaven und für
die heimkehrenden Kriegsgefangenen (Just. 11, 4,-11 ; die Alamannen verschleppten

die Einwohner des Grenzlandes), die Pflege der hilflosen Kranken, die
Verpflegung und Betreuung der Durchreisenden und Fremden, die Sorge für das

Begräbnis der Armen (Theod. 16, 2, 6). Fremde sollten nicht auf unbestimmte
Zeit von der Kirche erhalten werden; die Kirche sollte ihnen Arbeit verschaffen

oder die Fremden sollten nach 2 bis 3 Tagen weiterziehen (Harnack a.a.O.

126ff); Landarbeiter waren damals begehrt. Die Kirche von Tenedo hatte sicher
alle Arten von Liebestätigkeit auszuüben; dies war eine Folge der Zeitverhältnisse

und der Lage des Kastells.
Eine bedeutende Rolle spielte bei der allgemeinen Verelendung und

Rechtsunsicherheit das kirchliche Asylrecht. Voraussetzung der Asylgewährung
war, daß der Asylsuchende sich ohne Waffen in die Kirche flüchtete. Um jedoch
die Profanierung der Kirche zu vermeiden, gestattete ein Gesetz von 398

(Theod. 9, 45, 4; Just. 1, 12, 3), daß die Höfe, Einfriedigungen und
Nebengebäude der Kirchen im kirchlichen Asyl inbegriffen seien; damit die Flüchtigen

nicht am Altare schlafen, essen und übernachten, sollen die Geistlichen sie

freundlich ersuchen, ihnen in ein Nebengebäude der Kirche zu folgen (oikiais,
domibus), wo sie ebenfalls kirchliches Asyl genießen. Es wurde somit das

Bestehen von Nebengebäuden zur Kirche als allgemein üblich vorausgesetzt4.
In vielen Städten und Ortschaften boten die Nebengebäude der Kirchen

für die Durchreisenden, Fremden, heimkehrenden Kriegsgefangenen die ein-

14



zige Möglichkeit für Verpflegung und Unterkunft. Seit dem 4. Jahrh. wurden
bei den Kirchen Herbergen (Xenodochien) zur Aufnahme der Fremden ersteilt.
Für ihre Beherbergung genügten eine auf dem Boden ausgebreitete Decke und

eine einfache Mahlzeit oder auch nur das dargereichte Brot; in unserem Klima
kam noch das Bedürfnis nach Erwärmung des Raumes dazu. Die Nebengebäude
dienten auch der Aufnahme von ausgesetzten oder verlassenen Kindern und
der Pflege hilfloser Kranker5.

Das Brot war das Hauptnahrungsmittel; es diente der Speisung der
Bedürftigen und dem Lebensunterhalt des Klerus. Da in Tenedo die Spenden
der Gläubigen und allfällige Einnahmen der Kirche aus eigenen Grundstücken
vorwiegend in Getreide bestanden haben werden, mußte die Kirche die
Möglichkeit haben, das Getreide zu Brot zu verarbeiten. Dann müssen wir uns in

Raum B des Nebengebäudes auch eine Mühle und einen Tisch zum Kneten des

Teiges vorstellen, mit denen die römischen Backstuben ausgestattet waren.
Es fragt sich, ob die Kirche von Tenedo eine größere, wenn auch im

Vergleich mit den staatlichen Lagern bescheidene Getreidemenge in ihrem
Nebengebäude einlagern konnte.

b) Die Tätigkeit des Bischofs zum Schutze der Bedrängten vor Gerichtsund

Verwaltungsbehörden wird als episcopalis audientia bezeichnet und ist
ausführlich durch die staatliche Gesetzgebung geregelt (Just. 1,4; Novelle 86

Justinian).
Zur Amtsführung des Bischofs gehörte, daß er sich bei Willkür und

Rechtsverzögerung für die Benachteiligten einsetzte. Er sollte im Verwaltungsund

Prozeßverfahren die Beamten an ihre Pflicht mahnen und bei offensichtlicher

Willkür oder Rechtsverzögerung Beschwerde erheben, wenn nötig an
den Kaiser. Der für Tenedo zuständige Richter in Zivilprozessen war der in

Vesontio residierende Praeses der Provinz; die Praxis scheint aber auch die

curatores oder defensores civitatis (vgl. Novelle 15 d. Kaisers Justinian) als

zuständige Richter zugelassen zu haben, wenn der Praeses der Provinz nur
durch beschwerliche und mehrtägige Reisen zu erreichen war. Zweifellos fiel
auch dem Priester einer Landkirche die Aufgabe zu, sich der Bedrängten vor
den staatlichen Instanzen anzunehmen.

Konstantin d.Gr. hatte den Bischöfen die Zuständigkeit zur Rechtsprechung

in Zivilstreitigkeiten erteilt, wenn sie auch nur von einer Partei angerufen

wurden (Theod. 1, 27, 1); die spätere Kaisergesetzgebung verlangte die

Anrufung durch beide Parteien. Der Bischof urteilte nicht nach strengen
Rechtsregeln, sondern, wie dies in Zeiten des Niedergangs zu geschehen pflegt,
nach seinem Ermessen und Rechtsgefühl. Das Urteil mußte zum mindesten
schriftlich formuliert sein; denn es wurde der staatlichen Behörde zur
Vollstreckung übergeben. Es war inappellabel. Auch bei der Bestellung der
Vormünder und der defensores civitatis sollte der Bischof mitwirken; die Verhandlungen

mußten protokolliert werden. Die Gerichtsverhandlung vor dem
Bischof und die sonstigen Verhandlungen mit Parteien und Beamten wurden

15



kaum in der Kirche, sondern im Nebengebäude geführt, das im Winter heizbar

war. Wenn der Vorsteher der Kirche von Tenedo nicht Bischof war, so wird
er im Umfang der Kompetenz der Ortsvorsteher (curatores) und der defensores

zur Rechtssprechung zuständig gewesen sein. Als Schiedsrichter konnte der
Bischof von beiden Parteien stets angerufen werden (Just. 1,4, 7 u. 8). Wir
dürfen diese Regel sinngemäß auch auf den Priester anwenden, wenn die Kirche
von Tenedo keine Bischofskirche war. Das Verfahren vor dem Bischof oder dem
Priester war billiger und schneller als dasjenige vor den staatlichen Instanzen.
Für das Kastell von Tenedo und das umliegende Land war wahrscheinlich der
Vorsteher der Kirche der am häufigsten in Zivilstreitigkeiten aufgesuchte
Richter oder Schiedsrichter und die einzige Persönlichkeit, die um Intervention
vor den zivilen und militärischen Verwaltungsbeamten angegangen werden
konnte.

Endlich konnte auch die Freilassung der Sklaven (manumissio) zur
Vereinfachung der rechtsgeschäftlichen Form vor dem Bischof (antistes) und der
versammelten Gemeinde erfolgen (Just. 1,13,1, Erlaß Konstantins von 321). Ob die

Rechtspraxis die Freilassung vor der Gemeinde auch dann anerkannte, wenn der
Vorsteher nicht Bischof, sondern Priester war, muß offen bleiben. Eine
dahingehende Auslegung des Gesetzes ist nicht ausgeschlossen.

3. Die Verwendung des Nebengebäudes zu kirchlichen Zwecken

a) Dem frühchristlichen Gottesdienst war das gemeinsame Liebesmahl,

agape, vorausgegangen, das aber schon im 2. Jahrh. vom Gottesdienst getrennt
und auf den Abend verlegt wurde, während der Gottesdienst (Lese- und

Wortgottesdienst, Eucharistiefeier oder Messe) am Morgen des Sonntags stattfand.
Das rituell geordnete, im Beisein des Klerus durchgeführte Liebesmahl blieb
aber lange in Gebrauch, obwohl es mit der Zeit immer mehr die Bedeutung
einer Armenspeisung annahm. Seine Abhaltung in der Kirche wurde im 6.Jahrh.
verboten; dagegen konnte es in einem Nebengebäude zur Kirche gefeiert
werden. Zum Liebesmahl brachten die Gläubigen, die dies vermochten, die
Gaben mit; auch die Kirche leistete jeweils zu dieser Speisung ihren Beitrag.

b) Der alte Brauch der Opfergaben für den Gottesdienst (Brot und Wein
für die Eucharistie, das Abendmahl), für die Armen und für den Lebensunterhalt
des Klerus erhielt sich im Abendland lange; er ist für die Kirchen Roms, der
oberitalienischen Provinzen und Galliens bis zum frühen Mittelalter bekannt.
Was nicht für den Altar (Kommunion des Priesters und der Gläubigen) bestimmt
war, wurde auf besondere Tische oder in Nebenräumen zum Kirchenraum
(Pastophorien) niedergelegt, gesegnet und an die Kleriker und Armen zum
Lebensunterhalt verteilt. Die gesegneten Gaben hießen Eulogien. In einer
Kirche mit ländlichem Einzugsgebiet konnten außer Brot und Getreide auch

Gemüse, Honig und Milch, neue Ähren, Erstlingsfrüchte, Fleisch, Trauben,

16



Abb. 8. Römische Brote, für das Römerhaus in Äugst rekonstruiert.
Photo M. Währen (aus Ur-Schweiz 1956, Abb. 16).

sogar Geflügel abgegeben werden, wie wir aus literarischen Quellen wissen.
Diese Gaben sollten weder am Altar verwendet noch in der Kirche belassen,
sondern dem Vorsteher ins Haus gebracht werden, worunter auch ein
Nebengebäude zur Kirche verstanden werden kann6.

c) Die Opfermaterie für die Eucharistie oder Messe bestand aus Brot und

Wein, welche, wie wir gesehen haben, die Gläubigen von zu Hause mitbrachten.
Das Brot war alltägliches, gesäuertes Brot (fermentum): «panis meus usitatus
est, das Brot, das ich bei der Eucharistie empfangen habe, ist das übliche,
alltägliche» (vgl. A.7). Es hatte die übliche runde Form mit den 4 Einkerbungen,
die das Brechen des Brotes auch im profanen Gebrauch erleichtern sollten. Es

konnte außerdem mit einem Brotstempel in Form eines christlichen Zeichens
versehen sein. Der Bischof oder Priester brach es und reichte es den Gläubigen
in die geöffnete Hand. Wo Wein angebaut wurde, brachten die Gläubigen in

Krüglein ihren Wein mit, der vom Diakon durch einen Seihlöffel in einen großen
Krug geschüttet wurde.

Das gewöhnliche Brot war Schwarzbrot, panis rusticus, castrensis,
plebeius genannt nach den Volksklassen, die sich seiner bedienten. Besseres

Brot war das halbweiße, panis secundus; ganz weißes Brot, das als Luxusbrot
galt, wurde als panis mundus oder Candidus bezeichnet. Von einem ägyptischen
Bischof wird berichtet, daß er für die Eucharistie bei einem Bäcker schöne,

17



Abb. 9. Rom, Grab derVibia, Praetextat-Katakombe. Tisch mit Broten.
(Haas, Bilderatlas zur Religionsgeschichte, Abb. 167. Vgl. Ur-Schweiz 1956, Abb. 15).

weiße, aber gesäuerte Brötchen herstellen ließ; damit er sie brechen konnte,
ließ er sie hart werden. Der Bischof von Rom belieferte noch nach 400 alle
römischen Kirchen mit seinem gesäuerten Abendmahlsbrot (fermentum). Er
ließ es also selbst herstellen. Auch besondere Formen waren beliebt, z.B.
handgroße Zopfformen. Man wandte dem Abendmahlsbrot offenbar eine gewisse
Aufmerksamkeit zu; deshalb finden sich schon aus frühchristlicher Zeit
Eisenformen für die Herstellung besonders schönen Brotes, das aber immer gesäuert
war. Gewöhnliches Brot wurde entweder ohne Form oder in irdenen Formen

gebacken. Das ungesäuerte Brot, nämlich die Hostie aus Weizenmehl, setzte
sich im Abendland erst im 9.-11. Jahrh. außerhalb Roms, in den germanischen
Ländern durch. Vorerst wurden dünne Scheiben ungesäuerten Weizenbrotes
in großem Format gebacken und für die Gläubigen gebrochen; zu ihrer
Herstellung waren Hostieneisen unerläßlich7.

Der Backofen in Raum B des Nebengebäudes deutet darauf hin, daß auch

in Tenedo das Brot nicht nur für die Armenspeisung, sondern auch für die
Abendmahlsfeier gebacken wurde8.

d) Das Nebengebäude konnte auch dem Unterricht der Katechumenen
dienen. Diesen war eine dreijährige Vorbereitungszeit auf die Taufe vorgeschrieben;

im letzten Jahr konnten sie sich zu Beginn der dem Osterfest vorangehenden

40tägigen Fastenzeit für den Empfang der Taufe einschreiben lassen. Sie

hatten hiebei womöglich 2 Zeugen für einen seriösen Lebenswandel und seriösen

Beruf mitzubringen. Von der Einschreibung an waren sie compétentes,
d.h. solche, welche die Taufe begehrten. Der Unterricht bestand vor Ostern
in der Unterweisung in der Glaubenslehre und der Schrift; die Katechumenen
lernten das Glaubensbekenntnis (Symbolum) und wahrscheinlich auch das Pater
Noster. Die Taufe wurde in der Nacht vor Ostern vollzogen. Erst nach der
Taufe wurden die Katechumenen in die Mysterien-Lehre über die Sakramente,
insbesondere die Eucharistie (Abendmahl, Meßopfer) eingeweiht. Lesen wir die
Katechesen, welche der Bischof Cyrill von Jerusalem im Jahre 348 gehalten hat,
aufmerksam, so bemerken wir, daß er die Glaubenslehre nicht in der
Auferstehungskirche, in der die Eucharistie und das Meßopfer gefeiert wurden,
unterrichtete, sondern entweder in dem zwischen der Auferstehungskirche

18



und der Basilika gelegenen Innenhof oder in der Basilika. Erst nach der Taufe

erfolgte der mystagogische Unterricht in der Auferstehungskirche. Dasselbe

bemerkte die Pilgerin Aetheria um 400 anläßlich ihres Aufenthaltes in Jerusalem.

Wo es möglich war, hat man es im 4. Jahrh. offenbar vermieden, die Kate-
chumenen am Ort des Gottesdienstes zu unterrichten. Die Kirche sollte den
Getauften vorbehalten sein. Dem Unterricht der compétentes durften die
Getauften beiwohnen, die Ungetauften und die noch nicht eingeschriebenen
Katechumenen jedoch nicht'.

e) Es sei zum Abschluß noch auf ein literarisches Zeugnis für einen
allerdings sehr glanzvollen Kirchenbau hingewiesen, nämlich auf die Festpredigt des

Eusebius, Bischof von Cäsarea und Verfasser der Kirchengeschichte, die er
selbst bei der Einweihung der Kirche von Tyrus um 314 gehalten und seiner
Kirchengeschichte als 10. Buch beigefügt hat. Die Kirche war von einer Mauer

umgeben; durch ein Tor betraten die Gläubigen den Vorhof, der längs der
Umfassungsmauer von einer gedeckten Säulenhalle umgeben war. In der zum
Himmel offenen Mitte befanden sich Brunnen, an denen die Gläubigen die
kultische Reinigung (Arme und Hände, Füße) vor dem Betreten des Gotteshauses

vornehmen konnten. Dieses und seine Ausschmückung werden eingehend
beschrieben. An den Außenseiten der Kirche waren zu beiden Seiten Räume und
Häuser (exedras kai oikus) von beträchtlichem Ausmaß angebracht, «die an

den Seiten dem Hauptbau zu einem Ganzen angegliedert und mit den zum
Mittelbau führenden Eingängen verbunden waren». Sie sollen nach Eusebius den
Katechumenen gedient haben. Leider erlaubt der Stil der Predigt keine
Beschreibung der angebauten Häuser. Nachdem die Christen seit 313 öffentliche
Kirchenbauten errichten konnten, scheint es bald üblich geworden zu sein, daß

den Kirchen Nebengebäude angegliedert wurden, die den außergottesdienst-
lichen Aufgaben dienten.

Das Nebengebäude der Kirche von Tenedo war ebenfalls für außergottes-
dienstliche Handlungen und Aufgaben bestimmt. Wir dürfen es deshalb wohl
nicht als Kultgebäude bezeichnen, da die Liturgie (Messe, Eucharistie, Spendung
der Sakramente) darin nicht vollzogen wurde. Kirche und Baptisterium dienten
dem Kult und waren Kultgebäude; das Nebengebäude diente außerkultischen
Zwecken und Aufgaben. Hildegard Bürgin-Kreis

Anmerkungen zum II.Teil

' Ulrich Stutz, Kirchenrecht, 290, s. Literaturverzeichnis a. E.
2 Konstantin d. Gr. hatte den Kirchen und Klerikern Befreiung von Steuern, Abgaben und

Dienstleistungen gewährt, die durch seine Nachfolger teilweise eingeschränkt wurde. Durch einen
Erlaß von 423 wurde den Kirchen die Grundstücksteuer und die Mitarbeit beim Straßen- und Brückenbau

auferlegt, weil dies nützliche Unternehmungen und keine munera sordida seien, Just. 1, 2, 7.
3 Vor Gericht galt das Zeugnis der höheren Klassen (potentiores, honestiores) mehr als

dasjenige der niederen (humiliores).
4 Theod. 8, 45, 1 (392) nahm jedoch vom kirchlichen Asylrecht ausgerechnet die Staatsschuldner

und damit den Fall der drückensten und häufigsten Notlage aus. Sie sollten von den Klerikern
auf der Stelle aus ihrem Versteck in der Asylzone verjagt werden, andernfalls die Kleriker, die sie

19



versteckten, die Schuld selbst bezahlen müßten; für die Bezahlung wurde der Bischof haftbar erklärt
(wie die Dekurionen, Gemeinderäte, für die Bezahlung der Steuerschulden der Einwohner haftbar
gemacht wurden). Wieweit sich dieser Erlaß des Theodosius verwirklichen ließ, und ob sich die
Bischöfe abgelegener Provinzen fügten, mag dahingestellt bleiben.

5 In den weniger von der allgemeinen Armut heimgesuchten Handelszentren und Städten
des Ostens verselbständigten sich die einzelnen Zweige der kirchlichen Liebestätigkeit, weil sie reichlich

mit Schenkungen und Legaten bedacht wurden, wobei die Sorge für das eigene Seelenheil in den
Vordergrund trat. Es entstanden Findel- und Waisenhäuser, Spitäler, Altersasyle, Herbergen. Im
Laufe des 6. Jahrh. wurde dieses Zweckvermögen von der Gesetzgebung als selbständige Stiftung
anerkannt, ein Rechtsinstitut, welches das klassische römische Recht nicht gekannt hatte. Die
Stiftungen wurden piae causae genannt, vgl. Hagemann, Die Stellung der piae causae nach justinianischem
Recht, Helbing & Lichtenhahn, Basel, 1953.

6 Jungmann, Missarum solemnia, eine genetische Erklärung der römischen Hesse, Herder 1952,
II 7ff, nimmt an (S. 14), daß das bekannte Mosaik in der Aula des Bischofs Theodor in Aquileia aus dem
4. Jahrh. einen Opfergang (Opferprozession) der Gläubigen darstellt, was andere Autoren nicht voll
gelten lassen wollen, weil sie sich an den Gaben wie Vögeln, Blumen und dergleichen stoßen. Auf der
Igeler Säule bringen Pächter dem Grundeigentümer die verschiedensten ländlichen Produkte, darunter
Fische. Die Oblationen, Gabendarbringung der Landbevölkerung an die Kirche, dürfen wir uns ähnlich

vorstellen. Jungmann stützt seine Auffassung auf literarische Zeugnisse. - Nach dem geltenden
Pontificale Romanum bringt der neu geweihte Bischof heute noch 2 Brote, 2 Fäßchen mit Wein und
2 Kerzen dar; in der Papstmesse aus Anlaß der Heiligsprechung werden von Kardinälen in feierlichem
Ritus 2 Brote, 2 Fäßchen mit Wein und Wasser, 5 Kerzen und 3 Käfige mit Tauben, Turteltauben und
anderen Vögeln dargebracht, Jungmann a.a.O. 18/19. So konnte man in der Tagespresse im Bericht
über die Heiligsprechung des Vinzenz Pallotti am 20. Januar 1963 zu St. Peter im Vatikan lesen, daß
die Kardinäle diese Gaben darbrachten.

7 Jungmann a.a.O. 40ff. Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte I 87 § 12, 2 a. E.
8 In der Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 1962, 72/3 berichtet H.L. Hempel

kurz über den Fund der ältesten bisher auf europ. Boden bekannt gewordenen Synagoge aus dem
3. Jahrh. in Ostia antica bei Rom: «In den an die Atria sich nach Westen anschließenden Neben räumen
wie sie gerade bei einer Diasporasynagoge zu erwarten waren, ein Backofen»; eine überraschende
Parallele zum Backofen in Tenedo. Die Diasporasynagogen hatten Nebenräume, welche der Speisung

und Beherbergung durchreisender Glaubensgenossen und der Abhaltung der jüdischen
rituellen Mahlzeiten dienten, Lietzmann, Messe und Herrenmahl 205.

5 Die Pilgerreise der Aetheria, deutsch-latein. Text mit Einführung, Bernina-Verlag,
Klosterneuburg bei Wien, 1958, 65, 72ff, Text Kap. 45-47, 249ff. Der Bischof unterweist griechisch; für
diejenigen, die nur syrisch verstehen, übersetzt ein Priester fortlaufend in die syrische Sprache. An der
Unterweisung können auch die Getauften teilnehmen, nicht aber die Katechumenen, die noch nicht
zur Taufe eingetragen sind. Auf ihrer Reise fand Aetheria jeweils bei den Bischofskirchen Unterkunft.

Literaturverzeichnis

Ulrich Stutz, Kirchenrecht, in Enzyklopädie der Rechtswissenschaft von Holtzendorff-Kohler, 7. Aufl.
1914, Bd. V 280ff. - H.E. Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte, Weimar, Hermann Böhlaus Nachfolger,
1950, Bd. I, 28-117. - Max Käser, Römische Rechtsgeschichte, Göttingen, Vandenhoek u. Ruprecht
1950, §§ 44ff, berücksichtigt die wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Verhältnisse. - Heinrich Siber,
Römisches Verfassungsrecht, 1952, Verlag von Moritz von Schauenberg, Lahr, bes. § 46. - Ulrich von
Lübtow, Das römische Volk, sein Staat und sein Recht, Vittorio Klostermann, 1953, Kap. 3 VI. -
A. Piganiol, Histoire de Rome, Paris, 1946, Presses Universitaires, 4. Teil. - Biehlmeyer-Tüchle,
Kirchengeschichte, 14. Aufl. 1955, Ferdinand Schöningh, Paderborn, Bd. 1. - M. Rostovtzeff, Gesellschaft

und Wirtschaft im römischen Kaiserreich, Bd. II, Kap. XII, Quelle und Meyer, Heidelberg. -
Gesetzessammlungen: Codex Theodosianus libri XVI, Weidmann, Berlin, 1954; Corpus iuris civilis
Bd. II Codex Justinianus, Weidmann, Berlin, 1914. - Heumann-Seckel, Handlexikon zu den Quellen
des römischen Rechts, Akademische Druck- und Verlagsanstalt, Graz, 1958. - O. Wulff, Die altchristliche

Kunst, Handbuch der Kunstwissenschaft, 1936, Akademische Verlagsgesellschaft Athenaion,
Potsdam, 201-205, 207, 258ff. - Bibliothek der Kirchenväter, Verlag Kösel, München, deutsche
Übersetzung. - Lactantius, De mortibus persecutorum, latein. - franz. Text, herausgegeben von J. Moreau,
Les éditions du Cerf, Paris. - Eusebius, Kirchengeschichte, griechisch, Kleine Ausgabe von E. Schwartz,
1952, Akademie Verlag Berlin. - jungmann, Missarum solemnia, eine genetische Erklärung der
römischen Messe, Bd. II, Herder, 1952. - Latein. Text Tertullian De baptismo (Über die Taufe) Ib. 17 in
Enchiridion fontium historiae ecclesiasticae antiquae, herausgegeben v. C. Kirch, Herder, 1947, 115.
Ferner die im Text und in den Anm. zu Teil I und II zit. Literatur.

20


	Rechtsgeschichtliche Betrachtungen zu Kirche und Nebengebäude von Tenedo (Zurzach)

