Zeitschrift: Ur-Schweiz : Mitteilungen zur Ur- und Frihgeschichte der Schweiz = La

Suisse primitive : notices sur la préhistoire et I'archéologie suisses

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Urgeschichte

Band: 27 (1963)

Heft: 1

Artikel: Rechtsgeschichtliche Betrachtungen zu Kirche und Nebengebaude von
Tenedo (Zurzach)

Autor: Birgin-Kreis, Hildegard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1034401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1034401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rechtsgeschichtliche Betrachtungen
zu Kirche und Nebengebiude von Tenedo (Zurzach)*

Il. Zum Nebengebaude der Kirche

«Kaum zu ermessen ist die sittliche und rechtliche Tragweite des Um-
standes, daB die Kirche in eine Welt und in eine Weltordnung eintrat, deren
Untergang durch innere Faulnis bevorstand. Ohne dies wdre weder die fiir eine
lange Folgezeit maBgebende Hochstwertung der Kirche moglich geworden
noch ihre Ausgestaltung zu einem allumfassenden, mit dem Staat wetteifernden
und ihn Jahrhunderte lang in den Schatten stellenden sozialen Organismus. Das
kirchliche Recht jener Zeit hat den Charakter einer objektiven und &ffentlichen
Ordnung. Der Bischof, Spitze und Hort der (stadtischen) Bevdlkerung, Schutz-
herr der Armen, Waisen und Elenden, Befreier der Kriegsgefangenen und
Gonner der Sklaven, erringt politische Bedeutung'.»

Diese Feststellung hat zweifellos auch fiir die Tatigkeit der Kirchenvor-
steher in unseren Kastellen Giiltigkeit. Auch soweit diese nicht Bischodfe waren,
sondern vom Bischof eingesetzte Priester, konnten sie sich den an sie heran-
tretenden Aufgaben nicht entziehen. DaB die Hilfeleistung an die Bedrangten
zum kirchlichen Amt gehorte, war nicht nur Brauch, sondern auch von der
Gesetzgebung anerkannt oder vorgeschrieben. Fraglich ist einzig, ob der
Presbyter oder Priester fiir Rechtshandlungen zustindig war, zu welchen die
staatliche Gesetzgebung die Bisch&éfe ermichtigte.

Der Umfang der offentlichen Aufgaben eines damaligen Kirchenvorstehers
wurde durch die rechtliche und wirtschaftliche Lage der Bevdlkerung im
4./5. Jahrh. und durch die Ohnmacht des Staates, der allgemeinen Not zu steuern,
bestimmt.

1. Wirtschaftliche und rechtliche Zustande im 4./5. Jahrhundert

Seitdem Diokletian die absolute Monarchie oder Dominatverfassung ein-
gefiihrt hatte, befand sich die BevGlkerung des romischen Reiches in einem
Zustand fortlaufender Entrechtung, Freiheitsberaubung und Verarmung und
eines ungeheuren Steuer- und Abgabendrucks, welchen die Gesetzgebung der
christlichen Kaiser nicht etwa milderte, sondern verschirfte. Zweifellos warf
dieses Regierungssystem seine Wellen bis in unsere Grenzlande. Zur Befrie-
digung ihres ins Ungemessene gewachsenen Geldbedarfs stiitzte sich die
absolute Monarchie vornehmlich auf das Land, die Grundeigentiimer und die
Bauern, die groBtenteils Kleinpachter waren. Sie fiihrte, wahrscheinlich aus
Agypten, das dem romischen Recht unbekannte Colonat ein. Danach blieben die

* Der 1.Teil dieser Abhandlung findet sich im 4. Heft der Ur-Schweiz 1962, 57 ff.

11



bauerlichen Pichter zwar Freie, waren aber an die Scholle gebunden (glebae
adscripti), d.h. sie durften das von ihnen bebaute Pachtgrundstiick nicht ver-
lassen, konnten mit ihm verauBert und, falls sie entlaufen waren, wie eine
Sache von jedem Dritten herausverlangt werden. Es war verboten, sie aufzu-
nehmen. Durch diese Bestimmungen sollten die Bebauung und Erndhrung
sowie die Eintreibung der Steuern sichergestellt werden. Die Pichter hatten
pro Kopf ihres Viehbestandes und pro Kopf ihrer Familie (nach der Arbeits-
kraft wurden fiir 1 Mann 2 Frauen berechnet) eine Kopfsteuer (caput) zu ent-
richten. Der Eigentiimer des Grundstiickes war mit einer nach dem Flichen-
inhalt berechneten Vermégenssteuer und mit Getreideabgaben an die staat-
lichen, militarischen und zivilen Lagerhiuser sowie an die Grenzbefestigungen
belastet. Die freie Bevdlkerung war zwangsweise zur Ausiibung ihres Berufes
in Berufsvereinigungen zusammengeschlossen. Colonat und Beruf waren ver-
erblich; damit war von Gesetzes wegen der Berufswechsel und der soziale Auf-
stieg ausgeschlossen. Der Staat bezweckte mit der Vererblichkeit die Sicher-
stellung der Steuern und Abgaben, die auf jedem Beruf lasteten sowie der
offentlichen Dienstleistungen, durch welche die Bevélkerung mit ihrer unent-
geltlichen Arbeit den Staat erhalten und staatliche Aufgaben mittels Zwangs-
arbeit selbst |16sen muBte. Die Sffentlichen Dienstleistungen, munera sordida,
bestanden in Lieferungen von Nahrungsmitteln und gewerblichen Produkten,
in der Ausfiihrung von Transporten zu Wasser und zu Land, Instandstellung
oder Neuerstellung von StraBen, Briicken, Mauern, Aquaedukten. Dazu kamen
als auBerordentliche Dienstleistungen beim Durchzug des Kaisers und seines
militarischen und zivilen Gefolges Zug- und Spanndienste, Lieferung von
Getreide und anderen Nahrungsmitteln, beim Durchzug von Truppen deren
Einquartierung?.

Viele Menschen flohen vor den Lasten, Abgaben und Schulden in die
Wilder und Siimpfe oder ergaben sich der StraBenriuberei. Uber die zahl-
reichen Bettler bestimmte ein Gesetz von 382, daBB die Gesunden und Ristigen
aufgegriffen und entweder als Sklaven ihren friiheren Herren oder als Colonen
dem Anzeigesteller zugeteilt werden (Just. 11, 26, 1).

Unter der staatlichen Zwangswirtschaft griff auf weiten Strecken die
Naturalwirtschaft wieder Platz; das Getreide wurde anerkanntes Zahlungs-
mittel, besonders fiir Pachtzinsen und Steuern. In vielen Fillen wurden die
kaiserlichen Finanzbeamten oder die Gemeindebeamten fiir den Ausfall an
Steuern und Abgaben haftbar erkldrt, was zur Folge hatte, daB sie versuchten,
diese Lasten auf andere abzuwilzen. Verwaltungsbeamte und Richter, kaiser-
liche Steuerbeamte und Steuerexekutoren machten sich zu Stadt und Land der
Bestechlichkeit, Willkiir und Ungerechtigkeit schuldig. Besonders gefdhrlich
waren die von der kaiserlichen Verwaltung in jede Provinz verteilten curiosi,
Agenten, welche die Bevékerung bespitzelten und verzeigten, besonders hin-
sichtlich ihrer politischen Gesinnung. Majestétsverbrechen wurden, selbst wenn
sie nur in der Gesinnung bestanden, mit dem Tode bestraft und auch die schuld-

12



losen Sohne und Tochter wurden zur Strafe jeder Existenzmdglichkeit beraubt,
so daB ihnen, wie das Gesetz sagt, das Leben eine Strafe und der Tod ein Trost
war (Just. 12, 23; 9, 8, 5).

Zum Schutze der armen Bevélkerung in den Stadten und auf dem Lande
wurden von Staats wegen defensores civitatis, Flirsprecher des Gemeinwesens,
eingesetzt, die jedoch auch der Korruption verfielen, obgleich sie, um dies zu
verhindern, gegen Ende des 4. Jahrh. aus den Christen genommen werden soll-
ten (Just. 1, 55, 8).

In dieser Zeit des allgemeinen Niedergangs, der Verarmung und der
Gewalt konnte nur der Bischof mit seiner Autoritit der Staatsgewalt entgegen-
treten. Er wurde zum Fiirsprecher der Armen und Bedriickten im Verfahren vor
der staatlichen Verwaltung und dem Richter?; durch die Gesetzgebung des
4./5. Jahrh. wurde seine Mitwirkung bei Verhandlung vor staatlichen Verwal-
tungsbehdrden vielfach vorgeschrieben (vgl. Just. de episcopali audientia 1, 4,
1ff). Nicht nur die Verchristlichung des Staates, sondern auch die allgemeine
Verelendung fiihrte die Menschen zum Christentum, die von der irdischen
Welt nicht mehr viel zu hoffen hatten. Die Griindung der Kirche von Tenedo
fallt in die Zeit der Missionierung des Landes und eines durch die Lebensver-
hiltnisse verursachten groBen natiirlichen Wachstums des Christentums.

Wenn auch in der spatromischen Schweiz nach der Zerstorung der Stadte
keine stadtische Beamtenschaft mehr bestand, so waren doch in den Kastellen,
die auch von der Zivilbevdlkerung bewohnt waren, und in den vici auf dem
Lande zivile Verwaltungsbehorden, die curatores oder Ortsvorsteher, vorhan-
den, die auch fiir eine niedere Gerichtsbarkeit zustindig waren. lhnen stand
die Versammlung der Einwohnerschaft, vicani, zur Seite (Staechelin SRZ 234).
Dazu kamen stindig ansiBige oder voriibergehend anwesende kaiserliche
Beamte wie die Verwalter der Getreidespeicher, die Finanz- und Steuerbeam-
ten, die mit der Kontrolle beauftragten Beamten und voriibergehend vielleicht
auch Justizbeamte. Auf diese Weise wird auch die Verwaltung und Rechts-
sprechung in Tenedo, in der umliegenden Landschaft und im nahe gelegenen
vicus gefiihrt worden sein. Die Grenztruppen standen unter der Militirver-
waltung des Kastells.

2. Die kirchliche Liebestitigkeit und offentliche Armenpflege
im 4./5. Jahrhundert

Die Christengemeinden haben sich von jeher durch ihre Liebestdtigkeit
ausgezeichnet. In der friihen Kirche war die Armenpflege eine Hausarmen-
pflege, welche den der Gemeinde bekannten oder empfohlenen Gliaubigen
gewdhrt wurde. Es wurden Listen der Unterstlitzungsbediirftigen gefiihrt;
Armenpfleger waren die Diakonen. Die Bediirftigen nahmen die Unterstiitzun-
gen (je nach den &rtlichen Verhiltnissen Geld oder Naturalgaben) anlidBlich der
Zusammenkiinfte entgegen; Kranken und Gebrechlichen wurden sie ins Haus

13



gebracht. AuBerdem wurde den Kranken Pflege, den Durchreisenden Beher-
bergung gewéih‘rt.

Nachdem zu Beginn des 5. Jahrh. die Bevélkerung weitgehend christiani-
siert war, wurde die kirchliche Armenpflege zu einer 6ffentlichen und allgemei-
nen; die Kaisergesetzgebung wies die zahlreichen Armen und Bediirftigen an
die Kirche: «die Armen missen mit den Mitteln der Kirche unterhalten wer-
den; vornehmste Pflicht der Kirchen und ihrer Vorsteher ist es, die Armen und
Bediirftigen zu unterstiitzen» (Theod. 16, 2, 6; Just, 1, 4, 1). Die Austeilung
von Getreide an die Zivilbevolkerung aus den militdrischen Vorratslagern
wurde verboten.

Aus den damaligen staatsrechtlichen und wirtschaftlichen Verhiltnissen
ergaben sich fiir die Kirche von Tenedo vielfache Aufgaben, denen sie ohne
Nebengebdude nicht gerecht werden konnte.

a) Die Mittel fiir die kirchliche und offentliche Liebestatigkeit wurden auch
in Tenedo durch die Gaben der Gliubigen und eventuelle eigene Einkiinfte der
Kirche selbst aufgebracht, wobei es sich in der Hauptsache nur um Natural-
gaben und um Naturalertrignisse aus selbst bewirtschaftetem oder verpachte-
tem Land handeln konnte. Der Kirche oblag die Unterstiitzung der Witwen,
unter denen namentlich die armen und kinderreichen ihre Fiirsorge erfuhren,
der Alten, Gebrechlichen und Arbeitsunfahigen, namentlich arbeitsunfihiger
Sklaven, die Hilfeleistung in offentlichen Katastrophen, die Speisung der Ge-
fangenen, die sich selbst verkdstigen muBten, die Sorge fiir die Sklaven und fiir
die heimkehrenden Kriegsgefangenen (Just. 11, 4; 11; die Alamannen verschlepp-
ten die Einwohner des Grenzlandes), die Pflege der hilflosen Kranken, die Ver-
pflegung und Betreuung der Durchreisenden und Fremden, die Sorge fiir das
Begrabnis der Armen (Theod. 16, 2, 6). Fremde sollten nicht auf unbestimmte
Zeit von der Kirche erhalten werden; die Kirche sollte ihnen Arbeit verschaf-
fen oder die Fremden sollten nach 2 bis 3 Tagen weiterziehen (Harnack a.a.O.
126ff); Landarbeiter waren damals begehrt. Die Kirche von Tenedo hatte sicher
alle Arten von Liebestitigkeit auszuiiben; dies war eine Folge der Zeitverhalt-
nisse und der Lage des Kastells.

Eine bedeutende Rolle spielte bei der allgemeinen Verelendung und
Rechtsunsicherheit das kirchliche Asylrecht. Voraussetzung der Asylgewahrung
war, daf} der Asylsuchende sich ohne Waffen in die Kirche fliichtete. Um jedoch
die Profanierung der Kirche zu vermeiden, gestattete ein Gesetz von 398
(Theod. 9, 45, 4; Just. 1,12, 3), daB die Hofe, Einfriedigungen und Neben-
gebdude der Kirchen im kirchlichen Asyl inbegriffen seien; damit die Fliich-
tigen nicht am Altare schlafen, essen und iibernachten, sollen die Geistlichen sie
freundlich ersuchen, ihnen in ein Nebengebdude der Kirche zu folgen (oikiais,
domibus), wo sie ebenfalls kirchliches Asyl genieBen. Es wurde somit das Be-
stehen von Nebengebiuden zur Kirche als allgemein iiblich vorausgesetzt®.

In vielen Stidten und Ortschaften boten die Nebengebdude der Kirchen
fir die Durchreisenden, Fremden, heimkehrenden Kriegsgefangenen die ein-

14



zige Moglichkeit fiir Verpflequng und Unterkunft. Seit dem 4. Jahrh. wurden
bei den Kirchen Herbergen (Xenodochien) zur Aufnahme der Fremden erstellt.
Fur ihre Beherbergung geniigten eine auf dem Boden ausgebreitete Decke und
eine einfache Mahlzeit oder auch nur das dargereichte Brot; in unserem Klima
kam noch das Bediirfnis nach Erwdarmung des Raumes dazu. Die Nebengebdude
dienten auch der Aufnahme von ausgesetzten oder verlassenen Kindern und
der Pflege hilfloser Kranker?.

Das Brot war das Hauptnahrungsmittel; es diente der Speisung der
Bediirftigen und dem Lebensunterhalt des Klerus. Da in Tenedo die Spenden
der Glaubigen und allfllige Einnahmen der Kirche aus eigenen Grundstiicken
vorwiegend in Getreide bestanden haben werden, muBte die Kirche die M&g-
lichkeit haben, das Getreide zu Brot zu verarbeiten. Dann missen wir uns in
Raum B des Nebengebdudes auch eine Miihle und einen Tisch zum Kneten des
Teiges vorstellen, mit denen die rémischen Backstuben ausgestattet waren.

Es fragt sich, ob die Kirche von Tenedo eine groBere, wenn auch im Ver-
gleich mit den staatlichen Lagern bescheidene Getreidemenge in ihrem Neben-
gebdude einlagern konnte.

b) Die Tatigkeit des Bischofs zum Schutze der Bedringten vor Gerichts-
und Verwaltungsbehdrden wird als episcopalis audientia bezeichnet und ist
ausfiihrlich durch die staatliche Gesetzgebung geregelt (Just. 1, 4; Novelle 86
Justinian).

Zur Amtsfiihrung des Bischofs gehorte, daB er sich bei Willkiir und
Rechtsverzogerung fiir die Benachteiligten einsetzte. Er sollte im Verwaltungs-
und ProzeBverfahren die Beamten an ihre Pflicht mahnen und bei offensicht-
licher Willklir oder Rechtsverzégerung Beschwerde erheben, wenn nétig an
den Kaiser. Der fiir Tenedo zustindige Richter in Zivilprozessen war der in
Vesontio residierende Praeses der Provinz; die Praxis scheint aber auch die
curatores oder defensores civitatis (vgl. Novelle 15 d. Kaisers Justinian) als
zustindige Richter zugelassen zu haben, wenn der Praeses der Provinz nur
durch beschwerliche und mehrtdgige Reisen zu erreichen war. Zweifellos fiel
auch dem Priester einer Landkirche die Aufgabe zu, sich der Bedringten vor
den staatlichen Instanzen anzunehmen.

Konstantin d.Gr. hatte den Bischofen die Zustdndigkeit zur Rechtspre-
chung in Zivilstreitigkeiten erteilt, wenn sie auch nur von einer Partei angeru-
fen wurden (Theod. 1,27,1); die spitere Kaisergesetzgebung verlangte die
Anrufung durch beide Parteien. Der Bischof urteilte nicht nach strengen
Rechtsregeln, sondern, wie dies in Zeiten des Niedergangs zu geschehen pflegt,
nach seinem Ermessen und Rechtsgefiihl. Das Urteil muBte zum mindesten
schriftlich formuliert sein; denn es wurde der staatlichen Behdrde zur Voll-
streckung libergeben. Es war inappellabel. Auch bei der Bestellung der Vor-
miinder und der defensores civitatis sollte der Bischof mitwirken; die Verhand-
lungen muBten protokolliert werden. Die Gerichtsverhandlung vor dem
Bischof und die sonstigen Verhandlungen mit Parteien und Beamten wurden

15



kaum in der Kirche, sondern im Nebengebiude gefiihrt, das im Winter heiz-
bar war. Wenn der Vorsteher der Kirche von Tenedo nicht Bischof war, so wird
er im Umfang der Kompetenz der Ortsvorsteher (curatores) und der defensores
zur Rechtssprechung zustindig gewesen sein. Als Schiedsrichter konnte der
Bischof von beiden Parteien stets angerufen werden (Just.1, 4,7 u.8). Wir
dirfen diese Regel sinngemaB auch auf den Priester anwenden, wenn die Kirche
von Tenedo keine Bischofskirche war. Das Verfahren vor dem Bischof oder dem
Priester war billiger und schneller als dasjenige vor den staatlichen Instanzen.
Fiir das Kastell von Tenedo und das umliegende Land war wahrscheinlich der
Vorsteher der Kirche der am hdufigsten in Zivilstreitigkeiten aufgesuchte
Richter oder Schiedsrichter und die einzige Personlichkeit, die um Intervention
vor den zivilen und militdrischen Verwaltungsbeamten angegangen werden
konnte.

Endlich konnte auch die Freilassung der Sklaven (manumissio) zur Verein-
fachung der rechtsgeschiftlichen Form vor dem Bischof (antistes) und der ver-
sammelten Gemeinde erfolgen (Just. 1,13, 1, ErlaB Konstantins von 321). Ob die
Rechtspraxis die Freilassung vor der Gemeinde auch dann anerkannte, wenn der
Vorsteher nicht Bischof, sondern Priester war, muB offen bleiben. Eine dahin-
gehende Auslegung des Gesetzes ist nicht ausgeschlossen.

3. Die Verwendung des Nebengebiudes zu kirchlichen Zwecken

a) Dem frihchristlichen Gottesdienst war das gemeinsame Liebesmahl,
agape, vorausgegangen, das aber schon im 2. Jahrh. vom Gottesdienst getrennt
und auf den Abend verlegt wurde, wihrend der Gottesdienst (Lese- und Wort-
gottesdienst, Eucharistiefeier oder Messe) am Morgen des Sonntags stattfand.
Das rituell geordnete, im Beisein des Klerus durchgefiihrte Liebesmahl blieb
aber lange in Gebrauch, obwohl es mit der Zeit immer mehr die Bedeutung
einer Armenspeisung annahm. Seine Abhaltung in der Kirche wurde im 6. Jahrh.
verboten; dagegen konnte es in einem Nebengebidude zur Kirche gefeiert
werden. Zum Liebesmahl brachten die Glaubigen, die dies vermochten, die
Gaben mit; auch die Kirche leistete jeweils zu dieser Speisung ihren Beitrag.

b) Der alte Brauch der Opfergaben fiir den Gottesdienst (Brot und Wein
fur die Eucharistie, das Abendmabhl), fiir die Armen und fiir den Lebensunterhalt
des Klerus erhielt sich im Abendland lange; er ist fiir die Kirchen Roms, der
oberitalienischen Provinzen und Galliens bis zum friihen Mittelalter bekannt.
Was nicht fiir den Altar (Kommunion des Priesters und der Glaubigen) bestimmt
war, wurde auf besondere Tische oder in Nebenraumen zum Kirchenraum
(Pastophorien) niedergelegt, gesegnet und an die Kleriker und Armen zum
Lebensunterhalt verteilt. Die gesegneten Gaben hieBen Eulogien. In einer
Kirche mit landlichem Einzugsgebiet konnten auBer Brot und Getreide auch
Gemiise, Honig und Milch, neue Ahren, Erstlingsfriichte, Fleisch, Trauben,

16



Abb. 8. Romische Brote, fiir das Romerhaus in Augst rekonstruiert.
Photo M. Wihren (aus Ur-Schweiz 1956, Abb. 16).

sogar Gefliigel abgegeben werden, wie wir aus literarischen Quellen wissen.
Diese Gaben sollten weder am Altar verwendet noch in der Kirche belassen,
sondern dem Vorsteher ins Haus gebracht werden, worunter auch ein Neben-
gebdude zur Kirche verstanden werden kann®.

c) Die Opfermaterie fiir die Eucharistie oder Messe bestand aus Brot und
Wein, welche, wie wir gesehen haben, die Glaubigen von zu Hause mitbrachten.
Das Brot war alltdgliches, gesduertes Brot (fermentum): «panis meus usitatus
est, das Brot, das ich bei der Eucharistie empfangen habe, ist das iibliche, all-
tagliche» (vgl. A.7). Es hatte die (ibliche runde Form mit den 4 Einkerbungen,
die das Brechen des Brotes auch im profanen Gebrauch erleichtern sollten. Es
konnte auBerdem mit einem Brotstempel in Form eines christlichen Zeichens
versehen sein. Der Bischof oder Priester brach es und reichte es den Glaubigen
in die geodffnete Hand. Wo Wein angebaut wurde, brachten die Glaubigen in
Kriiglein ihren Wein mit, der vom Diakon durch einen Seihloffel in einen groBen
Krug geschiittet wurde.

Das gewohnliche Brot war Schwarzbrot, panis rusticus, castrensis,
plebeius genannt nach den Volksklassen, die sich seiner bedienten. Besseres
Brot war das halbweiBe, panis secundus; ganz weiBes Brot, das als Luxusbrot
galt, wurde als panis mundus oder candidus bezeichnet. Von einem agyptischen
Bischof wird berichtet, daB er fiir die Eucharistie bei einem Backer schone,

17



Abb. 9. Rom, Grab der Vibia, Praetextat-Katakombe. Tisch mit Broten.
(Haas, Bilderatlas zur Religionsgeschichte, Abb. 167. Vgl. Ur-Schweiz 1956, Abb. 15).

weiBe, aber gesduerte Brotchen herstellen liel; damit er sie brechen konnte,
lieB er sie hart werden. Der Bischof von Rom belieferte noch nach 400 alle
romischen Kirchen mit seinem gesiduerten Abendmahlsbrot (fermentum). Er
lieB es also selbst herstellen. Auch besondere Formen waren beliebt, z.B. hand-
groBe Zopfformen. Man wandte dem Abendmahlsbrot offenbar eine gewisse
Aufmerksamkeit zu; deshalb finden sich schon aus frithchristlicher Zeit Eisen-
formen fiir die Herstellung besonders schénen Brotes, das aber immer gesduert
war. Gewchnliches Brot wurde entweder ohne Form oder in irdenen Formen
gebacken. Das ungesduerte Brot, nimlich die Hostie aus Weizenmehl, setzte
sich im Abendland erst im 9.-11. Jahrh. auBerhalb Roms, in den germanischen
Lindern durch. Vorerst wurden diinne Scheiben ungesduerten Weizenbrotes
in groBem Format gebacken und fiir die Glaubigen gebrochen; zu ihrer Her-
stellung waren Hostieneisen unerliBlich?.

Der Backofen in Raum B des Nebengebdudes deutet darauf hin, daB auch
in Tenedo das Brot nicht nur fiir die Armenspeisung, sondern auch fiir die
Abendmahlsfeier gebacken wurde®.

d) Das Nebengebdude konnte auch dem Unterricht der Katechumenen
dienen. Diesen war eine dreijahrige Vorbereitungszeit auf die Taufe vorgeschrie-
ben; im letzten Jahr konnten sie sich zu Beginn der dem Osterfest vorangehen-
den 40tdgigen Fastenzeit fiir den Empfang der Taufe einschreiben lassen. Sie
hatten hiebei womoglich 2 Zeugen fiir einen seriosen Lebenswandel und seric-
sen Beruf mitzubringen. Von der Einschreibung an waren sie competentes,
d.h. solche, welche die Taufe begehrten. Der Unterricht bestand vor Ostern
in der Unterweisung in der Glaubenslehre und der Schrift; die Katechumenen
lernten das Glaubensbekenntnis (Symbolum) und wahrscheinlich auch das Pater
Noster. Die Taufe wurde in der Nacht vor Ostern vollzogen. Erst nach der
Taufe wurden die Katechumenen in die Mysterien-Lehre iiber die Sakramente,
insbesondere die Eucharistie (Abendmahl, MeBopfer) eingeweiht. Lesen wir die
Katechesen, welche der Bischof Cyrill von Jerusalem im Jahre 348 gehalten hat,
aufmerksam, so bemerken wir, daB er die Glaubenslehre nicht in der Auf-
erstehungskirche, in der die Eucharistie und das MeBopfer gefeiert wurden,
unterrichtete, sondern entweder in dem zwischen der Auferstehungskirche

18



und der Basilika gelegenen Innenhof oder in der Basilika. Erst nach der Taufe
erfolgte der mystagogische Unterricht in der Auferstehungskirche. Dasselbe
bemerkte die Pilgerin Aetheria um 400 anldBlich ihres Aufenthaltes in Jerusa-
lem. Wo es méglich war, hat man es im 4. Jahrh. offenbar vermieden, die Kate-
chumenen am Ort des Gottesdienstes zu unterrichten. Die Kirche sollte den
Getauften vorbehalten sein. Dem Unterricht der competentes durften die
Getauften beiwohnen, die Ungetauften und die noch nicht eingeschriebenen
Katechumenen jedoch nicht?.

e) Es sei zum AbschluB noch auf ein literarisches Zeugnis fiir einen aller-
dings sehr glanzvollen Kirchenbau hingewiesen, nimlich auf die Festpredigt des
Eusebius, Bischof von Césarea und Verfasser der Kirchengeschichte, die er
selbst bei der Einweihung der Kirche von Tyrus um 314 gehalten und seiner
Kirchengeschichte als 10. Buch beigefiigt hat. Die Kirche war von einer Mauer
umgeben; durch ein Tor betraten die Glaubigen den Vorhof, der lings der
Umfassungsmauer von einer gedeckten Sdulenhalle umgeben war. In der zum
Himmel offenen Mitte befanden sich Brunnen, an denen die Gliubigen die
kultische Reinigung (Arme und Hande, FiiBe) vor dem Betreten des Gotteshau-
ses vornehmen konnten. Dieses und seine Ausschmiickung werden eingehend
beschrieben. An den AuBenseiten der Kirche waren zu beiden Seiten Raume und
Hauser (exedras kai oikus) von betrdchtlichem AusmaB angebracht, «die an
den Seiten dem Hauptbau zu einem Ganzen angegliedert und mit den zum Mit-
telbau fiihrenden Eingangen verbunden waren>. Sie sollen nach Eusebius den
Katechumenen gedient haben. Leider erlaubt der Stil der Predigt keine Be-
schreibung der angebauten Hauser. Nachdem die Christen seit 313 offentliche
Kirchenbauten errichten konnten, scheint es bald iiblich geworden zu sein, daB
den Kirchen Nebengebiude angegliedert wurden, die den auBergottesdienst-
lichen Aufgaben dienten.

Das Nebengebiude der Kirche von Tenedo war ebenfalls fiir auBergottes-
dienstliche Handlungen und Aufgaben bestimmt. Wir diirfen es deshalb wohl
nicht als Kultgebaude bezeichnen, da die Liturgie (Messe, Eucharistie, Spendung
der Sakramente) darin nicht vollzogen wurde. Kirche und Baptisterium dienten
dem Kult und waren Kultgebdude; das Nebengebdude diente auBerkultischen
Zwecken und Aufgaben. Hildegard Biirgin-Kreis

Anmerkungen zum Il.Teil

1 Ulrich Stutz, Kirchenrecht, 290, s. Literaturverzeichnis a.E.

2 Konstantin d.Gr. hatte den Kirchen und Klerikern Befreiung von Steuern, Abgaben und
Dienstleistungen gewihrt, die durch seine Nachfolger teilweise eingeschrinkt wurde. Durch einen
ErlaBB von 423 wurde den Kirchen die Grundstiicksteuer und die Mitarbeit beim StraBen- und Briicken-
bau auferlegt, weil dies niitzliche Unternehmungen und keine munera sordida seien, Just. 1, 2, 7.

3 Vor Gericht galt das Zeugnis der hoheren Klassen (potentiores, honestiores) mehr als das-
jenige der niederen (humiliores).

4 Theod. 8, 45, 1 (392) nahm jedoch vom kirchlichen Asylrecht ausgerechnet die Staatsschuld-
ner und damit den Fall der driickensten und hiufigsten Notlage aus. Sie sollten von den Klerikern
auf der Stelle aus ihrem Versteck in der Asylzone verjagt werden, andernfalls die Kleriker, die sie

18



versteckten, die Schuld selbst bezahlen miiten; fiir die Bezahlung wurde der Bischof haftbar erklirt
(wie die Dekurionen, Gemeinderite, fiir die Bezahlung der Steuerschulden der Einwohner haftbar
gemacht wurden). Wieweit sich dieser ErlaB des Theodosius verwirklichen lieB, und ob sich die
Bischofe abgelegener Provinzen fiigten, mag dahingestellt bleiben.

5 In den weniger von der allgemeinen Armut heimgesuchten Handelszentren und Stddten
des Ostens verselbstindigten sich die einzelnen Zweige der kirchlichen Liebestétigkeit, weil sie reich-
lich mit Schenkungen und Legaten bedacht wurden, wobei die Sorge fiir das eigene Seelenheil in den
Vordergrund trat. Es entstanden Findel- und Waisenhduser, Spitiler, Altersasyle, Herbergen. Im
Laufe des 6. Jahrh. wurde dieses Zweckvermdgen von der Gesetzgebung als selbstindige Stiftung
anerkannt, ein Rechtsinstitut, welches das klassische rémische Recht nicht gekannt hatte. Die Stif-
tungen wurden piae causae genannt, vgl. Hagemann, Die Stellung der piae causae nach justinianischem
Recht, Helbing & Lichtenhahn, Basel, 1953.

¢ Jungmann, Missarum solemnia, eine genetische Erklirung der romischen Messe, Herder 1952,
I 7ff, nimmt an (S. 14), daB das bekannte Mosaik in der Aula des Bischofs Theodor in Aquileia aus dem
4. Jahrh. einen Opfergang (Opferprozession) der Glaubigen darstellt, was andere Autoren nicht voll
gelten lassen wollen, weil sie sich an den Gaben wie Voégeln, Blumen und dergleichen stoBen. Auf der
Igeler Sdule bringen Pichter dem Grundeigentiimer die verschiedensten lindlichen Produkte, darunter
Fische. Die Oblationen, Gabendarbringung der Landbevdlkerung an die Kirche, diirfen wir uns dhn-
lich vorstellen. Jungmann stiitzt seine Auffassung auf literarische Zeugnisse. — Nach dem geltenden
Pontificale Romanum bringt der neu geweihte Bischof heute noch 2 Brote, 2 Filchen mit Wein und
2 Kerzen dar; in der Papstmesse aus AnlaB der Heiligsprechung werden von Kardinilen in feierlichem
Ritus 2 Brote, 2 FiBchen mit Wein und Wasser, 5 Kerzen und 3 Kifige mit Tauben, Turteltauben und
anderen Vogeln dargebracht, Jungmann a.a.0. 18/19. So konnte man in der Tagespresse im Bericht
tiber die Heiligsprechung des Vinzenz Pallotti am 20. Januar 1963 zu St. Peter im Vatikan lesen, daf3
die Kardinile diese Gaben darbrachten.

7 Jungmann a.a.O. 40ff, Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte | 87 = § 12, 2 a.E.

8 In der Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 1962, 72/3 berichtet H.L. Hempel
kurz iiber den Fund der dltesten bisher auf europ. Boden bekannt gewordenen Synagoge aus dem
3. Jahrh. in Ostia antica bei Rom: «In den an die Atria sich nach Westen anschlieBenden Nebenrdumen
wie sie gerade bei einer Diasporasynagoge zu erwarten waren, ein Backofen »; eine iiberraschende
Parallele zum Backofen in Tenedo. Die Diasporasynagogen hatten Nebenriume, welche der Spei-
sung und Beherbergung durchreisender Glaubensgenossen und der Abhaltung der jidischen ritu-
ellen Mahlzeiten dienten, Lietzmann, Messe und Herrenmahl 205.

° Die Pilgerreise der Aetheria, deutsch-latein. Text mit Einfiihrung, Bernina-Verlag, Kloster-
neuburg bei Wien, 1958, 65, 72ff, Text Kap. 45-47, 2491f. Der Bischof unterweist griechisch; fir die-
jenigen, die nur syrisch verstehen, libersetzt ein Priester fortlaufend in die syrische Sprache. An der
Unterweisung kdnnen auch die Getauften teilnehmen, nicht aber die Katechumenen, die noch nicht
zur Taufe eingetragen sind. Auf ihrer Reise fand Aetheria jeweils bei den Bischofskirchen Unterkunft.

Literaturverzeichnis

Ulrich Stutz, Kirchenrecht, in Enzyklopadie der Rechtswissenschaft von Holtzendorff-Kohler, 7. Aufl.
1914, Bd. V 280ff. — H.E. Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte, Weimar, Hermann Béhlaus Nachfolger,
1950, Bd. I, 28-117. — Max Kaser, Romische Rechtsgeschichte, Gottingen, Vandenhoek u. Ruprecht
1950, §§ 44ff, beriicksichtigt die wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Verhiltnisse. — Heinrich Siber,
Rémisches Verfassungsrecht, 1952, Verlag von Moritz von Schauenberg, Lahr, bes. § 46. — Ulrich von
Liibtow, Das romische Volk, sein Staat und sein Recht, Vittorio Klostermann, 1953, Kap. 3 VI. -
A. Piganiol, Histoire de Rome, Paris, 1946, Presses Universitaires, 4. Teil. — Biehlmeyer-Tiichle,
Kirchengeschichte, 14. Aufl. 1955, Ferdinand Schéningh, Paderborn, Bd. 1. — M. Rostovtzeff, Gesell-
schaft und Wirtschaft im romischen Kaiserreich, Bd. Il, Kap. Xll, Quelle und Meyer, Heidelberg. —
Gesetzessammlungen: Codex Theodosianus libri XVI, Weidmann, Berlin, 1954; Corpus iuris civilis
Bd. Il Codex Justinianus, Weidmann, Berlin, 1914. — Heumann-Seckel, Handlexikon zu den Quellen
des rémischen Rechts, Akademische Druck- und Verlagsanstalt, Graz, 1958. — O. Wulff, Die altchrist-
liche Kunst, Handbuch der Kunstwissenschaft, 1936, Akademische Verlagsgesellschaft Athenaion,
Potsdam, 201-205, 207, 258ff. — Bibliothek der Kirchenviter, Verlag K&sel, Miinchen, deutsche Uber-
setzung. — Lactantius, De mortibus persecutorum, latein. — franz. Text, herausgegeben von J. Moreau,
Les éditions du Cerf, Paris. — Eusebius, Kirchengeschichte, griechisch, Kleine Ausgabe von E. Schwartz,
1952, Akademie Verlag Berlin. — Jungmann, Missarum solemnia, eine genetische Erklarung der romi-
schen Messe, Bd. Il, Herder, 1952. — Latein. Text Tertullian De baptismo (Uber die Taufe) Ib. 17 in
Enchiridion fontium historiae ecclesiasticae antiquae, herausgegeben v. C. Kirch, Herder, 1947, 115.
Ferner die im Text und in den Anm. zu Teil | und |l zit. Literatur.

20



	Rechtsgeschichtliche Betrachtungen zu Kirche und Nebengebäude von Tenedo (Zurzach)

