Zeitschrift: Ur-Schweiz : Mitteilungen zur Ur- und Frihgeschichte der Schweiz = La

Suisse primitive : notices sur la préhistoire et I'archéologie suisses

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Urgeschichte

Band: 26 (1962)

Heft: 4

Artikel: Rechtsgeschichtliche Betrachtungen zu Kirche und Nebengebaude von
Tenedo (Zurzach)

Autor: Birgin-Kreis, Hildegard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1034587

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1034587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UR-SCHWEIZ - LA SUISSE PRIMITIVE

Mitteilungen zur Ur- und Frihgeschichte der Schweiz
Notices sur la Préhistoire et I’Archéologie Suisses

Basel/Bile XXVI, 4 Dezember/Décembre 1962

Rechtsgeschichtliche Betrachtungen
zu Kirche und Nebengebdaude von Tenedo (Zurzach)
Von Hildegard Biirgin-Kreis

I. Zur Kirche

Der Kirchenbau im idlteren Teil des Kastells von Tenedo (Kirchenbuck,
Zurzach, Aargau) wird auf Grund der Kleinfunde in die 2. Hilfte des 4. Jahr-
hunderts, eher in dessen letztes Viertel datiert. Die Kirche und das zu ihr
gehdrende Nebengebiude sind auf Boden gebaut, auf dem vorher Militdrbarak-
ken standen, also auf offentlichem, dem rémischen Staat gehdrendem Boden.
Dem Bau muBte somit ein Rechtsakt vorausgehen, durch welchen die Uber-
bauung &ffentlichen Bodens durch kirchliche Gebdude gestattet wurde. Ent-
weder wurde der Kirche durch staatlichen Verwaltungsakt, die offentliche An-
weisung oder assignatio, das Eigentum am Boden iibertragen oder sie erwarb
es durch Kauf oder Schenkung, oder der Kirche wurde nur das Recht zur Uber-
bauung eingeraumt (superficies), wobei der Boden im Eigentum des rémischen
Staates, die Bauten im Eigentum der Kirche verblieben und fiir die Einrdumung
des Uberbauungsrechtes ein jihrlicher Zins zu entrichten war. Man kénnte
auch an die Uberbauung des Bodens in einem Erbpachtverhiltnis (Emphyteuse)
denken, falls mit dem Grundstiick innerhalb des Kastells die Uberlassung von
Ackerland auBerhalb des Kastells gegen Pachtzins verbunden war!'.

1. Darf die Kirche als frithchristliche bezeichnet werden?

Die Rechtsgeschichte unterscheidet die Kirche der Friihzeit, in der sich
die Kirche ihre eigenen Satzungen sakralrechtlichen und disziplinarrechtlichen

Anmerkung der Redaktion: In der Ur-Schweiz 1955, 65ff. und 1961, 40ff. haben wir
eingehend iiber die Ausgrabung einer «friihchristlichen» Kirche mit Nebengebdude in Zurzach
berichtet. Wir freuen uns, aus kompetenter Feder eine rechtshistorische Abhandlung in zwei Teilen
verdffentlichen zu kdnnen, die nicht nur geeignet ist, die niichternen Mauern mit Leben zu fiillen,
sondern auch, iiber Zurzach hinausgreifend, allgemeine kirchenrechtsgeschichtliche Fragen zu er-
liutern und Begriffe wie «friihchristlich» und «Kultgebdude» zu prizisieren. Der Verfasserin
danken wir besonders herzlich fiir die groBe Arbeit, auf der ihre konzentrierte Darstellung beruht.

57



Inhalts gibt, aber vom Staate und seinem Recht nicht erfaBt wird. Das rémische
Recht kannte weder den privatrechtlichen Verein noch die Vereinsfreiheit.
Allgemein erlaubt waren nur die (6ffentlich-rechtlichen) Hilfskassen fiir Bediirf-
tige und die Begrdbnisvereine. Jede andere Vereinigung bedurfte der staat-
lichen Genehmigung, durch die sie zur &ffentlich-rechtlichen K&rperschaft
(sodalitates, collegia, universitates), nicht zum privatrechtlichen Verein wurde.
Die einzelnen Christengemeinden waren rechtlich keine erlaubten Vereine;
in Zeiten der Ruhe konnten sie praktisch, nicht rechtlich, ein auch vom Staate
anerkanntes Vermogen haben. So gab Kaiser Gallien 262 den Bischdfen die
Begribnisplitze der Christengemeinden zuriick, und das Toleranzedikt von 313
verfligte die Riickgabe der Versammlungsrdaume. Durch einen im Jahre 321 in
Rom gegebenen ErlaB gewihrte Konstantin d. Gr. der Kirche die volle Ver-
mogensfihigkeit und das Recht, zu erben. Sie wurde damit eine rechtsfihige
Korperschaft des offentlichen Rechts und konnte sich als starke und selbstandige
Organisation entfalten?. Die Uberlassung &ffentlichen Bodens an eine christ-
liche Gemeinde zur Erstellung von kirchlichen Bauwerken war rechtlich erst
nach 321 maoglich®.

Mit Konstantin d. Gr. und der Anerkennung der Kirche als einer 6ffentlich-
rechtlichen K&rperschaft beginnt eine neue, nimlich die durch das rémische
Recht geprigte Epoche der Kirche, die sich in mehrfacher Hinsicht von der
frihchristlichen Epoche unterscheidet und bis etwa zu Anfang des 8. Jahrhun-
derts dauert, also bis zu einem Zeitpunkt, in dem die inzwischen christianisier-
ten und seBhaft gewordenen germanischen Vélker die vorgefundene romische
kirchliche Organisation durch eigene Rechtsinstitute teilweise umformen,
bereichern oder erginzen und damit eine dritte Schicht kirchlichen Rechts
schaffen.

Die wichtigsten Merkmale der romischen Epoche sind die folgenden:

a) Die Gesetzgebung. Vom 4.bis zum 8. Jahrhundert flieBen die
Rechtsquellen reichlich; sie bestehen aus den eigenen kirchlichen Satzungen,
niamlich den Neufassungen der bestehenden kirchlichen Kultus- und Disziplinar-
vorschriften, den Sammlungen der Beschliisse allgemeiner Synoden (Konzilien)
und ortlicher Synoden (Provinzialsynoden), aus bischoflichen Zirkularschreiben
und seit der 2. Hilfte des 4. Jahrhunderts aus Erlassen des Bischofs von Rom
(decretales, epistulae, constituta), der dafiir fiir das Abendland Gesetzeskraft
beansprucht. Daneben besteht seit Konstantin d. Gr. eine eingehende staatliche,
d.h. kaiserliche Gesetzgebung in kirchlichen Angelegenheiten sowohl fiir die
Sstliche wie die westliche Reichshilfte, die im Codex Theodosianus (439, zit. Th.)
und im Codex Justinianus (534, zit. Just.) gesammelt ist. In der absoluten
Monarchie liegt die Gesetzgebung ausschlieBlich beim Kaiser.

58



b) Die kirchliche Organisation. Unter der Kirche als Tragerin von
Rechten und Pflichten ist stets die einzelne Bischofskirche verstanden (die staat-
liche Gesetzgebung spricht von «den Kirchen »); das ihr unterstehende Terri-
torium ist die Diczese. Die Bischofskirchen werden in der Kirchenprovinz
zusammengefaBt, deren Territorium allmdhlich, in Gallien seit etwa 430, mit
der staatlichen Provinz identisch wird. Tenedo, Vindonissa, castrum Rauracense
gehorten staatsrechtlich zur gallischen Provinz Sequania, spiter Maxima
Sequanorum, mit Vesontio, Besangon, als Provinzhauptstadt (Staehelin, Die
Schweiz in romischer Zeit, 1948, 269/70, 277 ff.). Wihrend die Kirchenprovinzen
des Ostens nochmals in einem héheren Verbande, dem Patriarchalverband unter
dem Patriarchen, zusammengeschlossen wurden und der Kaiser durch seine
Gesetzgebung und Verwaltung in kirchlichen Angelegenheiten ein wesent-
liches Mitspracherecht ausiibte (Césaropapismus, Byzantinismus), kam im
Westen gegen den Bischof von Rom keine staatliche oder kirchliche Ober-
gewalt auf. Siricius, Bischof von Rom, beanspruchte erstmals 385 fiir seine Erlasse
Gesetzeskraft im ganzen Abendlande; er fiihrte erstmals den Titel papa‘. Vor
ihm hatte Damasus (366-84) bereits durch den ErlaB der canones ad Gallos in
die gallische Kirche eingegriffen. Bald nach 400 waren die Bischofssitze von
Arles in Gallien und Thesalonich in lllyrien zugleich papstliche Vikariate, so
daB der Bischof von Rom jederzeit in die gallischen und illyrischen kirchlichen
Angelegenheiten eingreifen konnte. Die Kirche des Abendlandes war vom
4.-8. Jahrhundert romisch gepragt®.

Auch das BewuBtsein der Reichskirche war vorhanden; es fand in der all-
gemeinen Kirchenversammlung, dem Skumenischen Konzil, seinen sichtbaren
Ausdruck. Die allgemeinen Konzilien stellten ebenfalls Rechtsregeln auf, be-
schéftigten sich aber in der Hauptsache mit Glaubensstreitigkeiten. |hre Ent-
scheidungen (ber die Glaubenslehre libernahm die kaiserliche Gesetzgebung
und erklarte sie fiir den orbis terrarum fiir verbindlich, so daB sich kirchliche
Lehrmeinung, kirchliche Rechtsregel hieriiber und staatliche Gesetzgebung
deckten.

c) Das Verhidltnis zwischen Bischof und Gemeinde, der Klerus.
Die Kirche ist jetzt neben dem Staate ein selbstindiger und machtiger Organis-
mus mit bedeutenden Aufgaben im politischen und gesellschaftlichen Leben.
Durch ihre eigene Gesetzgebung durchdringt sie das Privatleben der Gliubigen
stirker (z.B. Anfinge der Ehegesetzgebung). Unter dem romisch gepréagten
Kirchenrecht geht insbesondere die korperschaftliche Mitwirkung der Glau-
bigen in der Gemeinde zugunsten der bisch&flichen Autoritit unter. Die
Kirche ist jetzt durch den Rechtsbegriff der Anstalt gekennzeichnet, in der der
Wille des Bischofs entscheidet. Innerhalb seines Territoriums ist er oberster
Gesetzgeber und Verwalter, handhabt die Kirchenordnung und das kirchliche
Strafrecht®. Damit erlangt er eine Rechtsstellung, die bis heute fortbesteht. Die

59



von ihm abhdngigen Laien zerfallen in Getaufte und Ungetaufte (Katechumenen);
der Klerus als Trager von Weihegraden ist nunmehr deutlich von den Laien
getrennt. Das Wahlrecht liegt nicht mehr wir friiher bei der Gemeinde. Nun-
mehr wihlen die Nachbarbischofe den Bischof; der Bischof bestimmt seine
Gehilfen und erteilt ihnen die Weihe, ordinatio, ein Begriff, der dem rémischen
Staatsrecht fiir die Bestellung der Dekurionen entnommen ist. Die Gehilfen
des Bischofs sind: fiir den Altardienst, die Armenpflege und die Vermdgens-
verwaltung die Diakonen; fiir den Vollzug des Gottesdienstes, die Spendung
der Sakramente (Eucharistie und Taufe) und die Lehrtitigkeit (Unterweisung
der Katechumenen, Predigt) seine Bevollmichtigten, die Presbyter oder
Priester. Diese letzteren setzt der Bischof in den zu seinem Territorium
gehdrenden Landkirchen ein (auch an Diakonen ist diese Bevollméchtigung
erteilt worden, was aber mit der Zeit verboten wurde). Es werden fiir die
ordinatio bestimmte Voraussetzungen verlangt wie Ausbildung (die wie eine
Lehre in Zusammenarbeit mit dem Bischof erteilt wird), sittliche Qualitit,
bestimmtes Alter (25 Jahre fiir den Diakon, 30 Jahre fiir den Priester, 35 Jahre
fir den Bischof)?. Auch in der staatlichen Gesetzgebung werden die Kleriker
als eigener Stand anerkannt; sie genieBen die Immunitit, d.h. die Befreiung von
staatlichen Abgaben, zwar nicht von allen, aber doch von den schwersten, und
von den Dienstleistungen (munera) und haben ein privilegium fori, d.h. die
Gerichtsbarkeit iber Kleriker {ibt nicht der staatliche Richter, sondern der
Bischof oder die Bischofsversammlung aus. Diakonen und Priester sollen laut
staatlicher Vorschrift aus den unteren Volksklassen genommen werden, um zu
verhindern, daB die mit hohen Abgaben und Dienstleistungen belasteten hche-
ren Klassen in den Priesterstand eintreten, um den staatlichen Lasten zu ent-
gehen. Insbesondere sollte dies fiir den Dekurionenstand verhindert werden®.
Wir diirfen somit die aus dieser Epoche stammenden, in den Kastellen und
Siedlungen der rémischen Schweiz gefundenen kirchlichen Bauten vom rechts-
historischen Gesichtspunkt aus nicht als friihchristliche bezeichnen. Die friih-
christliche Existenzform der Kirche war gegen Ende des 4. Jahrhunderts sowohl|
beziiglich des religiosen Lebens wie der kirchlichen Organisation aufgegeben.
Die Glaubenslehre, die Kirchendisziplin, das religiése und sittliche Leben sowie
die Stellung der Kirche und der Kleriker sind ausgeprégt rechtlich erfaBt.
Der Kirchenbau von Zurzach zeigt deutlich die spatromische Trennung
von Klerikern und Laien; der Saal war fiir die Glaubigen, die Apsis fiir den
Klerus bestimmt. Hier stand auch der Altar, damals noch ein beweglicher Holz-
tisch. Die Sitze in der Apsis fiir die Kleriker und den Bischof kénnen aus Holz
gewesen sein. Jedenfalls bot die Kirche von Zurzach durch die Zweiteilung in
Apsis und Saal fiir die friihchristliche Form des Gottesdienstes, ndmlich die nach
einem Ritus sich vollziehende eucharistische Tischgemeinschaft unter dem
Vorsitz des Bischofs und der Gemeindeiltesten (Presbyter), in der auch die
Gemeindemitglieder zur Sprache kamen, keinen Raum mehr. Wir haben es in
Zurzach mit der ausgesprochen rémisch organisierten Kirche zu tun®.

60



2. Die Bischofskirche

Durch Schenkungen oder Vergabungen erlangten die Kirchen Vermégen.
Eigentiimerin des kirchlichen Vermdgens war ausschlieBlich die Bischofskirche;
der Bischof ibte die Verwaltung selbstindig ohne staatliche Kontrolle aus oder
lieB sie unter seiner Aufsicht durch Diakonen besorgen. Die staatliche Gesetz-
gebung auferlegte ihm einzig das aus dem romischen Gemeinderecht (iber-
nommene VerauBerungsverbot flir Kirchenvermdgen, das durch die kaiser-
liche Gesetzgebung mehrfach bestdtigt werden mufBte. Ausnahmen wurden
bewilligt bei Vorliegen besonderer Verhiltnisse und fiir die Umwandlung eines
ertraglosen Vermdgens in ein rentierendes. Mit der Zeit wurde die Verpach-
tung kirchlicher Grundstiicke an Dritte erlaubt. Eine Landkirche, an der nicht
der Bischof amtierte, konnte kein Eigentum oder andere Vermdgensrechte
haben. Am Vermogen, das der Landkirche geschenkt oder durch Legat ver-
macht wurde, erwarb die Bischofskirche das ausschlieBliche Recht. An sie
waren auch die Ertrignisse des bei der Landkirche gelegenen Vermdgens abzu-
liefern, z.B. die natiirlichen Friichte, wie Getreide, oder Pachtzinsen. Je nach
der Lage der Landkirche und der Beschaffenheit des ihr zugewendeten Ver-
mogens konnte der Bischof die Verwaltung, Bewirtschaftung und Nutzung bei
der Landkirche belassen, wofiir ihm deren Kleriker rechenschaftspflichtig
waren. Wie wir gesehen haben, konnten der Kirche von Tenedo unter ver-
schiedenen Rechtstiteln Grundstiicke zur Verfiigung gestellt worden sein. Auch
wenn sie nicht Bischofskirche, sondern nur Landkirche gewesen sein sollte,
liegt es im Bereich des Mdglichen, daB ihr der zustindige Bischof Verwaltung
und Nutzung des Vermdgens belieB. Eigentiimerin und Trigerin der Rechte
wire jedoch die Bischofskirche gewesen. Um das Jahr 400 lebte der Klerus auf
dem Lande und in den kleinen Stidten weitgehend in der Ehe und hatte einen
biirgerlichen Beruf, Handwerk oder Ackerbau. Durch kaiserliches Privileg war
der handeltreibende Klerus mit seiner Familie (Ehefrau und Kinder) und den
Untergebenen von den besonderen Steuern des Kaufmannstandes befreit,
sollte dafiir aber der Kirche und den Armen den Gewinn zukommen lassen
(Just. 1, 3,2, Jahr 357). Valentinian lll. (425-55) verbot fiir den Westen den
Klerikern den Betrieb eines Handelsgeschiftes wegen der damit verbundenen
MiBstinde. Die Kirche in Rom war schon in der Friihzeit bestrebt gewesen, die
Kleriker dem zivilen Beruf zu entziehen und hatte deshalb die Einkiinfte (frei-
willige Spenden der Christen, soweit sie in Geld bestanden stipes genannt) in
4 gleiche Teile geteilt, ndmlich an den Bischof, die Kleriker, die Armen und fiir
die Bediirfnisse der Kirche. Nach 450 entzieht die Kirche die Kleriker méglichst
dem birgerlichen Beruf; die Bischofskirche kommt fiir den Unterhalt des
Bischofs und seiner Gehilfen auf. Fiir den Bischof wird Ehelosigkeit verlangt.
In diesen Bestrebungen wird die Kirche durch die kaiserliche Gesetzgebung
unterstitzt.

61



3. Welches war im Rahmen der kirchlichen Organisation die
Rechtsstellung der Kirche von Tenedo; war sie eine Bischofskirche?

Harnack betont in «Mission und Ausbreitung des Christentums », 1902,
309ff., 334 A.2, bis zu Anfang des 4. Jahrhunderts seien neue Christengemeinden
als Bischofskirchen gegriindet worden. Allgemein ist die Auffassung vertreten,
das Land sei von den Stidten und ihren Ablegern aus, den Villen der stiadtischen
Herren, missioniert worden. Diese letztere Auffassung konnen wir auf die
romische Schweiz nicht anwenden, da das Christentum erst im Laufe des
4. Jahrhunderts in das Grenzland eindrang, also zu einem Zeitpunkt, in dem
die bliihenden Stddte wie Augusta Raurica und Aventicum schon seit 100 Jahren
durch Alamanneneinfille zerstdrt waren'®. Deshalb entstanden im 4./5. Jahr-
hundert an der Rheinlinie und im Mittelland christliche Kirchen innerhalb der
Kastelle, also im Schutz der Festungsmauern und der Militdrverwaltung''. Das
spricht auch fiir eine Zusammenarbeit der beiden Amtsgewalten, der mili-
tarischen und der kirchlichen. Das groBte Kastell war das castrum Rauracense
(Kaiseraugst), etwa um 300 erbaut; das Militirlager Vindonissa war im 4. Jahr-
hundert durch zwei Kastelle (das castrum Vindonissense und Altenburg)
ersetzt worden. Fiir das Kastell von Kaiseraugst ist aus spatréomischer Zeit eine
Kirche gefunden worden, fiir das nur teilweise ausgegrabene Vindonissa bisher
nicht. Man nimmt fiir beide Festungen Bischdfe an, weil deren Namen mit
den Namen ihrer Residenz auf Synodalakten erscheinen, fiir castrum Raura-
cense 346, fiir Vindonissa 517, die Echtheit oder Einzelheiten sind umstritten
(vgl. Staehelin SRZ 587 A.2, 589; Van Berchem ZSG 168 A.90). Triger des
Christentums in unseren Gegenden missen die Bewohner der Kastelle, darunter
Beamte der Militarverwaltung, Offiziere und Soldaten mit ihren Familien
gewesen sein. In der 2. Hilfte des 4. Jahrhunderts zogen mehrmals Kaiser mit
ihrem Gefolge oder ihrem Heer die Rheinlinie entlang und hielten sich in
Augst auf. Von hier oder von Tenedo aus leiteten sie militirische Operationen
gegen die Alamannen. Durch diese Kaiserbesuche kann das Christentum nach
Augst, Tenedo und Vindonissa gebracht worden sein. Jedenfalls war das Kastell
von Augst ein belebter und bedeutender Posten der Verteidigungslinie am
Oberrhein, und es erscheint als das Gegebene, ja als unerldBlich, daB die Kirche
des castrum Rauracense als Bischofskirche gegriindet wurde, wenn das Christen -
tum in dieser Gegend FuB fassen sollte %2,

Welches war die Stellung des Vorstehers der Kirche von Tenedo?

Sowohl Staehelin, SRZ 588/9, wie Howald-Meyer, Die rémische Schweiz,
1940, 128, wollen auch fiir die Schweiz unter romischer Herrschaft Hilfs- oder
Landbischéfe annehmen, die man auch « Chorbischéfe» nennt, von griech. chora,

62



das Land, im Gegensatz zur Stadt. Nun ist allerdings aus literarischen Quellen
und Synodalbeschliissen aus der Gstlichen Reichshilfte seit dem 3. Jahrhundert
das Institut der «Chorepiskopoi» oder Chorbischofe bekannt. Sie sind in
Kleinasien, Syrien und Palastina beheimatet und miissen dort zahlreich gewesen
sein. Da es damals noch kein Pfarreisystem, sondern nur die stddtische Bischofs-
kirche gab, setzte der Stadtbischof in der &stlichen Reichshilfte fiir die Kirchen
auf dem Lande seine Bevollmachtigten als Landbischofe ein. Landkirchen waren
im Osten n&tig, weil das Land, im Gegensatz zum Abendland, dicht besiedelt
war. Die Land- oder Hilfsbischofe wurden im 4. Jahrhundert zur Konkurrenz
fir die Stadtbischofe, weshalb mehrere Synoden des Ostens ihre Kompetenzen
einschriankten. Auf der Synode von Laodicea um 380 wurde beschlossen, sie
durch Presbyter (Priester) oder Diakonen zu ersetzen. Um 800 waren die Land-
bischcfe im Osten verschwunden. Weil es sie im Osten gab, war ihre Stellung
dort geregelt. Sie fehlen jedoch im Abendland; sinngemiB sind auch keine
Rechtsregeln aus dem Abendland und dem romisch gepragten Kirchenrecht
fir sie bekannt. Nach der in der kirchlichen Rechtsgeschichte herrschenden
Meinung kennt das Abendland, insbesondere Gallien, die Land- oder Hilfs-
bischofe nicht. Sie kommen hier erst im 8. Jahrhundert vor, auch dann nur ver-
einzelt und im Zusammenhang mit Instituten des germanischen Kirchenrechts
(Eigenkirche, Literatur s/am SchluB). Es steht fest, daB wir das Institut der
Chor- oder Landbischéfe nicht vom Osten auf das Abendland (ibertragen
diirfen'2. Hingegen nehmen die Rechtshistoriker an, daB auch im Abendland,
besonders in Gallien, vom Stadtbischof Landkirchen gegriindet wurden, wenn
auch lange nicht so zahlreich wie im Osten. Sie wurden vom Stadtbischof mit
Priestern besetzt, die seine Bevollmichtigten fiir die Feier des Gottesdienstes,
die Spendung der Sakramente (Taufe und Eucharistie) und fiir die Lehrtitigkeit
(Predigt, Unterrichtung der Katechumenen) waren. Die Taufe war keineswegs
ausschlieBlich dem Bischof vorbehalten. Der fiir die Landkirche bestellte Priester
unterstand dem Bischof; dieser sah selbst auf dem Lande durch seine Kontrolle
zum Rechten. Pfarreien werden in Gallien erst im 6. Jahrhundert eingerichtet.
Fiir unsere Verhidltnisse missen wir statt vom Stadtbischof vom «Kastell-
bischof » sprechen.

Fiir die Rechtsstellung der Kirche von Tenedo haben wir bisher weder
eine Inschrift noch einen urkundlichen Beleg, so daB wir hieriiber im Ungewis-
sen sind. Im Rahmen der damaligen Kirchenordnung ergeben sich zwei M&glich-
keiten: entweder war auch die Kirche von Tenedo eine Bischofskirche, wobei
der Bischof von den Nachbarbischéfen gewdhlt oder durch den Bischof von
Vesontio eingesetzt wurde; oder der fiir Tenedo zustindige Bischof (Vindonissa,
castrum Rauracense) hat fiir die Kirche von Tenedo einen Presbyter (Priester)
eingesetzt, dessen Befugnis in der Feier des Gottesdienstes, der Spendung der
Sakramente (Eucharistie und Taufe) und der Ausiibung der Lehrtitigkeit
bestand. Es ist zu beachten, daB wir bis jetzt keinen sicheren Anhaltspunkt
dafiir haben, seit wann es einen Bischof von Vindonissa gibt.

63



4. Zweck und Aufgaben der Kirche von Tenedo

Zweifellos war die Kirche von Tenedo Missionskirche, die der Ausbreitung
des Christentums dienen sollte. lhre Funktion konnte sie nur erfiillen, wenn der
an ihr amtierende Priester zur Taufe bevollmachtigt war. Das muB3 der Fall
gewesen sein; denn das Baptisterium ist vorhanden und seine quadratische
Form ist eher friih, abgesehen davon, daB wir fiir die bescheidenen Verhiltnisse
von Tenedo keine Kunstform erwarten diirfen. Wer hat Kirche und Baptiste-
rium erstellt? Sachverstindige Bauleute oder Truppen oder die Soldaten des
Kastells unter Mithilfe der Anwohner als freiwillige Hilfeleistung oder als
staatliche, von der Militirverwaltung befohlene Dienstleistung (munera)?
Die spitere Verkleinerung der Piscina kénnte damit zusammenhéngen, da man
auch in Tenedo im 5. Jahrhundert zur Kindertaufe und zum Aspersionsritus
tiberging, wihrend vorher die Erwachsenentaufe durch Eintauchung (Immersion)
gespendet wurde.

Das Einzugsgebiet der Kirche von Tenedo war betréchtlich, da sie auch
der Missionierung des umliegenden Landes, der Gutshdfe und des nahe gelege-
nen vicus diente. Die Missionierung des Landes lag im Zuge der Zeit; in Gallien
schlug damals Bischof Martin von Tours (375—401) das keltische Heidentum auf
dem Lande nieder. Tenedo war infolge seiner Lage am Schnittpunkt mehrerer
StraBen und an einer Rheinbriicke ein wichtiger, das ringsum liegende Land
beherrschender Posten. Es ist nicht ausgeschlossen, daB die Kirche von Tenedo
eine Bischofskirche war; dafiir spricht die Lage des Kastells, sein Einzugsgebiet,
das Baptisterium und das zur Kirche gehérende Nebengebdude.

Der Vorsteher der Kirche kann verheiratet und in einem zivilen Beruf
tatig gewesen sein (nicht als Beamter). Moglicherweise hat sich die Forderung
auf Ehelosigkeit auch in Tenedo durchgesetzt. Zur Bestreitung des Lebens-
unterhaltes bebaute der kirchliche Amtstriger vielleicht das Land oder es
flossen ihm Pachtzinsen zu; auch erhielt er die iblichen freiwilligen Spenden
der Gliubigen, vorziiglich Naturalgaben, besonders Getreide. Vielleicht ver-
abreichte ihm auch die Militarverwaltung Getreidespenden mit Riicksicht auf
seine vielfaltigen Dienste, die er der Bevdlkerung zu leisten hatte.

Die Entstehung der christlichen Kirchen von Augst und Tenedo kann
auch durch die Verchristlichung des romischen Staates geférdert worden sein.
Konstantin d.Gr. gewdhrte Glaubensfreiheit an Heiden und Christen; die Ver-
christlichung des romischen Staates spiegelt die Kaisergesetzgebung von
350-400 wider: Verbot der blutigen Opfer und der Opferschau unter Andro-
hung schwerer Strafen, Begiinstigung der Christen in der Beamtenlaufbahn,
AusschluB der Nichtchristen von bestimmten Amtern, mehrfache Bekennt-
nisse der Kaiser zum Christentum und ausdriicklicher Wunsch der Kaiser,
beides in Gesetzesform, ihre Untertanen mdchten die christliche Religion
annehmen, SchlieBung der Tempel, Entzug des Einkommens gegeniiber heid-
nischem Kultpersonal. Die Gesetze zum Schutze der Tempel als Kunstdenk-

64



miler (um 400) kamen bereits zu spat. Unter dieser Entwicklung war der
Andrang zur Taufe am Ende des 4. Jahrhunderts groB. Die Erstellung von
Missionskirchen in den Grenzgebieten erwies sich als geboten. Die Errichtung
von Kirchen auf Staatsboden im Schutze der Kastelle ist ein Anzeichen dafiir,
daB Militarverwaltung und kirchliche Verwaltung Hand in Hand arbeiteten.
Es ist moglich, daB nach dem Abzug der Grenztruppen am Rhein (401) der Vor-
steher der Kirche von Tenedo die Verwaltung des Kastells und des umliegenden
Landes (ibernahm, weil keine militirische Verwaltungsbehorde mehr anwesend
war. Bei offentlichen Katastrophen muBten die Bischofe die Last der Verwaltung
iibernehmen.

' Ob und wie lange Kirche und Baptisterium von Tenedo den Untergang
der Romerherrschaft tiberdauerten, ist noch nicht abgeklart. Die nach 455 ein-
wandernden Alamannen setzten sich auBerhalb des Kastells und des ehema-
ligen vicus fest. Es entstand die alamannische Siedlung Wrzacha, Zurzach,
die der Geograph von Ravenna fiir etwa 500 erwihnt. Missionszentrum ist
im 6. Jahrhundert das von irischen Monchen betreute Sickingen. Offenbar
ist fiir Tenedo keine Ubertragung der spitrémischen Kirche an eine andere
Siedlung erfolgt; die Kirche, die spater in Zurzach entstand, ist durch das
germanische Kirchenrecht bestimmt. Die Gestalt der in Zurzach verehrten
hl. Verena diirfen wir nicht ohne weiteres mit dem rémischen Tenedo in Ver-
bindung bringen. DaB der Heiligen eine historische Personlichkeit aus dem
spatromischen Tenedo entspricht, erscheint eher als Hypothese. Die Heilige
kann sehr gut eine Gestalt aus der heidnischen Vorstellungswelt der gallischen
und spater der alamannischen Bevdlkerung sein, auf die im friihen Mittelalter
christliche legendare Ziige ilibertragen wurden'3. Fortsetzung folgt

Anmerkungen

' 423 bestitigt Theodosius Il. den althergebrachten Rechtszustand, wonach den limitanei
(Grenzsoldaten) von dem zum Kastell gehérenden, auBerhalb desselben gelegenen &ffentlichen Boden
Acker- und Weideland abgabefrei zur Bewirtschaftung und Nutzung iiberlassen wird, Theod. 7, 15,
2-7; Just. 11, 59, 2-3. Nicht ausgeschlossen ist, daB die Militirverwaltung auch der Kirche von Tenedo
Staatsboden zur Bebauung und Bewirtschaftung abgabefrei iiberlieB, schon deshalb, weil der Staat
durch seine Gesetzgebung die Bewirtschaftung des unbebauten Landes nicht nur férderte, sondern
erzwang. Wer von einem Gemeinwesen oder einer Kirche Ackerland gepachtet hatte, war verpflichtet,
auch unbebautes Land dazu zu iibernehmen, andernfalls ihm das Ackerland entzogen werden sollte,
Theod. 10, 3, 4; Just. 11, 58, 6, Jahr 383. Das Land konnten die Kleriker selbst bebauen oder ver-
pachten.

2 Inhalt des Toleranzediktes bei Lactantius, de mortibus persecutorum cap. 48; Erla3 von 321
in Theod. 16, 2, 4.

3 Aus dieser Rechtslage erklaren sich auch die Hauskirchen, nimlich Kultriume in stidtischen
Privathiusern und in Villen der stidtischen Herren auf dem Lande. Sie verschwinden im 4. Jahrhundert
allméhlich und werden 537 von Kaiser Justinian verboten, novellae leges LVIII.

% Nach anderer Auffassung erstmals Liberius 352-66.

5 Italien bildete ein einziges kirchliches Territorium unter Rom; das Nicinum 325 setzt die
Oberherrschaft des Bischofs von Rom iiber Italien voraus. Gegen 400 werden in Italien die Kirchen-
provinzen Mailand - das damals Hoflager war — Ravenna, seit 404 kaiserliche Residenz und Aquileia
gebildet. In einem Reskript von 545 an Leo l. anerkennt Kaiser Valentinian Ill. den Primat des Bischofs
von Rom iiber die Bischife des Ostens, was spitere Kaiser bestitigen. Seit etwa 300 bedient sich die
rémische Kirche nicht mehr des Griechischen, sondern ausschlieBlich des Lateins.

65



¢ Im Abendland war die &ffentliche KirchenbuBe noch im 5. Jahrhundert, in Gallien bis in das
6. Jahrhundert in Geltung, in der Regel als zeitlich begrenzter AusschluB von Gottesdienst und Sakra-
menten. Die Verhingung der BuBe wirkte sich auf die privatrechtliche und &ffentlich-rechtliche Stel-
lung des Betroffenen aus. Durch KaisererlaB aus der Mitte des 5. Jahrhunderts werden die Bischéfe
ermahnt, nicht willkiirlich zu exkommunizieren, Just. 1, 3, 30.

7 Die Presbyter waren in der frithen Kirche besonders ausgezeichnete Gemeindemitglieder
mit einem besonderen Sitz beim Gottesdienst, den sie auch leiten konnten, ohne daB sie geweiht
waren. Ihre Bestellung erfolgte durch Wahl der Gemeinde und Handauflegung der Altesten oder des
Bischofs. Aus ihnen entwickelte sich der Priesterstand. Als Inhaber der geistlichen Fihigkeiten gilt
schon im 2. Jahrhundert nur der Bischof; seine Weihe (ordinatio) vermittelt den Presbytern die geist-
liche Befihigung zu Eucharistie und Taufe, vgl. Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte | 40, s. Literatur-
verzeichnis a. SchluB des Art. Nach Tertullian, gest. um 220, Uber die Taufe, Kap. 17, konnten Priester
die Taufe spenden, falls sie vom Bischof dazu ermichtigt waren. Im Gegensatz zu spiter (4. Jahrhundert)
wurde damals sogar den Diakonen diese Vollmacht erteilt.

8 Die Gesetzgebung befreite die Kleriker und die Kirchen das eine Mal ginzlich von Abgaben
und offentlichen Dienstleistungen, das andere Mal verpflichtete sie sie nur ganz beschrinkt dazu. Ein
Privileg bestand stets.

? Fiir die Formen und den Inhalt des frithchristlichen Gottesdienstes ist die Untersuchung von
H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl, Berlin 1935, Walter de Gruyter & Co grundlegend. In den
SchluBkapiteln S. 249ff sind die Entwicklungsstufen zusammengefaBt. In diesen frithchristlichen
Formen wurde der Gottesdienst in Zurzach nicht mehr gehalten; von der Liturgie her kann die
Kirche von Zurzach nicht als friihchristlich angesprochen werden.

10 Staehelin, Die Schweiz in rémischer Zeit, 1948, 260, 264/5. Van Berchem, Aspects de la
domination romaine en Suisse, SZG 1955, 165-169.

102 Es bestand die Tendenz, daB jede Stadt ihren eigenen Bischof mit einem zugehérigen Amts-
bezirk haben solle: ausnahmsweise diirfe ein Bischof auch iiber andere Stidte die Aufsicht fiihren. Der
Beamte, der den Amtsbezirk des Bischofs verkleinerte oder sonstwie seine Rechte beschrinkte, wurde
mit der Konfiskation seines Vermdgens und mit dem Verlust seiner zivilrechtlichen und &ffentlich-
rechtlichen Rechtsfihigkeit bestraft, Just. 1, 3, 36, um 450. SinngemiB diirfen wir diese Tendenz auch
fir unsere Kastelle annehmen.

11 Zusammenstellung der christlichen Kirchen in der Schweiz aus spatromischer Zeit bei
R. Fellmann, Urschweiz, 1955, 91ff. Brunhilde Ita, Antiker Bau und friihmittelalterliche Kirche, Fretz
und Wasmuth, Ziirich 1961.

12 Die Notitia Galliarum ist kein kirchenrechtliches Dokument, was franzdsische Gelehrte
seit ihrer Edition durch Mommsen geltend machten. Jedenfalls enthilt sie keinerlei Amtsbezeichnungen
noch Verkniipfungen der aufgezidhlten Orte mit Kircheniamtern. Die Bezeichnungen Erzbischdfe,
Bischdfe, Land- oder Hilfsbischéfe kommen nicht darin vor, sind also hinein interpretiert. Kirchen-
rechtlich ist es ausgeschlossen, daB3 in den vici oder Kastellen Landbischéfe saBen, weil es dieses
Institut in Gallien weder um 400 noch spiter gab. Auch civitas und Bischofssitz decken sich nicht, wie
der Befund fiir die rémische Schweiz zeigt. Vgl. dazu Van Berchem a.a.0. 166, 173ff; ferner Diction-
naire d’archéologie chrétienne et de liturgie, 1936, zu Notitia Galliarum mit vollstindiger Textangabe.
Die Notitia Galliarum ist ein Ortsverzeichnis zu staatlichen Verwaltungszwecken. Wichtig ist die
Publikation von L. Duchesne, Fastes épiscopales de I’ancienne Gaule, Paris 1915.

13 A, Reinle, Die heilige Verena von Zurzach, Holbein-Verlag, Basel 1948, 11-150; jedoch ist
die Hypothese, die Heilige sei eine christliche Jungfrau des spiatrémischen Tenedo gewesen, mit Vor-
sicht aufzunehmen. Der Westen kannte das Gemeindeamt der Diakonissin nicht; im Osten wurde
ein betrichtliches Alter, laut Kaisergesetzgebung 40 Jahre und mehr verlangt. Seitdem fiir Gemeinde-
amter die bischofliche Weihe erforderlich ist, verschwinden die Frauen aus dem Gemeindedienst
Feine a.a. 0. 40.

66



	Rechtsgeschichtliche Betrachtungen zu Kirche und Nebengebäude von Tenedo (Zurzach)

