
Zeitschrift: Ur-Schweiz : Mitteilungen zur Ur- und Frühgeschichte der Schweiz = La
Suisse primitive : notices sur la préhistoire et l'archéologie suisses

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Urgeschichte

Band: 26 (1962)

Heft: 4

Artikel: Rechtsgeschichtliche Betrachtungen zu Kirche und Nebengebäude von
Tenedo (Zurzach)

Autor: Bürgin-Kreis, Hildegard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1034587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1034587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UK-SCHWEIZ - LA SUISSE PRIMITIVE
Mitteilungen zur Ur- und Frühgeschichte der Schweiz

Notices sur la Préhistoire et l'Archéologie Suisses

Basel/Bâle XXVI, 4 Dezember/Décembre 1962

Rechtsgeschichtliche Betrachtungen
zu Kirche und Nebengebäude von Tenedo (Zurzach)

Von Hildegard Bürgin-Kreis

I. Zur Kirche

Der Kirchenbau im älteren Teil des Kastells von Tenedo (Kirchenbuck,
Zurzach, Aargau) wird auf Grund der Kleinfunde in die 2. Hälfte des 4.

Jahrhunderts, eher in dessen letztes Viertel datiert. Die Kirche und das zu ihr
gehörende Nebengebäude sind auf Boden gebaut, auf dem vorher Militärbarakken

standen, also auf öffentlichem, dem römischen Staat gehörendem Boden.
Dem Bau mußte somit ein Rechtsakt vorausgehen, durch welchen die
Überbauung öffentlichen Bodens durch kirchliche Gebäude gestattet wurde.
Entweder wurde der Kirche durch staatlichen Verwaltungsakt, die öffentliche
Anweisung oder assignatio, das Eigentum am Boden übertragen oder sie erwarb
es durch Kauf oder Schenkung, oder der Kirche wurde nur das Recht zur
Überbauung eingeräumt (superficies), wobei der Boden im Eigentum des römischen
Staates, die Bauten im Eigentum der Kirche verblieben und für die Einräumung
des Überbauungsrechtes ein jährlicher Zins zu entrichten war. Man könnte
auch an die Überbauung des Bodens in einem Erbpachtverhältnis (Emphyteuse)
denken, falls mit dem Grundstück innerhalb des Kastells die Überlassung von
Ackerland außerhalb des Kastells gegen Pachtzins verbunden war1.

1. Darf die Kirche als frühchristliche bezeichnet werden?

Die Rechtsgeschichte unterscheidet die Kirche der Frühzeit, in der sich

die Kirche ihre eigenen Satzungen sakralrechtlichen und disziplinarrechtlichen

Anmerkung der Redaktion: In der Ur-Schweiz 1955, 65ff. und 1961, 40ff. haben wir
eingehend über die Ausgrabung einer «frühchristlichen» Kirche mit Nebengebäude in Zurzach
berichtet. Wir freuen uns, aus kompetenter Feder eine rechtshistorische Abhandlung in zwei Teilen
veröffentlichen zu können, die nicht nur geeignet ist, die nüchternen Mauern mit Leben zu füllen,
sondern auch, über Zurzach hinausgreifend, allgemeine kirchenrechtsgeschichtliche Fragen zu
erläutern und Begriffe wie «frühchristlich» und «Kultgebäude» zu präzisieren. Der Verfasserin
danken wir besonders herzlich für die große Arbeit, auf der ihre konzentrierte Darstellung beruht.

57



Inhalts gibt, aber vom Staate und seinem Recht nicht erfaßt wird. Das römische
Recht kannte weder den privatrechtlichen Verein noch die Vereinsfreiheit.
Allgemein erlaubt waren nur die (öffentlich-rechtlichen) Hilfskassen für Bedürftige

und die Begräbnisvereine. Jede andere Vereinigung bedurfte der
staatlichen Genehmigung, durch die sie zur öffentlich-rechtlichen Körperschaft
(sodalitates, collegia, universitates), nicht zum privatrechtlichen Verein wurde.
Die einzelnen Christengemeinden waren rechtlich keine erlaubten Vereine;
in Zeiten der Ruhe konnten sie praktisch, nicht rechtlich, ein auch vom Staate

anerkanntes Vermögen haben. So gab Kaiser Gallien 262 den Bischöfen die

Begräbnisplätze der Christengemeinden zurück, und das Toleranzedikt von 313

verfügte die Rückgabe der Versammlungsräume. Durch einen im Jahre 321 in

Rom gegebenen Erlaß gewährte Konstantin d. Gr. der Kirche die volle
Vermögensfähigkeit und das Recht, zu erben. Sie wurde damit eine rechtsfähige
Körperschaft des öffentlichen Rechts und konnte sich als starke und selbständige
Organisation entfalten2. Die Überlassung öffentlichen Bodens an eine christliche

Gemeinde zur Erstellung von kirchlichen Bauwerken war rechtlich erst
nach 321 möglich3.

Mit Konstantin d. Gr. und der Anerkennung der Kirche als einer
öffentlichrechtlichen Körperschaft beginnt eine neue, nämlich die durch das römische
Recht geprägte Epoche der Kirche, die sich in mehrfacher Hinsicht von der
frühchristlichen Epoche unterscheidet und bis etwa zu Anfang des 8. Jahrhunderts

dauert, also bis zu einem Zeitpunkt, in dem die inzwischen christianisierten

und seßhaft gewordenen germanischen Völker die vorgefundene römische
kirchliche Organisation durch eigene Rechtsinstitute teilweise umformen,
bereichern oder ergänzen und damit eine dritte Schicht kirchlichen Rechts

schaffen.

Die wichtigsten Merkmale der römischen Epoche sind die folgenden:

a) Die Gesetzgebung. Vom 4. bis zum 8. Jahrhundert fließen die

Rechtsquellen reichlich; sie bestehen aus den eigenen kirchlichen Satzungen,
nämlich den Neufassungen der bestehenden kirchlichen Kultus- und
Disziplinarvorschriften, den Sammlungen der Beschlüsse allgemeiner Synoden (Konzilien)
und örtlicher Synoden (Provinzialsynoden), aus bischöflichen Zirkularschreiben
und seit der 2. Hälfte des 4. Jahrhunderts aus Erlassen des Bischofs von Rom

(decretales, epistulae, constituta), der dafür für das Abendland Gesetzeskraft

beansprucht. Daneben besteht seit Konstantin d. Gr. eine eingehende staatliche,
d.h. kaiserliche Gesetzgebung in kirchlichen Angelegenheiten sowohl für die
östliche wie die westliche Reichshälfte, die im Codex Theodosianus (439, zit.Th.)
und im Codex Justinianus (534, zit. Just.) gesammelt ist. In der absoluten
Monarchie liegt die Gesetzgebung ausschließlich beim Kaiser.

58



b) Die kirchliche Organis at ion. Unter der Kirche als T rägerin von
Rechten und Pflichten ist stets die einzelne Bischofskirche verstanden (die staatliche

Gesetzgebung spricht von «den Kirchen »); das ihr unterstehende
Territorium ist die Diözese. Die Bischofskirchen werden in der Kirchenprovinz
zusammengefaßt, deren Territorium allmählich, in Gallien seit etwa 430, mit
der staatlichen Provinz identisch wird. Tenedo, Vindonissa, Castrum Rauracense

gehörten staatsrechtlich zur gallischen Provinz Sequania, später Maxima

Sequanorum, mit Vesontio, Besançon, als Provinzhauptstadt (Staehelin, Die
Schweiz in römischer Zeit, 1948, 269/70, 277ff.). Während die Kirchenprovinzen
des Ostens nochmals in einem höheren Verbände, dem Patriarchalverband unter
dem Patriarchen, zusammengeschlossen wurden und der Kaiser durch seine

Gesetzgebung und Verwaltung in kirchlichen Angelegenheiten ein wesentliches

Mitspracherecht ausübte (Cäsaropapismus, Byzantinismus), kam im
Westen gegen den Bischof von Rom keine staatliche oder kirchliche
Obergewalt auf. Siricius, Bischof von Rom, beanspruchte erstmals 385 für seine Erlasse

Gesetzeskraft im ganzen Abendlande; er führte erstmals den Titel papa4. Vor
ihm hatte Damasus (366-84) bereits durch den Erlaß der canones ad Gallos in
die gallische Kirche eingegriffen. Bald nach 400 waren die Bischofssitze von
Arles in Gallien und Thesalonich in lllyrien zugleich päpstliche Vikariate, so
daß der Bischof von Rom jederzeit in die gallischen und illyrischen kirchlichen
Angelegenheiten eingreifen konnte. Die Kirche des Abendlandes war vom
4.-8. Jahrhundert römisch geprägt5.

Auch das Bewußtsein der Reichskirche war vorhanden; es fand in der
allgemeinen Kirchenversammlung, dem ökumenischen Konzil, seinen sichtbaren
Ausdruck. Die allgemeinen Konzilien stellten ebenfalls Rechtsregeln auf,

beschäftigten sich aber in der Hauptsache mit Glaubensstreitigkeiten. Ihre
Entscheidungen über die Glaubenslehre übernahm die kaiserliche Gesetzgebung
und erklärte sie für den orbis terrarum für verbindlich, so daß sich kirchliche
Lehrmeinung, kirchliche Rechtsregel hierüber und staatliche Gesetzgebung
deckten.

c) Das Verhältnis zwischen Bischof und Gemeinde, der Klerus.
Die Kirche ist jetzt neben dem Staate ein selbständiger und mächtiger Organismus

mit bedeutenden Aufgaben im politischen und gesellschaftlichen Leben.

Durch ihre eigene Gesetzgebung durchdringt sie das Privatleben der Gläubigen
stärker (z.B.Anfänge der Ehegesetzgebung). Unter dem römisch geprägten
Kirchenrecht geht insbesondere die körperschaftliche Mitwirkung der Gläubigen

in der Gemeinde zugunsten der bischöflichen Autorität unter. Die
Kirche ist jetzt durch den Rechtsbegriff der Anstalt gekennzeichnet, in der der
Wille des Bischofs entscheidet. Innerhalb seines Territoriums ist er oberster
Gesetzgeber und Verwalter, handhabt die Kirchenordnung und das kirchliche
Strafrecht6. Damit erlangt er eine Rechtsstellung, die bis heute fortbesteht. Die

59



von ihm abhängigen Laien zerfallen in Getaufte und Ungetaufte (Katechumenen);
der Klerus als Träger von Weihegraden ist nunmehr deutlich von den Laien

getrennt. Das Wahlrecht liegt nicht mehr wir früher bei der Gemeinde.
Nunmehr wählen die Nachbarbischöfe den Bischof; der Bischof bestimmt seine
Gehilfen und erteilt ihnen die Weihe, ordinatio, ein Begriff, der dem römischen
Staatsrecht für die Bestellung der Dekurionen entnommen ist. Die Gehilfen
des Bischofs sind: für den Altardienst, die Armenpflege und die Vermögensverwaltung

die Diakonen; für den Vollzug des Gottesdienstes, die Spendung
der Sakramente (Eucharistie und Taufe) und die Lehrtätigkeit (Unterweisung
der Katechumenen, Predigt) seine Bevollmächtigten, die Presbyter oder
Priester. Diese letzteren setzt der Bischof in den zu seinem Territorium
gehörenden Landkirchen ein (auch an Diakonen ist diese Bevollmächtigung
erteilt worden, was aber mit der Zeit verboten wurde). Es werden für die
ordinatio bestimmte Voraussetzungen verlangt wie Ausbildung (die wie eine
Lehre in Zusammenarbeit mit dem Bischof erteilt wird), sittliche Qualität,
bestimmtes Alter (25 Jahre für den Diakon, 30 Jahre für den Priester, 35 Jahre
für den Bischof)7. Auch in der staatlichen Gesetzgebung werden die Kleriker
als eigener Stand anerkannt; sie genießen die Immunität, d.h. die Befreiung von
staatlichen Abgaben, zwar nicht von allen, aber doch von den schwersten, und

von den Dienstleistungen (munera) und haben ein Privilegium fori, d.h. die
Gerichtsbarkeit über Kleriker übt nicht der staatliche Richter, sondern der
Bischof oder die Bischofsversammlung aus. Diakonen und Priester sollen laut
staatlicher Vorschrift aus den unteren Volksklassen genommen werden, um zu

verhindern, daß die mit hohen Abgaben und Dienstleistungen belasteten höheren

Klassen in den Priesterstand eintreten, um den staatlichen Lasten zu

entgehen. Insbesondere sollte dies für den Dekurionenstand verhindert werden8.
Wir dürfen somit die aus dieser Epoche stammenden, in den Kastellen und

Siedlungen der römischen Schweiz gefundenen kirchlichen Bauten vom
rechtshistorischen Gesichtspunkt aus nicht als frühchristliche bezeichnen. Die
frühchristliche Existenzform der Kirche war gegen Ende des 4. Jahrhunderts sowohl
bezüglich des religiösen Lebens wie der kirchlichen Organisation aufgegeben.
Die Glaubenslehre, die Kirchendisziplin, das religiöse und sittliche Leben sowie
die Stellung der Kirche und der Kleriker sind ausgeprägt rechtlich erfaßt.

Der Kirchenbau von Zurzach zeigt deutlich die spätrömische Trennung
von Klerikern und Laien; der Saal war für die Gläubigen, die Apsis für den

Klerus bestimmt. Hier stand auch der Altar, damals noch ein beweglicher
Holztisch. Die Sitze in der Apsis für die Kleriker und den Bischof können aus Holz

gewesen sein. Jedenfalls bot die Kirche von Zurzach durch die Zweiteilung in

Apsis und Saal für die frühchristliche Form des Gottesdienstes, nämlich die nach

einem Ritus sich vollziehende eucharistische Tischgemeinschaft unter dem

Vorsitz des Bischofs und der Gemeindeältesten (Presbyter), in der auch die

Gemeindemitglieder zur Sprache kamen, keinen Raum mehr. Wir haben es in

Zurzach mit der ausgesprochen römisch organisierten Kirche zu tun9.

60



2. Die Bischofskirche

Durch Schenkungen oder Vergabungen erlangten die Kirchen Vermögen.
Eigentümerin des kirchlichen Vermögens war ausschließlich die Bischofskirche;
der Bischof übte die Verwaltung selbständig ohne staatliche Kontrolle aus oder
ließ sie unter seiner Aufsicht durch Diakonen besorgen. Die staatliche Gesetzgebung

auferlegte ihm einzig das aus dem römischen Gemeinderecht
übernommene Veräußerungsverbot für Kirchenvermögen, das durch die kaiserliche

Gesetzgebung mehrfach bestätigt werden mußte. Ausnahmen wurden
bewilligt bei Vorliegen besonderer Verhältnisse und für die Umwandlung eines

ertraglosen Vermögens in ein rentierendes. Mit der Zeit wurde die Verpachtung

kirchlicher Grundstücke an Dritte erlaubt. Eine Landkirche, an der nicht
der Bischof amtierte, konnte kein Eigentum oder andere Vermögensrechte
haben. Am Vermögen, das der Landkirche geschenkt oder durch Legat
vermacht wurde, erwarb die Bischofskirche das ausschließliche Recht. An sie

waren auch die Erträgnisse des bei der Landkirche gelegenen Vermögens
abzuliefern, z.B. die natürlichen Früchte, wie Getreide, oder Pachtzinsen. Je nach

der Lage der Landkirche und der Beschaffenheit des ihr zugewendeten
Vermögens konnte der Bischof die Verwaltung, Bewirtschaftung und Nutzung bei

der Landkirche belassen, wofür ihm deren Kleriker rechenschaftspflichtig
waren. Wie wir gesehen haben, konnten der Kirche von Tenedo unter
verschiedenen Rechtstiteln Grundstücke zur Verfügung gestellt worden sein. Auch

wenn sie nicht Bischofskirche, sondern nur Landkirche gewesen sein sollte,
liegt es im Bereich des Möglichen, daß ihr der zuständige Bischof Verwaltung
und Nutzung des Vermögens beließ. Eigentümerin und Trägerin der Rechte

wäre jedoch die Bischofskirche gewesen. Um das Jahr 400 lebte der Klerus auf
dem Lande und in den kleinen Städten weitgehend in der Ehe und hatte einen
bürgerlichen Beruf, Handwerk oder Ackerbau. Durch kaiserliches Privileg war
der handeltreibende Klerus mit seiner Familie (Ehefrau und Kinder) und den

Untergebenen von den besonderen Steuern des Kaufmannstandes befreit,
sollte dafür aber der Kirche und den Armen den Gewinn zukommen lassen

(Just. 1, 3, 2, Jahr 357). Valentinian III. (425-55) verbot für den Westen den

Klerikern den Betrieb eines Handelsgeschäftes wegen der damit verbundenen
Mißstände. Die Kirche in Rom war schon in der Frühzeit bestrebt gewesen, die
Kleriker dem zivilen Beruf zu entziehen und hatte deshalb die Einkünfte
(freiwillige Spenden der Christen, soweit sie in Geld bestanden stipes genannt) in
4 gleiche Teile geteilt, nämlich an den Bischof, die Kleriker, die Armen und für
die Bedürfnisse der Kirche. Nach 450 entzieht die Kirche die Kleriker möglichst
dem bürgerlichen Beruf; die Bischofskirche kommt für den Unterhalt des

Bischofs und seiner Gehilfen auf. Für den Bischof wird Ehelosigkeit verlangt.
In diesen Bestrebungen wird die Kirche durch die kaiserliche Gesetzgebung
unterstützt.

61



3. Welches war im Rahmen der kirchlichen Organisation die
Rechtsstellung der Kirche von Tenedo; war sie eine Bischofskirche?

Harnack betont in «Mission und Ausbreitung des Christentums», 1902,

309ff., 334 A.2, bis zu Anfang des 4. Jahrhunderts seien neue Christengemeinden
als Bischofskirchen gegründet worden. Allgemein ist die Auffassung vertreten,
das Land sei von den Städten und ihren Ablegern aus, den Villen der städtischen

Herren, missioniert worden. Diese letztere Auffassung können wir auf die
römische Schweiz nicht anwenden, da das Christentum erst im Laufe des

4. Jahrhunderts in das Grenzland eindrang, also zu einem Zeitpunkt, in dem

die blühenden Städte wie Augusta Raurica und Aventicum schon seit 100 Jahren
durch Alamanneneinfälle zerstört waren10. Deshalb entstanden im 4./5.
Jahrhundert an der Rheinlinie und im Mittelland christliche Kirchen innerhalb der
Kastelle, also im Schutz der Festungsmauern und der Militärverwaltung11. Das

spricht auch für eine Zusammenarbeit der beiden Amtsgewalten, der
militärischen und der kirchlichen. Das größte Kastell war das Castrum Rauracense

(Kaiseraugst), etwa um 300 erbaut; das Militärlager Vindonissa war im 4.
Jahrhundert durch zwei Kastelle (das Castrum Vindonissense und Altenburg)
ersetzt worden. Für das Kastell von Kaiseraugst ist aus spätrömischer Zeit eine
Kirche gefunden worden, für das nur teilweise ausgegrabene Vindonissa bisher
nicht. Man nimmt für beide Festungen Bischöfe an, weil deren Namen mit
den Namen ihrer Residenz auf Synodalakten erscheinen, für Castrum Rauracense

346, für Vindonissa 517, die Echtheit oder Einzelheiten sind umstritten
(vgl. Staehelin SRZ 587 A.2, 589; Van Berchem ZSG 168 A.90). Träger des

Christentums in unseren Gegenden müssen die Bewohner der Kastelle, darunter
Beamte der Militärverwaltung, Offiziere und Soldaten mit ihren Familien

gewesen sein. In der 2. Hälfte des 4. Jahrhunderts zogen mehrmals Kaiser mit
ihrem Gefolge oder ihrem Heer die Rheinlinie entlang und hielten sich in

Äugst auf. Von hier oder von Tenedo aus leiteten sie militärische Operationen
gegen die Alamannen. Durch diese Kaiserbesuche kann das Christentum nach

Äugst, Tenedo und Vindonissa gebracht worden sein. Jedenfalls war das Kastell

von Äugst ein belebter und bedeutender Posten der Verteidigungslinie am

Oberrhein, und es erscheint als das Gegebene, ja als unerläßlich, daß die Kirche
des Castrum Rauracense als Bischofskirche gegründet wurde, wenn das Christen -

tum in dieser Gegend Fuß fassen sollte10*.

Welches war die Stellung des Vorstehers der Kirche von Tenedo?

Sowohl Staehelin, SRZ 588/9, wie Howald-Meyer, Die römische Schweiz,
1940, 128, wollen auch für die Schweiz unter römischer Herrschaft Hilfs- oder
Landbischöfe annehmen, die man auch «Chorbischöfe» nennt, von griech. chora,

62



das Land, im Gegensatz zur Stadt. Nun ist allerdings aus literarischen Quellen
und Synodalbeschlüssen aus der östlichen Reichshälfte seit dem 3. Jahrhundert
das Institut der «Chorepiskopoi » oder Chorbischöfe bekannt. Sie sind in
Kleinasien, Syrien und Palästina beheimatet und müssen dort zahlreich gewesen
sein. Da es damals noch kein Pfarreisystem, sondern nur die städtische Bischofskirche

gab, setzte der Stadtbischof in der östlichen Reichshälfte für die Kirchen
auf dem Lande seine Bevollmächtigten als Landbischöfe ein. Landkirchen waren
im Osten nötig, weil das Land, im Gegensatz zum Abendland, dicht besiedelt

war. Die Land- oder Hilfsbischöfe wurden im 4. Jahrhundert zur Konkurrenz
für die Stadtbischöfe, weshalb mehrere Synoden des Ostens ihre Kompetenzen
einschränkten. Auf der Synode von Laodicea um 380 wurde beschlossen, sie

durch Presbyter (Priester) oder Diakonen zu ersetzen. Um 800 waren die
Landbischöfe im Osten verschwunden. Weil es sie im Osten gab, war ihre Stellung
dort geregelt. Sie fehlen jedoch im Abendland; sinngemäß sind auch keine
Rechtsregeln aus dem Abendland und dem römisch geprägten Kirchenrecht
für sie bekannt. Nach der in der kirchlichen Rechtsgeschichte herrschenden
Meinung kennt das Abendland, insbesondere Gallien, die Land- oder
Hilfsbischöfe nicht. Sie kommen hier erst im 8. Jahrhundert vor, auch dann nur
vereinzelt und im Zusammenhang mit Instituten des germanischen Kirchenrechts
(Eigenkirche, Literatur s/am Schluß). Es steht fest, daß wir das Institut der
Chor- oder Landbischöfe nicht vom Osten auf das Abendland übertragen
dürfen12. Hingegen nehmen die Rechtshistoriker an, daß auch im Abendland,
besonders in Gallien, vom Stadtbischof Landkirchen gegründet wurden, wenn
auch lange nicht so zahlreich wie im Osten. Sie wurden vom Stadtbischof mit
Priestern besetzt, die seine Bevollmächtigten für die Feier des Gottesdienstes,
die Spendung der Sakramente (Taufe und Eucharistie) und für die Lehrtätigkeit
(Predigt, Unterrichtung der Katechumenen) waren. Die Taufe war keineswegs
ausschließlich dem Bischof vorbehalten. Der für die Landkirche bestellte Priester
unterstand dem Bischof; dieser sah selbst auf dem Lande durch seine Kontrolle
zum Rechten. Pfarreien werden in Gallien erst im 6. Jahrhundert eingerichtet.
Für unsere Verhältnisse müssen wir statt vom Stadtbischof vom «Kastellbischof

» sprechen.
Für die Rechtsstellung der Kirche von Tenedo haben wir bisher weder

eine Inschrift noch einen urkundlichen Beleg, so daß wir hierüber im Ungewissen

sind. Im Rahmen der damaligen Kirchenordnung ergeben sich zwei Möglichkeiten:

entweder war auch die Kirche von Tenedo eine Bischofskirche, wobei
der Bischof von den Nachbarbischöfen gewählt oder durch den Bischof von
Vesontio eingesetzt wurde; oder der für Tenedo zuständige Bischof (Vindonissa,
Castrum Rauracense) hat für die Kirche von Tenedo einen Presbyter (Priester)
eingesetzt, dessen Befugnis in der Feier des Gottesdienstes, der Spendung der
Sakramente (Eucharistie und Taufe) und der Ausübung der Lehrtätigkeit
bestand. Es ist zu beachten, daß wir bis jetzt keinen sicheren Anhaltspunkt
dafür haben, seit wann es einen Bischof von Vindonissa gibt.

63



4. Zweck und Aufgaben der Kirche von Tenedo

Zweifellos war die Kirche von Tenedo Missionskirche, die der Ausbreitung
des Christentums dienen sollte. Ihre Funktion konnte sie nur erfüllen, wenn der
an ihr amtierende Priester zur Taufe bevollmächtigt war. Das muß der Fall

gewesen sein; denn das Baptisterium ist vorhanden und seine quadratische
Form ist eher früh, abgesehen davon, daß wir für die bescheidenen Verhältnisse
von Tenedo keine Kunstform erwarten dürfen. Wer hat Kirche und Baptisterium

erstellt? Sachverständige Bauleute oder Truppen oder die Soldaten des

Kastells unter Mithilfe der Anwohner als freiwillige Hilfeleistung oder als

staatliche, von der Militärverwaltung befohlene Dienstleistung (munera)?
Die spätere Verkleinerung der Piscina könnte damit zusammenhängen, daß man
auch in Tenedo im 5. Jahrhundert zur Kindertaufe und zum Aspersionsritus
überging, während vorher die Erwachsenentaufe durch Eintauchung (Immersion)
gespendet wurde.

Das Einzugsgebiet der Kirche von Tenedo war beträchtlich, da sie auch

der Missionierung des umliegenden Landes, der Gutshöfe und des nahe gelegenen

vicus diente. Die Missionierung des Landes lag im Zuge der Zeit; in Gallien
schlug damals Bischof Martin von Tours (375-401) das keltische Heidentum auf
dem Lande nieder. Tenedo war infolge seiner Lage am Schnittpunkt mehrerer
Straßen und an einer Rheinbrücke ein wichtiger, das ringsum liegende Land

beherrschender Posten. Es ist nicht ausgeschlossen, daß die Kirche von Tenedo
eine Bischofskirche war; dafür spricht die Lage des Kastells, sein Einzugsgebiet,
das Baptisterium und das zur Kirche gehörende Nebengebäude.

Der Vorsteher der Kirche kann verheiratet und in einem zivilen Beruf

tätig gewesen sein (nicht als Beamter). Möglicherweise hat sich die Forderung
auf Ehelosigkeit auch in Tenedo durchgesetzt. Zur Bestreitung des
Lebensunterhaltes bebaute der kirchliche Amtsträger vielleicht das Land oder es

flössen ihm Pachtzinsen zu; auch erhielt er die üblichen freiwilligen Spenden
der Gläubigen, vorzüglich Naturalgaben, besonders Getreide. Vielleicht
verabreichte ihm auch die Militärverwaltung Getreidespenden mit Rücksicht auf
seine vielfältigen Dienste, die er der Bevölkerung zu leisten hatte.

Die Entstehung der christlichen Kirchen von Äugst und Tenedo kann
auch durch die Verchristlichung des römischen Staates gefördert worden sein.
Konstantin d.Gr. gewährte Glaubensfreiheit an Heiden und Christen; die
Verchristlichung des römischen Staates spiegelt die Kaisergesetzgebung von
350-400 wider: Verbot der blutigen Opfer und der Opferschau unter Androhung

schwerer Strafen, Begünstigung der Christen in der Beamtenlaufbahn,
Ausschluß der Nichtchristen von bestimmten Ämtern, mehrfache Bekenntnisse

der Kaiser zum Christentum und ausdrücklicher Wunsch der Kaiser,
beides in Gesetzesform, ihre Untertanen möchten die christliche Religion
annehmen, Schließung der Tempel, Entzug des Einkommens gegenüber
heidnischem Kultpersonal. Die Gesetze zum Schutze der Tempel als Kunstdenk-

64



mäler (um 400) kamen bereits zu spät. Unter dieser Entwicklung war der

Andrang zur Taufe am Ende des 4. Jahrhunderts groß. Die Erstellung von
Missionskirchen in den Grenzgebieten erwies sich als geboten. Die Errichtung
von Kirchen auf Staatsboden im Schutze der Kastelle ist ein Anzeichen dafür,
daß Militärverwaltung und kirchliche Verwaltung Hand in Hand arbeiteten.
Es ist möglich, daß nach dem Abzug der Grenztruppen am Rhein (401) der
Vorsteher der Kirche von Tenedo die Verwaltung des Kastells und des umliegenden
Landes übernahm, weil keine militärische Verwaltungsbehörde mehr anwesend

war. Bei öffentlichen Katastrophen mußten die Bischöfe die Last der Verwaltung
übernehmen.

Ob und wie lange Kirche und Baptisterium von Tenedo den Untergang
der Römerherrschaft überdauerten, ist noch nicht abgeklärt. Die nach 455
einwandernden Alamannen setzten sich außerhalb des Kastells und des ehemaligen

vicus fest. Es entstand die alamannische Siedlung Wrzacha, Zurzach,
die der Geograph von Ravenna für etwa 500 erwähnt. Missionszentrum ist
im 6. Jahrhundert das von irischen Mönchen betreute Säckingen. Offenbar
ist für Tenedo keine Übertragung der spätrömischen Kirche an eine andere

Siedlung erfolgt; die Kirche, die später in Zurzach entstand, ist durch das

germanische Kirchenrecht bestimmt. Die Gestalt der in Zurzach verehrten
hl. Verena dürfen wir nicht ohne weiteres mit dem römischen Tenedo in

Verbindung bringen. Daß der Heiligen eine historische Persönlichkeit aus dem

spätrömischen Tenedo entspricht, erscheint eher als Hypothese. Die Heilige
kann sehr gut eine Gestalt aus der heidnischen Vorstellungswelt der gallischen
und später der alamannischen Bevölkerung sein, auf die im frühen Mittelalter
christliche legendäre Züge übertragen wurden13. Fortsetzung folgt

Anmerkungen
1 423 bestätigt Theodosius II. den althergebrachten Rechtszustand, wonach den limitanei

(Grenzsoldaten) von dem zum Kastell gehörenden, außerhalb desselben gelegenen öffentlichen Boden
Acker- und Weideland abgabefrei zur Bewirtschaftung und Nutzung überlassen wird, Theod. 7, 15,
2-7; Just. 11, 59, 2-3. Nicht ausgeschlossen ist, daß die Militärverwaltung auch der Kirche von Tenedo
Staatsboden zur Bebauung und Bewirtschaftung abgabefrei überließ, schon deshalb, weil der Staat
durch seine Gesetzgebung die Bewirtschaftung des unbebauten Landes nicht nur förderte, sondern
erzwang. Wer von einem Gemeinwesen oder einer Kirche Ackerland gepachtet hatte, war verpflichtet,
auch unbebautes Land dazu zu übernehmen, andernfalls ihm das Ackerland entzogen werden sollte,
Theod. 10, 3, 4; Just. 11, 58, 6, Jahr 383. Das Land konnten die Kleriker selbst bebauen oder
verpachten.

2 Inhalt des Toleranzediktes bei Lactantius, de mortibus persecutorum cap. 48; Erlaß von 321

in Theod. 16, 2, 4.
3 Aus dieser Rechtslage erklären sich auch die Hauskirchen, nämlich Kulträume in städtischen

Privathäusern und in Villen der städtischen Herren auf dem Lande. Sie verschwinden im 4. Jahrhundert
allmählich und werden 537 von Kaiser Justinian verboten, novellae leges LVIII.

4 Nach anderer Auffassung erstmals Liberius 352-66.
5 Italien bildete ein einziges kirchliches Territorium unter Rom; das Nicänum 325 setzt die

Oberherrschaft des Bischofs von Rom über Italien voraus. Gegen 400 werden in Italien die
Kirchenprovinzen Mailand - das damals Hoflager war - Ravenna, seit 404 kaiserliche Residenz und Aquileia
gebildet. In einem Reskript von 545 an Leo I. anerkennt Kaiser Valentinian III. den Primat des Bischofs
von Rom über die Bischöfe des Ostens, was spätere Kaiser bestätigen. Seit etwa 300 bedient sich die
römische Kirche nicht mehr des Griechischen, sondern ausschließlich des Lateins.

65



6 Im Abendland war die öffentliche Kirchenbuße noch im 5. Jahrhundert, in Gallien bis in das
6. Jahrhundert in Geltung, in der Regel als zeitlich begrenzter Ausschluß von Gottesdienst und
Sakramenten. Die Verhängung der Buße wirkte sich auf die privatrechtliche und öffentlich-rechtliche Stellung

des Betroffenen aus. Durch Kaisererlaß aus der Mitte des S.Jahrhunderts werden die Bischöfe
ermahnt, nicht willkürlich zu exkommunizieren, Just. 1, 3, 30.

7 Die Presbyter waren in der frühen Kirche besonders ausgezeichnete Gemeindemitglieder
mit einem besonderen Sitz beim Gottesdienst, den sie auch leiten konnten, ohne daß sie geweiht
waren. Ihre Bestellung erfolgte durch Wahl der Gemeinde und Handauflegung der Ältesten oder des
Bischofs. Aus ihnen entwickelte sich der Priesterstand. Als Inhaber der geistlichen Fähigkeiten gilt
schon im 2. Jahrhundert nur der Bischof; seine Weihe (ordinatio) vermittelt den Presbytern die geistliche

Befähigung zu Eucharistie und Taufe, vgl. Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte I 40, s.
Literaturverzeichnis a. Schluß des Art. Nach Tertullian, gest. um 220, Über die Taufe, Kap. 17, konnten Priester
die Taufe spenden, falls sie vom Bischof dazu ermächtigt waren. Im Gegensatz zu später (4. Jahrhundert)
wurde damals sogar den Diakonen diese Vollmacht erteilt.

8 Die Gesetzgebung befreite die Kleriker und die Kirchen das eine Mal gänzlich von Abgaben
und öffentlichen Dienstleistungen, das andere Mal verpflichtete sie sie nur ganz beschränkt dazu. Ein
Privileg bestand stets.

9 Für die Formen und den Inhalt des frühchristlichen Gottesdienstes ist die Untersuchung von
H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl, Berlin 1935, Walter de Gruyter & Co grundlegend. In den
Schlußkapiteln S. 249ff sind die Entwicklungsstufen zusammengefaßt. In diesen frühchristlichen
Formen wurde der Gottesdienst in Zurzach nicht mehr gehalten; von der Liturgie her kann die
Kirche von Zurzach nicht als frühchristlich angesprochen werden.

10 Staehelin, Die Schweiz in römischer Zeit, 1948, 260, 264/5. Van Berchem, Aspects de la
domination romaine en Suisse, SZG 1955, 165-169.

10a Es bestand dieTendenz, daß jede Stadt ihren eigenen Bischof mit einem zugehörigen
Amtsbezirk haben solle: ausnahmsweise dürfe ein Bischof auch über andere Städte die Aufsicht führen. Der
Beamte, der den Amtsbezirk des Bischofs verkleinerte oder sonstwie seine Rechte beschränkte, wurde
mit der Konfiskation seines Vermögens und mit dem Verlust seiner zivilrechtlichen und
öffentlichrechtlichen Rechtsfähigkeit bestraft, Just. 1, 3, 36, um 450. Sinngemäß dürfen wir diese Tendenz auch
für unsere Kastelle annehmen.

11 Zusammenstellung der christlichen Kirchen in der Schweiz aus spätrömischer Zeit bei
R. Fellmann, Urschweiz, 1955, 91 ff. Brunhilde Ita, Antiker Bau und frühmittelalterliche Kirche, Fretz
und Wasmuth, Zürich 1961.

12 Die Notitia Galliarum ist kein kirchenrechtliches Dokument, was französische Gelehrte
seit ihrer Edition durch Mommsen geltend machten. Jedenfalls enthält sie keinerlei Amtsbezeichnungen
noch Verknüpfungen der aufgezählten Orte mit Kirchenämtern. Die Bezeichnungen Erzbischöfe,
Bischöfe, Land- oder Hilfsbischöfe kommen nicht darin vor, sind also hinein interpretiert.
Kirchenrechtlich ist es ausgeschlossen, daß in den vici oder Kastellen Landbischöfe saßen, weil es dieses
Institut in Gallien weder um 400 noch später gab. Auch civitas und Bischofssitz decken sich nicht, wie
der Befund für die römische Schweiz zeigt. Vgl. dazu Van Berchem a.a.O. 166, 173 ff ; ferner Dictionnaire

d'archéologie chrétienne et de liturgie, 1936, zu Notitia Galliarum mit vollständiger Textangabe.
Die Notitia Galliarum ist ein Ortsverzeichnis zu staatlichen Verwaltungszwecken. Wichtig ist die
Publikation von L. Duchesne, Fastes épiscopales de l'ancienne Gaule, Paris 1915.

13 A. Reinle, Die heilige Verena von Zurzach, Holbein-Verlag, Basel 1948, 11-150; jedoch ist
die Hypothese, die Heilige sei eine christliche Jungfrau des spätrömischen Tenedo gewesen, mit
Vorsicht aufzunehmen. Der Westen kannte das Gemeindeamt der Diakonissin nicht; im Osten wurde
ein beträchtliches Alter, laut Kaisergesetzgebung 40 Jahre und mehr verlangt. Seitdem für Gemeindeämter

die bischöfliche Weihe erforderlich ist, verschwinden die Frauen aus dem Gemeindedienst
Feine a.a.O. 40.

66


	Rechtsgeschichtliche Betrachtungen zu Kirche und Nebengebäude von Tenedo (Zurzach)

