
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 124 (2012)

Artikel: "Trüwlos unnd ehebrüchig" : Konflikte rund um Ehe und
Schwangerschaft in der Korrespondenz des Aargauer Chorgerichts im
16. und 17. Jahrhundert

Autor: Treml, Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Trüwlos unnd ehebrüchig»
Konflikte rund um Ehe und Schwangerschaft in der Korrespondenz

des Aarauer Chorgerichts im 16. und 17. Jahrhundert.

Eva Treml

1

Einleitung

Maria Widmer und Felix Kleber lebten zu Beginn des 17. Jahrhunderts als Ehepaar

in Aarau. Die Ehe muss glücklos gewesen sein. Der Mann war ein Trunkenbold und
machte grosse Schulden. Viermal versuchte Maria Widmer sich von ihrem Ehemann

vor dem Ehegericht in Bern scheiden zu lassen – viermal wurde ihr Begehren vom
zuständigen Gericht abgewiesen.

Der folgende Artikel bietet einen direkten Einblick in die Quellen der eingehenden

Chorgerichtsmissiven des Aarauer Chorgerichts des 16. und 17. Jahrhunderts.

Trotz der zeitlichen Distanz von mehreren hundert Jahren wirddas zwischenmenschliche

Leben der Aarauer Bevölkerung dadurch greifbar und die Nöte und Sorgen der

Betroffenen verständlich. Themen rund um Ehe und Sexualität beschäftigten die
Leute von damals genauso wie uns heute.

Im Beitrag werden all die Themen des zwischenmenschlichen Bereichs enthalten

sein, die heute Magazine und Zeitschriften füllen: Ehebruch, vor- und
ausserehelicher Geschlechtsverkehr, Vaterschaftstests, Alkoholmissbrauch und verbotene

Parties. Viele Verhaltensweisen, die wir heute in unseren Breiten nur noch moralisch,

aber nicht mehr strafrechtlich verurteilen, galten im reformierten Aarau der Frühen
Neuzeit als Delikt, das vor einem gemischt geistlich-weltlichen Gericht verhandelt
werden musste: dem Chorgericht. Der Zweck eines solchen Gremiums war laut
der Chorgericht-Satzung von 1667: «[…] Pflanzung aller Gottsforcht, Zucht,/ Ehr-bar-

und Frombkeit, Christenlichen Lebens und We-/sens, Handels und Wandels:

Und hingegegen zu abstel- ab- /halt- und aussreutung allerley Sünd, Schand und
Lasteren, /auch zu ernstlicher abstrafung derselben […]»2

Daraus lassen sich verschiedenste Fragen ableiten: Welches waren denn die
hauptsächlichen Beschäftigungsfelder des Chorgerichts in Aarau? Welche Normen
galten in den verschiedenen Lebensbereichen und wie wurden diese gehandhabt?

Und: Auf welche Hilfe von aussen waren solche Gremien wie das Chorgericht
angewiesen?

Bei der wissenschaftlichen Beschäftigung mit der Gesellschaft der Frühen Neuzeit

trifft man auf mehrere Konzepte: Während der Ansatz der Sozialdisziplinierung
das Ausrotten von abweichendem Verhalten umschreibt, bezeichnet der in der
Wissenschaft verwendete Begriff der sozialen Kontrolle die Reaktion auf abweichendes

Verhalten durch die Gesellschaft. Der Ansicht des Historikers Heinrich-Richard
Schmidt ist zuzustimmen, wenn er meint, dass kirchliche und weltliche Organe

arg ovia 124, 2012, sei ten 203–214 203



Sittenzucht nicht alleine durchführen konnten, sondern auf Informanten aus dem

lokalen Milieu angewiesen waren. Daher ist von einer Kontrolle unter Gleichen3

auszugehen. Die Arbeiten Schmidts waren für die vorliegende Forschung insgesamt von

grosser Bedeutung, da auch das reformierte Aarau bis 1798 zum Berner Herrschaftsgebiet

gehörte. Hier dominierte Zwinglis Genossenschaftsidee beim Abendmahl die
Einstellung der Gesellschaft: Das Abendmahl musste rein gehalten werden, wer als

Unchrist galt, wurde nicht nur vom Abendmahl ausgeschlossen, sondern gleich aus

der Gemeinschaft verbannt.

Die Untersuchung der Chorgerichtsmissiven im Aarauer Stadtarchiv stellt einen
Beitrag zum Flickenteppich vieler einzelner regionaler Fallbeispiele über die Tätigkeit

reformatorischer Chorgerichte dar. Sie zeigt, wie die Stadt Aarau in der Frühen

Neuzeit geografisch vernetzt war, welche Delikte das Aarauer Chorgericht beschäftigten

und ist insofern als ein Stück regionale Sozialgeschichte zu betrachten. Im
vorliegenden Artikel soll dies besonders am Beispiel von Scheidungsbegehren und
ausserehelichen Schwangerschaften gezeigt werden.

Kompetenzen des Aarauer Chorgerichts und die erhaltene Korrespondenz

Als sich Bern 1528 endgültig von der alten Kirche trennte und ein umfassendes

Reformationsmandat erliess, wurde auch die Stadt Aarau reformiert. Damit einher

gingen der Ausbau des reformierten Kirchenwesens und Massnahmen zur «

sittlichen Hebung des Volkes» In Aarau wurde 1531 trotz Widerstand von Seiten einiger
Schultheissen erstmals ein reformiertes Chorgericht eingerichtet. Zuvor hatten zwei

Boten aus Bern der Stadt Aarau vorgeworfen, dass die beiden amtierenden
Eherichter sich nur nachlässig an das Wort Gottes hielten und Verfehlungen nicht strafen

würden, weshalb das Gremium durch weitere Personen ergänzt werden müsse.4 Im
17. Jahrhundert zeigte sich dann das Aarauer Chorgericht in folgender Besetzung:

Zwei Männer aus dem Kleinen Rat, zwei Männer aus dem Rat der Dreissigen und
der Burger sowie zwei Prädikanten und zwei Heimliche. Hinzu kamen noch der

Gerichtsschreiber, der Protokoll führte, sowie der Chorweibel. Der Personenkreis,

welcher die Kirchenzucht praktizierte, bestand nur aus Ortsansässigen, die Pfarrer

waren ab 1570 sogar nahezu ausschliesslich gebürtige Aarauer.5

Das Aarauer Chorgericht konnte bei begangenen Delikten Vermahnungen,
«Depraecationen»,6 Geldbussen und Verbannungen aussprechen. Es überwachte
das Territorium der Kirchgemeinde, das heisst nur das Stadtgebiet Aarau in seinen

Grenzen bis 1810. Bei besonders schwerwiegenden Fällen oder bei Scheidungen

mussten die betroffenenPersonen an das Oberchorgericht in Bern verwiesen werden.
Auch wenn das Aarauer Chorgericht Mitte des 16. Jahrhunderts nur Strafen von
bis zu einem Pfund, aber keine Gefängnisstrafen aussprechen konnte,7 muss davon

ausgegangen werden, dass sich die Befugnisse des Aarauer Chorgerichts im Lauf
der Zeit weiter ausdehnten. Schliesslich führte eben diese Vermischung von
geistlicher und weltlicher Rechtssprechung dazu, dass sich die ursprüngliche Zuchtidee

204 «Tr üwl os unnd ehebr üchig »



immer mehr zur weltlichen Strafe wandelte.8 Die Durchführung einer Gefängnisstrafe

– etwa durch das Ehegericht in Bern verhängt – war dem Aarauer Chorgericht

nachweislich erlaubt. Denn auch hierbei wurden die Aarauer im Jahr 1689 von Bern

aus gerügt: Das Aarauer Chorgericht solle den «kurzweiligen Gesellschaften in der

Gefangenschaft» 9 ein Ende bereiten.

Als Quellengrundlage der vorliegenden Studie dienten die Originale der im
Stadtarchiv Aarau aufbewahrten, eingehenden Missiven des Chorgerichts Aarau.10

Für den untersuchten Zeitraum von 1526 bis 1700 liegen uns total 183 Gerichtsschreiben

vor. Der Bestand weist eine grössere Lücke zwischen den Jahren von 1534 bis
1564 auf, was für einen solchen Quellensatz nichts Aussergewöhnliches ist. Die heute

fehlenden Missiven wurden wegen Mäusefrass oder sonstigen äusseren Schäden

ausgesondert. Trotz der Lückenhaftigkeit des Quellenbestands lässt sich festmachen,

dass das Chorgericht Aarau bei seiner Tätigkeit mit dem Grossteil der reformierten
Gebiete der Deutschschweiz in Verbindung stand und auch mit französischsprachigen

Gebieten des damaligen Bernbiets zusammenarbeitete. Der geografische Bogen

der in Aarau eingegangenen Chorgerichtskorrespondenz reicht von Altstätten im
Rheintal Kanton St. Gallen) bis nach Lausanne Kanton Waadt).

Anlass für den Briefverkehr unter den Chorgerichten waren vor allem
Gerichtsverhandlungen, welche um die beiden Themengebiete Ehe und Sexualität kreisten.

Unter die Kategorie Ehe wurden dabei diejenigen Briefe gefasst, welche sich mit
Eheerlaubnis und -verboten, Eingriffen bei der Verlobung, Scheidungen und
Scheidungsbegehren sowie dem Verlassen des Ehepartners und des gemeinsamen Haushalts

beschäftigen. Unter die Kategorie Sexualität fallen hingegen Eheversprechen,11

Vergehen der «Hurey»,12 Ehebruch, uneheliche Schwangerschaften sowie
Vaterschaftsklärungen. Neben diesen beiden Schwerpunkten gibt es noch Gerichtsschreiben,

in welchen die Anweisung gegeben wird, jemanden vor ein bestimmtes Gericht
zu schicken oder eine Kundschaft einzuholen. Das Chorgericht Aarau erhielt per

Schreiben auch neue Verordnungen wie beispielsweise ein Gassenordnungsmandat

oder ein Reformationsmandat.

Die Flut der Schreiben, welche aus Bern einging und zu einem grossen Teil die
Ehe thematisiert, lässt sich leicht erklären: Da das Aarauer Chorgericht Scheidungen

nicht selbst durchführen konnte, musste ein Ehepaar, welches die Ehe auflösen wollte,

vor dem Ehegericht in Bern erscheinen. Das Ehegericht Bern berichtete daraufhin

dem Chorgericht in Aarau, welchen Verlauf die Scheidungsverhandlung in Bern

genommen hatte und zu welcher Erkenntnis das Ehegericht in Bern gekommen war.

Daher stammen alle Missiven, welche eine Scheidungserkenntnis oder ein
Scheidungsbegehren betreffen, ausschliesslich vom Ehegericht in Bern. Zudem war es

auch die letzte Instanz, wenn ein Ehepartner vom anderen verlassen wurde und

unauffindbar war, da nur Bern in solchen Fällen einen Rufbrief aufsetzen konnte.

« Tr üwl os unnd ehebr üchig » 205



Das Einzugsgebiet des Aarauer Chorgerichts in einer

kartografischen Visualisierung. Dargestellt wird,
welche Themen in den Schreiben aus der jeweiligen
Ortschaft behandelt werden. Als Orientierung dienen
die heutigen Kantonsgrenzen.

Konflikte rund um die Ehe

Auch wenn es im eingangs erwähnten Beispiel des Ehepaares Widmer/Kleber zu
keiner Scheidung kam, konnte man sich im Aarau des 16. und 17. Jahrhundert durchaus

scheiden lassen. Dabei wurden aber vor Gericht nur wenige Gründe zugelassen.

Nach reformatorischer Ansicht sind Eheleute dazu verpflichtet, einen gemeinsamen

Haushalt zu führen, ehelichen Verkehr auszuüben und sexuelle Treue zu
halten und den Ehepartner nicht in seiner Gesundheit zu gefährden. Aus dem Neuen

Testament abgeleitet, enthielten die Satzungen der reformierten Chorgerichte der

Frühen Neuzeit folgende Scheidungsgründe: Ehebruch und böswilliges Verlassen

des Partners, Lebensnachstellung, Wut, Raserei, eine lebenslängliche Zuchthausstrafe

des Ehepartners oder eine ansteckende Krankheit beispielsweise Aussatz).Bei
einem Scheidungsbegehren stand jedoch die Versöhnung des Ehepaares im Vordergrund

der Bemühungen des Gerichts. Gemäss Satzung solle das Chorgericht «allen
müglichen fleiss anwenden, die Ehe-Partheyen der Schiedigung abzuweisen, und
so dann alles das versucht, so zu versuchen ist».13 Ohne wichtige, dringende oder
genügende Ursache sollte kein Ehepaar geschieden werden. Und was wichtig oder

dringend war, entschieden die Eherichter in Bern. Gemäss dieser «Prozessordnung»

wurde jedes Scheidungsbegehren sowieso erst einmal zurückgewiesen. So erstaunt

206 «Tr üwl os unnd ehebr üchig »



es auch nicht, dass uns in den Missivenbüchern des Chorgerichts Aarau mehr
Scheidungsbegehren erhalten geblieben sind als tatsächliche Scheidungsurteile.

Der Ehebruch ist laut Bibel das schwerste Verbrechen gegen die Grundsätze

der Ehe, im Alten Testament wird er sogar mit der Todesstrafe geahndet. Auch in
der Berner Sittenordnung wird er dementsprechend hart bestraft. Willy Pfister hat
die Entwicklung des Strafmasses für Ehebruch tabellarisch festgehalten,14 wobei sich

zeigte, dass das Strafmass für Ehebruch im Verlauf des 16. und 17. Jahrhunderts
verschärft wurde. In der Chorgerichtssatzung von 1667 wurde Ehebruchbeim ersten Mal
mit 20 TagenGefangenschaft unddem Entzug aller geistlichen und weltlichen Ehrenämter

bestraft, zudem hatte die ehebrecherische Person eine Abbitte vor der ganzen

Gemeinde zu leisten. Beim zweiten Fehltritt wurde sie drei Jahre aus der Gemeinde

verwiesen, beim dritten Mal sollte sie ihr Leben durch das Schwert verlieren.15

Besonders hart strafte man das weibliche Geschlecht bei Ehebruch. Ab 1712

war diese Diskriminierung sogar schriftlich verankert. Die Zeitgenossen stuften den

Ehebruch einer Frau als besonders sozialschädlich ein, nicht nur weil die Meinung

vorherrschte, dass sexuelle Zurückhaltung vor allem Sache der Frau sei, sondern

auch weil nur die Frau in Folge eines Ehebruchs schwanger werden und damit einen
unrechtmässigen Erben ins Haus bringen konnte.

Zusätzlich erschwert wurde eine Scheidung durch die Bestimmung, dass beide

Ehepartner der Scheidung zustimmen und auch vor dem Gericht in Bern anwesend

sein mussten. Dies zeigt sich deutlich am Scheidungsbegehren der Elsbeth Hoffli im
August 1575: Sie erschien mit ihrem Vater als Beistand vor dem Ehegericht Bern und
verlangte die Scheidung von ihrem Ehemann, da dieser «trüwlos unnd ehebrüchig

an Jr/ worden» 16 sei. Der Ehemann gab den Ehebruch vor Gericht zu, bat seine Frau

vor den Augen der Eherichter um Verzeihung und versprach ihr, sich fortan so zu
verhalten, wie es sich für einen treuen Ehegemahlen gebührte. Ein Scheidungsurteil

wurde nicht gesprochen. Stattdessen gab das Ehegericht Bern dem Aarauer Chorgericht

die Anweisung, alle Mitwisser dieser Angelegenheit zu verhören. Dem Gericht
ging es wohl darum, nun noch diejenige Frau zu finden, die am Fehltritt beteiligt
war – denn ihr drohten dafür mehrere Tage Gefängnis.

Obwohl Ehebruch einer der schwerwiegendsten Gründe für ein Scheidungsbegehren

war, wurde er oft abgestritten oder konnte nicht nachgewiesen werden.
So wurden Ulrich K. und seine Ehefrau Cathrin Kallenberg im Jahr 1596 vom Aarauer

Chorgericht ans Ehegericht Bern verwiesen. Der Mann brachte etliche Klagen

gegen seine Frau vor. Diese erklärte sich als vollkommen unschuldig. Das Gericht

ging davon aus, dass der Mann das alles nur vom Hörensagen habe, ein tatsächlicher

Ehebruch konnte nicht bewiesen werden.17 Da es weder Zeugen für einen Ehebruch
noch ein Geständnis der Beklagten gab, wurde auch nicht geschieden.

Offensichtlich rechnete man sich gute Chancen auf eine Scheidung aus, wenn

man seinen eigenen Ehepartner des Ehebruchs bezichtigen konnte. Das Chorgericht
war sich dieser Praxis wohl bewusst, schliesslich hielt es in der Satzung von 1667 fest,

« Tr üwl os unnd ehebr üchig » 207



dass aufFalschaussagen in dieserSache eine hoheStrafe zu erwarten sei: Wer die Ehe

mutwillig brach und durch einen Ehebruch die Scheidung begehrte oder eine andere

Person mit Geld dafür zahlte oder «sonst bestelte und anwise, sein Ehegemachel

zubeschlaffen»,18 der hatte Leib und Leben zu verlieren.

Zur Scheidung konnte es zudem kommen, wenn der Ehemann die Frau «ein
Zytt lang wider eheliche /gepür verlassen» 19 hat. Im umgekehrten Fall hatte der

Mann das Recht, von der Frau die Rückkehr zu fordern. Barbli Schwytzer erschien im
August 1606 vor dem Ehegericht in Bern und verlangte einen Rufbrief. Ihr Ehemann
Hans Ammann habe sie bereits vor anderthalb Jahren verlassen und seither sei er

unauffindbar.20 In einem Rufbrief, der vom Gericht aufgesetzt wurde, konnten
Gesuchte dazu aufgefordert werden, sich innerhalb einer bestimmten Frist zu melden.

Drei Mal wurden solche Briefe dann von der Kanzel verlesen. Wenn sich bis Ablauf
der Frist keine Hinweise zum Verbleib der Person ergaben und die Person nicht
wieder auftauchte, galt diese als verschollen oder für tot erklärt. Erst dann konnte
eine Scheidung vorgenommen werden.

Doch bevor Ammann über einen solchen Rufbrief zur Rückkehr aufgefordert
wurde, versuchte man über dessen in Aarau wohnhaften Vater, etwas über den
Verbleib des Mannes herauszufinden. Erst hielt dieser sich bedeckt, gab aber im April
1607 bekannt, dass der Gesuchte sich wohl in Holland aufhalte. Abermals wurde mit
einem Rufbrief gewartet, allerdings nur bis zum Herbst. Wenn Ammann bis dahin
nicht wieder in der Stadt war, sollte die Schwytzer von ihm geschieden werden. 21 Wie
der Fall tatsächlich ausging, lässt sich aus dem Quellenbestand nicht schliessen. Ihre
Chancen, die Scheidung zu erlangen, standen aber nicht schlecht, denn in den Quellen

ist uns überliefert, dass, wenn es zum Verlesen eines solchen Rufbriefes kam und
die gesuchte Person nicht auftauchte, der Scheidung durchaus stattgegeben wurde.

Da das Zeugen von Nachkommen als eigentlicher Zweck der Ehe angesehen

wurde, gab es auch Versuche, sich scheiden zu lassen, wenn der eheliche Beischlaf

nicht mehr stattfand. In einer Missive vom Dezember 1612 ist zu lesen, dass Gabriel
Andres sich von seiner Ehefrau Rachel Zehnder scheiden lassen wollte, weil diese

«zu ehelichen wärcken gantz untüchtig»22 sei. Eine Scheidung erging damals aber

nicht, weil die Zehnder eine solche zu diesem Zeitpunkt ablehnte. Zwei Jahre später

war es aber sie, die, begleitet von zwei Nachbarn,vor demGericht in Bernklagte: Der
Andres versorge sie schlecht, buhle mit einer anderen und weigere sich mit seiner

Ehefrau intim zu werden. Auch hier blieb das Ehegericht standhaft und befand kurz

und bündig «khein gnugsamme Ursach der schidigung».23

Oftmals wurde auch Gewalt als Scheidungsgrund vor Gericht genannt, war
aber in der Chorgerichtssatzung nicht aufgeführt und daher vor Gericht nicht als

Scheidungsgrund anerkannt. Der Mann galt in der Frühen Neuzeit als Oberhaupt

im Haushalt und hatte auch ein Züchtigungsrecht an seiner Frau. Der Gebrauch

des Züchtigungsrechts konnte von einer mündlichen Ermahnung bis hin zu einer
Körperstrafe reichen. Dafür musste aber ein triftiger Grund vorliegen, also ein Fehl-

208 «Tr üwl os unnd ehebr üchig »



verhalten seitens der Frau. Pfister führt in seiner Arbeit eindrückliche Auszüge aus

den Akten der Chorgerichte des Unteraargaus auf,24 wie brutal die Hausherren nicht
nur ihre Ehefrauen, sondern auch Kinder und Bedienstete misshandelten. Rohe

Gewalt bis hin zu blutigen Szenen sind uns überliefert. Vor den Chorrichtern konnte
ein solcher Übergriff meist nicht gerechtfertigt werden und wurde zusehends als

Tyrannei der Ehemänner ausgelegt.

Gewalt in der Ehe stand oft in Zusammenhang mit übermässigem Alkoholkonsum

und Geldsorgen, wenn nämlich der Mann einen grossen Teil des Haushaltbudgets

im Wirtshaus versoffen oder auch verspielt hatte.25 Die gewalttätigen Übergriffe
und das übermässige Trinken der Männer wurden im Lauf der Zeit immer weniger

toleriert, nicht nur von den Frauen, sondern auch von den Chorgerichten. In solchen

Fällen wurde praktisch immer zu Gunsten der Frau entschieden, sodass Schmidt
zum Schluss kommt: «Das Chorgericht wird zur Krücke der Frau im Kampf gegen

die liederlichen, saufenden, schlagenden Männer.» 26

Eine Scheidung wurde zwar nicht vollzogen, doch konnte der Ehemann wegen

Tyrannei mittels Beaufsichtigung durch das Chorgericht, Busse oder Kerkeraufenthalts

« Tr üwl os unnd ehebr üchig » 209

zur Besserung angehalten werden.

Fazit: Konflikte rund um die Ehe

Bereits aus diesen wenigen Auszügen aus den Aarauer Chorgerichtsmissiven lassen

sich einige wichtige Punkte zum Themenkomplex Ehe festhalten.
Erstens zeigt sich, dass Zeugenaussagen in der Frühen Neuzeit überaus wichtig

waren. Das Chorgericht war auf die Beobachtungen und Kundschaften von Dritten
angewiesen, seien es die Nachbarn, Eltern oder andere Verwandte der beklagten

oder gesuchten Personen. Zweitens waren Gerichtsfälle vor dem Chorgericht ­Aarau

oder dem Ehegericht in Bern oft langwierig und mühsam für die Betroffenen. Immer
wieder mussten Kundschaften eingeholt werden oder Leute persönlich vor ein

Gericht bestellt werden. Wer aus triftigen Gründen selbst nicht vor Gericht erscheinen

konnte, hatte eine Vertretung zu schicken. Und wenn sich jemand aus Aarau scheiden

lassen wollte, hatte er den Weg von Aarau nach Bern ans Ehegericht zu Fuss

oder zu Ross auf sich zu nehmen. Drittens war es für die betroffenen Ehefrauen

ratsam, die gewaltsamen Übergriffe gegen sie vor Gericht zu schildern, obwohl
Gewalt in der Ehe nicht direkt als Scheidungsgrund anerkannt war. Auch wenn damit
keine Scheidung erreicht werden konnte, griff das Gericht hier in die Ehe ein und

stellte sich auf die Seite der Frauen. Bei liederlichen, saufenden und gewalttätigen

Ehemännern wurde vom Gericht mindestens eine Vermahnung ausgesprochen, um
eine Besserung zu erwirken. Viertens zeigt sich, dass die Stellung der Frau im
reformierten Aarau der Frühen Neuzeit rechtlich und sozial schwächer war als diejenige

des Mannes. So besass der Mann ein Züchtigungsrecht an seiner Frau und das Recht,

seine davongelaufene Ehefrau zurückzuholen, während dies umgekehrt nicht galt.
Zudem hatten Frauen immer in Begleitung vor dem Gericht zu erscheinen und im



Falle eines erwiesenen Ehebruchs eine härtere Strafe zu erwarten. Allerdings zeigen

die Quellen auch, dass Frauen durchaus einen gewissen Spielraum vor Gericht
besassen, den sie zu nutzen wussten, gerade wenn es um häusliche Gewalt ging.

Konflikte rund um eine Schwangerschaft

Oft kamen Ehebruch oder vorehelicher Geschlechtsverkehr erst vor ein
reformatorisches Gericht, wenn daraus eine Schwangerschaft resultierte. Einerseits wurde
das Vergehen an und für sich geahndet, andererseits musste der Vater ausfindig

gemacht werden, weil uneheliche Kinder im Regelfall nach etwa einem Jahr dem
Vater überbracht wurden. Zwar bestand auch damals schon die juristische Möglichkeit,

das Kind in der Obhut der Frau zu lassen und den Mann zu verpflichten, beiden

einen angemessenen Unterhalt zu zahlen, doch war diese Praxis nicht so häufig, da
es für den Vater schlicht kostengünstiger war, das Kind in den eigenen väterlichen
Haushalt zu übernehmen. Für das Bernbiet war dies bereits vor und während der

Reformationszeit die Regel.27 Grundsätzlich waren beide Elternteile für ein unehelich

geborenes Kind unterhaltspflichtig, egal ob es bei einem Ehebruch, einem Inzest,

mit einer Dirne oder sonst einer ausserehelichen Bekanntschaft ­gezeugt worden
war.28

Wenn ein Kind in einer Ehe geboren wurde, gehörte es rechtmässig dem
Ehemann. Damals konnte lediglich die Mutterschaft eindeutig festgestellt werden, während

die Vaterschaft nicht immer sicher feststand. Letztere konnte aber nur dann
angezweifelt werden, wenn der Mann nachweislich impotent oder zum Zeitpunkt
der Empfängnis abwesend, etwa auf Geschäftsreise, war. Die Dauer einer
Schwangerschaft wurde dabei zwischen sieben und höchstens elf Monaten festgelegt29 – was

eine Vaterschaftsklärung noch schwieriger gestaltete.

Bei einer vor- oder ausserehelichen Schwangerschaft waren die Chorgerichte

auf die Aussagen der Frau betreffend der Vaterschaft angewiesen. Dabei gab es auch

immer wieder Fälle, in denen die Frauen den Namen des Erzeugers verschwiegen30

oder aber mehrere Männer nannten, die als Vater in Frage kamen. In solchen Fällen

wurde das sogenannteGenisst-Examen angewandt: Während der Geburtsschmerzen

wurden die Frauen eindringlich nach dem Namen des Erzeugers befragt – derjenige,

der in diesem Moment genannt wurde, galt dann als der rechtmässige Vater. Mit
dieser Methode, die durchaus keine reformatorische Neuerung war, konnte immer
ein Kindsvater gefunden werden.

In der Regel wurden Vaterschaftsklärungen erst nach der Niederkunft der Frau

vor Gericht verhandelt, weil den Gremien oft nicht die Zeit bleib, um «verdächtige

Kontakte» vor oder während einer Schwangerschaft zu verfolgen.
Aus den Chorgerichtsmissiven, welche in Aarau im Stadtarchiv liegen, kann

entnommen werden, dass ab und zu der Moment der Niederkunft verpasst oder die
Vaterschaftsklage bis auf eben diesen Zeitpunkt vorerst eingestellt wurde. Häufig
liefen die Frauen bei solchen Gerichtsverfahren Gefahr, dass sie verdächtigt wurden,

210 «Tr üwl os unnd ehebr üchig »



noch mit anderen Männern Unzucht getrieben zu haben. Sie hatten sehr darauf zu
achten, nicht gleich als «Dirne» abgestempelt zu werden.

Weitaus komplizierter wurde die Angelegenheit, wenn die Frau tatsächlich

ihren Lebensunterhalt als Prostituierte verdiente. Aus dem Jahr 1675 ist ein Fall
bekannt, in dem ein Mann vor dem Ehegericht in Bern aussagte, von einer Dirne zu
«disem bösen fahl»31 verführt worden zu sein, er aber rein rechnerisch gar nicht der

Vater sein könne und viele andere auch noch in Frage kommen würden. Vor Gericht

nannte er dann auch die Namen anderer Freier, sodass ans Chorgericht in Aarau die
Weisung erging, die Frau nochmals eindringlich nach den genannten Männern zu
befragen.

Wurde bei einer Dirne das Genisst-Examen durchgeführt oder nannte sie unter

Eid den Namen eines möglichen Erzeugers, wurde der Betreffende vom Chorgericht
automatisch als der rechtmässige Vater anerkannt, selbst wenn ausser Frage stand,
dass doch noch der eine oder andere dafür in Frage kam. So auch im Falle eines

Knechts aus Aarau, dem 1580 das Ehegericht in Bern das Kind einer Prostituierten

zusprach, da die Frau ihn vor und nach der Niederkunft immer wieder als Vater des

Kindes genannt hatte. Das Chorgericht in Aarau sollte ihn deswegen dazu anhalten,
das Kind zu übernehmen und es als Vater zu erziehen, «unangsächen bemelltte /
Dirnen, das khinnd harnach einem anderen/ ouch zu eygnen wöllen».32

Ein weiterer spannender Fall spielte sich im Jahr 1532 ab. Damals zeigte sich

ein Mann selbst wegen Ehebruchs vor dem Ehegericht in Bern an und bekannte,

der Vater eines daraus entstandenen Kindes zu sein, das die Mutter aber unter Eid
einem anderen zugeschrieben habe. Die Gründe für diese Selbstanzeige sind aus

dem Schreiben nicht zu entnehmen.33 Da es sich beim angeblichen Vater vermutlich
um Bartholomäus von Luternau handelte, der einem ursprünglich Luzerner, dann
Aarauer) Adels- und Schultheissengeschlecht angehörte, liegt die Vermutung nahe,

dass er sich damit einen Erben sichern wollte.

Als Strafe für das Vergehen des vor- oder ausserehelichen Geschlechtsverkehrs

waren mehrtägige Gefängnisaufenthalte vorgesehen und es kam wohl des Öfteren

vor, dass Frauen ihre Kerkerstrafe bereits während der Schwangerschaft absitzen

mussten. Aus einer erhalten gebliebenen Kostenabrechnung für eine Haft ist zu

entnehmen, dass 1623 die Dienstmagd Küngold Zaner, genannt Küngeli, am 16. Januar

«in/dz loch yn glegt» 34 und am 27. dann ins Spital gebracht wurde, weil sie in
Gefangenschaft das Kind zur Welt gebracht hatte. Vom 21. April bis zum 2. Mai hatte
sie dann den Rest der Strafe noch abzusitzen, was insgesamt dem Strafmass für
zweimalige Hurey entsprach.

Fazit: «Konflikte rund um eine Schwangerschaft»

Aus den oben genannten Fällen von unehelicher oder ausserehelicher
Schwangerschaft lassen sich einige interessante Einblicke in das Alltagsleben der Frühen
Neuzeit gewinnen: Erstens rückten Hurey und Ehebruch oftmals erst ins Blickfeld

« Tr üwl os unnd ehebr üchig » 211



Kostenabrechnung für die Haft der Küngold Zaner

STA Aa II, 517, Nr. 8,1).

der Chorgerichte, wenn als Folge davon ein Kind unterwegs war. Ein rechtmässiger

Vater wurde vom Chorgericht immer gefunden, entwederdurch das Genisst-Examen

oder durch die Befragung der Frau unter Eid. Dass unter allen Umständen ein Vater

gefunden werden musste, hing vor allem damit zusammen, dass sonst die gesamte

Gemeinde die Kosten für das Kind hätte tragen müssen – ein Zustand, den die
Chorgerichte unbedingt zu vermeiden suchten. Zweitens ist beachtenswert, dass bei
Gerichtsfällen, bei denen es um Hurey ging, praktisch nur Frauen als Kläger vor

Gericht auftraten. Zwar zog das Eingeständnis, dass sie sich selbst der Hurey strafbar

gemacht hatten, eine soziale Stigmatisierung nach sich. Doch die Frauen waren
schliesslich auf die finanzielle Unterstützung des Kindsvaters angewiesen. Dieser
hatte nämlich einerseits die «kindbetti» eine Entschädigungszahlung für die Zeit
direkt nach der Geburt) zu zahlen, sowie der Mutter die Verantwortung für das Kind
abzunehmen und es in seinem eigenen Haushalt aufzuziehen. Drittens zeigen die
Chorgerichtsmissiven, dass mit Frauen nicht gerade zimperlich umgegangen wurde,
auch nicht wenn sie schwanger waren. Eine verhängte Gefängnisstrafe im kalten und
feuchten Kerker wurde auch während einer Schwangerschaft vollzogen.

212 «Tr üwl os unnd ehebr üchig »



Auszug aus einem Gerichtsschreiben vom Ehegericht

in Bern aus dem Jahr 1626 STA Aa II, 517, Nr. 15).

Schlusswort

Um auf den eingangs erwähnten Gerichtsfall zurückzukommen: Felix Kleber und
Maria Widmer tauchen in den Chorgerichtsmissiven und dem Chorgerichtsrödel der

Stadt Aarau im Zeitraum von 1612 bis 1626 wiederholt auf. Viermal standen sie

nachweislich allein im Zeitraum von vier Jahren vor dem Ehegericht in Bern, weil die
Ehefrau sich scheiden lassen wollte. Viermal lehnte das Ehegericht in Bern dieses

Begehren ab, obwohl der Kleber so hohe Schulden hatte, dass er deswegen zwischenzeitlich

schon aus der Stadt Aarau verwiesen worden war. Trotz allen Bemühungen

und der Aufsicht des Aarauer Chorgerichts über den Ehemann, trotz wiederholter

Gerichtsgänge nach Aarau und Bern, kam es weder zu einer Besserung der Lebensführung

Klebers noch zu einer Scheidung der Ehe. Einen letzten Versuch, doch noch

die Scheidung zu erlangen, startete Widmer 1626 vor dem Ehegericht in Bern, wobei
sie die unaufhörliche Liederlichkeit ihres Mannes und dessen grosse Schulden als

Scheidungsgründe anführte. Doch das Gericht blieb bei seinem früheren Entscheid,
wonach schlechtes Haushaltenkein Scheidungsgrund sei, und lehnte das Scheidungsbegehren

« Tr üwl os unnd ehebr üchig » 213

abermals ab.

Anmerkungen
1 Der vorliegende Artikel ist ein Auszug der

Erkenntnisse aus der Lizentiatsarbeit«Ehebrächer,

Hurer, trunckene Leuth: Die Aarauer und ihre
Bekanntschaften in chorgerichtlichen Zeugnissen des

16. und 17. Jahrhunderts» welche im Oktober 2010

am Historischen Seminar der Universität Zürich

eingereicht wurde.
2 STA Aa II, 692, Aii.
3 Schmidt, Heinrich- Richard: Dorf undReligion.

­Reformierte Sittenzucht in Berner Landgemeinden

der Frühen Neuzeit. Stuttgart 1995,S. 353.



4 Pfister, Willy: DasChorgericht des bernischen
­Aargaus im 17. Jahrhundert. Aarau 1939, S. 18.

5 Lüthi, Alfred et al.: Geschichte der Stadt Aarau.
Aarau 1978,S. 301.

6 Mit « Depraecation» ist eine Abbitte vor der gesamten

Kirchgemeinde gemeint.
7 Die Rechtsquellen des Kantons Argau Abteilung

XVI der Sammlung schweizerischerRechtsquellen,

I. Teil Stadtrechte), 1.Band: Stadtrecht von Arau,
bearb. und hrsg. von Walther Merz, Aarau 1898,

S.230, Nr. 152.
8 Schnabel-Schüle, Kirchenzucht als Verbrechensprävention.

In: Zeitschrift für historische Forschung,

Beiheft 16 1994). KIrchenzucht und Sozialdisziplinierung

im frühneuzeitlichenEuropa, S. 49–64.

Hier S. 50 f.
9 Pfister, Chorgericht, S. 101.

10 ChorgerichtlicheMissiven STA Aa II, 516 und STA

Aa II, 517.

11 Da die Anbahnung einer Ehe in der Frühen Neuzeit

mit der Aufnahme von sexuellen Kontakten

einherging und Eheversprechen nur in Zusammenhang

mit bereits erfolgtem Geschlechtsverkehr für
die Gerichte interessant wurden, wird das Thema

Eheversprechen imvorliegendenunter der Kate­gorie

Sexualität besprochen.
12 Unter Hurey versteht man den vor- oder

ausserehelichen Geschlechtsverkehr, der vom Chorgericht

als Vergehen geahndet wurde, im heutigen

Sprachgebrauch eher als Hurerei oder Unzucht
­bezeichnet.

13 STA Aa II, 692, S. 15.
14 Pfister, Chorgericht, S. 44.
15 STA Aa II, 692, S. 21. Ganz ähnlich wurdeauch die

Hurey bestraft: Beim ersten Fehltritt 10Tage

Gefangenschaft, beim zweiten 20 Tage, beim dritten 3
Jahre Landesverweis, beim vierten 6Jahre Verbannung

undbeim fünften Mal der Tod. Ebd.
16 STA Aa II, 516, Nr. 16.

17 STA Aa II, 516, Nr. 18.

214 «Tr üwl os unnd ehebr üchig

18 STA Aa II, 692, S. 25.
19 STA Aa II, 516, Nr.67.
20 STA Aa II, 516, Nr.64.
21 STA Aa II, 516, Nr.68.
22 STA Aa II, 516, Nr.81.
23 STA Aa II, 516, Nr.84.
24 Pfister, Chorgericht, S. 39 f.
25 Spielen galt im reformierten Gebieten als Sünde

und wurde durch Mandate verboten. Denn wer um

Geld oder sonst einen Einsatzspielt oder wettet,

verstösst damit gegen das zehnte Gebot, in dem es

heisst: «Du sollst nicht begehren Deines nächsten

Gut.»
26 Schmidt, Dorf undReligion, S. 286.
27 Ebd., S. 187.
28 Koch, Elisabeth: Maior dignitas est in sexu virili.

Das weibliche Geschlecht im Normensystem des

16.Jahrhunderts. Frankfurtam Main 1991, S. 66.
29 Ebd., S. 64.
30 BesondersDienstmägde, die von ihren

Arbeitgebern geschwängert wurden, versuchten oft die

Schwangerschaft geheim zu behalten oder wollten
den Namen des Erzeugers nicht nennen. Sie hatten

ohnehin schon einen schlechtenSozialstatus und

hatten laut Chorgerichts- Satzungvon 1667 ihren

vollen Anspruch auf den «blumen» eine
Schadensersatzzahlung, um weiterhin auf dem Heiratsmarkt

attraktiv zu bleiben, vertan, weil sie sich wissentlich

auf sexuelle Kontakte mit einem verheirateten

Mann eingelassen hatten. Ich teile hierdie
Vermutung Roecks, dassarmeMägde aus der Landschaft

oft unter sexueller Repressionzu leiden
­hatten. Roeck, Bernd: Alswollt die Welt schier

brechen. Eine Stadt im Zeitalterdes Dreissigjährigen

Krieges. München 1991, S. 118.
31 STA Aa II, 517,Nr. 50.
32 STA Aa II, 516, Nr.20.
33 STA Aa II, 516, Nr.7.
34 STA Aa II, 517,Nr. 8,1.


	"Trüwlos unnd ehebrüchig" : Konflikte rund um Ehe und Schwangerschaft in der Korrespondenz des Aargauer Chorgerichts im 16. und 17. Jahrhundert

