
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 122 (2010)

Artikel: Spiegel eines monastischen Lebensideals im Spätmittelalter : eine
textbasierte Untersuchcung des Sarner Cod. chart. 208 aus
Hermetschwil

Autor: Wiederkehr, Ruth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spiegel eines monastischen Lebensideals im Spätmittelalter

Eine textbasierte Untersuchung des Sarner Cod. chart. 208 aus Hermetschwil

Ruth Wiederk ehr

Als 1841 die Aargauer Klöster geschlossen wurden, flohen die Benediktinerinnen aus

Hermetschwil nach Sarnen in den dortigen Frauenkonvent. Was an Hab und Gut
zurückblieb, gehörte dem Staat. Kurioserweise wurde bei der Räumung der Klöster

kein einziges Buch verzeichnet.1 Hatten es die Schwestern oder andere zugewandte

Interessenten schon zuvor abtransportiert gehabt? Faktum ist, dass wir heute aus

dem Benediktinerinnenkloster Hermetschwil eine stattliche Anzahl an Handschriften

überliefert haben. Der eine Teil davon ist im Staatsarchiv Aargau zum Beispiel

AA/4530, das Kapiteloffiziumsbuch, auch Jahrzeitbuch aus Hermetschwil),2 ein Teil

in der Aargauer Kantonsbibliothek und ein Teil im Benediktinerkollegium Sarnen

aufbewahrt. Unter den Handschriften in Sarnen befinden sich zahlreiche Gebet­bücher,

unter anderem der als ältestes Gebetbuch mit deutschen Texten bekannte

Cod.membr.69, der auchals «Gebete undBenediktionen von Muri»bekannt ist.3 Aus

den Jahrzehnten, nach denen die Benediktinerinnen im Dezember 1843 wieder nach

Hermetschwil zurückkehrten – das Kloster war vom Grossen Rat wieder geöffnet

worden –, gibt es Quellen, die von an Handschriften forschenden Konventualen in
Hermetschwil berichten. Obwohl die Handschriften 1841 nicht verzeichnet wurden,

war sicher ein Teil davon in den 1860er-Jahren wieder) im Kloster Hermetschwil.
1892, als der gesamte Konvent nach Habsthal bei Sigmaringen übersiedelte und
Hermetschwil nur noch Priorat war, wurde das Klosterarchivnach Aarau gebracht. Einige

Handschriften blieben in Hermetschwil, und eine gute Anzahl war bereits 1869 in
Sarnen zu Forschungszwecken – und ist bis heute dort geblieben.4 Erste neuzeitliche
Bestandesaufnahmen der mittelalterlichen Handschriften stammen aus den Jahren

um 1860/1870, doch erst in den 1950er-Jahren katalogisierte Albert Bruckner sämtliche

mittelalterlichen Handschriften aus den Aargauer Klöstern.5 Er listet ein Gebetbuch

mit der Nummer Cod. chart. 208 in einer Reihe weiterer Papierhandschriften

auf, der 2005 erschienene Katalog von Bretscher/Gamper enthält eine genaue

Beschreibung dieser Handschrift. Ihr soll das Interesse im vorliegenden Artikel gelten.

Einleitung: kurze Beschreibung der Handschrift6

Die als Gebetbuch bezeichnete, undatierte Papierhandschrift Cod.chart.208 ­umfasst

102 Blät­ter, die jeweils beidseitig beschrieben sind. Sie ist 14,5 Zentimeter hoch und
10,5 Zentimeter breit. Die Entstehung wird von Bretscher/Gamper aufgrund der

Wasserzeichen auf das erste Viertel des 15.Jahrhunderts geschätzt. Die zeitliche

Einstufung der Schrift, einer gotischen Minuskel, ist schwierig. Peter Ochsenbein,

66arg ovia 122, 2010, sei ten 66– 85



der das Gebetbuch untersucht hat, jedoch nie darüber publizierte, schrieb in seinen

Notizen als Einschätzung «spätes 15. Jhd.» dazu.7 Was ihn zu dieser Einschätzung

brachte, ist anhand der Unterlagen nicht nachzuvollziehen. Auf einem im 20.
Jahrhundert angebrachten Papierschild auf der Recto-Seite des ersten Blattes steht: «
Gebetbuch IX.Jahrhundert […]» Heute wird die Entstehung eines Grossteils der als

Gebetbücher verzeichneten Handschriften aus Hermetschwil auf die Jahre zwischen

1450 und 1550 geschätzt. Cod.chart.208 dürfte jedoch aus oben genannten Gründen
etwas früher entstanden sein.

Wie viele Schreiber oder Schreiberinnen die Seiten beschrieben haben, ist
unklar. Klar erkennbar sind drei unterschiedliche Schriften. Ob es sich auch um drei
verschiedene Schreiber oder Schreiberinnen handelt oder obdiese Vorlagen zum Teil
nachgeahmt wurden, ist nicht bestimmbar.

Die Handschrift besteht aus zehn Lagen, ist zusammengeheftet und anschliessend

mit einem Kopertband versehen worden, ihre Rückseite sowie die letzten zwei

Blätter fehlen. Mehrere Blätter in der Handschrift sind beschädigt und zum Teil
genäht. Blätter sind stark abgegriffen und bedürftig restauriert. Als Beispiel: Den Blättern

49 bis 51 fehlt je einTeil desunteren Seitenrandes, der wahrscheinlich stark

abgegriffen war und daher ausgeschnitten worden ist. An mehreren Stellen ist sichtbar,

dass Blätter oder ganze Lagen zum Beispiel nach Blatt 72 herausgeschnitten worden

sind.

Die Herkunft der Handschrift wird im Buch selber nicht erwähnt. Da die Texte

zu einem grossen Teil in hochalemannischer Mundart verfasst sind, ist davon
auszugehen, dass es sich um eine Handschrift handelt, die auf dem heutigen Gebiet der

Gebetbuch imKasten: Das Gebetbuch findet Platz in

einer Zigarrenschachtel Foto: Ruth Wiederkehr).

Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter 67



Deutschschweiz hergestellt worden ist. Durch die weiblichen Formen im Text lassen

sich weibliche Adressaten vermuten, schreibt Ochsenbein in seinen Notizen «Dt.
Gebetbuch einer Nonne» Aufgrund des Stempels «Convent M.G.» aus dem 19.

Jahrhundert wissen wir, dass Cod. chart. 208 wahrscheinlich zu Forschungs­zwecken im
19.Jahrhundert in Muri-Gries aufbewahrt war. Spätestens nach dem Ersten Weltkrieg

und im Zuge der Italianisierung des Südtirols wurde der Band dann nach

Sarnen transportiert, wo er seither lagert – in einer hölzernen Zigarrenschachtel.8

Die Texte: ein kursorischer Überblick

Das Gebetbuch Cod.chart. 208 besticht, wie in der Beschreibung dargelegt, nicht

durch sein Äusseres. Illuminationen sind keine vorhanden. Vor allem die Textkomposition

weckt Interesse. Lediglich sechs kürzere Texte sind in lateinischer Sprache,

die restlichen volkssprachlich oder mischsprachlich verfasst. Auffällig ist die grosse

Anzahl an Gebeten, die nicht direkt mit der Liturgie in Zusammenhang stehen und

die mit einer Gebetsanweisung versehen sind 25v–29r, Gebet zur Rettung aus

Bedrängnis vor Sonnenaufgang) sowie einige Texte, die nicht mehr nur als Segen,

sondern als Beschwörungen, Zaubersprüche oder sprachmagische Texte bezeichnet

werden müssen. Mehr als Gebete haben diese das Ziel, eine Wirklichkeit zum
Beispiel Krankheit) zu verändern oder einen Zustand zu beschwören. Nebst zahlreichen

litaneiartigen Gebeten zu Gott, Jesus oder Maria sind in Cod.chart. 208 auch erbauliche

Texte wie Heinrich Seuses «Hundert Betrachtungen» 48r – 59r) oder ein Auszug

aus dem Eucharistietraktat des Marquard von Lindau 74r–80v) enthalten. Auch

zeugen einige Texte in ihrer Komposition von verschiedenen Mnemotechniken, so

zum Beispiel der Cisioianus 32v–34v) oder das Abecedarium 40r –40av).9

Ein kleines Buch gibt Rätsel auf: Fragestellung Gebrauchsbestimmung

Die Forschung hat solch heterogenen Textkompendien noch nicht viel Aufmerksamkeit

geschenkt. Eher sind es reich ausgestattete Handschriften oder Überlieferungen
bereits bekannter literarischoder theologisch wichtiger Texte, die für Kunsthistoriker,

Germanisten oder Theologen von Interesse sind. Einen Zugang zu Cod.chart.208

wäre durch die Erforschung der intertextuellen Bezüge zu anderen Gebetbüchern

aus Hermetschwil, Muri oder aus anderen Deutschschweizer Klöstern wie zum
Beispiel Engelberg daher sicher im Sinne einer klassischen Forschung.

Die Menge an als «Gebetbuch» klassifizierten Handschriften aus dem späten

Mittelalter ist kaum überschaubar. Bretscher/Gamper verzeichnen 17 der von ihnen
katalogisierten Handschriften aus Muri und Hermetschwil als Gebetbücher. Einige

Gebete oder auch Texte «Marquards von Lindau» sind parallel auch in anderen

Büchern aus Hermetschwil überliefert.10 In seiner Komposition ist jedoch jeder einzelne

Band singulär und wurde für den jeweils eigenen Verwendungszweck womöglich
sukzessive hergestellt. Aus diesem Grund ist die Frage nach der Verwendung, die

wohl sehr vielfältig hat sein können, relevant. Bevor also intertextuelle Bezüge er-

68 Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter



forscht werden, will die folgende Frage zumindest in Ansätzen beantwortet sein:

Wofür haben die Nonnen dieses Gebetbuch wohl gebraucht?

Im Folgenden soll zuerst auf die Terminologie und die Problematik des Begriffs
«Gebetbuch» eingegangen und dann die oben in Kürze geschilderte Textbasis

erweitert werden. Abschliessend wird der Versuch einer Gebrauchsbestimmung von

Cod.chart.208 unternommen.

Gebetbuch und andere Bücher aus dem Kloster: Begriffsbestimmung
«Dass die Terminologie liturgischer Handschriften schon inder Zeit ihrer Entstehung

wenig einheitlich war und dass auch in den folgenden Jahrhunderten, bis in die

Gegenwart, eine klare und eindeutige Bezeichnungsweise fehlt, hat wohl jeder erfahren,
der mit solchen Handschriften zu tun hat.»11 Thiel stellt dieses Zitat seinem kleinen
Lexikon für Handschriftenkunde voran und lässt somit durchblicken, dass die
Klassifizierung, die er im Folgenden vornimmt, nur immer eine Teilwahrheit ist. Mehr als

liturgische Bücher wie das Evangeliar oder das Missale, welche in Teilen auch durch

den Papst verbindlich gemacht wurden, unterscheiden sich Handschriften, die unter
dem Oberbegriff «Gebetbuch» oder «Privatgebetbuch» gefasst werden, aufgrund
ihres heterogenen Inhalts noch viel stärker voneinander. Denn solche paraliturgischen

Bücher haben sich mehr als die liturgischen Bücher regional entwickelt und sind

somit in ihrem Inhalt stark von ihrem Umfeld geprägt.12 Man könnte fast sagen, es

handle sich beim Begriff «Gebetbuch» um einen Sammelbegriff für all diejenigen

Handschriften, die nicht mehr klassifizierbar sind.

Ein kurzer Überblick soll zeigen, wie fein die Trennlinien – sofern von solchen

überhaupt zu reden ist – zwischen einzelnen oft unreflektiert verwendeten Bezeichnungen

für mittelalterliche Handschriften ist.
Privat oder zumindest «halbprivat» sein Gebet oder seine Andacht zu

verrichten, war spätestens seit dem Höhepunkt der Kontemplation im 12.Jahrhundert

und der zunehmenden Individualisierung des Gebete normal geworden.13 Zu diesen

Büchern der Privatandacht gehören im weiten Sinne die Psalter, die durch ihren

Kern von 150 Psalmen einem Kanon unterworfen sind und somit einerseits in der

Messe von Bedeutung, aber auch als Gebetbuch im Privatbesitz waren. Die
Nutzung solcher Psalter hat sich im Verlaufe des Mittelalters verändert. Im Besitze

von Adligen hatten sie einen wichtigen repräsentativen Stellenwert.14 Breviere
hingegen waren zu einem guten Teil auf ihre Besitzer zugeschnitten, die diese unter
an­derem auf Reisen mitnehmen und zur privaten Rezitation des Stundengebets

nutzen konnten. Anfänglich waren darin nur die Anfänge der Stundengebete
verzeichnet, ab dem Hochmittelalter aufgrund der Funktion als Reisebuch für Mönche

dann mit den ganzen Texten versehen. Oft auch als «liber horarum» bezeichnet, ist

dieses Buch durch eine individuelle Komposition geprägt, da auch dieses in Privatbesitz

war.15 Unter der Hermetschwiler Priorin Meliora von Grüth in der zweiten

Hälfte des 16. Jahrhunderts beispielsweise waren die Nonnen Chorfrauen) alle im

Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter 69



Besitz eines Breviers.16 Nebst Psaltern und Brevieren sind an dieser Stelle auch die
Stunden­bücher zu nennen, die insbesondere in den Niederlanden oder Frankreich

auf ­Initiative von Privaten äusserst prunkvoll gestaltet wurden. Im oberdeutschen

Raum haben sich vergleichsweise wenige Stundenbücher erthalten. Aus Muri und
Hermetschwil sind zehn solcher Bücher überliefert. Stundenbücher oft aufgrund

der Provenienz oder der Sprache «Livre d’heures» oder «liber horarum» bezeichnet)

sind zu einem grossen Teil mit lateinischen Texten versehen und folgen einem
­Kanon, der das Kalendarium, ein Marienoffizium sowie einzelne Gebete des

Stundengebets umfasst. Auftraggeber waren oft potente Laien, die das Stundenbuch

analog zum Brevier in der monastischen Welt nach ihren Wünschen erstellen
liessen. Entstanden sind die Stundenbücher gleichzeitig mit dem Brevier im 11.

Jahrhundert.17

Psalter, Brevier, Stundenbuch: Bei allen diesen Büchern handelt es sich im weiten

Sinne auch um Gebetbücher. Sie wurden im liturgischen und paraliturgischen

Rahmen zum Gebet, sei dieses kollektiv oder privat, benutzt und dienten im monastischen

Leben als Leitfaden.
Peter Ochsenbein hat daher den Begriff «Deutsches Privatgebetbuch» geprägt.

«Unter der Bezeichnung ‹Deutsches Privatgebetbuch› verstehe ich […] eine

Gebetsammlung, die in ihrem größeren Teil ebenfalls deutsche Stücke vereinigt, jedoch im
Gegensatz zum deutschen Gebetbuch liturgischer Provenienz [R.W.: deutsche
Stundebücher, deutsche Psalter u.a.m.] zur Hauptsache Gebete privaten Charakters, das

Nur wenige Seiten sind so grosszügig gestaltet wie19v
und 20r, dem Gebet zum Schweisstuch der Veronika.
Das linke Blatt ist mit einemFaden geflickt worden Foto:

Ruth Wiederkehr).

70 Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter



heisst Stücke, die lediglich für die persönliche, freiwillige Andacht bestimmt waren

und deren lateinische Vorlage, soweit sich eine solche überhaupt ermitteln lässt, nie

im offiziellen liturgischen Gottesdienst Verwendung fand.»18 Ochsenbeins Definition
ist anerkannt und hat Bezeichnungen wie «Andachtsbuch» oder «Erbauungsbuch»

abgelöst. Sie dient vor allem Handschrifteneditoren, die sich nicht mit theoretischen

Gattungs- oder Typendiskussionen aufhalten wollen. Die Formulierung, es handle

sich bei den Deutschen Privatgebetbüchern um solche, die dem paraliturgischen Gebet

dienten, ist zu radikal. Es sind durchaus Funktionen eines nach Ochsenbein als

«Deutsches Privatgebetbuch» benannten Buches während der Messe denkbar. Am
Anfang eines im «Engelberger Gebetbuch» 14.Jahrhundert) überlieferten Gebets,

welches sich auch in den beiden Sarner Gebetbüchern Cod.chart.194 8r–9v) und
Cod.chart.208 17r–18v, ohne Anfang) erhalten hat, heisst es: «Dis sol man lesen in
der stillen messe».19 Während der Priester bei der Wandlung zum Gedenken der
Passion Christi lautlos spricht, ist also ein persönliches Gebet im Sinne der Herstellung

einer Verbindung zu Gott möglich.20 Dieser Brückenschlag zwischen individuellem
Gebet und ritueller Anleitung soll im Abschnitt zu den Texten aus Cod.chart.208

verdeutlicht werden.21

Das Buch von unten: Der Kopertbandwird so

sichtbar. Bild: ZVG Benediktinerkollegium Sarnen

Foto: e-codices, St. Gallen).

Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter 71



Hermetschwil im Mittelalter aus der Buchsicht

«Man beschäftigte sich tagsüber mit Nähen, Stricken, Spinnen, Sticken von
Kirchenparamenten, Gartenarbeit etc.»22 Diese Vorstellung der Tätigkeiten in den
mittelalterlichen Frauenklöstern war über lange Zeit weit verbreitet. Die Buchproduktion
wurde vor allem Männerklöstern zugeordnet. Für Hermetschwil fehlen eindeutige

Hinweise auf ein Skriptorium und eine Bibliothek, wie man sie aus grossen Klöstern

kennt. Auch eine Schule ist nicht belegt.23 Mangels Quellen war der Eindruck
verbreitet, die Nonnen hättenseltengelesen und geschrieben. Doch steht die grosse

Anzahl der Schriften aus Hermetschwil, die heute in den Archiven in Sarnen und Aarau

lagern, im Widerspruch zu dieser Behauptung. Nicht Prunkhandschriften, sondern

auch Urkunden und andere Verwaltungsschriften sind darunter. Bereits in den «Acta

Murensia» 1160), die über die Gründungs- und Frühgeschichte des Klosters Muri
berichten, sind zwei Bücherlisten enthalten. Keller/Lehner vermuten bereits seit

dem 11.Jahrhundert Laienschwestern in Muri.24 Die Anfänge des Nekrologiums

im Kapiteloffiziumsbuch aus Hermetschwil mit den ersten schriftlichen Zeugnissen

über die Frauen in Muri werden jedoch auf die Jahre zwischen 1120 und 1130

geschätzt. 25 Unklar ist, ob die Frauen bei ihrer Übersiedlung nach Hermetschwil in der

ersten Hälfte des 13.Jahrhunderts überhaupt Buchbestände mitgenommen hatten.

Die Sarner Handschriften Cod.membr. 6 und Cod.membr.11 stammen aus der Zeit
des Doppelklosters und weisen lediglich weibliche Formen auf. Bruckner vermutet,
dass aufgrund der engen Verbindungen zwischen Muri und Hermetschwil eine

Kooperation auch in Bezug auf die Handschriftenproduktion bestanden haben dürfte.26

Mehr Aufschluss über die Buchbestände gibt die als «Breviculus» bezeichnete

Liste aus dem Jahr 1697. Sie enthält Notizen zu 450 Büchern, worunter auch «

Bäthbüocher zu tütsch» und «Religionsbüocher» enthalten sind.27 Es ist jedoch nicht

möglich, die einzelnen Gebetbücher anhand der Aufzählung zu identifizieren. Ob

Cod.chart.208 in Hermetschwil geschrieben wurde oder erst später im 16. Jahrhundert

im Zuge der Anschaffungen von Büchern aus den Städten Zürich, Schaffhausen

oder Basel und anderen Handschriften nach Hermetschwil kam, ist unklar. Aus dem
17. Jahrhundert ist in Hermetschwil ein Amt der Schreiberin bezeugt, das im 18.

Jahrhundert durch eine Unterschreiberin ergänzt wurde.28 Diese Angaben helfen jedoch

bei der Rekonstruktion der Herkunft der vorliegenden Handschrift nicht.

Texte und ihre Anwendung

Aufschlussreicher als die historische Untersuchung der Buchbestände ist die inhaltliche

Analyse des Cod.chart.208, die wiederum auf Texte aus den Beständen aus

Muri oder Hermetschwil verweist. Peter Ochsenbein hat in seinen nicht publizierten

Notizen einige Verbindungen zum Engelberger Gebetbuch Engelberg, Stiftsbibliothek,

Cod. 155) herstellen können. Auch in den Heilsversprechen im Anschluss an

einzelne Gebete sind Hinweise auf die Herkunft des Buches gegeben: «wer dis gebet

sprichet mit an dacht, der hat X dag ap las von gewalt bischof hein richs von cos-

72 Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter



tontz» ,29 steht im Anschluss auf ein Glossengebet zu Maria. Dieser Hinweis zeichnet

die Region genauer, die bereits anhand der Sprache auf den hochalemannischen

Raum eingegrenzt werden kann: Die Herkunft des Gebetbuchs ist die Region im
Dreieck zwischen Einsiedeln, Luzern und Zürich.

Ein weiterer Ansatz, Herkunft und Anwendungskontext des Buches zu
bestimmen, ist der Blick auf die aus dem Kloster erhaltenen liturgischen
Gebrauchsgegenstände, die heute als Kunstwerke in Museen oder vor Ort selber noch immer
existieren. Ein Beispiel aus den Textilien Hermetschwils ist das Antependium mit
dem Motiv der Auferstehung Christi. Es stammt aus dem Ende des 15. Jahrhunderts

und zeigt nebst der Auferstehungsszene motivgetreu Veronika mit dem Schweisstuch.

30 In der vorliegenden Handschrift ist ein Text enthalten, der dieses zwar
verbreitete Motiv aufnimmt: «Gegr°sset sigist heiliges antlüt iesu ünsers l sers, in dir
lüchtet daz g tlich bild des himelschen liechtes, ingedruket dem d°chlin in
schnewislicher wisi und sant veronik geben ze einem minnezeichen.»31 Wenn man davon

ausgeht, dass Bilder in der mittelalterlichen Frömmigkeit den Text ergänzt und so

zu einem erfassbaren Inhalt geführt haben, so ist auch anzunehmen, dass selbst

in einem nicht illuminierten Band wie dem vorliegenden Cod.chart. 208 lose

Andachtsbilder ­eingelegt waren.32 Solche würden Aufschluss über die Verwendung des

Buches geben. Die zahlreichen Gebete in Cod.chart.208, die ein Du adressieren,

lassen Andachtsbilder oder den Einbezug von Bild- und anderen Kunstwerken
vermuten.

Um einen Einblick in die bezüglich der Bestände aus Hermetschwil beispiellose

Vielfalt an Texten zu erhalten, sollen in diesem Kapitel eine Reihe von Ausschnitten
aus Cod.chart.208 vorgestellt und deren Kontext kurz erläutert werden. Es handelt
sich jeweils um Textbeispiele, die aufgrund ihres Inhaltes bereits auf eine Gebrauchsweise

Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter 73

hindeuten.33

Liturgiegebundene Texte und Gebetsanweisungen

Wie in allen Gebetbuchschriften handelt es sichauch beiden Texten in Cod.chart.208

um mehrheitlich liturgiegebundene Texte. Das sind einerseits Gebete, andererseits

aber auch kurze Gebetsanweisungen, die beide auf die Liturgie im engeren Sinne

verweisen. Bestes Beispiel hierfür sind Kommuniongebete.

«wilkomen min sch pher und min got, der engelen keiser sabaot.

du küniges himelscher here, der erden fürst und fogt des mers,
herre aller creature, mit dines geistes füre
entzünt in min hertz und min mªt, ich sich din fleisch und ouch din blªt.
vor mir alles gübenedicht, heilig gesegnet und gewicht

in priesters handen in ein brot, die selben kost den zwelfen bot
din hant crist herre zarter, vor diner fronen marter,

und sprecht: dis ist min licham uf dinem munde wunnesam



mit worten gümessen, din fleisch das wart ein essen

und din blªt werlich ein trank, wart din fleisch ºch sunder wank.

[…]
ich büge mine knie und hand uf mine hende gegen dir,
mit dinem geiste herre mir den minen geist vernüwe

[…]» 34

Bereits anhand dieses Ausschnitts aus einem als Gebet klassifizierten Text wird klar,

wie vielschichtig ein Gebet sein kann. Als literarischer Text ist das Gebet eine Form

der Apostrophe. Bezeichnend ist die Sprechsituation: Der Betende richtet sich in
Form eines Appells an ein höheres Wesen. Ob Dank, Klage, Bitte oder Lobpreis –

ein Gebet kann inhaltlich sehr vielfältig sein.35 Ohne die Geschichte des Gebets

und die dazugehörigen theologischen Diskussionen zu vertiefen, soll folgendes Zitat
meinem Kommentar zum obigen Kommunikationsgebet vorangehen: «Often, when

prayers are removed from their contexts, forms, or practices they become ambiguous

with regard to what their content means.»36 Bei den nun folgenden Kommentaren

wird zumindest der Überlieferungskontext und die Form der Gebete berücksichtigt.

Über den Gebrauch practices) kann nur anhand konkreter Angaben eine Aussage

gemacht werden.

Der Adressat des oben zitierten Gebets ist mit dem ersten Vers des gereimten

Gebets bekannt. Der «sch pher» wird in Form des Brotes, das fünf Zeilen später

genannt wird, nicht nur geistig, sondern auch rein physisch empfangen. Die appellierende

Person stellt die eigene Kommunion als Parallele zum letzten Abendmahl der

Jünger dar: Aus den Händen des Priesters empfängt sie wie die Jünger das gesegnete

Brot, nachdem sie es eindringlich angeschaut hat «entzünt in min hertz und min
mªt» Nach dem Entgegennehmen des Sakramentes kniet sie nieder und streckt

die Hände himmelwärts mit der Bitte, sie von den irdischen Schulden zu befreien.

Entgegen der kanonischen Texte wie dem Credo in Cod.chart.208 auf 39r–v),

wird hier nebst des eigentlichen Gebets, dem Appell an das höhere Wesen, auch

eine Anweisung abgegeben, wie die Kommunion und das anschliessende Gebet zu

verrichten sei. Um das obige Zitat aus Hammerling zu rekapitulieren: Sicherlich

handelt es sich um einen dem liturgischem Kontext zuzuordnenden Text. Doch über

den Gebrauch können wir nur mutmassen: Wurde er im stillen Gebet während der

Messe gelesen oder etwa im privaten, paraliturgischen Rahmen als Vorbereitung auf
die Messe und den Empfang der Kommunion?

Gebetsanweisungen

Andere Gebetstexte in Cod. chart.208 sind bezüglich der Anwendung genauer

situierbar. Da jedoch keine Berichte über die Betgewohnheit aus dem Kontext dieser

Handschrift bestehen, handelt es sich hier nicht zwingend um die effektive Praxis.

Die Anweisungen können am Schluss oder zu Beginn eines Gebets stehen wie hier

74 Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter



im Beispiel: [Gebet zu Jesus] «dis sprich, so du am morgen uff stast. Dis zwen vers

sprich ein m nschen vor, der an sinen end lid. mug er si nüt selber sprechen,

sprich wer si an sinen end sprech, daz der niemer verlorn wird.»37 [Ein Auszug aus

Psalm 114 und ein deutsches Gebet zu Gott mit der Bitte zur Begnadigung]. Nebst

der Situierung wird in dieser Gebetsanweisung auch noch die Heilsvermittlung
klargestellt. Diese Kombination kommt in Cod. chart. 208 auch andernorts vor. Auf 82v

und 83r wird die Geschichte der Ehefrau von Kaiser Heinrich aus dem Jahr 1313

erzählt. Da sie kurz vor ihrem Tod stand, sandte sie ihre Beichtboten zum Papst, der

ihr die 41 Messen «als si hie geschriben stant» auftrug. Nach der genauen

Inventarisierung dieser Messen «iii von der drivaltikeit, v von den wunden unsers herren,

vii von den vii gaben des heiligen geistes […]» wird die Belohnung für diejenigen,
die diese Messen sprachen, angegeben: «die dis messe für ir sele dªnt lesent, die hat

er enbunden von bªse und von sünden. dis ist war […].»38 Eine Ausnahme ist die

Bekräftigung im letzten Satz, dass es sich bei der Erzählung um eine wahre und
infolgedessen bewiesene Gegebenheit handelt.

Noch weiter weg vom liturgischen Kontext und nahe beim laut Definition für
die Deutschen Privatgebetbücher typischen Gebet ist die genaue Einführung zu

einem Gebet vor Sonnenaufgang: «swer will volenden sind not, dar in er ist, der

sol daz gebet in acht tage nach einandren, daz hie geschriben stat und sol an
ieklichen tage dis gebet sprechen vier stund als es hie nach geschriben stat. du solt
ufstan vil frª daz du dis gebet heigest getan ee sunne uffgange und gang an ein
heimlich stat, da dich niemen irre und enkein dach ob dir si und val nider an dine

venie in crützwis in vier end der welt […].»39 Nicht nur die Wirkung des Gebets ist

in dieser Anweisung enthalten, sondern auch der Ort, an dem es verrichtet werden

soll sowie die Art und Weise, in der der Körper in das Gebet miteinbezogen wird.
Ähnlich mehrschichtig ist die Anweisung zur Kerzenspende auf 42v, in der ebenfalls

die Wirkung der Spende, der Tag sowie die Anzahl der zu sprechenden Gebete

angegeben ist. Das auf die obige Gebetsanweisung folgende Gebet ist der lateinische

Psalm 21. Dieser ist Vers für Vers mit der sprachmagischen Namenreihung «agla,

anethenneton, almasyon, zeptar, tremon» unterbrochen. Die Vermischung verschiedener

Praktiken – Gebet und Zauber – wird hier sichtbar. Ebenso sichtbar wird die

Vermischung zweier Grundsätze: Einerseits sind es die Ritualisierungen, die durch

die Gebetsanweisungen angegeben werden, andererseits das individuelle Gebet, das

fern von genauer Regelung ist.
Solche genauen Anleitungen zur Art und Weise der Vollstreckung eines Gebets

zeigen, dass das Gebetbuch sicher in Privatbesitz war. Es diente einerseits zur
Vorbereitung auf die Messe sowie als Nachschlagewerk für die Art und Weise der

Performanz des Gebets.

Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter 75



Prognostik, Gesundheitsregeln, Segen und Zauber:
die Sicherung des Alltagslebens

In Cod.chart.208 ist eine Reihe an Texten enthalten, die unter obigem Titel
zusammengeführt werden können. Eine Textsortenbestimmung würde sie in unterschiedliche

Kategorien unterteilen. Dies ist jedoch im Hinblick auf die eingangs erläuterte

Fragestellung nicht sinnvoll.
Zwei Texte in der vierten Lage der Handschrift sind für ein solches Kompendium

von aussergewöhnlicher Natur 35v–38v): Eine Wetterprognostik sowie ein Text

mit Gesundheitsregeln. In beiden Texten wird kalendarisch aufgezählt, was passiert,

wenn es donnert, beziehungsweise welche Nahrungsmittel wann gegessen werden

sollen.

«ian tonret es im genner, daz betütet ulüg rºb und brand in allen landen.

febr tonret es in dem rebmanet, daz betütet einen grosen dot in aller der welt.

macius tonret es in dem merzen, daz betütet grossen wind und ein gªt iar an win
und an korn und krieg m cht üch in dem iar ufstan

tonret es im aberelen, daz betütet daz win und korn sol gnªg sol werden.»40

Januar, Februar, Mai oder Oktober sind schlechte Donnermonate, während die

anderen Monate zumindest zu einem Teil vom schlechten Wetter profitieren.
Entweder gibt es genug Wein und Korn April) oder Frieden Dezember).August und
September enthalten eine doppelte Prognose, je eine positive «gnªgsami win und

korns» und eine negative Kindstod oder Kopfschmerzen). Da uns Kontext und vor

allem die Grundlage der Entstehung dieses Textes fehlen, würde eine Analyse der

Inhalte auf Mutmassungen beruhen. Ähnlich muss der Kommentar zu den
Gesundheitsregeln 37r–38v) ausfallen. Die zahlreichen Pflanzen, die in diesem Text

aufgezählt werden – es seien hier nur Ingwer oder Fenchelsamen genannt –, könnten im
Rahmen einer literaturwissenschaftlichen Auseinandersetzung nicht oder nur sehr

allgemein) abgehandelt werden. Hier folgen Ausschnitte, die den Aufbau anzeigen

sollen: «waz man essen sol in iegichem manet: […]In dem merzen solt du dik baden.

rib din zene mit salcz, isse die selbinen fenkelsamen und peterli wurtzen, so kumt
dich der vallent siechtag niemer an. […] […] In dem driten herbst manet solt du nüt
baden, won es ist denn den/nieren schad. beh° t din hºbt vor kelte, iss zimmit und
ingber. […]»41

Anhand dieses Beispiels lässt sich die Produktionsweise eines solchen
Gebetbuches zeigen: Die Schreibung, die sich im gesamten Buch ohnehin als inkonsistent
erweist, isthier mit«dik» aussergewöhnlich. Auf hypothetischerBasis kann angenommen

werden, dass die Vorlage aus dem mittelniederdeutschen Raum stammt.42 Aus-

76 Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter



serdem fällt auf, dass die beiden Texte Wetterprognostik sowie Gesundheitsregeln

direkt hintereinander plaziert sind. Das Gebetbuch ist also trotz seiner unübersichtlichen

Gestalt gegliedert, die Texte wurden thematisch zusammengestellt.

Ein Gebet richtet sich an ein höheres Wesen, das oft im Text direktangesprochen

wird. In christlichen Gebeten können dies Gott, Jesus oder auch Heilige sein. Segen

oder Zauber differieren diesbezüglich nicht stark vom Gebet. Auch durch einen
Zauberspruch kann eine Form von Jenseitskontakt hergestellt werden, doch besteht im
Ausspruch eines magischen Textes vor allem die Absicht, etwas am jetzigen Zustand

zu ändern. Haeseli bezeichnet jene Texte als magisch, «die auf geheimnisvolle, opakte

Weise versuchen, die Umwelt dem Willen des Menschen zu unterwerfen. Im
Vordergrund steht also ihre potentielle Wirkkraft.»43 Um diese Wirkkraft zu erzeugen,

sind in Zaubersprüchen oft sprachmagische Elemente zu finden, welche nicht
eindeutig einem christlichen Kontext zugeordnet werden können. Eine Linie zwischen

christlichen und heidnischen Zaubern lässt sich schwer ziehen: Die Praktiken zur

Anwendung des Zauberspruches überschneiden sich und weisen daher Gemeinsamkeiten

auf. Besonders bei der Heilung von Krankheiten wird auch in christlichem

Kontext altes Gedankengut übertragen. Der folgende Heilzauber für die Augen44

besteht aus mehreren Elementen: einer gereimten Einführung, die stark durch
Milchprodukte gekennzeichnet ist, einem Rezept und der Anleitung der Segenssprechung

mit der Analogiebildung zum Tod Christi.

«Gund reb, milch geb,

ich wirf dich uff in die wulken

gib mir min mulken,
gib ieder man daz sin

und las mir daz min.
dis sol man brennen zª den ºgen: […]
disen segen sprich dristunt und iii pater noster so dir in der kelen wesi und blas us

den munt+
Ich beswer dich grüche und blat und sper,

daz dich der heilig aten erner,

der got us sim munt us gieng,

do er an dem fron crütz heng.

in gotes namen amen.»45

Im Heilzauber gegen den Wurm 35v) wird ebenfalls ein Rezept angegeben. Hier handelt

es sich jedoch nicht um eine Mixtur wie im vorhergehenden Beispiel, sondern

um ein «briefle» auf das der Reihe nach eine Anzahl Wörter geschrieben werden

sollen mit der Anweisung, dieses «über den wurn» zu binden. Den Abschluss bilden
drei in der Handschrift schwer lesbare Zeilen, die eindeutig den christlichen Rahmen

des Textes anzeigen Beispiel 35v: «+ iob sancte deus qui est trinus»

Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter 77



Unterscheidungsmerkmal dieser beiden Zaubersprüche zu der im obigen
Kapitel genannten Gebetsanweisung ist die Anleitung zur Herstellung eines

Heilsinstruments, das anschliessend entweder eingerieben oder aufgebunden werden soll.
Haeseli spricht bei einem ähnlichen Prozess von Inkarnations- und Exkarnationsprozessen.

46 Sie nennt dabei ein Beispiel eines Zauberspruches, der nach der Niederschrift

ähnlich einer Hostie eingenommen wird. Die beiden Texte auf 35r und 35v

suggerieren einen ähnlichen Vorgang: Mithilfe eines Mittels soll zu verändernde

Wirklichkeit, die vorliegende Krankheit, vertrieben werden. In den genannten
Gebeten und Gebetsanweisungen wird eine ähnliche Wirkung über die geistig

mitverfolgte Transsubstantiation provoziert. Der grosse Unterschied: Dort handelt es

sich in der Regel nicht um sichtbare Krankheiten, sondern um Sünden oder den

nahenden Tod, zwei Abstrakta.

Der erste Text in diesem Gebetbuch ist ein Segen gegen das Unwetter, «

Benedictiones contra tempestatem» Hier sind es in erster Linie sprachmagische Formeln,

die das Unwetter vertreiben sollen: «+atta atta atta+ oder +kyrie+crysteleyson
kyrie+ oder +ysion+adoneu+patheton+ons+ya+egitheon+tetragrammaton+hely+
eloy+[…]».47 Es sind drei Beispiele für Namenreihungen, die inmitten des Segens

vorkommen und deren Wirkung die Beseitigung des Unwetters ist. Wie der
Volkskundler Weiss festgestellt hat, sind Sprüche mit Zauberelementen auch oder vor
allem dann gültig, wenn die einzelnen Worte unverständlich sind. Obwohl die obigen

Reihen teilweise entschlüsselt werden können – es handelt sich um die Kyrie-Formel

und teilweise auch um Gottesnamen –, können diese wirksam werden. Wort, Handlung

und Gebärde sind laut Weiss eine untrennbare Einheit: Für Cod. chart. 208 können

wir über Handlung und Gebärde nur Genaueres erforschen, wenn uns Quellen

wie Gebetsanweisungen vorliegen.48 Auch wenn wir hier die einzelnen Texte in
ihrem Kontext anschauen, verbleiben wir ohne Hinweis auf dessen Umsetzung. Der

Anwendungskontext ist aufgrund der Thematik jedoch klar: Es geht darum, bei Tier

und Mensch Krankheiten zu heilen oder Unwetter fernzuhalten.

Tugendlehren, Bibeltexte und ein Cisioianus: Erbauung der Nonnen

Diesem Artikel liegt die Behauptung zugrunde, es hanlde sich bei Cod.chard.208

um ein vor allem von Nonnen rezipiertes Gebetbuch. Weibliche Formen und ein

Textvergleich mit anderen aus Frauenbesitz stammenden spätmittelalterlichen
Gebetbüchern sind zwei Hinweise darauf.49 Ob auch die Niederschrift durch Nonnen

vorgenommen wurde, sei dahingestellt. Im Zentrum des Interesses steht primär die

Nutzung und nicht die Produktion des Buches. Vor allem aus dem 15. Jahrhundert

ist eine grosse Anzahl an deutschsprachiger Gebetbuchhandschriften überliefert.

Dies wiederum lässt vermuten, dass ein grosser Teil der Nonnen fähig war, diese

Schriften zu lesen.50 Die logische Folgefrage ist demnach: Wie wurden Nonnen
ausgebildet? Was gehörte zu ihrem Pflichtstoff? Das 1454 von Johannes Meyer aus dem

Lateinischen übersetzte und leicht abgeänderte «Ämterbuch» aus dem Dominikane-

78 Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter



rinnenkloster St. Katharina in Nürnberg nennt die Aufgaben der Novizenmeisterin

und sagt diesbezüglich: «das die meistrin die jungen leren sol, wie si sich in dem
gebette halten sond.» Nicht nur Psalmen, sondern auch andere «notturfftige sachen»,51

gemeint sind Gebete und auch andere Praktiken, sollen der Nonne beigebracht

werden. Dieser Auftrag an die Novizenmeisterin zeigt, dass die Vielfalt an Texten in
Cod.chart.208 durchaus erwünscht war.

Die längsten Texte in der Handschrift gehören zu den bekannten und oft in
spätmittelalterlichen Gebetbüchern aus Frauenklöstern überlieferten Texten: Es handelt
sich dabei um Heinrich Seuses «Hundert Betrachtungen» aus dem Büchlein der ewigen

Weisheit erste Hälfte 14.Jahrhundert, 48r– 59r) und um einen Auszug aus dem

Eucharistietraktat Marquards von Lindau52 zweite Hälfte 14.Jahrhundert, 74r–80v).

Beides waren im Spätmittelalter überaus populäre Texte, die in der Gebets- und
Andachtsliteratur zahlreich überliefert worden sind. Es handelt sich um sprachlich und
inhaltlich einfach verständliche Texte, die nicht zuletzt aufgrund ihrer Struktur – bei

Seuse eine Aufzählung, bei Marquard klare Anweisungen zu oder Übersetzungen

von Gebeten – auch für Novizinnen nachvollziehbar waren.53 Einfache Sätze, die

aus der Messe bekannt waren, werden bei Marquard übersetzt und anschliessend

erläutert: «hoc facite in me am commemorationem, daz ist, ir sülent dis spise nemen

daz ir min dabi gedenkent.»54 Vom Gebrauch und der Popularität zeugt vor allem

der Seuse-Text: Nirgends im gesamten Buch sind die unteren Seitenränder so stark

abgegriffen wie dort. Bei diesen Texten ist es aufgrund ihrer Popularität und Gestalt

wahrscheinlich, dass sie – vielleicht sogar im Kontext der Novizinnenausbildung –

laut vorgelesen wurden.

In Cod. chart. 208 sind kanonische lateinische Texten enthalten: Es sind dies das

apostolische Glaubensbekenntnis,die Psalmen21 26r –29r)und 81 25r) sowie Joh. I,
1–14 41r–42r). Nebst diesen Schriften ist eine Reihe von Lehren der Kirchenväter

in den Kontext der Erbauung der Nonnen zu stellen. Einzelne Aussagen zu Tugendund

Gebetslehre von Gregor, Augustinus und Anselm von Canterbury werden auf
71v und 72r zitiert: «sanctus gregorius sprichet: der mensche erwirbet nüt mit
dem gebet, daz er dªt für sin fründe erbite, ºch den von rechter minne für sinen

vigent. Sant augustinus sprich: mensche habe minne und dª alles daz du wilt minne

überwant […] […] sant anselmus sprichet: herre, din erbermde übertrifet aller der

welte sünde […] […] sant augustinus sprichet: besser ist der dem° tige sünder, denne

der gerechte mensche hohvertig. sant anselmus sprichet: dü meiste sünde, die der

gªte m nsch tªt, daz ist, daz er got nüt lobet des gªtes so er im dªt.»

Nicht nur Zahlenreihen wie bei Seuse, auch alphabetische Reihen waren und
sind beliebt, um die Erinnerungsfähigkeit zu steigern. Dass diese Form von Memo­rialpraxis

auch in Cod.chart.208 vorhanden ist, erstaunt daher nicht.55 Ein vierseiti­ges

Abecedarium listet explizit aufein Nonnenleben abgestimmte Tugenden und
Lebensregeln auf. Laut Palmer haben sich solche Texte im Spätmittelalter besonderer

Beliebtheit erfreut.56 Dass diese Entwicklung einhergeht mit der grösser werdenden

Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter 79



Das Kloster Hermetschwil: Sichtbar sind die Klosterpforte

sowie der Archivturm ausdem Jahr 1673

Foto: Ruth Wiederkehr).

Anzahl an Gebetbüchern aus Frauenklöstern, ist daher kaum in Frage zu stellen.

­«anvachen sold du ein rei gªt g tlich leben, b b ses sollt du miden, gªtes davir

tªn. […] […] z zame und zwing din natur und din hertz, daz si lernend in allen

dingen frid han, die gott getªt.»57 Texte wie dieses Abecedarium vermitteln einen

Tugendkatalog aus dem spätmittelalterlichen Nonnenleben. Sie zeigen zudem, dass

nicht nur das Lesen, sondern auch das Auswendiglernen und Erinnern wichtiger Be-

80 Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter



standteile des Alltags von Bedeutung waren.58 In denselben Zusammenhang ist auch

der Cisioianus zu setzen. Mittels einer Abzählung von einzelnen Wörtern werden

in diesem Text die Heiligentage ermittelt. Zur Probe wird hier der Monat Januar

angeführt:

« ianuaris habet dies xxxi, luna xxx tag
Beschniten ist daz kint
drig küng sint erhartz gesint.

der stern wiset hilarien
do kam marcellen, anthonius prissa sag fabian

angnesen vicencien will han

paulus bolikarpen mit ganzen trüwen will warten.» 59

Die 31 Wörter dieses Textabschnitts entsprechen den 31 Tagen des Monats Januar.

Zählt man die Position der Wörter und schreibt diese als Monatstag auf, so kommt
man auf folgendes Ergebnis: 6 6.Januar) küng, 8= erhartz, 13 hilarien, 16

marcellen, 17 anthonius, 18 prissa Priska), 20 fabian, 21 angnesen, 22

vicencien, 25 paulus, 26 bolikarpen. Streicht man die Fallendungen weg, kommt

man auf den Namen des Heiligen erhartz > Erhart). Bis auf den letzten Heiligentag
stimmen sämtliche Tage mit dem in MsMurQ3 überlieferten Festkalender und dem
aus Hermetschwil stammenden Kalendar in Cod.chart.150 von 1491 überein. Bei

beiden Texten, dem Abecedarium sowie dem Cisioianus, handelt es sich wie bei allen

in diesem Abschnitt beschriebenen Texten um solche, die aus anderen Büchern
abgeschrieben worden sind. Sie richten sich alle stark nach einem monastischen Lebensideal

aus, das auch in anderen Gebetbüchern aus Hermetschwil zu finden ist.60

Schluss: ein Buch für den Alltag im mittelalterlichen Frauenkloster

Auch wenn die Vielfalt an Texten im Sarner Cod.chart.208 aussergewöhnlich ist, so

entspricht sie dem monastischen Lebensideal im Spätmittelalter und widerspiegelt

dieses sehr facettenreich. Wie die Schreiberin oder die Erstbesitzerin des Buches den

Inhalt zusammenstellte oder zusammenstellen liess, ist nicht mehr nachvollzieh­bar.

Es wird jedoch ersichtlich, dass sich ähnliche Texte oder Texte, die thematisch

zusammengehören, oft in denselben Lagen befinden.Offensichtlichstes Beispiel sind

die beiden Heilzauber sowie die Prognostik und die Gesundheitsregel, die alle

aufeinanderfolgen. Die längeren Texte, Heinrich Seuses «Hundert Betrachtungen» und
Marquard von Lindaus Auszug aus dem Eucharistietraktat, befinden sich beide in
der zweiten Hälfte, während in der ersten Hälfte des Buches viele kürzere Texte

enthalten sind. Vereinzelt sind auch dialektale Unterschiede auszumachen. Dies wiederum

zeigt, dass es sich hier wie üblich bei mittelalterlichen Gebetbuchhandschriften

um eine Kompilation handelt.

Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter 81



Die Vermutung, es handle sich bei diesem grösstenteils volkssprachlichen

Gebetbuch um eines, das lediglich zu paraliturgischen Zwecken genutzt wurde – also

zur Privatandacht – muss widerlegt werden: Die Kommuniongebete beispielsweise

zeigen einen engen Zusammenhang mit der Liturgie. Nicht auszuschliessen ist
jedoch, dass auch solche eng mit der Liturgie verbundenen Texte im privaten Gebet

gelesen wurden.

Gebraucht wurde das Buch sicherlich im Zusammenhang mit Bildwerken, die

im Kloster omnipräsent waren. Weiter wurde das Gebetbuch bei Krankheiten oder

Unwettern wohl als Gedankenstütze zu Hilfe genommen: Heilzauber und Wettersegen

sind darin in ihrem Wortlaut festgehalten, verlangen aber noch eine Umsetzung

in Wort und Geste. Zahlreiche Texte weisen Zahlen- oder Buchstabenreihen auf.

Diese mögen einerseits zum Memorieren gedient – auch hier diente das Gebetbuch

als Vorlage – oder auch eine Meditationsfunktion gehabt haben. Am augenfälligsten

lässt sich dies an Texten beobachten, die die monastische Lebensweise «aufreihen»

und so einen Tugend- respektive einen Heiligenkatalog als Memorierungshilfe
ergeben. Cod.chart.208 diente also nicht nur zum Gebet im weiten Sinne, wie dies die

Bezeichnung Gebetbuch vorgibt, sondern auch einer Reihe von anderen Zwecken

wie der Abwendung von Krankheit mittels sprachmagischen Akten oder Kalendarien

zur Gesundheit und zum Wetter oder zur Unterstützung beim Auswendiglernen der

richtigen Lebenshaltung im Frauenkloster.

Die Abnutzung des Einbands, das kleine Format sowie die durchgegriffenen

und teils eingerissenen Seiten lassen es vermuten, die Texte bestätigen die Funktion:

Cod.chart.208 konnte im Frauenkloster stets mitgetragen werden, da er Texte

enthielt, die in zahlreichen Lebenslagen dienlich waren.

Bibliografie der Lexika

Lexikon des Mittelalters LexMa). 9 Bände. ­München/

Zürich 1980–1998.

Ruh,Kurt; Keil, Gundolf; Schröder, Werner; Wachinger,

Burghart; Worstbrock, Franz Josef Hg.): Die
deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon

VL). Begründet von Wolfgang Stammler,

fortgeführtvon Karl Langosch. 2.völlig neu

bearbeitete Auflage. 10 Bände. Berlin/ New York

1978–1999.

Weimar,Klaus; Grubmüller, Klaus; Fricke, Harald;

Müller,Jan-Dirk Hg.): Reallexikon der deutschen

Literaturwissenschaft RL). Neubearbeitung des

Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. 3

Bände. Berlin/New York 1997–2000.

Anmerkungen
1 Bretscher-Gisiger, Charlotte/ Gamper, Rudolf:

Katalog dermittelalterlichen Handschriften der

Klöster Muri und Hermetschwil. Dietikon/ Zürich
2005, 56.

2 Die Handschrift kann auf e-codices angeschaut

werden: http://www.e-codices.unifr.ch/en/

description/ saa/4530 27.4. 2010).
3 Vgl. Masser, Achim: Gebete und Benediktionen

von Muri. In: VL 2. Berlin/New York 1980,

Sp. 1110–1112.

4 Vgl. dazu Bretscher/ Gamper 2005), 56 f.
5 Vgl. Bruckner, Albert: Scriptoria medII. aevi

Helvetica 7. Genf 1955.
6 DieBeschreibung stützt sich auf Bretscher/

Gamper, 331–335.
7 Nachlass Peter Ochsenbein: Notizenzu Sarnen,

Pap.208. Mit freundlichem Dank an R. Ochsenbein,

St. Gallen, sowie Johanna Thali, Basel, für

die Übermittlung der Notizen sowie die Genehmigung,

diesezuForschungszwecken zu verwenden.
8 Bretscher/Gamper,59.Hier beziehen sich Bret-

82 Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter



scher/ Gamper vor allem auf die Handschriften aus

Muri. Der Stempelkönnte auch durch einen

Forschenden aus Muri- Gries, der in Sarnen

arbeitete, gesetztworden sein.
9 Mit einigen wenigen Ausnahmen verwende ich die

von Bretscher/Gamper in ihrem Katalog der

mittelalterlichen Handschriften der Klöster Muri
und Hermetschwil verwendeten Titel zu den

Texten. Textabschnitte in Cod. chart. 208 sind

schlecht oder teils gar nicht markiert. In einigen

Fällen ist eine feinere Unterteilung als diejenige

von Bretscher/Gamper daher angebracht. Von mir

vorgenommene neue Unterteilungender Texte

benenne ich.
10 Parallel überlieferte Texte zu Cod.chart. 208 sind in

folgenden Handschriften zu finden: Cod.chart. 194

Gebet zu Christus auf 8r –9v),Cod. membr.35

Livre d’heures) und Cod.chart. 191 Gebetbuch)

überliefern die Evangelienperikope aus dem

Johannesevangelium Io. I, 1–14), Cod. Chart191,

192, 209, 210 und 214 enthalten alle Ausschnitte

aus Eucharistietraktat vonMarquard von Lindau,
in 197 und 214 derselbe wie in 208). Andere

Handschriften, zum Beispiel Cod.chart. 207,209,

210 und 197 weisen untereinander mehrere

gemeinsameTexte auf.
11 Thiel, E.J.: Die liturgischenBücher des Mittelalters.

Ein kleines Lexikonzur Handschriftenkunde.

Börsenblatt für den Deutschen Buchhandel,

Frankfurter Ausgabe, 23),Frankfurt 1967,2379.
12 Den Begriff «paraliturgisch» verwende ich für die

Bereiche ausserhalb der Liturgie,oft auchsynonym

zu «privat» oder «private Andacht» Ich stütze mich
dabei auf Ochsenbein, Peter: Das Grosse Gebet der

Eidgenossen. Eine fünfhundertjährige
Gemeinschaftsandacht der Schwyzer. Schwyzer Heft 55),

Schwyz 1991,27, und Marti, Susan:Malen,
schreiben, beten: die spätmittelalterliche
Handschriftenproduktion im DoppelklosterEngelberg.

Zürcher Schriften zur Kunst-,Architektur- und

Kulturgeschichte3), Zürich 2002, 259.
13 Achten, Gerhard; Bliembach, Eva: Das christliche

Gebetbuch im Mittelalter: Andachts- und Stundenbücher

in Handschrift und Frühdruck. Gebetbücher.

Ausstellungskatalog. Bonn- Bad Godesberg

Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter 83

1987, 15–21.
14 Thiel, 2389–2392, Marti,260.
15 Thiel, 2381–2383, Fiala, Virgil; Irtenkauf,

Wolfgang: Versucheiner liturgischen Nomenklatur. In:
Köttelwesch, Clemens Hg): Zur Katalogisierung

mittelalterlicher und neuerer Handschriften.

Sonderheft zur Zeitschrift fürBibliothekswesen

und Bibliographie), Frankfurta.M 1963, 116 f.
Thiel macht auf die Verwendung des Begriffs liber

horarum im Zusammenhang mitdemBrevier

aufmerksam. Bretscher/Gamper verwenden in
ihrem Katalog diesen Begriff für die lateinischen

Stundenbücher.
16 Bretscher/Gamper, 48.
17 Thoss, D.:Stundenbuch. In: LexMa 8. Stuttgart

1997, Sp. 259; Masser,Achim: Gebete und

Benediktionen von Muri. In: VL 2. Berlin/New

York1980, 1110–1112; Ochsenbein, Peter: Stundebücher.

In: VL 9. Berlin/New York 1995, Sp. 468–

472.
18 Ochsenbein, Peter: Deutschsprachige Privatgebetbücher

vor 1400. In: Honemann, Volker; Palmer,

Nigel F. Hg.): Deutsche Handschriften 1100–

1400. Oxforder Kolloquium 1985. Tübingen1988,

380.
19 Engelberg, Stiftsbibliothek, Cod. 155, 1r. «Engelberger

Gebetbuch»
20 vgl. dazu Thali, Johanna: Qui vult cum Deo semper

esse, frequenter debet orare, frequenter et legere.

Formen und Funktionen des Lesens in der

klösterlichen Frömmigkeitskultur. In: Backes,

Martine; Lutz, Eckart Conrad;Matter, Stefan

Hg.): Lesevorgänge.ProzessedesErkennens in
mittelalterlichen Texten, Bildern und Handschriften.

Freiburger Colloquium 2007. Zürich, erscheint

September 2010,zweites Kapitel. Fürdie
Übersendung des noch unpublizierten Artikels danke

ich Johanna Thali.
21 Lentes, Thomas: Gebetbuch undGebärde.

Religiöses Ausdrucksverhalten in Gebetbüchern

ausdemDomikanerinnen-Kloster St.Nikolaus in
undis zu Strassburg 1350–1550). 2Bände.
Dissertation). Münster 1996, 220 Band1), zeigtdiese

Doppelfunktionder Gebetbücher anhand einer

Untersuchung der Strassburger Handschriften.
22 Wiederkehr, Gustav: Das Frauenkloster Hermetschwil.

Wohlen 1923, 11.
23 Laut Bretscher/Gamper, 40, hat inMuri im

16.Jahrhundert eine kleine Klosterschule bestanden.

24 Keller, Anita/Lehner, Martin: 900 Jahre Frauenkloster

St. Martin Hermetschwil. 2. Auflage. Aarau
1985, 10.

25 Bretscher/Gamper, 18.
26 Bruckner,32.
27 Bretscher/Gamper, Liste 396–408
28 Dubler, Anne-Marie: Die Klosterherrschaft

Hermetschwil von den Anfängenbis 1798. Argovia
81). Aarau 1968, 187.

29 Sarnen,Benediktinerkollegium, Cod.chart. 208,

45v.

30 Keller/Lehner, 59.Heute istdas Antependium im
Museum Basel. Auch in anderen Handschriften ist



dieses Motiv bildlich dargestellt, so zum Beispiel

im Livre d’heures, Cod.membr.35, aus den Jahren

um 1490, das jedoch erst im 17. Jahrhundert aus

Privatbesitz nach Hermetschwil kam. Es handelt

sich hierbei also um ein weit verbreitetes und sehr

beliebtes Motiv.
31 Cod. chart. 208, 19v.
32 Hamburger, Jeffrey F.: The Visualand the

­Visionary. Art and FemaleSpirituality in Late

Medieval Germany.New York 1998,19 f., sowie

Ochsenbein 1995), 142, weisen explizit auf den

Zusammenhang zwischen Bildgebrauch und

Gebetbuchgebrauch hin.
33 Es wird bei der Darstellung zwischen Prosatexten

und anderen Gebeten, Zaubersprüchenoder
Prognostiken, die einen Zeilenumbruch verlangen,

unterschieden. Die Zeilenumbrüche inder

Handschrift sindmitdemSchrägstrich (/ markiert,

die Seiten mit einem doppelten Schrägstrich (//
Vollständig rubrizierte oder rot geschriebene

Buchstaben werden fett abgedruckt.
34 Cod. chart. 208, 43 r–v.
35 Krass, Andreas: Gebet. In: RL1, Berlin1997, 662.
36 Hammerling, Roy: A History of Prayer. The First to

the Fifteenth Century. Leiden/Boston2008, 12.
37 Cod. chart. 208, 24r.
38 Alle Zitate Cod. chart.208, 83r.
39 Cod. chart. 208, 25v.
40 Cod. chart. 208, 35v, 36r.
41 Cod. chart. 208, 36v, 37r, 38r.
42 dik steht für das imMittelhochdeutsch üblicherweise

dich geschriebene Reflexivpronomen.
43 Haeseli, Christa M.: Sprachmagische Texte des

Clm 536 11./12. Jahrhundert). Medienwandel –

Medienwechsel– Medienwissen). Zürich 2008, 64.
44 Bretscher/ Gamper betiteln die beiden Texten auf

35r-v als Heilzauber. Ich unterteile in zwei

sprachmagische Texte, einer gegen Augenkrankheiten,

der andere gegen den Wurm.
45 Cod. chart. 208, 35r.
46 Haeseli 2008), 78 f.
47 Cod. chart. 208, 2v und 4v.
48 Weiss, Richard; Haug, Walter Hg.): Volkskunde

der Schweiz, 2. Auflage. Erlenbach-Zürich 1978,

272–275.
49 WeiblicheFormen wie «sünderin» oder die Anrede

Jesu als gemachel 65v) weisen aufRezipientinnen

hin. Gebete, in denenweiblicheTugenden

aufgezählt werden, bilden weitere Hinweise aufdie
weibliche Leserschaft.

50 Zur Lesefähigkeit der Nonnen beziehe ich mich

hier auf Hamburger 1998), 186. In den vergangenen

20 Jahren wurde dazu viel geforscht, es sind

hier Wolf,Jürgen: vrowen phlegene ze lesene.

Beobachtungenzur Typik von Büchern und Texten

für Frauen. In: Haubrichs,Wolfgang; Lutz, Eckart

Conrad Hg.): Text und Text in lateinischer und

volkssprachiger Überlieferung desMittelalters.
FreiburgerKolloquium 2004. Wolfram-Studien

19).Berlin 2006, 169–190, oder Opitz, Claudia:

Erziehung und Bildung in Frauenklöstern des

hohen und spätenMittelalters. 12.–15. Jahrhundert.

In: Kleinau, Elke; Opitz, Claudia Hg.): Geschichte

der Mädchen- und Frauenbildung. Band I. Vom

Mittelalterbis zur Aufklärung. Frankfurt/New

York, 1996, 63–77, oder zusammenfassend und

explizit auf den alemannischen Raumbezogen,

wären zu nennen:Hamburger, Jeffrey F.: Frauen

und Schriftlichkeit im Mittelalter. In: Bieri,
Susan­ne; Fuchs, Walther Hg.): Bibliotheken

bauen. Tra­dition und Vision/Building for Books.
­Traditions and Visions. Basel/Boston/Berlin 2001,

71–121.
51 Beide Zitate aus Bloomington, Indiana University,

Lilly Library,Mss. Ricketts 198, 81v. Buchder

Ämter, Ämterbuch).
52 Im Handschriftenbestand des Klosters Hermetschwil

befinden sich weitere Gebetbücher, welche

Auszügeaus dem im Spätmittelalter sehr beliebten

Eucharistietraktat beinhalten. Vgl. dazu Fussnote

10.
53 Vgl. Heinrich Seuse:Deutsche Schriften im

Auftrag der WürttembergischenKommission für
Landesgeschichte, herausgegeben von Dr. Karl
Bihlmeyer. Stuttgart 1907. Nachdruck: Frankfurt
am Main 1961, 11*; und Hofmann, Annelies Julia:

Der Eucharistietraktat des Marquard vonLindau.
Hermeae,Neue Folge 7). Tübingen 1960, 249.

54 Cod. chart.208, 77r.
55 Lentes 1996), 509–527, nennteine ganze Reihe

von gezählten Gebeten und Formendes Zählens

im Gebetskontext auf. Angenendt, Arnoldet al.:

Gezählte Frömmigkeit. Frühmittelalterliche

Studien, Jahrbuch des Instituts für Frühmittelalterforschung

der Universität Münster 29). Berlin/ New

York 1995, 62–66, listen unter anderem das Zählen

zur Memorierung von Heilswissenauf. Als einen

der Gründe für das im Spätmittelalter teilweise

exzessive Zählen und Verrechnen von Bussleistungen

nennen sie das Anhäufen und somit die

Sicherung des Heils. Inwiefern dasZählen in
diesem Kontext auf Cod.chart. 208 zutrifft, muss

noch untersucht werden.
56 Palmer, Nigel F.: Abecedarium 2. RL 1. Berlin

1997, 1.
57 Cod. chart.208, 40r und 40av.
58 Carruthers, Mary:The Bookof Memory. A Study

of Memory in Medieval Culture, 2. Auflage.

84 Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter



CambridgeStudies in Medieval Literature).

Cambridge 2008, 137, schreibt: « Evidence that
alphabets were commonly used as a mnemonic

ordering device is scattered but persistent in both
ancient and early medieval books.» Dadas

Erlernen des Alphabets zum Erlernendes Lesens

gehört wie das Erlernen der ZahlenzumErlernen
des Rechnens, handelt es sichbei dieser Art auch

im Spätmittelalter um eine weit verbreitete

Mnemotechnik.
59 Cod.chart. 208,32v.
60 In dieser Untersuchung kann ich nicht näher auf

die Parallelüberlieferungen in den Handschriften
ausHermetschwil und Murieingehen. Der

Cisioianus sowie das Abecedarium sind für die

beiden Klöster heute jedoch einzigartig.

Spiegel ein es monas t isch en Lebensid eals im Spätmi t telalter 85


	Spiegel eines monastischen Lebensideals im Spätmittelalter : eine textbasierte Untersuchcung des Sarner Cod. chart. 208 aus Hermetschwil

