
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 117 (2005)

Artikel: Zur jüdischen Geschichte des Aargaus : Erinnerungen als Quelle zur
Sozialgeschichte

Autor: Kaufmann, Robert Uri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur jüdischen Geschichte des Aargaus
Erinnerungen als Quelle zur Sozialgeschichte

ROBERT URI KAUFMANN

In Deutschland ist seit etwa 1979 die lokalhistorische Forschung zur jüdischen
Geschichte intensiver betrieben worden.1 Auch in der Schweiz hat die Debatte über

die Flüchtlingspolitik und die wirtschaftliche Kooperation der Schweiz mit dem

nationalsozialistischen Nachbarn nach etwa 1995 zu einer Intensivierung der

Forschung geführt, allerdings stark unter dem Vorzeichen der Verfolgung und des

Antisemitismus. Als Ableger davon ist die Studie von Erika Hebeisen zu betrachten,
die die Ausschreitungen im Surbtal im Jahr 1802 thematisiert und hier zeitgenössische

und spätere Quellen aufbereitet.2 Die 1986 gegründete Arbeitsgemeinschaft

zur Geschichte der Juden in der Schweiz hatte schon früher ein Lehrmittel angeregt,

das nach etlicher Verspätung 1999 endlich vorlag.3

Wichtige Themen der ländlich-jüdischen Geschichte sind allerdings noch

kaum bearbeitet. Eine vergleichende Sozialgeschichte der Viehhändler habe ich

1988 angeboten und 2004 die jüdischen Hausierer im wirtschaftshistorischen Kontext

dargestellt.4 Die Siedlungsgeschichte der Neuzeit im Bodenseegebiet hat durch

Karl-Heinz Burmeister wichtige Bereicherungen erfahren. Allen voran sei sein

dritter Band in der Reihe «medinat Bodase» (Konstanz 2000) genannt. Trotzdem

gilt es, einen Überblick für die Zeit zwischen 1490 und 1570 zu verfassen, der besonders

die «ausländischen» Quellen, etwa für den elsässischen Sundgau, Tiengen bei

Waldshut, Stühlingen, Meersburg, Weil am Rhein und andere mehr, beizieht. Man

darf nicht am schweizerischen Tellerrand verharren, sondern muss sich gerade im

Bereich der Siedlungsgeschichte für die Nachbarschaft interessieren. Dies gilt
ebenfalls für den Agrarhandel, der auf gegenseitiger Basis betrieben wurde. Weiter
ist der Übergang vom städtischen Geldhandel zum ländlichen Viehhandel im
16. Jahrhundert nicht erforscht.

Die allgemeine Forschung tendiert dazu, die Rechts- und Siedlungsgeschichte

zu betonen. Dies ist mit den allgemeinen lokalen und herrschaftlichen Quellen zu

bewerkstelligen. Doch die jüdische Perspektive zu erfassen ist schwieriger.

Jüdische Quellen

Die Landjuden schrieben auf Jüdisch-Deutsch («Westjiddisch») und in hebräischen

Buchstaben, die für viele Historiker unzugänglich sind.5 Nach 1800 mehren

sich aber jüdische Quellen in lateinischen Buchstaben, wenn auch die traditionellen

Körperschaften einer jüdischen Gemeinde noch lange weiter auf Hebräisch

oder Jüdisch-Deutsch protokollierten - so etwa die Beerdigungsbrüderschaften,

92 ARGOVIA 1 17, 2005, SEITEN 92-108



eine zentrale Fürsorgeinstitution, das Rabbinatsgericht und die Gemeinde-Vorstände.

Auch die Memorbücher (Gedenkbücher) wurden (und werden innerhalb
der Orthodoxie bis heute) so weitergeführt. Viele Landjuden verfassten ihre private

Post bis weit nach 1850 in hebräischen Buchstaben. Dies hatte den Vorteil, dass

neugierige Postboten und die meisten christlichen Nachbarn nicht so einfach den

Inhalt in Erfahrung bringen konnten. Allerdings haben viele Christen die hebräischen

Ausdrücke der Viehhändlersprache gelernt und waren oft stolz darauf, so

etwas Besonderes zu kennen. Im südbadischen Gailingen verbaten die Nationalsozialisten

den Christen nach 1933, jüdische Ausdrücke zu verwenden. An christlichen

Hochzeiten im Surbtal soll man sich noch heute über das Jüdisch-Deutsche

lustig machen und einen «Rabbiner» sprechen lassen: Ob dies nach dem Massenmord

an den europäischen Juden ein adäquater Umgang ist, sei dahingestellt.
Wenig genutzt für die Regionalforschung ist leider immer noch die jüdische

Presse. Die Nationalsozialisten haben leider die jüdischen Gemeindebibliotheken
in ihrem Machtbereich zerstört.6 Man ist froh, dass inzwischen einige Organe im
Internet angeboten werden (www.compactmemory.de, Projekt RWTH Aachen,
Professor Hans Otto Horch). So kann man schon in der ersten Nummer der

«Allgemeinen Zeitung des Judentums» von 1837, die Rabbiner Ludwig Philippsohn in

Magdeburg herausgab, etwas über Schikanen der Baselbieter Behörden gegen el-

sässisch-jüdische Handelsleute erfahren (siehe das Register darin). Der im Surbtal

tätige Rabbiner Dr. Meier Kayserling war der Schwiegersohn von Philippsohn, kein

Wunder deshalb, dass sich zu seiner Zeit (1861-1870) oft Berichte aus der Schweiz

vorfinden.

Später sollte der orthodoxe Israelit aus Frankfurt ausführlich über den Tren-

nungsprozess einer orthodoxen Gruppe aus der Israelitischen Cultusgemeinde
Zürich berichten, der sich über sechs Jahre hinzog (1892-1898).7 In Ermangelung einer

guten Archivüberlieferung der kleinen neuen städtischen Gemeinden sind diese

Quellen besonders wertvoll. Die jüdischen Gemeinden in der Schweiz waren zu

schwach, um diese systematisch zu sammeln. Die öffentlichen Bibliotheken hatten
dafür anscheinend kein Interesse. In der Zentralbibliothek Zürich fehlen sogar die

ersten 16 Jahrgänge des Wochenblatts. Leider hat sich von der «Jüdischen
Volkszeitung und Central-Organ für die Israeliten in der Schweiz» (1895/96) nur ein Teil
erhalten. Noch 1962 sichtete Josef Littmann Jahrgänge, die heute als verschollen

gelten.

In der Schweiz befanden sich die Archivalien der Landgemeinden im Besitz

von Familien, die in die Städte gezogen waren. Vieles wurde weggeworfen, leider
auch bei der jungen Israelitischen Cultusgemeinde Zürich (gegründet 1862).8 Eine

lange Artikelfolge im Israelitischen Wochenblatt für die Schweiz bringt Quellen

«aus dem Lengnauer (jüdischen) Archiv» (1908/09), deren weiterer Verbleib mir
unbekannt ist.9

ZUR JÜDISCHEN GESCHICHTE DES AARGAUS



Pläne zu einer schweizerisch-jüdischen Geschichte

Einige Leser wollten nach dem Vorbild der deutschen Juden eine Historische

Kommission ins Leben rufen, die eine Geschichte der Schweizer Juden fördern

sollte. 1902 bearbeitete die aus Galizien stammende Studentin Augusta Steinberg

immerhin schon das Mittelalter, doch bis 1932 fehlte eine neuzeitliche Geschichte

der Juden in der Schweiz. Frau Steinberg wurde schon 1906 vorgeschlagen, aber erst

nach 1922 mit der Aufgabe betraut. Als das Manuskript 1932 beendet war, fürchtete

sich der Schweizerische Israelitische Gemeindebund «wegen der Arglist der Zeit»,
das vorhandene Material zu veröffentlichen, um den Judenfeinden nicht Material

in die Hand zu liefern.10 Trotzdem nutzten die «Fröntier» die gegenüber Juden

nicht gerade freundliche Politik der Eidgenossenschaft für ihre propagandistischen
Zwecke. Florence Guggenheim hat das Werk von Frau Weldler-Steinberg später

überarbeitet und 1966/1970 in zwei Bänden herausgegeben.

Viele Berichte im Israelitischen Wochenblatt (1901 (T.) haben Quellenwert. Es

erstaunt auch nicht, dass sich immer wieder Berichte aus Gailingen finden," der

grossen Landgemeinde gegenüber von Diessenhofen, die genauso zu den

Stammgemeinden der Schweizer Juden gerechnet werden muss wie Lengnau und Endingen

im aargauischen Surbtal. Wir erfahren weiter von einer allgemeinen Versammlung

in der Synagoge Lengnau im Jahr 1908, als einige Einwohner die Surbtalbahn

forderten.12 Die beiden Herausgeber des Wochenblatts, Religionslehrer David
Strauss und Rabbiner Martin Littmann (Zürich), hatten ein besonderes Anliegen in

der Förderung der schweizerisch-jüdischen Geschichte.13 Littmann hatte zur
Geschichte der jüdischen Bibelexegese promoviert, war also vom Fach.

Der alte Endinger: Emil Dreyfus

Verschiedene Personen warben in den Spalten des Wochenblatts um eine

schweizerisch-jüdische Geschichte. Einer von ihnen war Emil Dreyfus, Antiquar in Genf,
Sohn des Oberlehrers Marcus Getsch (traditioneller jüdischer Vorname, abgeleitet

vom deutschen «Gottschalk») Dreifus, des bekannten Vorkämpfers für die

Gleichberechtigung der Juden in der Schweiz. Sohn Emil hatte schon 1894 versucht, dem

Gründungsdirektor des schweizerischen Landesmuseums Heinrich Angst die Idee

einer jüdischen Abteilung schmackhaft zu machen. 1912 existierte ein eigenes
«Komitee zur Sammlung jüdischer Altertümer», und zwei Herren stellten sich zur
Verfügung, Exponate entgegenzunehmen. Leider trafen zu wenige Objekte ein. Eine

spätere Anregung kam von einem nichtjüdischen Volkskundler aus Basel. Sie mündete

schliesslich in ein separates jüdisches Museum, das 1966 dort errichtet wurde.

Allerdings sind nicht wenige Dauerleihgaben aus dem Fundus des Schweizerischen

Landesmuseums, das bis heute leider weder eine jüdische Abteilung noch ein eigenes

Haus oder auch nur Zimmer zur schweizerisch-jüdischen Geschichte hat.

Emil Dreyfus wuchs nach 1840 in Endingen auf und liess nun in einer längeren

Artikelfolge die Zeiten des Kampfes um Gleichberechtigung der Surbtaler Juden

94 ZUR JÜDISCHEN GESCHICHTE DES AARGAUS



Revue passieren. Er würzte seine Beiträge mit jüdischen Ausdrücken, die für das

Publikum des Wochenblatts der 1920er-Jahre bestimmt waren. Notwendige

Erklärungen füge ich im Folgenden in Klammern bei.

Geschichtlicher Hintergrund der Memoiren

Um 1850 waren die beiden grossen jüdischen Landgemeinden in voller Blüte. In

Endingen machte die jüdische Bevölkerung etwa die Hälfte aus, in Lengnau ein

gutes Drittel. Jüdisches Leben war somit sehr präsent. Der Zürcher Rabbiner

Alexander Kisch ging sogar so weit, 1878 in der «Neuen Israelitischen Zeitung» zu

behaupten, dass die wirtschaftliche Entwicklung der beiden Dörfer massgeblich auf

die jüdischen Händler zurückzuführen sei.14 Auch dies wäre eine interessante Frage

für die Lokalforschung.
1848 und 1852 wurden grosse repräsentative Synagogen gebaut, die erhalten

und in den letzten Jahren schön renoviert worden sind. Schon damals waren sie

eigentlich zu grossartig geplant. Denn in den 1850er-Jahren begann die jüdische

Bevölkerung abzunehmen. Einzelne Kantonsregierungen zeigten sich allmählich
offener für die Niederlassung von Juden. Allerdings erhielten sie sogar im eigenen

Heimatkanton Aargau erst 1863 die freie Niederlassung, 1864 kamen die französischen

Juden in den Genuss der Gleichstellung mit christlichen Landsleuten in der

Schweiz, 1866 wurde endlich die Diskriminierung der Schweizer Juden in der neuen

Bundesverfassung des Jahres 1848 abgeschafft. Neue städtische Gemeinden
entstanden in Basel (1805), Genf (um 1820), Bern (um 1820), La Chaux de Fonds (1833),

Baden (1859), Zürich (1862), St. Gallen (1863), Luzern (1867), Lausanne, Winterthur
und anderen mehr. Für ihr Ortsbürgerrecht mussten die Surbtaler Juden erneut

lange streiten. Erst 1879 wurde es ihnen erteilt. Dies ist der Abschluss der Emanzipation

der Juden in der Schweiz. Vor ihrem Zuzug in die Städte waren die Landjuden

vor allem Hausierer, Vieh- und Pferdehändler sowie Makler («Schmuser»).

Erinnerungen: Aus den Memoiren eines alten Endingers

Emil Dreyfus hat als rüstiger 80-Jähriger über die Zeit vor der Ausbreitung des

Eisenbahnnetzes in den 1840er-Jahren und über die Verhältnisse vor der Erteilung
der Freizügigkeit an die Juden berichtet. Es folgen einige Auszüge aus seinen

Memoiren.

«Leider bildet eben die Geschichte der Emanzipation der Juden in der Schweiz,

wie die vieler anderer Länder, kein Glanzblatt in der Landeschronik. Doch sie

kämpften muthig weiter in der Hoffnung einer besseren Zukunft. Und doch bei all

den Mühsalen und schweren Bedrückungen in ihrem schweizerischen Ghetto fühlten

diese geduldigen Leute sich heimisch im idyllischen Surbtale und liebten ihre

Heimat.

Früh, Anfang der Woche, zog der Familienvater in seine sogen. <Medina>

[Stammkundenbereich], die wegen noch sehr beschränkter Freizügigkeit nicht sehr

ZUR JÜDISCHEN GESCHICHTE DES AARGAUS 95



ausgedehnt war. Wer nahm da nebst seinem zum Hausierhandel nötigen Warenbündel

noch die unentbehrlichen Kochutensilien mit, denn während [an] den

Wochentagen seine Mahlzeiten sehr frugal und einfach waren, hielt er als frommer
gesetzestreuer Juden darauf, dass selbst bei seinem persönlich bereiteten Mahle von

Kaffee, Milch und Brot etc. alles in gut koscherem Geschirr gekocht und aufgetischt

werden konnte. So lebte der Surbtaler Juden lange draussen in seine Medine

trotz Mühen, Strapazen und Entbehrungen. Ganz ergeben in seinem Schicksal, mit
dem oft stoischen Ausrufe: < Wir Jide sin halt im Goles> [< Wir Juden sind halt in der

Verbannung)]. In einem Hotel zu übernachten war ihm aus verschiedenen Gründen

eine Unmöglichkeit. Er versuchte daher, bei seinem bekannten gastfreundlichen

Bauersmann ein Nachtlager und Unterkunft zu finden. [...]»
Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz, Nr. 15,11.4.1924, 5 f.

«In Rupperswil im Bezirk Lenzburg (Kt. Aargau), einem reichen Pfarrdorf am rechten

Ufer der Aare, an der verkehrsreichen Strasse Brugg-Aarau-Bern gelegen [...],
schlugen die israelitischen Geschäftsleute unter dessen strohbedeckten Dache

einen Raum, wo sie ihre Nacht- und Warenlager einrichten durften. Da stellte sich

nach eines Tages Last ein der Hausierer mit seinem Warenbündel, der Viehhändler
mit seinem Vieh oder der Pferdehändler mit seinem Rösslein. Es waren ihrer oft
12-14 beisammen und eingedenk des Spruches [Hebr. <aller Orten, wo man meiner

gedenkt, werde ich zu dir kommen und dich segnen>] machten sie abends und morgens

in der Frühe Minjan [notwendiges Quorum von zehn Männern für das (öffentliche)

Gebet]. [...] Der gute Hannes [christlicher Beherberger] kannte sie alle mit
Namen und Übernamen und nannte sie zutraulich seine lieben Hofjuden. Denn sie

zeigten sich bescheiden, waren zufrieden mit einem einfachen Strohsack in der

Schlafstelle.

In diesem Quartier führten diese Juden ein kameradschaftliches Leben. Nach

dem Abendessen, das aus Kaffee und gutem Bauernbrot mit Butter, Eier oder

gesottenen Kartoffeln bestand, machten sie ihren unermüdlichen Jass, erzählten sich

<Moschelisch> [Geschichten, hebräisch <Ma'asiot>], oder vertrieben sich die Zeit

vor dem Schlafengehen mit allerlei Spässen.»

Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz, Nr. 16,18.4.1924, 6f.

«Solche Quartiere, wie das bei Hannes in Rupperswil, haben sich unsere Surbtaler

Juden je nach Bedürfnis in den verschiedenen Medinas angelegt. Während die

Geschäfte der Endinger sie mehr nach dem Aarauergebiet, Freienamt oder Frick-

thal hinzogen, hatten die Lengnauer Geschäftsleute, vertreten durch die Bloch's,
Riese Dickes Guggenheim, Dreyfus, s'Schues, s'Brandeise, Braunschweig's, Bern-

heim's, Weil's, Gideons s'Spielsalmeles, s'Mosalmele etc. vertreten, ihre Quartiere
mehr in der Medina [Stammkundenbereich] des Wehntals und des Züribiets
aufgeschlagen.

96 ZUR JÜDISCHEN GESCHICHTE DES AARGAUS



Doch niemals kehrte er heim, der Familienvater, oder er brachte etwas, das zur

Erhöhung der Schabbesfeier [Schabbat: Ruhetag Samstag] beitragen konnte. War's

ein fettes Huhn, feistes Gizzi [junge Ziege], Gemüse oder sonstige Victualien

[Lebensmittel]. All dies wusste die tüchtige jüdische Hausfrau, denen es in Endingen,
wie in Lengnau viele gab, für den Schabbestisch wohl und schön zuzubereiten. Sie

tat dies mit Lust und Freude. Hatte sie doch auch die ganze Woche gespart und

gekargt, sodass ihr selbst von dem geringen Haushaltgeld von fünf Franken, das ihr
der Mann zur Abreise für die ganze Woche zurückliess, noch ein guter Teil zur
Verschönerung des Sabbats übrig blieb. Für diese Leute war das Sabbatfest stets eine

wahre Erholung. Frisch gewaschen und festlich gekleidet, begab sich alt wie jung
Freitag abends in das Gebetshaus. Vorher aber zog die Hausfrau die bekannte

Schabbeslampe herunter, um sie ihren Segensspruch dabei sagend mit ihren acht

Lichtern erleuchten zu lassen, denn <Ein Aur ein Simche> [<ohne Licht keine Freude)]

hiess es, und dabei sagte der jüdische Volksmund bei Gelegenheit dieser
Cérémonie des Entzündens der Schabbeslampe Freitag abends Lamp herunter, Daiges

[Sorgen] hinauf [...].»
Israelitisches Wochenblatt, Nr. 17, 25.4.1924,13.

«Am Schabbes [Samstag] nach dem Morgengottesdienst machten die Frauen sich

Besuche. Oder sie begleiteten eine aus dem Wochenbett entlassene, in der Synagoge

eingeweihte junge Mutter, als Ehrengarde bis nach Hause. Die Männer taten

sich auf den Dorfplätzen zusammen. Meistens sammelten sich die Handelsleute

gleicher Branche, um über Wochenbegebenheiten und Erlebnisse einander Wahrheit

und Dichtung zu erzählen. Da stehen in lebhafter Diskussion zum Beispiel der

Gutes Michel [M. Dreifus], der Judel [J. Guggenheim], s'Handels Jausle [J. Bollag]

und sein Bruder Hirsch, die eigentlichen Grosshändler des Ortes, die ihre
Manufakturwaren en gros dazumal schon vom Ausland bezogen, um sie in kleineren

Quantitäten den Hausierern abzugeben oder auch auf der damals noch weltbekannten

bedeutenden Zurzacher Messe zu liquidieren. Anderweitig bemerken wir in

ruhigem Gespräch die schon zu gewisser Bedeutung gelangten Endinger Pferdehändler

Rossfromele [W. Guggenheim] und Schuloches [Gebrüder Guggenheim]. Sie

waren als zuverlässige, korrekte Geschäftsleute bei ihrer Kundschaft allgemein
beliebt und bis in die Herrschaftshäuser und reichen Bauernhöfe des Kantons, bis

nach Zürich und Umgebung, vorteilhaft eingeführt. Sie bezogen Zug-, Wagen- und

Reitpferde teilweise aus dem Schweizer Jura [Freiberge], zum Teil auch aus dem

Auslande. Wenn Freitags sie ins Dorf zogen mit ihrer zahlreichen Kavallerie schöner

Pferde, geführt von gewandten Knechten als Rosslenker, wie s'Hauserle [der

später in Bern sich etablierte], Scheines From und s'Jörgili, das war für uns Jungens

ein ergötzliches Amusement, das uns bis in die schönen Stallungen mitzog, wo die

Tiere bei guter Pflege Unterkunft fanden. Stunden konnte ich da verweilen.»

Israelitisches Wochenblatt, Nr. 18, 2.5.1924,13.

ZUR JÜDISCHEN GESCHICHTE DES AARGAUS 97



Anmerkungen
1 Man konsultiere die Rubrik «Communal and

Regional History» im Leo Baeck Year Book. London
1956fT. (massgebliche Fachzeitschrift für die

Geschichte der Juden in Deutschland).
2 Hebeisen. Erika: Das Pogrom des Jahres

1802. Fallmethode. Spuren zur Aargauer
Geschichte. Buchs 1998.

3 Kupfer, Claude; Weingarten, Ralph: Zwischen

Ausgrenzung und Integration. Geschichte und

Gegenwart der Jüdinnen und Juden in der

Schweiz. Zürich 1999.

4 Jüdische und christliche Viehhändler in der

Schweiz, 1780-1930. Zürich 1988; Die Modernisierung

der Berufsstruktur der südwestdeutschen

Juden. In: Haus der Geschichte Baden-Württemberg

(Hg.): Jüdische Unternehmer und Führungskräfte

in Südwestdeulschland 1800-1950. Berlin
2004. 53-99.

5 Phonogrammarchiv der Universität Zürich (Hg.):
Schweizer Dialekte, Deutsche Schweiz 4. Surbtaler

Jiddisch. Zürich 2000.
6 Einsatzstab Arthur Rosenberg. vgl. Schochow.

Werner: Deutsch-jüdische Geschichtswissenschaft.

Berlin 1966.

7 Eine Beschreibung der jüdischen Gemeinde
Baden aus dem Jahrgang 1924 des «Israeliten»
haben wir 1998 den Badener Neujahrsblättern zur
Verfügung gestellt, siehe dort 59 f.

8 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz. Nr. 42.

16.10.1908. 2. Das Archiv konnte bei Hermann

Guggenheim einfach «abgeholt» werden.
9 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz. Nr. 43,

23.10.1908. bis Nr. 46. 12.11.1909. in lockerer

Folge.
10 Weldler-Steinberg. Augusta: Geschichte der

Juden in der Schweiz. Bd. 1. Zürich 1966. 7. Diese

Wendung findet sich im ersten Bundesbrief der

Eidgenossenschaft: Absicht?
" Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz. Nr. 11.

13.3.1903,3 (Bericht von der Revolution 1848. als

sich ein jüdischer Metzger gegen Bauern verteidigen

wollte. 1848 fanden in Süddeutschland und im

Elsass massive Ausschreitungen gegen Juden

stalt).
12 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz, Nr. 6.

7.2.1908.
'3 Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz, Nr. 5.

29. 1.1909, 2. Litlmann wollte eine «vollständige»
Geschichte der Juden in der Schweiz und dachte

dabei auch an eine Verwendung im jüdischen
Religionsunterricht.

14 Israelitische Zeitung. 15.11.1878. 12. Jetzt (1878)

würde Leben und Wohlhabenheit aus dem Surbtal

wegziehen.

98 ZUR JUDISCHEN GESCHICHTE DES AARGAUS


	Zur jüdischen Geschichte des Aargaus : Erinnerungen als Quelle zur Sozialgeschichte

