Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons

Aargau
Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau
Band: 114 (2002)
Artikel: "Es ist denen Herren von Zurich gram um das wirenlos." : Bausteine zu

einer Konfessionalisierungsgeschichte der Grafschaft Baden : die
Reformierten im 17. Jahrhundert

Autor: Bott, Sebastian / Fuchs, Matthias
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-17295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Es ist denen Herren von Zirrich gram um das wirenlos. »
Bausteine zu einer Konfessionalisierungsgeschichte der Grafschaft Baden:
Die Reformierten im 17. Jahrhundert

‘BASTIAN BOTT, MATTHIAS FUCHS

Zweimal téaglich ldutete der Sigrist Matthias Ernst aus Wiirenlos die Glocken der
Pfarrkirche: einmal zur Mittagszeit, einmal zum Beten am Abend. Die katholischen
Bauern und Tauner des Dorfes zogen ihre Hiite, wenn es ldutete - schliesslich galt
das Laduten ihrer Seelsorge -, die reformierten behielten sie meistens auf. Alle
14 Tage, jeweils am Sonntag, ldutete Sigrist Ernst nur fiir die Reformierten: Dann
kam nidmlich Pfarrer Felix Tobler aus dem benachbarten Otelfingen zum Gottes-
dienst seiner reformierten Schifchen. Tlirmten sich im Sommer die Wolken und ein
Gewitter nahte, zog der Sigrist mit seinen Helfern die Glocken fiir alle, fiir «Un-
katholische» und «Papisten», um Gottes Hilfe zu erbitten und das Dorf zu mahnen,
mit der Feldarbeit fertig zu werden. So war es jedenfalls bis in das Jahr 1638. Dann
sollte sich plotzlich vieles dndern - die «Unkatholischen» wollten fortan ihren eige-
nen Sigristen! Es gab Streit und Hader, der Dorffrieden war bedroht. Wiirenlos
stand nicht allein da mit seinen Problemen. Auch in den anderen gemischtkonfes-
sionellen Gemeinden der Grafschaft Baden, in denen seit 1531 Reformierte und
Katholiken ihren Alltag gemeinsam bewiltigt hatten, war die Lage im 17. Jahrhun-
dert angespannt. Die fachwissenschaftliche Forschung hat diese konfessionellen
Konflikte in grosserem Zusammenhang seit lingerem untersucht und eine Reihe
vergleichender Studien dazu vorgelegt. Im folgenden Artikel sollen Ergebnisse die-
ses Konzeptes der so genannten Konfessionalisierung vorgestellt werden und mit
dem Sigristenstreit und anderen Konflikten aus Wiirenlos und einigen anderen Ge-
meinden verglichen werden.

Grundziige des Konfessionalisierungskonzepts

Die historische Forschung zur friihneuzeitlichen Konfessionalisierung ist mittler-
weile liber 40 Jahre alt. In mehreren Sammelbidnden und Forschungsiiberblicken
sind Ergebnisse der Detailstudien zu den drei Konfessionen der Offentlichkeit vor-
gestellt worden.! Das Konzept der Konfessionalisierung, so lidsst sich in aller Kiirze
zusammenfassen, beschreibt einen fundamentalen Vorgang innerhalb européischer
Gesellschaften der Frithen Neuzeit (ca. 1560-1700). Dieser gesellschaftsgeschicht-
liche Vorgang wirkte so grundlegend, dass ohne sein Verstindnis wesentliche Ein-
sichten liber den frithneuzeitlichen Wandel anderer Bereiche (Kultur, Demografie,
Okonomie) verloren gehen wiirden. Statt der herkdmmlichen Betonung des Tren-
nenden der Konfessionen - was sich nicht zuletzt in der epochalen Gliederung in
Reformation und Gegenreformation dussert - wird durch das Konzept der Konfes-

148 ARGOVIA 114, 2002, SEITEN 148 - 175



sionalisierung ein alle drei Konfessionen gleichermassen erfassender Wandel the-
matisiert. Dieser Wandel ist nach Wolfgang Reinhard - neben Heinz Schilling einer
der Pioniere der deutschen Konfessionalisierungsforschung - mehrdimensional zu
denken. Die nachreformatorischen Eliten (Theologen, Juristen) setzten gezielt die
Ausschliesslichkeitsanspriiche der verschiedenen Konfessionen durch. Mit Hilfe
von verbindlichen Glaubensbekenntnissen, durch eine Intensivierung der Riten
(zum Beispiel Abendmahlskontrolle) sowie durch die Betonung konfessioneller
Unterscheidungsmerkmale (zum Beispiel Laienkelch, Bilderverbot, Liturgie) wur-
den homogene Konfessionskulturen geschaffen. Nicht unbedingt beabsichtigte Fol-
gen dieser Bemiihungen betreffen die Verdichtung von Herrschaft durch Sozialdis-
ziplinierung, Biirokratisierung und Verrechtlichung.

Mit dem intensivierten religiosen Zugriff auf die Personlichkeit der Untertanen
(zum Beispiel durch Beicht- und Busspraxis) wurde die innere Einstellung der Be-
herrschten so verdandert, dass die frihmoderne Herrschaftspraxis auf entsprechende
Zustimmung treffen konnte.? Glaube und Gehorsam gingen in allen konfessionel-
len Kulturen eine herrschaftsbildende und -stabilisierende Liaison ein, die sich erst
wieder im Zuge der Sdkularisierung l6sen sollte.

Vieles, was anfanglich von Reinhard und Schilling recht programmatisch be-
hauptet wurde, konnte durch zahlreiche Einzelstudien quellenmissig belegt werden,
anderes wurde relativiert und modifiziert. Besonders die Rolle, die den konfessio-
nellen Ehe- oder Chorgerichten bei der Ausbildung eines disziplinierten Unterta-
nenverbandes zugemessen wurde, ist einer kritischen Wiirdigung unterzogen wor-
den. Wihrend von Reinhard und Schilling die «disciplina ecclesiastica» (Kirchen-
zucht) als Teil einer umfassenden territorialstaatlichen Sozialdisziplinierung der Ge-
samtgesellschaft verstanden wird, betonen neuere Studien die eigenaktive Selbstre-
gulierung der Dorfgemeinden bei der Ausgestaltung friihmoderner Staatlichkeit.’

Die Eidgenossenschaft bot sich aufgrund ihrer aussergewohnlichen herrschaft-
lichen Struktur fiir eine solche kritische Perspektive besonders an. Hier fehlten oft
starke zentrale Staatsgewalten, oder die traditionelle Stellung der politischen Ge-
meinden schuf ein starkes Gegengewicht zu obrigkeitlichen Begehrlichkeiten. Der
etatistischen Perspektive wurde eine kommunale entgegengehalten, die die Realiti-
ten der Dorfgemeinschaften angemessener zu erfassen versuchte.

Im Biindnerland waren es die korporativen Selbstorganisationen der refor-
mierten Geistlichen oder einzelne Pfarrer, die ohne staatskirchliche Einbettung die
Kirchenzucht verschirften.* Das Beispiel der Berner Landgemeinden zeigt, wie z6-
gerlich die Berner Obrigkeit von sich aus, auf eratistische Weise, Konflikte regelte. Es
blieb auch hier weitgehend der Initiative der Dorfkommunen iiberlassen, Kirchen-
und Sittenzucht zu verschirfen.’ Durch das Supplizieren und die Gravamina der
Untertanen, so die weiterfiihrende These, entstand nicht nur in der Eidgenossen-
schaft, sondern auch in den Fiirstenstaaten das dichte gesetzliche Regelwerk der
friihneuzeitlichen «Policey».

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

149



Mit den detaillierten Studien zu Fragen der Sozialdisziplinierung wurden wei-
tere mikrogeschichtliche Zusammenhinge thematisiert. Fragen nach der konfes-
sionellen Identitit, nach der alltiglichen Reprisentation des Glaubens oder nach
konfessionellen Konflikten liessen neue Schichten des Wandlungsprozesses sicht-
bar werden. Reichhaltiges Material fand sich in gemischtkonfessionellen Stiddten
oder Regionen: Wo katholische und reformierte oder lutherische Glidubige auf
engem Raum zusammenlebten, in Sichtweite und tiglichem Kontakt, konnte das
konfessionelle Selbstverstindnis priziser erfasst werden. Durch das Andere erhielt
das Eigene oft erst seine aussergewohnliche Bedeutung und Brisanz.

Am Beispiel der gemischtkonfessionellen Gemeinde Bischofszell (TG) konn-
te gezeigt werden, dass sich die konfessionellen Gruppen in enger Wechselwirkung
und Abhiingigkeit entwickelten (so riefen zum Beispiel katholische Rituale refor-
mierte Antirituale hervor), stets aber bemiiht waren, ihre Besitzstinde zu wahren.
Konfessionelle Grenziiberschreitungen filihrten regelmissig zu lingeren Ausei-
nandersetzungen.®

Im Folgenden soll die Lage der Reformierten in einigen gemischtkonfessio-
nellen Gemeinden der Grafschaft Baden niaher untersucht werden. Dazu liegen
bereits eine Reihe fundierter Ortsgeschichten vor, es fehlen jedoch weitgehend ver-
gleichende Untersuchungen.” Aus der oben skizzierten fachwissenschaftlichen
Diskussion ergeben sich einige leitende Fragen fiir eine solche vergleichende Unter-
suchung: Wie sah die herrschaftliche Situation in den Gemeinden aus, und wie be-
einflussten die Bestimmungen des Landfriedens in der vergleichsweise offenen
Struktur der Gemeinen Herrschaft das Verhiltnis der Reformierten und Katho-
liken? Wie agierten die Betroffenen bei konfessionellen Streitigkeiten, wie und
wann nutzten sie die herrschaftlichen Handlungsspielriume? Wann wurde fir die
Bauern und Tauner der Dorfer die konfessionelle Identitidt wichtiger als die kom-
munale?

Die Situation der Reformierten in der Grafschaft Baden zwischen

dem Zweiten und dem Vierten Landfrieden (1531-1712)

Fiir das Zusammenleben der beiden Konfessionen in der Grafschaft Baden waren
wihrend rund 180 Jahren die Bestimmungen des Zweiten Kappeler Landfriedens
massgebend - der Religionskrieg von 1656 dnderte daran nichts, sondern brachte
nur eine Bestdtigung der massgeblichen Artikel. Darin werden die gegenseitigen
Rechte in den gemeinen Herrschaften fixiert. «kilchhorinen, gemeinden oder her-
lichkeiten»®, die den neuen Glauben angenommen hatten, konnten diesen beibe-
halten. Wer zum alten Glauben zuriickkehren wollte, konnte dies tun und Messe
und die Sakramente feiern, wihrend der andere Teil den Pridikanten behalten durf-
te. In einem solchen Fall sollten die Kirchengiiter «nach Marchzahl» (das heisst
nach Bevolkerungsanteilen) geteilt werden. Die beiden Religionen sollten sich
nicht gegenseitig libel nachreden.

150 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



Das bedeutete, dass keine neuen Ubertritte zur reformierten Konfession mehr
moglich waren. Wer trotzdem {ibertrat, hatte nach Auffassung der V Orte’ die Graf-
schaft zu verlassen.” In Orten mit reformierter Bevolkerungsmehrheit konnten ein-
zelne Katholiken die Wiedereinfiihrung der Messe und Anteil am Kirchengut ver-
langen. Umgekehrt hatte eine reformierte Minderheit in Orten mit katholischer
Mehrheit diese Moglichkeit nicht und blieb nach Auffassung der V Orte rechtlos" -
in der Grafschaft Baden wird dies in einzelnen Fillen zu priifen sein.” Trotzdem
kann festgestellt werden, dass sich reformierte Kirchgemeinden im Hoheitsgebiet
der Grafschaft Baden nur dort herausbilden konnten, wo eine starke reformierte
Mehrheit bestand wie in Tegerfelden,”® Zurzach," Gebenstorf,” Wiirenlos,* Wei-
ningen'” und Schlieren. Minderheiten konnten in Randlagen auf den Schutz der be-
nachbarten reformierten Stinde hoffen - so erhielt sich in Dietikon®® unter Ziircher,
in Birmenstorf unter Berner Obhut eine reformierte Minderheit,” ebenso in Leng-
nau offenbar ein reformierter Hof? und die zwei Hofe Waldhausen und Hégelen? in
Fisibach.

Die anderen Gemeinden, die vor 1531 als reformiert ausgewiesen wurden,
scheinen alle mit Mehrheitsbeschluss zur katholischen Konfession zuriickgekehrt zu
sein, dies sind insbesondere Kaiserstuhl und Fisibach, Déttingen, Rohrdorf, Fislis-
bach und Wettingen. Die dort ansdssigen Reformierten waren zum Teil gleich im
Gefolge des zweiten Kappelerkrieges nachhaltig eingeschiichtert und zum Glau-
benswechsel bewegt worden, wie wir von Kaiserstuhl, Rohrdorf und Fislisbach, aber
auch von Dietikon, Schlieren, Wiirenlos und Birmenstorf erfahren.”? Der Pridikant
von Birmenstorf wurde in die Reuss gehetzt, wo er ertrank.”? Die Priadikanten von
Zurzach, Tegerfelden, Rohrdorf, Fislisbach, Wiirenlos, Dietikon und Gebenstorf
wurden in der Folgezeit angeschuldigt, gegen die Friedensbestimmungen verstos-
sen zu haben, indem sie gegen die Messe gepredigt hdtten, und wurden aus der
Grafschaft Baden verjagt, oder sie zogen es vor, selbst Zuflucht in reformierten Stian-
den zu suchen. Die Gemeinden Zurzach, Tegerfelden und Gebenstorf erhielten spa-
ter wieder neue Pridikanten. Die Pridikanten von Wiirenlos und Dietikon wihlten
ihren Wohnsitz in den Teilen ihrer Pfarrei, die auf zlircherischem Boden lagen, in
Otelfingen und Urdorf.

Immerhin scheint die Rekatholisierung nicht wie gemeinhin angenommen?
unmittelbar nach der zweiten Schlacht von Kappel in aller Konsequenz durchge-
fiihrt worden zu sein, sondern sich liber einen ldngeren Zeitraum hingezogen zu
haben. 1595 noch wird von einem gewissen Stdubli in Sulz berichtet, der im Amt
Rohrdorf sich allein zur neuen Religion bekenne und Frau und Sohnesfrau ge-
zwungen habe, zur Osterzeit zum Tisch des Priadikanten zu gehen. Der Landvogt
hatte ihn dafiir bestraft, konnte aber offenbar die Busszahlung nicht erhalten.?

In Lengnau konnten sich Reformierte auf dem Loohof halten. 1695 stellte man
deren Vorhandensein auch behdrdlicherseits fest, nachdem sich der katholische
Pfarrer von Lengnau beklagt hatte, der Pridikant von Bachs habe etwa zweihundert

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

151



Personen aus dem Ziircher Gebiet, von Tegerfelden und Endingen zum Gottes-
dienst in der Lengnauer Kirche mitgebracht, der offenbar regelmissig jeden dritten
Sonntag und an Feiertagen stattfand.” Auf Nachforschungen, seit wann denn
Reformierte in Lengnau wohnten, wurde geantwortet, dies sei seit Menschenge-
denken so der Brauch, wahrscheinlich schon seit der Zeit des Abfalles der Refor-
mierten von der katholischen Kirche so gewesen.”® Daraufhin wurde verfligt, dass
kiinftig nur die drei Haushaltungen des Loohofes ein Anrecht auf den reformierten
Gottesdienst in der Lengnauer Kirche hitten.

Interessant und bezeichnend dafiir, dass es mit der Wende zum 17. Jahrhundert
zunehmend schwieriger wurde, als Reformierter unbehelligt in einer Minderheits-
situation zu leben, ist der Fall Klingnau, wo offenbar wihrend des ganzen 16. Jahr-
hunderts immer wieder Neugldubige gelebt haben. 1568 noch wird entschieden, so-
lange diese sich ruhig verhielten, wolle man nicht gegen sie vorgehen und auf
deren Riickkehr zum wahren Glauben hoffen.” 1592 hdren wir von einem Streit
zwischen Biirgern katholischer und reformierter Konfession in Klingnau, und 1596
fiihren die Reformierten von Klingnau Beschwerde, dass sie vom dortigen bischof-
lichen Vogt gendtigt wiirden, in Klingnau die Messe zu besuchen, und bitten darum,
bei ihren «alten Rechten und beim Landfrieden» geschirmt zu werden. Das aller-
dings konnten sie nicht erreichen. Der katholische Landvogt von Baden stiitzte die
Weisungen des bischoflichen Vogtes, und genauere Recherchen ergaben offenbar,
dass Klingnau als Stadt nie in den Landfrieden eingeschlossen war, weil es nicht am
Krieg teilgenommen habe. Dies war zumindest der Standpunkt der VOrte, wiahrend
Ziirich und Bern 1534 das Gegenteil behauptet hatten.* Entsprechend wurde den
Reformierten in Klingnau 1596 die Wahl gelassen, entweder die Messe zu besuchen
und das Fasten zu halten oder wegzuziehen. 1611 dann wurde dieser Entscheid als
Wegweisung interpretiert. Man habe vor etwa achtzehn Jahren beschlossen, dass
Nichtkatholiken auszuziehen hitten, aber diesen Beschluss aus Saumseligkeit nicht
vollzogen. Nun wurde den zwei noch bestehenden reformierten Haushalten eine
Frist gesetzt, innert welcher sie die Stadt zu verlassen hatten.”

Diese Entwicklung zeigt sehr schon das Voranschreiten der Konfessionalisie-
rung. Wihrend es in der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts offenbar noch anging,
dass eine andersgldubige Minderheit, sofern sie sich angepasst verhielt und ihren
Gottesdienst in aller Stille anderswo besuchte, geduldet wurde, so verlangte man
gegen Ende des Jahrhunderts Glaubensbeweise in Form von Messebesuch und Fas-
ten; umgekehrt war die Gegenseite offenbar nicht mehr bereit, diese ohne Protest
zu leisten. Zu Beginn des 17. Jahrhunderts endlich scheint nur noch die Vertreibung
moglich, um den Konflikt zu 16sen. Auch die regierenden Orte konnten offenbar
um 1535 eine Frage wie diejenige nach dem Ein- oder Ausschluss Klingnaus in den
Zweiten Kappeler Landfrieden einfach unbeantwortet im Raum stehen lassen, wih-
rend diese dann sechzig Jahre spiter klar beantwortet wurde und Folgen nach sich
z0g.?

152 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



o
’
/

.
o

Das Innere der Kirche in Wirenlos um
1930, offenbar mit Palmsonntags-
dekoration. Noch immer wurde damals
die Kirche paritatisch genutzt. Der
katholische Hochaltar ist mit einer Git-
terschranke vom Kirchenschiff abge-
trennt, in dem sich Kanzel und Taufstein
der Reformierten befinden (Bild:
K.Weinberger, Ortsgeschichte Wiirenlos).

In den Teilen der Grafschaft allerdings, die im Landfrieden eingeschlossen
waren, wurden die Angehdrigen der unterschiedlichen Religionen zum Zusam-
menleben gezwungen.” Damit kam es zu Konflikten, die im Laufe der Zeit immer
splirbarer wurden, je mehr sich unterschiedliche Lebensformen und Glaubens-
praktiken ausbildeten. Entsprechend wurden sie vorwiegend im letzten Viertel des
16. und im 17. Jahrhundert aktenkundig.

Konflikttrichtig war die gemeinsame Nutzung der Pfarrkirche* durch Reformierte
und Katholiken. Die Gottesdienstzeiten mussten auf die Bediirfnisse der jeweils an-
deren Religion abgestimmt, in der Ausstattung auf Empfindlichkeiten der Gegen-
partei Riicksicht genommen und der Friedhof miteinander genutzt werden. Je nach
Situation der Kirche konnte sich dieses Zusammenleben unterschiedlich ausgestal-
ten. Eine wichtige Rolle spielte dabei der Kollator, der oft auch Zehntherr und fiir
die Besetzung der Kirchenimter wie Pfarrer und Sigrist, fiir deren Besoldung und
fiir einen Teil des Unterhaltes der Kirche zustindig war. Hier konnen verschiedene
Fille unterschieden werden.

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

153



In Wiirenlos und Dietikon blieb der Abt von Wettingen Kollator. Er setzte den
katholischen (meist aus den Konventualen von Wettingen) und den reformierten
Pfarrer ein, die beide nur den Titel Vikar fihren durften, da nominell der Abt Pfarr-
herr war. Ebenso bestimmte er den Sigristen, ein Recht, das nicht unbestritten blei-
ben sollte.” Er entrichtete auch die Besoldungen. In der Wahl der reformierten Pfar-
rer war er allerdings nicht frei, sondern erhielt einen Dreiervorschlag vom Rat von
Zirich. Gleich wurde auch die Bestellung des reformierten Pfarrers von Weiningen
durch den Abt von Einsiedeln gehandhabt.

In Zurzach und Tegerfelden gelangte die Kollatur an die Kirchgemeinde.’* An
sich waren die Pfarrkirche von Zurzach und die Filiale Tegerfelden vor der Refor-
mation durch das Chorherrenstift Zurzach versehen worden.” Die Chorherren re-
klamierten allerdings keine Kollaturrechte, obwohl die reformierten Pfarrer aus
dem Stiftsvermdgen besoldet wurden, und es wurde tiblich, dass die Kirchgemein-
den selbstindig jeweils Ziirich um einen Pfarrer baten.*

In Gebenstorf und Birmenstorf endlich setzte der reformierte Hofmeister von
Konigsfelden die Pfarrer ein, und zwar sowohl den reformierten von Gebenstorf
wie auch den katholischen von Birmenstorf.

Im Alltagsleben war ein Stein des Anstosses die Feiertagsregelung. Es musste
genau festgehalten werden, welche Feiertage fiir beide Religionen verbindlich
waren und entsprechend zu begehen waren, da die Reformierten eine geringere
Zahl von solchen zu beachten pflegten als die Katholiken. Die Situation kompli-
zierte sich, vor allem nachdem die katholische Kirche 1582 den neuen, gregoriani-
schen Kalender eingefiihrt hatte, wihrend die reformierten eidgendssischen Orte
vorderhand beim alten Kalender verblieben.

1585 orientierte der Landvogt von Baden die Zurzacher, dass sich die Orte
folgendermassen in Betreff des Kalenders verglichen hiitten. In den gemeinen Vog-
teien sollten beide Religionen «das gantz jar die fest- und firtag, in landfriden ver-
griffen, mit einandern nach usswysung des neliw gesezten calenders fyren».* Aller-
dings durften die Reformierten Weihnachten, Stefanstag, Johannestag, Neujahr,
Ostern und Ostermontag, Auffahrt, Pfingsten und Pfingstmontag nach dem alten
Kalender feiern. Die Katholiken durften an diesen Tagen vormittags nicht arbeiten,
um die Gottesdienste nicht zu storen, genauso wie die Reformierten an diesen
Feiertagen nach neuem Kalender und neu auch am Fronleichnamstag vormittags
nicht arbeiten durften.

Besonders betont wurde im Mandat, dass «sie fridsam vnd styll vnd auch
vngefocht vnd vngehasset in vnd vsserthalb der kilchen, auch in wyrtzhiiseren vnd
anderstwo verbliben vnd einandern dyses spennigen calenders halb vntratzet sollen
lassen by einer vfgesetzten vnd bestimpten straff».# Offenbar war die Konflikt-
trachtigkeit einer Situation, in der eine Partei gezwungen wurde, ihre Beschiftigung
zu vernachlissigen, ohne dass fiir sie dazu ein religioser Grund bestand, den regie-
renden Orten bewusst. Im Juli 1641 heisst es etwa liber einen Vorfall in Tegerfelden:

154 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



Der dortige Pfarrer Caspar Brunner hatte offensichtlich an einem ausserordent-
lichen «papistischen» Feiertag, der nicht im Kalender angegeben war, mit seinen
Nachbarn Feldarbeit verrichtet. Der katholische Pfarrer beschwerte sich beim Land-
vogt in Baden, Caspar Brunner hitte gegen den Landfrieden verstossen und «dass
er an einem Fyrtage syin friicht auf dem feld hat heimfiihren lassen».*? Der Dekan
empfahl dem reformierten Pfarrer, sich konziliant zu zeigen, falls der Landvogt ihn
zitieren sollte. Er solle sich «griindlich entschuldigen» und vorbringen, dass er nicht
«aus despect dem fyrtag gegeniiber, sondern weil ein ungewitter drohte» auf dem
Feld gearbeitet hiitte.

Es scheint, dass vor allem in den Randregionen die Regelung weiterer Prizi-
sierungen durch die regierenden Orte bedurfte. So biisste 1655 Landvogt Schmid
zwei reformierte Bauern von Waldhausen und Hiégelen an der Grenze zu Ziirich
wegen Feiertagsarbeit. Sie appellierten deswegen an die Tagsatzung, welche ent-
schied, dass derjenige von Hégelen, dessen Giiter in Ziircher Gebiet ligen und der
geltend gemacht hatte, er hitte gar nicht gewusst, dass er gefehlt habe, freigespro-
chen wurde, wihrend derjenige von Waldhausen die Busse zu bezahlen hatte. Fiir
die Zukunft wurde beiden auferlegt, die Feiertage der Grafschaft einzuhalten.®

Noch strenger waren die Bestimmungen fiir Ziircher, die Gliter in der Graf-
schaft Baden besassen. Diese beachteten offenbar die Feiertage des Landfriedens,
wurden aber angehalten, alle katholischen Feiertage einzuhalten, auch die, welche
fiir Reformierte der Grafschaft nicht vorgeschrieben waren. Auf eine Beschwerde
Ziirichs deswegen erwiderten die katholischen Orte, Fremde hitten am Landfrieden
keinen Genuss.* Wie schon im Falle von Klingnaus Reformierten scheint es auch
hier die Politik der katholischen Orte zu sein, den Kreis der vom Landfrieden Ge-
schiitzten moglichst eng zu ziehen.

Konflikttrachtig waren auch Neuerungsversuche im Bereich der Feiertage sowie
deren oOffentliche Begehungen. So entstand zwischen 1668 und 1671 eine ganze Ak-
tensammlung zur Frage, ob der Dreikonigstag in der Grafschaft Baden von den Re-
formierten zu feiern sei.* 1671 endlich wurde entschieden, dass man, da der Tag bis-
her von den Reformierten nicht einzuhalten gewesen sei, auch in Zukunft darauf
verzichten wolle. Auf der Zircher Frihlingssynode von 1641 berichtete Dekan Ir-
minger lber eine katholische Prozession und Predigt in Zurzach: «Es hatt der Pfar-
rer von Baden an dem Osterdinstag den Papisten nach verrichteter procession zu
Zurzach von den Bilderen ein solche Predig gethan, darin er unsere Religion und Re-
ligionsverwandte mit lasterlichen Worten, so dem Landfrieden zuwider sind hatt an-
getastet.»* Im September 1642 berichtet Irminger, dass sich der Zurzacher Pfarrer
«schidlich und fridlich» verhalte und die «Papisten niit ab ihm wiissend zu klagen».
Hingegen beschwert sich der Tegerfelder Pfarrer Brunner, dass der katholische
Pfarrer aus Waldshut bei einer Prozession in Zurzach «etliche Sachen dem Lands-
frieden zuwider» getan habe,” unter anderem habe er eine antireformierte Predigt
gehalten.

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

155



Ein weiterer Konflikt entziindete sich ebenfalls in Zurzach im Friihling 1678.
Der Dekan des Kapitels Ziirichsee berichtete am 4. April 1678 von folgenden «papis-
tischen» Ubergriffen: Mit viel Pomp hiitten die Katholiken von Baden «ein steiner-
nes Creutz unterst in dem Flecken an der Hauptschifflindi» aufgerichtet, was zu
«blutigen Handlingen» gefiihrt hiitte. Auch «oberst in dem Flecken» und zwei zu
beiden Seiten, so drohten die Katholischen, sollten Kreuze errichtet werden. An
Fronleichnam wollten sie einen Feldaltar errichten, um dahin «zu processieren und
zu missifieren, zum grossen Nachthal der H. Reformierten Religion». Der Dekan
befiirchtete nun, dass ein Ausbleiben eines entschlossenen reformierten Protestes
von den Katholischen so interpretiert werden konnte, dass «die papalini dass ganze
ius superioritatis in ecclesiasticis an sich brichtend». Deshalb, so sein Appell an den
Ziircher Antistes, miisste die «gefahrliche Sache» unbedingt «in gniddige conside-
ration gezogen» und ein harscher Protest an die Katholiken gerichtet werden.* Die
Schaffung einer katholischen Sakrallandschaft im gemeinsam genutzten Raum der
Schifflindi von Zurzach konnte fiir die Reformierten nicht unwidersprochen hin-
genommen werden.

1707 verhandelte die Tagsatzung einen dhnlichen Fall aus Birmenstorf: Die Re-
formierten der Gemeinde wollten an Fronleichnam auch an den Orten arbeiten, an
denen die Prozession vorbeizog. Die Tagsatzung hielt jedoch fest, dass dieser Tag
von beiden Religionen gefeiert werden solle, so wie es auch im Thurgau der Fall sei.
Auch aus Gebenstorf wurde 1708 vom ignoranten Verhalten der Reformierten an-
gesichts der Fronleichnamsprozession berichtet. Eine private Kreuzaufrichtung des
Zurzachers Christoph Frei musste nach Intervention der Tagsatzung riickgangig ge-
macht werden, eine weitere Zurzacher Kreuzaufrichtung wurde vom reformierten
Pridikanten beklagt.®

Ein vergleichbarer Fali von erzwungener Respekterweisung spielte sich 1633
ab. Der Ziircher Dekan war wihrend der Friihlingsvisitation damit konfrontiert
worden. Die Katholischen verlangten von ihren reformierten Dorfgenossen, dass
sie beim katholischen Glockenlduten den Hut ziehen sollten. Die beiden Pfarrer
von Zurzach und Tegerfelden wehrten sich gegen dieses Ansinnen und machten
dem bischoflichen Vogt zu Klingnau ihre Aufwartung, um gegen dieses katholische
Anliegen zu protestieren.” 1705 verhandelte die Tagsatzung einen vergleichbaren
Fall aus Gebenstorf: Die Reformierten beschwerten sich, dass der neue katholische
Landvogt, der Obwaldner Johann Konrad von Fliie, ihnen bei einer Busse befohlen
habe, «beim Mittag- und Betglokenlduten die Hiite abzuziehen», Ziirich solle Pro-
test einlegen, «damit keine Weitldufigkeiten daraus entstehen».”!

Auch wenn Reformierte und Katholische so nach verschiedenen Kalendern leb-
ten und unterschiedliche Festtage begingen, waren sie doch letztlich als Dorfge-
meinschaft auch dazu gehalten, miteinander zu leben. Eine Konsequenz daraus war
es, dass es hin und wieder zu Mischehen kam.? Dabei war es offenbar Brauch, dass
die Ehefrau zur Konfession des Ehemannes tibertrat. Diese Regel scheint um die

156 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



Muitte des 17. Jahrhunderts von katholischer Seite in Frage gestellt worden zu sein. So
wurde 1644 der katholische Amtmann des Stiftes Zurzach in Tegerfelden, Michael
Miihlebach, seines Amtes entsetzt und aus der Amtswohnung gewiesen, weil bereits
die zweite seiner Tochter eine Ehe mit einem Reformierten eingegangen war.”

Auch in Wiirenlos waren um diese Zeit Mischehen ein Thema. Der dortige ka-
tholische Pfarrer, Bernhard Keller, gelangte 1646 an Schultheiss und Réte der Stadt
Luzern, um sie auf «etliche liechtsinnige dochteren» in seinem Pfarrsprengel auf-
merksam zu machen, die Ehen mit reformierten Minnern eingegangen waren. Lu-
zern schrieb unter dem 22. April zuriick, lobte «sorgfalt und gueien aeyffer» des
Pfarrherren, versicherte, dass man ihm daran keine Schuld beimesse, und gab be-
kannt, dass man sich deswegen mit Landschreiber Ceberg besprochen habe.”® Am
12. Dezember desselben Jahres wandte sich der Landschreiber an Luzern und mel-
dete, dass «in gedachten Wirenloss abermahlen ein solcher heiirath zuebesorgen»
sei”. Er habe mit dem Untervogt und dem Pfarrherren die Sache aber einstweilen
aufschieben konnen: «disser heirath betreffende ist ein mahl der vatter des meitlinss
dahin disponieret vnd vnderrichtet, das er vnder protest, alss gefalle im disser heli-
rath sonst nit, sich vfT das elisserist widersezen und mit enterbung der dochter thro-
wendte dergestalten stellen wirt, dass wo miiglich disser heurath ganz verhinderet,
oder doch soweit differiert blibe [...].»* Ceberg erbat sich von Luzern genauere Wei-
sungen fir diesen Fall und dussert sich generell zu den Mischehen in den gemischt-
konfessionellen Gemeinden: «Nemblich weillen zue Wirenloss die cathollischen
personen gemeindlich als durch ein anderen vewaandt sindt, dass sy schwerlich zu-
sammen erhelirathen konnendt und der vrsach halben zuesorgen, dass dorten vnd
danne sonsten anderstwo auch dergleichen heiirath woll sich mehrere antragen.»”
Sein Losungsvorschlag lautete dahin, dass man die aus seiner Sicht irrige Meinung,
die Frau miisse dem Mann in der Religion folgen, bekdmpfen solle und die Frau ihre
Religion behalten, den Kindern aber die Wahl der Religion frei gelassen werden
solle. Davon erhoffte er sich nicht nur, dass keine weiteren Frauen mehr die katho-
lische Religion verlassen missten, sondern dass auch schon konvertierte Ehefrauen
wieder zum Katholizismus zuriickwechseln wiirden, dass durch die Miitter die Kin-
der und eventuell sogar die andersgldaubigen Eheminner zum Katholizismus «be-
lehret» wiirden.

Ceberg war sich natiirlich bewusst, dass auch die reformierte Seite ein Abwei-
chen von der bisherigen Regel fiir ihre Zwecke benutzen wiirde, hielt die Gefahr
allerdings nicht fiir sehr gross: «wird jedoch vermeint und ghofet, es wurde nit bald
ein catholischer man, ja gar keiner ein frawen der anderen Religion nemmen wo sy
nit catholische Religion anzenehmmen versprechen thete.»*® Unter diesen Voraus-
setzungen scheint das Projekt einer Anderung der bisherigen Mischehenpolitik
nicht gelungen zu sein, jedenfalls héren wir in der Folge nichts mehr davon.®

In Wiirenlos, wo 1656 nach einer Zihlung durch den Pridikanten 458 refor-
mierte und 213 katholische Seelen wohnten, wenn man die Aussengemeinden Oet-

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

157



likon, Hiittikon und Oetwil beriicksichtigte,* waren die Heiratsmoglichkeiten in der
eigenen Gemeinde zumindest fiir die Katholiken stark eingeschrinkt, wihrend das
Heiraten von und nach auswirts durch restriktivere Bilirgerrechtsgesetzgebungen
im 17. Jahrhundert zumindest fiir die Midnner zunehmend erschwert wurde.® Aus
Sicht der Dorfgemeinde machte es an sich Sinn, wenn zur Bewahrung des Besitz-
standes der Gesamtgemeinde auch zwischen den Konfessionen geheiratet wurde.
Aus Sicht des katholischen Pfarrers allerdings war das nur so lange zu tolerieren, als
dadurch die katholische Gemeinde vergrossert wurde. Also wurde aus konfessio-
nellen Griinden Ehepolitik betrieben.

Peter Witschi stellt in seiner Ortsgeschichte von Wiirenlos einige Fille des Ziir-
cher Ehegerichtes vor, die zeigen, dass auch auf Seiten der Reformierten Ehe-
schliessungen, welche einen Ubertritt zur reformierten Konfession zur Folge hat-
ten, gefordert,®? solche, die umgekehrte Folgen gezeitigt hidtten, nach Moglichkeit
verhindert wurden,* was letzlich nichts anderes bedeutete, als dass auch auf refor-
mierter Seite Frauen notfalls mit Gewalt an einer Mischehe gehindert werden soll-
ten, wihrend diese bei Miannern gefordert wurde.*

Ziircher und Berner greifen ein

Bemerkenswert an der ganzen Angelegenheit ist weiter, dass hier nicht der oberste
Beamte der Grafschaft, der Landvogt, mit der Sache befasst, sondern dass Land-
schreiber Ceberg von Schultheiss und Riten der Stadt Luzern mit der Wahrung der
katholischen Interessen betraut wurde. Die Landvogte wechselten alle zwei Jahre.
Zudem konnten die Ziircher und Berner Landvogte alle zwolf Jahre als Reformier-
te flr vier Jahre die Interessen ihrer Religion fordern, zum Teil noch unterstiitzt
durch Glarner Landvégte, die, da aus paritidtischem Kanton stammend, abwechs-
lungsweise reformiert oder katholisch waren. Die Landschreiber hingegen, als Stell-
vertreter der Landvogte die nidchstwichtigsten Grafschaftsbeamten, versahen ihr
Amt flir eine lingere Zeitspanne und waren bis 1712 immer katholisch. Wihrend im
16.Jahrhundert noch die Familie Bodmer von Baden dieses Amt innehatte, so ging
es 1604 an einen Luzerner Biirger, Hans Rudolf Sonnenberg, iiber, um darauf bis
1712 in den Hianden von Schwyzer Biirgern zu ruhen. Es war folglich fiir die katho-
lischen Orte nur folgerichtig, die Wahrung ihrer Interessen in Konfessionssachen,
vor allem wihrend der Amtszeit eines reformierten Landvogtes, dem Landschreiber
anzuvertrauen. Eine weitere treue Stiitze katholischer Interessen war auch der
Untervogt der Grafschaft, traditionsgemiss ein katholischer Badener Biirger.

Die aus heutiger Sicht sympathischste Auswirkung dieser Politik der konfes-
sionellen Interessenwahrung in der Verwaltungsspitze ist wohl die Begnadigung
eines «Maleficanten» im Jahre 1634. Der Ziircher Landvogt Fiiessli hatte diesem
vor Gericht einen reformierten Pfarrer als Beistand beigeben wollen, immerhin
ging es ja um Leben oder Tod. Der Landschreiber und der Untervogt sowie die
Landrichter weigerten sich darauf, am Gericht teilzunehmen, da in Baden ein

158 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



Priadikant nichts zu suchen habe und man bisher auch reformierten «Maleficanten»
katholische Geistliche zur Seite gestellt habe. Die ganze Geschichte endete damit,
dass man, da keine Gerichtsverhandlung stattfinden konnte, dem «Maleficanten»
das Leben schenkte. Allerdings wurde dieser kurz darauf auf ziircherischem Gebiet
wieder in Haft gesetzt.*

Die Reformierten ihrerseits hatten keine stindige Vertretung in der Graf-
schaftsverwaltung. Entsprechend wahrten sie ihre Interessen auf dem Wege der
direkten Einflussnahme. Es waren meistens Honoratioren der Stadt Ziirich, manch-
mal auch begleitet von Berner Abgesandten, die bei Bedarf direkt in den Gemein-
den, bei Kollatoren wie dem Abt von Wettingen oder beim Chorherrenstift Zurzach
vorsprachen und die Wiinsche ihrer Schutzbefohlenen zu Gehor brachten. Diese
Wiinsche gelangten hiufig Giber die Pridikanten an die richtigen Stellen, da diese
meist aus der Stadt Ziirich stammten und entsprechende verwandtschaftliche Be-
ziehungen hatten oder sich an ihre Vorgesetzten in der Ziircher Kirchenhierarchie
wandten.

Diese Gesandten traten durchaus sehr selbstbewusst und arrogant auf, wie
etwa Statthalter Rahn von Ziirich und Landvogt May von Bern,® die 1639 in Zurzach
gegen einen neu errichteten Seitenaltar in der Pfarrkirche protestierten. Zuerst be-
riefen sie die gesamte Gemeinde ein, um ihre Beschwerden gegen das katholische
Vorgehen vorzubringen und ultimativ die Entfernung des Altars zu fordern. Als die
Chorherren es wagten, durch den Dekan das Einverstindnis des Stiftes mit der
Altarerrichtung zu bekriftigen (wihrend die Gesandten behauptet hatten, die Er-
richtung sei ohne Bewilligung des Stiftes geschehen), wurde der arme Geistliche
wegen seiner ungeschickten Wortwahl tiichtig heruntergeputzt: «habendt obge-
dachte herren abgesandte ganz zornig und eifferig ime dechant ohne einen erzeig-
ten geblirenden respecht angefallen, dass solches Titul uncatholisch allein diirggen
vnd heidten, vnd keinen christen gebiihre, solle ime zeverantworten stehen.»®” Die-
ses harsche Vorgehen und die Drohung, dass, wenn «denen bildt oder anderen
sachen inn der kirch ein schmach vnd vnehr widerfahren, oder so gar tottschlag er-
folgen solte, sy darfiir kein antwort geben wellent»,® bewirkten endlich, dass die
katholischen Biirger von Zurzach einlenkten und den Altar vorldufig in den Chor zu
stellen versprachen. Die Angelegenheit war damit jedoch nicht erledigt, in den fol-
genden Jahren beschiiftigte sie wiederholt die Tagsatzung. Die Gesandten der fiinf
katholischen Orte erklirten dort, dass sie die Anderung erst riickgingig machen
wollten, wenn auch die Reformierten bereit seien, die in anderen Gotteshdusern
veranlassten baulichen Massnahmen «fiir nichtig zu halten». Auch 1641 wurde Uliber
den strittigen Altar verhandelt. Ziirich wurde aufgefordert, «privatim» nach einer
Losung zu suchen. 1643 beschwerte sich der reformierte Zurzacher Pfarrer Hans
Ludwig Baltenschwyler beim Dekan des Kapitels Ziirichsee, Johann Jakob Irminger,
iiber die immer noch ungeldste Frage. Im Oktober, wiahrend der Herbstvisitation,
schien die Lage entspannter. Der «Eifer bei beiderseits Kirchgenossen sei erkaltet»,

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

159



berichtete Irminger, der Altar sei endlich nach Baldingen in die katholische Kapel-
le transportiert worden. Im Friihling des folgenden Jahres (1644) heisst es dann im
Visitationsbericht, die Situation in Zurzach sei «wie allenthalben im Landsfrie-
den».®

Nach dem verlorenen Konfessionskrieg von 1656 finden sich keine Berichte
mehr tber solches direktes Eingreifen von Ziircher und Berner Ratsherren in kon-
fessionelle Streitigkeiten. Proteste wurden nicht mehr direkt vor Ort, sondern bei
dem katholischen Vorort Luzern angebracht, dessen Unparteilichkeit man anrief
und auf Abkommen und Mandate betreffend des Landfriedens verwies, zum Bei-
spiel 1657 bei Beschwerden wegen Schmihreden von Chorherr Tannenmann und
Jacob Rucklin von Zurzach gegen die reformierte Konfession.” Das Vorgehen
scheint allerdings weit weniger wirksam gewesen zu sein als direkte Intervention,
wurde doch Chorherr Tannenmann, da geistlicher Jurisdiktion und nicht derjenigen
der Grafschaft unterstehend, nicht weiter zur Rechenschaft gezogen. Als drei Jahre
spater der Priadikant von Gebenstorf seinerseits wegen Verstosses gegen den Land-
frieden mit 400 Pfund gebiisst wurde, war Bern entsprechend verstimmt und er-
klirte, es wolle fiir reformierte Pfarrer auch geistliche Immunitét erreichen - sonst
behalte man sich vor, fehlbare katholische Geistliche selbst beim Kopfe zu nehmen
und abzustrafen.”

Diese reformierten Proteste gegen katholisches Vorgehen diirfen nicht dariiber
hinwegtauschen, dass zwischen den beiden Stidten Bern und Ziirich durchaus Ri-
valitit betreffend Einfluss in der Grafschaft Baden bestand. Traditionell war Bern
nur fiir Gebenstorf und Birmenstorf zustindig, da die Hofmeisterei Konigsfelden
dort die Kollatur ausiibte. Alle anderen reformierten Gemeinden und Minderhei-
ten in der Grafschaft gehorten zur Ziircher Kirche, was sich unter anderem darin
dusserte, dass sie von Ziirich ihre Pridikanten bekamen, die zu Zircher Kapiteln ge-
horten und auch von dort visitiert wurden. 1674 allerdings berichtete der Orts-
pfarrer von Zurzach, Hans Caspar Huber, an den Antistes tiber aus seiner Sicht sehr
unfaire Versuche Berns, auch in Zurzach seinen Einfluss geltend zu machen:

[Es habe] «Juncker Manuel, der abgehendte herr hoffmeister zu Konigsfelden,
auff seiner Herrn und Oberen befelch, wie er vorgegeben, vor ohngferdt 2 in 3 jah-
ren zu drey vnderschiedlichen malen sich zue zurzach eingefunden, in etliche héu-
ser unserer vorgsetzten, sonderlich derjenigen, deren eheweiber auss dem berner-
land gebiirtig sind, geschlichen, vnd ihnen grossen ernsts zu sinn gelegt wie vnan-
stindig und vnverantwortlich seye, dass sie in der ihnen zustindigen freyheit einen
pfarrer da oder dorther zubegeren, sein Gnidig Herren von Bern bisher iibergan-
gen, die doch so wol als Ziirich in der Grafschafft Baden ein regierend orth vnd der
pfrund jahrlich eben so vil als Ziirich contribuieren, mit widerholleter héftiger an-
suchung vnd vermahnung, das sie sich versammlen vnd entschliessen, auch schrift-
lich reversieren welten auff begehenden fall meiner abenderung, oder todtlichen
hintritts einen pfarrer von inen zu begeren vnd anzunemen, in der versicherung,

160 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



wenn das geschehe, die pfrund von Konigsfelden aus umb ein namhafftes verbessert
werden solle.»”

Der Hofmeister versdumte auch nicht zu drohen, Bern werde seine Subventio-
nen der Pfarrei Zurzach streichen und auch sonst die Zurzacher Reformierten nicht
mehr unterstiitzen, wenn seinem Begehren nicht entsprochen werde. Pfarrer Huber,
wohl nicht zuletzt wegen der Spekulationen auf seinen «tddtlichen hintritt» ent-
setzt, durchkreuzte diese perfiden Abwerbungsversuche, indem er die Vorgesetzten
im Pfarrhaus versammelte und ihnen die Verdienste Ziirichs um das protestantische
Zurzach vor Augen fiihrte «mit andeutung auch dessen, dass in iren kirchen- vnd
schulsachen mit verwichsleten kirchen-agenten neue catechismis, vnd frombder
vnd vngewohneter vnderrichtung ein arme verwirrung entstehen wurde».”

Die Zurzacher entschieden sich, nachdem der Pfarrer ihnen auch noch vor-
gerechnet hatte, dass sie bei Bern nicht griossere Einkiinfte als bei Ziirich finden
wiurden, klar fur ein Verbleiben bei Zirich und baten ihren Seelenhirten, eine
diplomatische Antwort auf das Ansuchen Berns zu formulieren, was er gerne und
gekonnt tat. Konfessionalisierungsvorginge spielten sich im reformierten Bereich
offensichtlich nicht nur in der Abgrenzung gegen den Katholizismus ab, sondern
durchaus auch zwischen verschiedenen Gruppen desselben Bekenntnisses.

«...in irem tauffbeken die wyssgi angemacht ...»
Als der katholische Pfarrervikar von Wiirenlos, Bernhard Keller, 1642 einen aus-
flihrlichen Bericht dariiber verfasste,” wie es zur Einsetzung eines «netiwgldubigen»
Taufsteins in seiner Kirche Wiirenlos gekommen war, konnte er sich bereits anhand
der vorhergehenden Fille in Zurzach und Dietikon ausrechnen, dass er gute Argu-
mente vorbringen musste, um nicht am Schluss wie sein Amtskollege in Dietikon”
1615 auch noch fiir diesen Stein des Anstosses verantwortlich gemacht zu werden.

Die Sache hatte vergleichsweise harmlos begonnen, als Keller eine alte Kanzel,
wohl mehr ein Lesepult «auss 3 zusamen gehauwnen quadern», aus der Kirche hatte
entfernen lassen. Offenbar hatte auch der Pradikant von Otelfingen, Felix Tobler,
diese Steine eher hinderlich gefunden, da man eine neue hdlzerne Kanzel rechts an
der Chorwand errichtet hatte, die beide Religionen benutzten. Keller benotigte
dringend Steine fiir den Bau eines neuen Kirchenspeichers, und so liess er das alte
Lesepult kurzerhand abbrechen. Nun wurde aber offenbar der Priadikant aufséssig,
indem er Keller beschuldigte, eine landfriedenswidrige Neuerung durchgefiihrt zu
haben, und seinerseits als Kompensation dafiir einen eigenen Taufstein in der Kir-
che haben wollte. Vor Kirchenpfleger, Dorfamtmann und Dorfrichter als Zeugen
konnte ihm Keller zwar darlegen, dass er keinen Anspruch auf einen solchen habe,
aber die Forderung nach einem Taufstein stand damit nun einmal im Raum.

Auf weiteres Bitten des Pridikanten legte Keller das Ersuchen schliesslich dem
Abte von Wettingen als Kollator der Kirche vor, dieser jedoch lehnte seine Einwilligung
ab und verwies auf die Zustdndigkeit der Regierenden Orte in dieser den Landfrieden

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

161



Der Taufstein von Wiirenlos, 1642
errichtet, einer der finf Steine des An-
stosses in den konfessionellen Aus-
einandersetzungen des 17 Jahrhunderts
in der Grafschaft Baden (Bild:

M. Zindel, Ortsgeschichte Wirenlos).

betreffenden Angelegenheit. Der Priadikant fragte nun Keller, ob er ihm denn einen
Taufstein bewilligen wiirde, worauf dieser ihm antwortete, wenn die regierenden Orte
es erlauben wiirden, so hitte er nichts dagegen. Auf die Frage, wo dieser Taufstein
dann stehen wiirde, malte Keller dem Kollegen sogar links vor dem Chor ein Zeichen
auf den Boden, um den Ort zu fixieren. Darauf, am 30. Mai, kam der Pradikant wieder
und verlangte, dass Keller ihm das Gatter seines Baumgartens 6ffne, damit man zur
Kirche fahren konne. Mit sich brachte er einen Taufstein samt Steinmetz, und in liber-
fallmassiger Manier war der Taufstein auch schon aufgerichtet, bevor Keller seine Vor-
gesetzten liber den widerrechtlichen Vorfall hiitte informieren konnen.

Aus dem Bericht Kellers spricht einerseits die Angst, dass man letztlich ihn be-
schuldigen konnte, durch seinen Kanzelabbruch oder durch seine nicht eindeutige
Haltung die Setzung des Taufsteins provoziert zu haben. Es ist auch zu erkennen, dass
er, der den Ort des Taufsteins ja wohl kaum so naiv, ohne etwas zu ahnen, bezeichnet
hat, zwischen einem leidlichen Zusammenleben mit den reformierten Dorfgenossen
und ihrem Pridikanten einerseits und der Verantwortung gegeniiber seinen Vorge-
setzten, nicht zuletzt den V Orten, laviert. Die Bedeutung der Taufsteineinsetzung
spielt er letztlich herunter, indem er die 1639 erfolgte Einsetzung eines zweiten, refor-
mierten Sigristes als viel stérender bezeichnet und erhofft, dass man diese bei der Ge-
legenheit eines neuerlichen Konfliktes riickgdngig machen kdnne.

162 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



Konflikte um reformierte Taufsteine haben in der Grafschaft Baden in der ers-
ten Hilfte des siebzehnten Jahrhunderts Tradition. Einigermassen legal, auch wenn
dies die katholischen Orte nachtriglich bestritten,” ging es dabei in Zurzach zu.
Schon 1604 hatten die Anwilte der Evangelischen die Tagsatzung um Erlaubnis zur
Errichtung eines Taufsteins in der Pfarrkirche gebeten mit Verweis auf Prizedenz-
fialle im Thurgau und der Beschwerde, dass das bisherige Taufgeschirr durch bos-
willige Leute oft verunreinigt werde. Die V Orte waren fiir Abweisung mit dem
Seitenhieb gegen Ziirich, wenn es nicht verhindert hitte, dass man verschiedene Al-
tire wieder aufrichtete, so gibe man jetzt auch besseren Bescheid. Auf erneuerte
Bitte schlugen die V Orte vor, in die Kirche einen Schrank zu stellen, um darin das
Taufbecken sicher aufzubewahren, zwei Taufsteine in der Kirche wolle man aber
nicht dulden.”

Erst 1605 scheint ein erneutes Gesuch bewilligt worden zu sein, aber nun ent-
spann sich ein Konflikt um den Standort. Die Chorherren wollten den Taufstein
zuhinterst in die Kirche setzen lassen. Daraufhin ordnete Ziirich die Ratsherren Si-
ckelmeister Hans Escher und Hauptmann Holzhalb ab, die zusammen mit einem
Werkmeister in Zurzach eintrafen und sogleich zu Werk gingen. «Vnd hatt herr
houptman holtzhalb mitt dem bickel sdlber zu ersten vffgraben, wo er ston solle.»™

Dies liess sich die Gegenseite nicht ohne Widerrede bieten. Grafschaftsun-
tervogt Keller berichtete dem abwesenden Landvogt Pfyffer von dem Vorfall am
18. April 1605: «Zue diser stund umb zehen uhren, kompt der stifft zurzach ampt-
mann vnd keller alher rytend, mit anzeigung, das herr Seckellmeister Escher und
herr Pannerherr Holzhalb von Ziirich, albereit gen zurzach ankommen, innen ge-
heissen die pfarrkilch daselbst eroffnen und bevelch geben (wider anerpottene
recht) den niiwen tauffstein in die kilchen zethun ...»" Darauf hatte er sich selbst
nach Zurzach begeben und Abwarten bis zur ndchsten Tagsatzung befohlen, offen-
bar ohne Erfolg. Landvogt Pfyffer seinerseits informierte den Luzerner Rat, dass der
Taufstein an einer Stelle stehe, wo frither ein Altar gestanden habe, und die von den
regierenden Orten nicht bewilligt worden sei, und bittet um weitere Anweisungen.

Wihrenddessen beruhigten Biirgermeister und Rat der Stadt Ziirich ihre Mit-
eidgenossen in Luzern: «Diewyl und aber vns vnsere zu baden gewessen Herren
gsandte berichten, das dieser tauffstein in disere kilchen zesetzen bewilligen worden
vnd unser gethriiwer liebe mittrath und Seckelmeister Hans Escher und tiwer und
vnser lieber landvogt zu baden sich dess orts halben eineglychen khénnen, so haben
wir zu vermydung fernerer wytleliffigkeit vt die zuo baden ergangene ekhandtniss
und da billich und dem landsfrieden gemess ist, das unsere religionsverwandten
auch ein sonderbaren tauffstein habint, unseren besonders getriiwen lieb mitrath
Hansen Escher Seckilmeister und Hauptmann Leonhard Holzhalb gen zurzach ge-
schickte anordnung zethun, wo diser tauffstein gesetzen werden solle.»* Man hofte,
niemand habe gegen dieses Vorgehen etwas einzuwenden, sonst wolle man sich an
der nédchsten Tagsatzung rechtfertigen.

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

163



Ganz und gar nicht zufrieden mit der allgemeinen Lage war Landvogt Pfyffer,
der sich am 20. Mai bei seinem Schwager, dem Luzerner Stadtrat Am Ryn be-
schwerte, man lasse ihn ohne Verhaltensanweisung sitzen. So sei vor acht Tagen
wider alles Herkommen ein Kind von Klingnau nach Zurzach zur Taufe im neuen
Taufstein getragen worden, und Sickelmeister Escher und Hauptmann Holzhalb
seien Gevatter gestanden, allerdings nicht selbst anwesend, aber doch durch ihre
Sohne vertreten. Dabei sei auf katholische Biirger, die unter einem Baum gesessen
seien, ein Schuss abgegeben worden, der Téter bekannt, aber da der Vogt von Kling-
nau ausgeblieben sei, hidtte man nicht vorgehen kénnen. Auch hitte in Dietikon
ein Mann mit dem Schwert auf dem Kirchhof die Kreuze abgeschlagen. Er bat
deshalb: «wellest ordnung schaffen, das man uns nit also unwiissent sitzen
lasse.»® Trotz dieser Beschwerden blieb der Taufstein in Zurzach offensichtlich
stehen.

In Dietikon wurde die Tagsatzung vorgingig schon gar nicht um Erlaubnis
gebeten. Landschreiber Biieler und Grafschaftsuntervogt Keller berichten am
28. Mirz 1615 nach Luzern: « Wir haben hiitigs tags von Caspar Widerkehren, un-
dervogt im ampt dietikon in der grafschaft baden gelegen, mit héchstem verwun-
deren berichtswys vernemmen miessen, welcher gestalten ein gmeind urdorff, mit
hilff eines steinmethen von ziirich, erst verschinene montag ohn gefragt und eigens
gewalts, einen tauffstein in mitten glych vor dem cantzel in die kirchen zu dietikon
gesetzt und uffgerichtet. (an welchem orth sy von der niiwen religion bishero kein
anderen tauffstein gehabt, dann ein tisch und ein pfannen daruff) und kommen die
lutherischen puren mit iren sytenweren (welches zvor nit geschehen) gar trutzen-
lich zu kirchen. lassend sich ettlich mahl zimmlich mutwillig verluten, wellend gern
sechen, wer inen den taufstein widerumb ussen thun welle.»*

Die darauf folgende Tagsatzung verwarf die Losung, durch die Amtleute zu
Baden den Stein wieder aus der Kirche entfernen zu lassen, wie er hineingebracht
worden war. Stattdessen wollte man sich genauer erkundigen.* Dabei wurden of-
fenbar der Abt von Wettingen und der katholische Pfarrer von Dietikon als die
eigentlich Schuldigen bezeichnet, was diesen wiederum Anlass zu lingeren Recht-
fertigungsschreiben gab, denen auch Protokolle von Zeugeneinvernahmen beige-
geben wurden.

Demnach war am 3. Januar Junker Hansjorg Grebel, Stadtrat von Ziirich,
frihmorgens im Kloster Wettingen vorstellig geworden und hatte um Audienz
beim Abt gebeten. Er beklagte sich im Namen Ziirichs, dass bei der Kirchenrech-
nung in Dietikon der Abendmahltisch der reformierten Religionsgenossen aus
der Kirche ins Pfarrhaus getragen und darauf Mahlzeit gehalten worden sei. Auch
habe man, als die Kirche renoviert und frisch gestrichen worden sei, im Taufbecken
«die wyssgi angemacht», dies sei seinen Herrn und Oberen «zuo einem despect
und trutz» gemacht worden. Er drohte damit, dass die zircherischen Unter-
tanen von Urdorf, die nach Dietikon pfarrgendssig seien, nicht mehr in die Kirche

164 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



gehen und noch viel weniger ihr Abendmahl wieder von jenem Tisch nehmen
wollten.

Um solche Ungelegenheiten zu vermeiden, bat er darum, einen verschliess-
baren Taufstein errichten zu diirfen, dessen Deckel zugleich als Abendmahlstisch
dienen konne. Der Abt antwortete, dass auch im Ziirichbiet Abendmahlstische in
Bauern- und Wirtshdusern gebraucht worden seien, ohne dass man darauf be-
sonders geachtet habe. Mit Verweis auf den Zurzacher Taufstein bestand er darauf,
dass die regierenden Orte die Einsetzung eines Taufsteins bewilligen miissten. Doch
Grebel beruhigte, Ziirich wiirde sich gegen die anderen regierenden Orte schon ver-
antworten, worauf der Abt um der guten Nachbarschaft willen seine Einwilligung
gab. Darauf wurde innert weniger Wochen der Taufstein morgens zwischen sieben
und neun eingesetzt, nachdem man den katholischen Pfarrer von Dietikon gebeten
hatte, den Platz zu bezeichnen.

Der Abt meinte, dass man den Taufstein stehen lassen solle, dafiir aber die
Kanzel, die die Sicht auf den Fronaltar versperre, abgerissen und andernorts in der
Kirche wieder aufgebaut werden sollte. Die Zeugenaussagen ergaben, dass die Be-
schuldigungen gegen den Pfarrer Benedikt Hoppler von Dietikon jeder Grundlage
entbehrten. Wer genau den Abendmahlstisch aus der Kirche getragen hatte, war
nicht mehr zu eruieren, immerhin versicherten die Zeugen, es sei darauf nur geges-
sen, aber nicht gespielt oder sonstiger Frevel getrieben worden. Damit war in einer
zweiten Simultankirche ein Taufstein eingesetzt worden. Wiirenlos folgte, wie er-
wihnt, 1642.

1651 schliesslich wollte auch der Pradikant von Gebenstorf in die Kirchen von
Gebenstorf und Birmenstorf Taufsteine einsetzen. Obwohl er durch den Landvog-
teildufer verwarnt wurde, dies zu tun, sei «vorgestern, Samstag, am Abend, als die
Leute auf dem Felde beschiftigt waren, zu gleicher Zeit in Gebenstorf und Bir-
menstorf die Einsetzung vorgenommen worden, in Gebenstorf ohne Hindernis, in
Birmenstorf dagegen habe der katholische Pfarrherr samt einigen Bauern, die er
schnell vom Felde herbeigerufen, dem Priddikanten und seinen aus dem Bernbiet
mitgebrachten Leuten und einigen Birmenstorfern seiner Partei so viel Widerstand
entgegen gesetzt, dass der Taufstein endlich in ein Haus gefiihrt wurde». Nachdem
festgestellt worden war, dass keine Erlaubnis des Landvogtes vorlag, «fand man es
angemessen, den katholischen Kirchgenossen zu insinuieren, dass sie den Taufstein
zu Gebenstorf mit moglichster Vermeidung eines Aufruhrs wieder aus der Kirche
entfernen mochten, was ihnen denn am folgenden Dienstag gelang. Der Taufstein
wurde neben des Pridikanten Haus gelegt».® Daraufhin verfiigten die katholischen
Orte, dass alles bis zu einem Vergleich im aktuellen Zustand zu belassen sei.

1657 gelangten die Reformierten nun offiziell mit einem Gesuch um Bewilli-
gung eines Taufsteins an den Landvogt. Dieser hitte dem Gesuch unter der Bedin-
gung entsprochen, dass die Altidre wieder mit Bildern und Statuen versehen wiirden.
Die Reformierten verzichteten darauf auf ihr Begehren.* 1675 wurde dann die Er-

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

165



richtung eines Taufsteins in Birmenstorf gestattet, dafiir durften die Katholiken den
Chor daselbst mit einem Gitter abschliessen.¥

Damit fand die Serie der Taufsteineinsetzungen in der Grafschaft Baden ein
Ende. Ausser Tegerfelden und Gebenstorf hatten alle reformierten Kirchgemein-
den in gemischtkonfessionellen Verhiltnissen somit aktenkundig einen eigenen
Taufstein. Tegerfelden bildet insofern einen Sonderfall, als die dortige Filialkapel-
le des Chorherrenstiftes fiir katholische Gottesdienste kaum genutzt wurde - eine
entsprechende Anregung zu regelmissigen Messlesungen in Tegerfelden von Land-
vogt Tschudi 1534 war an der notorischen Widerwilligkeit des Stifts, neue Ver-
pflichtungen einzugehen, gescheitert.®® Mit dem Neubau einer ausschliesslich re-
formierten Kirche 1661, die - von den Auflagen, ein Kreuz auf den Turm zu setzen,
die Bilder der Patrone an die Aussenmauer zu malen und den Altarstein im Innern
stehen zu lassen abgesehen® - entsprechend reformierter Bediirfnisse eingerichtet
werden konnte, eriibrigte sich hier die Taufsteindiskussion ganz.

Bei allen Aktionen fillt auf, dass von den Reformierten jeweils das Moment
der Uberraschung genutzt wurde, um vollendete Tatsachen zu schaffen, die nachher
nicht mehr umgestossen wurden. Dabei wurde in den ersten beiden Fillen von Zur-
zach und Dietikon jeweils mit Hilfe Ziirichs vorgegangen, in Wiirenlos und Ge-
benstorf scheinen die Pridikanten selbstindig gehandelt zu haben. Das Wahren von
Formen nimmt im Verlauf ab. Wurde in Zurzach noch die Tagsatzung angefragt und
letztlich nur der Standort des Taufsteins eigenmichtig und tiberfallartig bestimmt,
so war im Falle Dietikons nur noch der Kollator angefragt, in Wiirenlos der Kolla-
tor nur noch indirekt, durch den Pfarrvikar, involviert worden, und im Falle von Ge-
benstorf und Birmenstorf endlich wurde die Einsetzung handstreichartig versucht.
Die Gemeinde beteiligte sich an diesen Handlungen direkt in Gebenstorf und Bir-
menstorf, wo man sich noch zusitzliche Verstirkung aus dem benachbarten Bern-
biet holte. Indirekt billigte sie das Vorgehen in Dietikon, wo die Reformierten nun
plotzlich bewaffnet in der Kirche erschienen, bereit, das Zeichen ihres Triumphes
notfalls mit Gewalt zu verteidigen; ebenso in Zurzach, wo offenbar die ersten Tauf-
feierlichkeiten zu Demonstrationen eines erstarkten Selbstbewusstseins wurden, so
wurde nicht nur verbotenerweise ein Klingnauer Kind unter der Schutzherrschaft
der Ziircher Ratsherren, die zu Gevatter gebeten wurden, getauft, auch der Schuss
auf die Katholiken konnte durchaus darauf zuriickgefiihrt werden.

Der Fall Gebenstorf zeigt, dass auf katholischer Seite Gegenstrategien ent-
wickelt wurden, die sich am reformierten Vorgehen orientierten. Oberstes Gebot
war es, keine vollendeten Tatsachen bestehen zu lassen. Im Falle Dietikons
noch hatten die katholischen Orte vornehm auf dieses Mittel verzichtet, wohl
in der Meinung, man habe das Recht auf seiner Seite. Jetzt brauchte man es,
indem man allerdings nicht obrigkeitliche Gewalt anwendete, sondern die katholi-
schen Untertanen vorschob. Es scheint, dass diese Gegenstrategie erfolgreich
war, wobei auch der fiir die katholische Seite erfolgreiche Krieg von 1656 wohl

166 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



den reformierten Ubermut der ersten Jahrhunderthilfte etwas gedimpft haben
diirfte.

Der Fall Dietikon zeigt, was eigentlich diesem Konflikt im liturgisch-pfarr-
praktischen Bereich zu Grunde lag, denn dort, wo ein Taufstein in der Kirche
vorhanden war, konnten ihn beide Religionen brauchen, sofern sie den «Chrisam»™
nicht scheuten. Diejenigen, die ihre Kinder nicht damit taufen lassen wollten, konn-
ten eine Taufschale auf den Taufstein stellen.” Allerdings wurden diese Taufschalen
offenbar gerne von den Katholiken zweckentfremdet, um die Ungiiltigkeit des so er-
teilten Sakramentes zu demonstrieren. Umgekehrt scheinen die Reformierten die
Taufe der Katholiken als «Umgehen mit Kot» bezeichnet zu haben.” Auch sollte das
Taufwasser nach reformierter Usanz rein durch den Taufstein in den Boden versi-
ckern, um nicht mit gewohnlichem oder gar schmutzigem Wasser in Kontakt zu
kommen,” eine Bedingung, die mit einer Taufschale nicht erfiillt werden konnte.
Die Instrumente der Sakramentshandlungen erhielten so im 17. Jahrhundert einen
besonderen Symbolwert, der nicht verletzt werden durfte. Gerade im an Gegen-
stinden armen Protestantismus, der der Fiille von Reliquien, Bildern, Statuen und
Messegeriten der Katholiken wenig entgegenzusetzen hatte, wurde es wichtig, dass
wenigstens ein Altartisch nicht zum profanen Essen und Spielen missbraucht, son-
dern in seiner «Heiligkeit» respektiert wurde. Entsprechend war man bereit, dafiir
notfalls auch zu den Waften zu greifen und das friedliche Zusammenleben durch
handstreichartige Ubergriffe aufs Spiel zu setzen.

Der Wiirenloser Sigristenstreit von 1638/39

In den Jahren 1638/39 spielte sich in der Gemeinde Wiirenlos ein Konflikt um die
Besetzung der Sigristenstelle ab.” Traditionellerweise stattete die Gemeinde wie
gesehen einen katholischen Sigristen aus, der fiir beide Konfessionen den Dienst ver-
sah. Der Kollator der Wiirenloser Kirche, der Abt des benachbarten Klosters Wettingen,
setzte den katholischen Pfarrer ein, der auch in Wiirenlos das Pfarrhaus bezog. Der re-
formierte Pridikant wurde vom Abt aus einem Dreiervorschlag des Ziircher Rates
gewihlt. Der Priadikant, der in Otelfingen residierte, verrichtete vierzehntéglich in Wii-
renlos den Gottesdienst. Dabei unterstiitzte ihn der katholische Sigrist, der fiir seinen
Gottesdienst ein- und ausldutete. Beide Geistliche wurden als Vikare bezeichnet, da
sich der Abt von Wettingen als eigentlicher Pfarrer der Gemeinde betrachtete. Die Be-
soldung der Vikare wurde von der Abtei geleistet, die dafur ihrerseits die Abgaben der
katholischen und reformierten Bauern und Tauner von Wiirenlos bezog.

Der Kirchensigrist oder Messner wurde ebenfalls vom Abt ernannt. Seit Men-
schengedenken hatte die katholische Familie Ernst das Amt innegehabt, ohne dass
es zu Beschwerden gekommen war. Fiir seine Dienste an beiden Konfessionsgrup-
pen wurde der Sigrist mit der Nutzung des Sigristengutes (zwei Jucharten Acker-
land), dem Bezug einer Korngarbe («liitgarbe») sowie mit Weihnachts-, Oster- und
Leichenbroten entschadigt.

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

167



Dass die Stelle durchwegs mit Katholiken besetzt worden war, wurde mit der
viel grosseren Beanspruchung des Sigristen durch die Bediirfnisse des katholischen
Pfarrers gerechtfertigt. Uber diese Bediirfnisse heisst es 1638: «ein katholischer
messmer muss alle thag den besten theill des morgens in Kirchendienst verzeren,
sein thaueren und arbeit versiumen, underthags iederzeit ein mensch zu hause
haben, das zum Zeit sich, auch wisse, wann ein person zu verwaren, kindt zu thau-
fen und dergleichen, wo der messmer zu finden. zu nacht ist er auch in allen obge-
setzten sachen einmall sicher, in sonderheit sommerzeit {iber die wetter zu
leliten.»” Ausserdem, so heisst es weiter, miissten stindig zwei starke Personen zur
Verfligung stehen, die lduten helfen konnen.

Im Jahre 1638 zeigte sich nun, dass fiir manchen Dorfgenossen wie spiter bei
den Taufsteinstreitigkeiten die konfessionelle Zugehorigkeit wichtiger wurde als die
zur Dorfgemeinschaft. Der Fall des Konvertiten Jorg Rott sollte die Gemeinde vor
eine schwere Belastungsprobe stellen. Das Dorf spaltete sich in unversohnliche
konfessionelle Lager.

Durch einen ausfiihrlichen Bericht des katholischen Vikars Bernhard Keller,
wahrscheinlich an den Landvogt zu Baden, sind wir Giber Hintergriinde und Ablauf
der Auseinandersetzung gut informiert.” Jorg Rott, Sohn des landsdssigen Wiiren-
loser Rudolph Rott, hatte offensichtlich bereits lange Jahre vor 1638 bekundet, zum
katholischen Glauben libertreten zu wollen. Vielleicht hatte sein Solddienst in
franzosischen Heeren dazu beigetragen. Auch sein Vater, so scheint es, hatte ge-
meinsam mit seiner Mutter Konversionswiinsche gedussert. Weihnachten 1637
wurde die Sigristenstelle vakant, eine Reihe von Dorfgenossen bewarben sich bei
Pfarrer Keller fiir das frei gewordene Amt, darunter auch der noch reformierte Vater
von Jorg, Rudolph Rott. Gemeinsam mit seiner Frau erklirte er, sie wollten katho-
lisch werden, nicht etwa weil sie das Amt anstrebten, sondern «sie wollen Catho-
lisch werden fiir sich selbsten». Pfarrer Keller entschied sich schliesslich fiir den jun-
gen Jorg Rott. Eine wichtige Rolle bei dieser Entscheidung, so schreibt jedenfalls
Vikar Keller, spielte die Tatsache, dass die Rotts Waisenkinder aufgenommen hat-
ten, die somit nicht die dorflichen Almosen belasteten. Bevor sich Vikar Keller zu
diesem Schritt entschlossen hatte, hatte er noch die Einwilligung des Otelfinger Pri-
dikanten erhalten, der offensichtlich mit dem Kandidaten einverstanden war. Die
Familie Rott trat kurze Zeit spiter gemeinsam zum katholischen Glauben uber:
«Vatter, mutter und der Sohn», heisst es im Bericht, «[gehen] nachher Baden, las-
sen sich underweysen im Catholischen glauben, thun Professionen Fidei, bekom-
men ein fiiergeschrift von Patre Joanne Capuciner, an Ihro Gnaden um dass Sigris-
ten Ampt.» Der Abt von Wettingen liess aber mit der Einsetzung auf sich warten.
Schliesslich sprach Pfarrer Keller, am Sonntag, den 13. Juni 1638, gemeinsam mit
Jorg Rott in Wettingen vor.

Nun Uberstiirzten sich die Ereignisse: Der Abt war noch mit dem Mittagsmabhl
beschiftigt, als der Amtsweibel aus Wiirenlos hereinstiirzte und berichtete, «der

168 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



Praedicant hab nach vollendetem gotteswort die katholischen pauren, so einer
hochzeit halber in der Kirch, heissen abtreten, die seinigen Evangelischen verblei-
ben, und habe durch das meer der Hende flir sich und seine pauren ein Evange-
lischen Sigristen erwolt». Wihrend also der nach altem Herkommen berechtigte,
mittlerweile katholische Jorg Rott immer noch seiner Bestétigung harrte, hatten die
Reformierten in einem Akt der Unbotmissigkeit einen Sigristen ihrer eigenen Kon-
fession gewihlt. Eilends wurde nun Jiirg Rott vom Abt als Sigrist eingesetzt. Dabei
wurde besonders hervorgehoben, dass er als ein «ehrlicher bidermann» die Wai-
senkinder zu sich genommen hatte und deshalb nicht die Konversion ausschlagge-
bend fiir die Einsetzung gewesen sei, sondern sein soziales Engagement.

In der folgenden Woche wurde verhandelt, Boten eilten von Wiirenlos nach
Wettingen, von Otelfingen nach Wiirenlos und zuriick. Der Otelfinger Pridikant
entschuldigte sich vorliufig fiir sein Tun, am St. Johannistag weigerte er sich jedoch,
auf Lauten von Jorg Rott die Predigt zu beginnen. Erst als der Weibel ihm anzeigte,
dass Jorg Rott «auf richt eines gniadig Herren in Wettingen» liaute, bequemte er sich
in die Kirche, verliess diese jedoch sogleich wieder, nachdem er nun seinerseits Jorg
Rott aufgefordert hatte, die Kirche zu verlassen, und dieser sich nicht entfernt hatte.

Fir Vikar Keller war nun klar, dass «der Predicant ein aufwieckler der pauern
und nicht die pauern des predicanten» war, er schreibt auch, dass einer Reihe der re-
formierten Gemeindegenossen «der streit nicht beliebt». Keller fiihrte eine Reihe
von ilteren Konflikten an, um sein Urteil zu bekriftigen. Der Pradikant sei fiir seine
«onruhe» bekannt, bisher hitte er, Keller, sich einzig deswegen nicht beklagt, weil
er es sich nicht mit den Hochgeachteten Gnidigen Herren aus Ziirich verscherzen
wollte. Nun sei es aber Zeit, ein offenes Wort tiber die Verfehlungen des reformier-
ten Kollegen zu dussern. Bereits 1635 hitte sich dieser liber den pidpstlichen Ad-
ventsablass lustig gemacht, sogar in einer Predigt gedussert, «der Papst hab so vill
gewalt ablass ausszutheilen als ein paur der vom pflug heimkdm». Ostern 1636 hitte
er sich spottisch liber die Sakramentsprozession gedussert und von der Kanzel hi-
nunter gepredigt, «er wiisse nicht, was die papisten machen, er konne nicht ersinnen
was sie mit ihrer Ceremony wollen verstehen, doch glaube er sie haben hinecht den
Judas in der Kirch gesucht». Unter seinen Zuhorern hitte er «ungeldgenheiten und
zweytracht» verbreitet, den Katholischen wider besseren Wissens vorgehalten, sie
wiirden Bilder anbeten. Einige Reformierte hitten daraufhin das Bildnis des Heili-
gen Bruder Niklaus mit Unrat beworfen, wihrend des katholischen Gebetes hitten
andere dreimal tiberlaut in der Kirche gejauchzet. Der Priadikant hitte sich sogar ge-
weigert, ein obrigkeitliches Mandat seiner Gemeinde zu verlesen, mit der unerhor-
ten Begriindung, «er wolle es nicht ldsen, man habe in nicht zur Kirchenrichnung
gelassen». 1637, so fihrt Keller fort, hiitte der Priadikant verhindert, dass die Kirche
ein Gemailde erhielt. Die katholischen Gemeindemitglieder hitten die Kirche gerne
mit den 12 Aposteln ausmalen lassen, sogar eine ganze Reihe der Reformierten wire
auch dafiir gewesen. Auf Betreiben des Pridikanten hétte dann Zirich eingegriffen

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

169



und die Malereien «als ein grosse newerung, aus wellicher vill Ungeldgenheit ent-
stehen mochte abgebitten». Vikar Keller empfand die Einsetzung des reformierten
Sigristen viel dramatischer, nicht zuletzt deshalb, weil sich hier die Untertanen he-
rausgenommen hitten, liber die Obrigkeit zu entscheiden. Gegen solche Wider-
setzlichkeit miisste aktiv vorgegangen werden, die Bauern seien als «strafméssige
rebellen» zu behandeln, sonst kdnnten sie fortan «selbst Meister nicht mer Under-
tahnen gescholten werden». Gegen die Person Jorg Rotts hiitten die Reformierten
nichts vorzubringen, sein Leumund sei ausgezeichnet. Die katholischen Orte, so
schlussfolgerte Bernhard Keller, seien nun aufgerufen, sich gegen die «list und ge-
walt» der Neueinsetzung zu wehren. Man miisse insbesondere gegenuber Ziirich
ein Zeichen des Widerstandes setzen, damit die Gnidigen Herren «sich nicht er-
rithmen konnen, sie haben den prelaten in Wettingen, der den messmer gesetzt,
den Herren Landvogt zu baden der sein billiche Schirm darzu versprochen, den
pfaffen der filire ime gepitten, iberwunden und seien ihrer meister Meister wor-
den». Die Ziircher hitten dann endlich Oberwasser, es sei nimlich bisher, wie jeder
wisste, «denen Herren von Ziirich gram um das wirenlos». Genauso wichtig sei es
auch, die Konvertiten zu stirken in ihrem noch «zarten» Glauben und zukiinftige
Konversionswillige nicht abzuschrecken. Dies wiirde ndmlich leicht geschehen,
wenn sie sehen wiirden, «dass einer kein hilff, kein schirm von oberkeiten hatt
forchten, es ergan inen auch diss und also des glauben auss forcht der under-
truckung faaren lassen».

In den folgenden Monaten dusserten sich alle betroffenen Parteien zu dem Vor-
fall. Der Stand Ziirich intervenierte beim Abt von Wettingen und setzte diesen so
unter Druck, dass er sich mit den vollendeten Tatsachen abfinden und diese sogar im
Mirz 1639 durch Vertrag anerkennen musste.”” Die Abgesandten der katholischen
Orte schrieben dem Abt zu Wettingen im Oktober. Sie beklagten, dass sie trotz Ein-
satzes des pipstlichen Nuntius in Luzern den Vertrag akzeptieren mussten. Sie er-
mahnten den Abt, in Zukunft alles zu unterlassen, was die katholische Religion wei-
ter schwichen konnte. Er solle in Zukunft «sdlche verkommnisse ohne gebiihrenden
vorgepflogenen Rhat nit allein fiir sy selbsten nit flirnemmen, sondern auch vill we-
niger iren anbevolnen conventualen dergstalten in eine oder andrer derglychen preiu-
dicierliche Verkommnis gegen einen unkatholischen Stand ynzulassen nit gestatten
wolle».” Der Vertrag wird schliesslich auf der Tagsatzung von den Katholiken als
dem Landfrieden zuwiderlaufend eingeschitzt, jedoch zihneknirschend geduldet.

Fazit

Wir beobachten in der Grafschaft Baden, wie sich in der zweiten Hélfte des 16. und
im 17. Jahrhundert unter den Reformierten zunehmend eine abgegrenzte Konfes-
sionskultur verbreitet. Anzeichen dafiir finden wir etwa in der Ausstattung der Kir-
chen, wo immer mehr Wert darauf gelegt wird, eigene, reformierte Taufsteine und
Abendmabhlstische zu verwenden. Der Raum wird gleichsam besetzt mit Symbolen,

170 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



die unverwechselbar (und abschliessbar) nur fiir die eigene Konfession zur Verfii-
gung stehen. Ahnlich auch im Bereich des kirchlichen Personals. Gab man sich in
Wiirenlos wihrend rund eines Jahrhunderts nach der Reformation noch mit einem
Sigristen zufrieden, der beiden Konfessionen diente, so fiihrte die zunehmende Ab-
grenzung dazu, dass dieser Zustand nicht mehr weiter aufrechterhalten werden
konnte. Beigetragen zur Bewusstmachung dieser Sonderformen haben Kalender
und Feiertagsregelungen. In gleichen Zusammenhang gehoren auch die Konflikte
um Prozessionen, Feiertagseinhaltungen und das Markieren offentlicher Prisenz
durch eine Sakralisierung der Landschaft (Zurzach). Die Betonung der Unterschei-
dungsriten wird von Reinhard als ein typisches Merkmal der Abgrenzungsverfahren
genannt,” wobeli er zwischen positiven (solche findet man zum Beispiel auf katholi-
scher Seite in den Zurzacher Kreuzaufrichtungen, auf reformierter in der Einsetzung
eines eigenen Taufsteins) und negativen beziehungsweise abwehrenden Massnah-
men unterscheidet. Das bewusste Ignorieren von (katholischen) Feiertagen durch
die reformierten Bauern ist sicherlich eine solche abwehrende Haltung, demonstriert
gleichzeitig das bereits erwdhnte reformierte Selbstbewusstsein. Die Weigerung, bei
katholischem Geldut die verlangte Ehrerbietung durch Hutheben zu zeigen, manifes-
tiert bereits deutlich, dass die Dorfgemeinde gespalten ist, die Zugehorigkeit zur
Dorfgemeinde durch eine solche zur jeweiligen Kirchgemeinde liberlagert wird.

Konversionen und Mischehen stellten das Zusammenleben nicht nur in der
Grafschaft regelmaissig auf die Probe. Aus anderen gemischtkonfessionellen Regio-
nen ist bekannt," dass es zumeist soziale und wirtschaftliche Motive waren, die
Menschen veranlassten, liber die unsichtbare Grenze hinweg zu heiraten oder diese
gar bewusst zu lberschreiten. Das Beispiel Jorg Rotts bestitigt diese Einsichten:
Auch in Wiirenlos waren es wohl letztlich die Einkiinfte der Sigristenstelle, die eine
Konversion lohnenswert erscheinen liessen. Zumindest kann dies zwischen den Zei-
len der Ausfiihrungen des katholischen Vikars gelesen werden. Wenn er betont, dass
der Leumund Rotts, seine Sorge fiir Waisenkinder ausschlaggebend fiir die Einset-
zung war, gleichzeitig aber auch ausfiihrt, dass eine Absetzung Rotts als Sigrist an-
dere Konversionswillige abschrecken wiirde, muss dies doch wohl letztlich als Ein-
gestiandnis der 6konomischen Beweggriinde Rotts gelesen werden. Dass Mischehen
kein Indiz fir Irenik, dass heisst fiir eine konfessionsiibergreifende Annidherung,
waren, hat Wolfgang Wiist fiir Augsburg gezeigt. Die Wiirenloser Mischehen sind
wohl auch aus 6konomisch-sozialen Motiven der Besitzstandwahrung vollzogen
worden. Weitere Untersuchungen miissen hier Aufschluss bringen.

Rechtlich geregelt wurde dieses Zusammenleben durch den Landfrieden von
1531, der eigentlich die Verhiltnisse seiner Entstehungszeit festschrieb und einfror.
Anderungen konnten nur mit der Zustimmung aller regierenden Orte vorgenom-
men werden, und dabei waren reformierte und katholische Orte jederzeit in der
Lage, sich gegenseitig zu blockieren. Neuen Entwicklungen konnte der Landfriede
so nicht gerecht werden. Das Leben der Reformierten wurde daher von einem stin-

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

171



172

digen Lavieren bestimmt. Einerseits versuchte man mit allen Mitteln, die Bestim-
mungen des Landfriedens an die sich verindernden Zeitumstinde anzupassen, sie
weit zu interpretieren oder zu umgehen. Andererseits versuchte man, unter Beru-
fung auf gerade diesen Landfrieden, zu verhindern, dass die katholische Partei
genau dasselbe auch fiir sich in Anspruch nahm.

Das fiihrt dazu, dass sich vor unsern Augen eine reiche Vielfalt konkurrieren-
der Obrigkeiten entfaltet, die alle in irgendeiner Form Mitsprache und je nach
Situation auch Entscheidungsgewalt fiir sich beanspruchten. Man wandte sich an
die reformierten Orte Ziirich oder auch Bern, die diese Gelegenheit zur Macht-
politik ausserhalb ihrer Landesgrenzen offenbar sehr gerne wahrnahmen. In ihrem
Zusammenstoss in Zurzach um 1670 zeigt sich denn auch deutlich, dass die ge-
meinsame Sorge um das Wohl der reformierten Untertanen nicht der einzige
Beweggrund fiir ihre Schutzmachtfunktion war. Man wandte sich aber auch an ka-
tholische Kollatoren als Zwischengewalten. Der Abt von Wettingen stellte hier ein
besonders dankbares Opfer fiir reformierte Einflussnahme dar, weil er durch seine
Einkiinfte aus Besitzungen im Ziircher Hoheitsgebiet unter Druck gesetzt werden
konnte."” Wichtig sowohl als Urheber wie Anwalt reformierter Anliegen, Verbin-
dungsglied zu den reformierten Orten und Agent dieser Orte in der Kirchgemeinde
waren die Pridikanten. Initiativ wurde auch die Gemeinde, sowohl als reformierte
Kirchgemeinde, die etwa in Dietikon ihren Taufstein mit Waffen zu verteidigen
drohte oder in Wiirenlos einen Sigristen wihlte, wie auch als gemischtkonfessio-
nelle politische Gemeinde, an die sich etwa in Zurzach die Gesandten Zirichs mit
ihren Beschwerden wandten.

Eine weitere Untersuchung der katholischen Seite wiirde wohl auch hier die
Vielzahl von Akteuren aufzeigen, die sich im Rahmen der Konfessionalisierung fiir
die Anliegen ihrer Konfession engagierten. Aus unserer Untersuchung allein schon
lassen sich etwa Luzern als Schutzmacht, die katholischen Pfarrer als Interessens-
vertreter, der Landschreiber und der Grafschaftsuntervogt als Vertreter der Behor-
de, der Bischof von Konstanz und der pipstliche Nuntius nennen.

Die Kompetenzen der einzelnen Entscheidungstriager waren unscharf vonei-
nander abgegrenzt, sodass diese gegeneinander ausgespielt werden konnten.
Warum wann welche Richtung jeweils eingeschlagen wurde, lisst sich nicht einfach
beantworten und bedarf einer genaueren Untersuchung der Krifte- und Machtver-
hiltnisse, wobei auch die europiische Grosswetterlage miteinbezogen werden
miisste. Am meisten Aussicht auf Erfolg hatte eine Strategie, die vollendete Tatsa-
chen schuf, bevor sie um deren Genehmigung ersuchte. Die faits accomplis wurden
vor Ort geschaffen' - alles Weitere entwickelt sich daraufhin aus der Logik der Ver-
netzung" von Gemeinde, Prediger und Obrigkeiten.

Anschrift der Autoren:
Sebastian Bott, Zentralstrasse 24, 8003 Ziirich
Matthias Fuchs, Tannenweg 14, 5703 Seon



Anmerkungen

I Vgl. Die reformierte Konfessionalisierung in
Deutschland - Das Problem der «Zweiten Refor-
mation». Hg. Heinz Schilling. Giitersloh 1986.
Die Lutherische Konfessionalisierung in Deutsch-
land. Hg. H. Ch. Rublack. Giitersloh 1992. Die
katholische Konfessionalisierung. Hg. Wolfgang
Reinhard, Heinz Schilling. Miinster 1995, Fiir
einen Forschungsiiberblick Helga Schnabel-
Schiile. Vierzig Jahre Konfessionalisierungsfor-
schung - eine Standortbestimmung. In: Kon-
fessionalisierung und Region. Hg. Peer Friess,
Rolf Kiessling. Konstanz 1999, 23 - 40,

Vgl. Wolfgang Reinhard. Was ist katholische Kon-
fessionalisierung? In: Reinhard, Schilling, 1995,
4261T.

Vgl. Heinz Schilling. Disziplinierung oder Selbst-

(¥}

[

regulierung der Untertanen? Ein Plddoyer fiir

die Doppelperspektive von Makro- und Mikrohis-

torie bei der Erforschung der frihmodernen

Kirchenzucht. In: Historische Zeitschrift, 264, 1997,

675-691; Heinrich Richard Schmidt. Sozialdis-

ziplinierung? Ein Pliddoyer fiir das Ende des Eta-

tismus in der Konfessionalisierungsforschung.

In: Historische Zeitschrift, 265, 1997, 639-682;

Ders. Emden est partout. Vers un modeéle interactif

de la confessionalisation. In: Francia 26/2, 1999,

23 -45. Zusammenfassendes zur Sozialdisziplinie-

rung: Heinz Schilling. Profil und Perspektiven

einer interdisziplindren und komparatistischen

Disziplinierungsforschung jenseits einer Dichoto-

mie von Gesellschafts- und Kulturgeschichte.

In: Institutionen, Instrumente und Akteure sozia-

ler Kontrolle und Disziplinierung im friihneu-

zeitlichen Europa. Hg. Heinz Schilling. Frankfurt

1999, 3 - 36.

Vgl. Ulrich Pfister. Reformierte Sittenzucht zwi-

schen kommunaler und territorialer Organisation:

Graubiinden, 16. - 18. Jahrhundert. In: Archiv

fir Reformationsgeschichte, 87, 1996, 287-333;

Ders. Konfessionskirchen und Glaubenspraxis. In:

Handbuch der Biindner Geschichte. Hg. Verein

fir Biindner Kulturforschung. Bd. 2, Chur 2000,

203-236; Randolph C. Head. Catholics and Pro-

testants in Graubiinden: Confessional Discipline

and Confessional Identities without an Early

Modern State? In: German History, 17, 1999, 321 -

345; Ders. Shared Lordship, Authority, and

Administration: The Exercise of Dominion in the

Gemeine Herrschaften of the Swiss Confede-

ration, 1417-1600. In: Central European History,

30/4, 1997, 489-512.

5 Vgl. Heinrich Richard Schmidt. Uber die Titigkeit
von Berner Chorgerichten 1540 - 1800. In: Kon-
fessionalisierung und Region. Hg. Peer Friess,
Rolf Kiessling. Konstanz 1999, 275 - 316.

4

6 Vgl. Frauke Volkland. Konfessionelle Grenzen
zwischen Auflosung und Verhirtung: Bikonfessio-
nelle Gemeinden in der Gemeinen Herrschaft
Thurgau (CH) des 17. Jahrhunderts. In: Histori-
sche Anthropologie 5, 1997, 370 - 387.
Vgl. Max Rudolf. Geschichte der Gemeinde Bir-
menstorf. Birmenstorf 1983 ; Karl Fiillemann.
Chronik der Gemeinde Tegerfelden. 0. 0. 0.J.
(1990); Peter Witschi. Ortsgeschichte Wiirenlos.
Baden 1984; Dominik Sauerldnder und Andreas
Steigmeier. « Wohlhabenheit wird nur Wenigen
zu Theil». Aus der Geschichte der Gemeinde Ge-
benstorf. Gebenstorf 1997; Karl Fiillemann.
Ref. Kirchgemeinde Zurzach. Chronik. Uber
450 Jahre Reformation in Zurzach. Zurzach 1988.
8 EA [Amtliche Sammlung der ilteren Eidge-
nossischen Abschiede] 4, 1b, 1567 - 1571.
9 Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden und Zug,
die an der Verwaltung der Grafschaft beteiligt
waren und die katholischen Interessen vertraten.
EA 4, 2, 11, 1101f. Die Auffassung setzt sich offen-
bar aber nicht durch, tiblicherweise scheint man

-~

1

sich mit einem Wegzug in gemischtkonfessionelle
Orte der Grafschaft begniigt zu haben, wie es
im Falle der Klingnauer Reformierten angeordnet
wurde. EA S, 1, 11, 1466.
I Handbuch Schweizer Geschichte. Ziirich 1980 (2),
525.
12 Siehe unten den Fall Lengnau oder Klingnau.
Zur Kirchgemeinde Tegerfelden gehorten auch die
Reformierten von Endingen, digjenigen von
Baldingen besuchten ebenfalls den Gottesdienst
in Tegerfelden, ohne aber vollberechtigte Kirch-

(5

gemeindemitglieder zu sein.

14 Dazu gehorten auch Rietheim, Mellikon, Rekin-
gen sowie Kadelburg, das unter der Landeshoheit
der Landgrafen im Klettgau stand.

15 Der Pfarrer von Gebenstorf betreute auch die
Reformierten in Birmenstorf.

16 Dazu gehorten Kempfhof, Oetlikon, Nieder-
Oetwil und Hiittikon. Die Reformierten der Ziir-
cher Gemeinden Boppelsen und Otelfingen
hatten sich von dieser Pfarrei 1534 abgespalten,
wurden allerdings vom selben Pridikanten, der
seinen Wohnsitz in Otelfingen hatte, betreut.

17 Dazu gehorten Unterengstringen, ein Teil von

Oberengstringen, Geroldswil und Ober-Oetwil
sowie das Areal des Klosters Fahr. Allerdings
unterstand Weiningen nur der Blutsgerichtsbarkeit
der Grafschaft Baden, die Landesherrschaft soll
bei Ziirich gelegen haben. Vgl. Allemann, Oskar.
Die Gerichtsherrschaft Weiningen-Oetwil 1130 -
1798. Schweizer Studien [lir Geschichts-wissen-
schaft NF. Hg. von Prof. R. Feller, K. Meyer, L.von
Muralt und H. Nabholz. Band 13. Ziirich 1947. 202.
Trotzdem scheint Weiningen in den Landfrieden

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

173



eingeschlossen zu sein, zumindest vertraten die
V Orte diese Meinung. Vgl. EA 5, 1, 11, 1459.
Dazu gehorten Urdorf und Spreitenbach. Die
Reformierten von Killwangen waren eigentlich
nach Wettingen pfarrgendssig, was dazu fiithrte,
dass 1649 auch die Pfarrkirche von Wettingen
von den Reformierten fiir Abdankungen bean-
sprucht wurde, was vom Abt von Wettingen
allerdings verweigert wurde. Vgl. EA 6, 1, 11, 1322.
Sauerlinder, Gebenstorf, 35.

Loohof wurde von Niederweningen aus betreut.
Von Niederweningen, seit 1732 von Bachs aus
betreut. Bolleter, Eugen. Geschichte eines Dor-
fes. (Fisibach, jetzt Bachs, Kanton Ziirich)
Ziirich 1921, 123.

Hochle, Josef Ivo. Geschichte der Reformation
und Gegenreformation in der Stadt und
Grafschaft Baden bis 1535. Ziirich 1907. 168f.

3 Ebd., 169.

Ebd., 173.

> Meier, Hans. Rohrdorf. Land und Leute im
Wandel der Zeit. Oberrohrdorf 1980, 22, spricht
davon, dass Rohrdorf nach der zweiten Schlacht

in Zurzach, ob die Gemeinde die Kollatur

nicht auch Ziirich abtreten wolle, wurde abschli-
gig beschieden, da man mit Kirch- und Pfarrge-
biuden und das Pfarrhaus mit einem Bauschilling
versehen sei. Vgl. StAZH E 11 120: 525.
Allerdings in so jammerlicher Weise, dass zu-
mindest in Tegerfelden, dessen Bewohner meist
gezwungen waren, in Zurzach zur Kirche zu
gehen, dadurch die Reformation ausgeldst wurde.
Vgl. Hochle, Reformation, 98.

Immerhin musste sich der Pridikant von Teger-
felden jeweils vor dem Stiftskapitel prisentie-

ren mit dem Ersuchen, ihm wie seinen Vorgéin-
gern die Pfrundgefille zu verabreichen. Johannes
Huber. Die Kollaturpfarreien und Gotteshiuser
des Stifts Zurzach. Klingnau 1868, 138.
Sauerliander, Gebenstorf, 36.

Merz, Walter. Die Rechtsquellen des Kantons
Aargau. Zweiter Teil: Rechte der Landschaft.
Fiinfter Band: Grafschaft Baden iussere Amter.
Aarau 1933. In: Sammlung schweizerischer
Rechtsquellen. Hg. auf Veranstaltung des schwei-
zerischen Juristenvereins, XVI. Abteilung, 132.

von Kappel zum alten Glauben zuriickkehrte. 4 Ebd., 132.
26 EA S, 1, 11, 1460. 42 SLAZHEII 113: 72,
27 StAAG, 2829/5. B EA6, 1,11, 1323.
28 In der Lengnauer Ortsgeschichte wird das Jahr “4EAG6, 2,11, 1980.
1539 als Beginn der reformierten Besiedlung 45 EA 6, 1,11, 1329f., und StAAG 2824/X: 50-80.
der Loohofe genannt. Lengnau 1200 Jahre. Leng- 46 StAZH E 11 113: 65.
nau 1997, 86. 7 StAZH E 11 113: 173, 174.
29 EA 4, 2,11, 1101f. 48 StAZH E 11 121 250f.
30 Hochle, Reformation, 199. 49 Vgl EA, 6, 2, 11, 1984.
3TEA S5, 1, 11, 1466f. 50 StAZH E 11 122: 834fT.
32 Vgl. fur dhnliche Entwicklungen in Graubiinden STEA 6, 2, 111, 1983.
Head (1999), 326fT. 52 Wie hdufig dieses Phinonien war, imlissten ge-

33 Eine Ausnahme davon bildete die Kirchge-
meinde Schlieren, wo das Heiliggeistspital von
Zirich die Kollatur besass und sich eine rein
reformierte Kirchgemeinde bilden konnte. Ahn-
lich war die Situation auch in Weiningen, wo aller-

nauere Untersuchungen erst noch zeigen. Witschi
meint, sie seien dusserst selten (Witschi, Wiiren-
los, 374), eine Aussage, der von unseren - aller-
dings zweckpessimistischen - Quellen gerade fur
Waiirenlos in der Mitte des 17. Jahrhunderts

dings die Kollatur beim Abt von Einsiedeln lag widersprochen wird.

und auch das Kloster Fahr eine katholische Insel 53 Huber, Zurzach, 149. Auf Fiirbitte des Landvog-

in der sonst reformierten Kirchgemeinde bildete.
34 Simultane Kirchennutzungen: Pfarrkirche Zur-

tes in Baden und des bischoflichen Obervogtes

in Klingnau konnte allerdings der Sohn, ebenfalls
Michael Miihlebach benannt, das Amt seines
Vaters als Nachfolger iibernehmen.

zach (bis 1717, dann eigene reformierte Pfarr-
kirche), Kapelle Tegerfelden (bis 1662, dann eige-

ne reformierte Pfarrkirche), Kapelle Baldingen, 34 SIAAG 2824/X: 25,
Pfarrkirche Lengnau, Pfarrkirche Wiirenlos, 35 StAAG 2824/X:27.
Pfarrkirche Dietikon, Kapelle Spreitenbach, Pfarr- 36 StAAG 2824/X:27.
kirche Birmenstorf und Pfarrkirche Gebenstorf. 5T StAAG 2824/X:27.
35 Vgl. unten. 58 StAAG 2824/X: 28.

5

b=l

36 In Tegerfelden wurde die Kollatur 1671 an die
Stadt Ziirich abgetreten, wohl in der Hoffnung,
dadurch einen Teil des Kirchenunterhaltes

der neu erbauten Kirche abwilzen zu konnen.
Eine Anfrage Zirichs von 1674 an Pfarrer Huber

174 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

Witschi weist fiir Wiirenlos einen einzigen Fall
von 1671 nach, wo ein Mann zur katholischen
Religion seiner Frau libergetreten ist. Witschi,
Wiirenlos, 377.

60 StAZ E 11 700: 78,



ol Witschi, Wiirenlos, 3711, zeigt, dass rund die
Halfte der Briaute der im Zeitraum 1651-1700 ge-
schlossenen Ehen aus Wiirenlos selbst stammten.

62 Witschi, Wiirenlos, 374{T., bringt das Beispiel von
Rudolf Elssinger, der der katholischen Anna
Neracher von Wiirenlos 1658 das Eheversprechen
gebrochen hatte. Die Richter hitten diese Ehe of-
fenbar gerne gesehen, und wirklich kam die Heirat
1661 noch zu Stande. Ebenso wird ein Dreiecks-
verhiltnis zweier Frauen mit einem Mann 1664
dahin aufgelost, dass die Frau aus Wiirenlos,
die sich sonst katholisch verheiraten konnte, den
(reformierten) Mann zugesprochen erhilt.

63 Witschi, Wiirenlos, 375, erwiihnt Verena Meier von
Buchs, die 1660 einem Katholiken von Wiirenlos
die Ehe versprochen hatte und deswegen von
ihrer Stelle in Otelfingen weggeschickt, notfalls
gefesselt ins Gefingnis nach Zirich verbracht
werden sollte, um diese Ehe zu verhindern.

64 Die Folgerung von Peter Witschi, Wiirenlos, 374,

dass Mischehen generell gerichtlich verfolgt und

gesellschaftlich missbilligt worden seien, scheint
mir im Lichte seiner eigenen Beispiele und auch
des Ceberg’schen Rekatholisierungsprojektes
durch Mischehen nicht haltbar.

EA 5,2, 11; 1680. StAAG 2824/ X, 19f.

% Einer anderen, wohl bernischen Vogtei - der

6

wn

damals in Baden regierende Landvogt war Hans
Martin Rigert von Schwyz.

67 SLAAG 2829/12: 23f.

68 StAAG 2829/12: 24.

69 Vgl. EA, 5, 2, 11, 1695; fiir die Visitationsberichte
StAZH E 11 113:255 und StAZH E 11 113:278.
Auch in Tegerfelden und Gebenstorf kam es liber

o 00

Fragen der Kirchenausstattung zu Streitereien.
1662 erfahren wir, dass in der neuen Tegerfeldner
Kirche die drei Heiligen Sebastian, Pancratius und
Verena, denen die alte Kapelle geweiht war, zum
Arger der Reformierten im Chor dargestellt wer-
den sollten, auf das Dach sollte statt des «halben
Monds der Thurmfahne das frithere eiserne Kreuz
aufgestellt werden» (EA, 6, 1, 111, 1325); der Pri-
dikant zu Gebenstorf hatte 1707 bei der Ausbesse-
rung des Kirchenchores eigenmiichtig das alte
Gemiilde des Jingsten Gerichts iibermalt - sehr
zum Verdruss der Katholiken. Anstelle des
Chorbildes hatte er einen grossen Biren - das
Wappenbild der Berner - malen lassen, den
wiederum die Katholiken iibermalten. Der Streit
wurde auf der Tagsatzung verhandelt. In den
Abschieden heisst es: «Der Pradikant von
Gebensdorf soll das Gemailde in dortiger Kirche,
so wie es vorher gewesen, in seinen Kosten
reparieren lassen; wenn er dies erfille, soll ihm
die Busse aus Gnaden nachgelassen sein.» (EA, 6,
2, I11, 1984; vgl. auch Rudolf, Birmenstorf, 201f.).

70 7Z.B.im Jahre 1657: StAAG 2824/X: 34 -43.

T EAG6, 1,11, 1328.

2 StAZH E 11 120: 525.

3 SIAZH E 11 120: 525.

4 StAAG 2829/11, 31fT.

5 EAS, 1,11, 1465.

76 StAAG 2829/12: 34.

7 EA 5, 1,11, 1470.

78 Fiillemann, Zurzach, 40.

7 StAAG 2829/12: 49.

80 StAAG 2829/12: 50.

81 StAAG 2829/12: 51.

82 StAAG 2829/2: 8.

83 EA S, 1,11, 1465.

84 StAAG 2829/2: 14-22.

85 EA6, 1,11, 1322f.

86 Sauerlinder, Gebenstorf, 38.

S EAG6, 1,11, 1331.

88 Huber, Zurzach, 138.

89 Ebd., 142.

9 Geweihtes Ol, das dem Taufwasser beigemischt
wurde.

91 Hochle, Reformation, 193.

92 Der Pridikant von Dietikon musste 1532 wegen
einer solchen Ausserung nach Urdorf fliehen
und verlor damit sein Dietiker Pfarrhaus. Hochle,
Reformation, 187.

93 Fiillemann, Zurzach, 51.

94 Von einem dhnlichen Fall aus Birmenstorf berich-
tet Rudolf, Birmenstorf, 176fT.

95 Der Bericht findet sich im Staatsarchiv Aargau
unter der Signatur STAAG 2829/11, Nr. 16.

Aus ihm wird im Folgenden jeweils zitiert.

96 StAAG 2829/11, Nr. 16.

91T EA, 5, 2,11, 1567fT.

98 StAAG 2829/11, Nr. 21.

99 Reinhard (1995), 430.

100 Vgl. z. B. Volkland, Thurgau (siche Anm. 6);
Wolfgang Wiist. Konfession, Kanzel und Kontro-
verse in einer parititischen Reichsstadt.
Augsburg 555-1805. In: Blétter fur deutsche
Landesgeschichte 134, 1998, 123 - 149.

101’ So wurde dem Abt in einem Beschwerdefall 1649
von den katholischen Orten geraten, in Zivil-
sachen auf die katholischen Orte zu vertrauen und
nicht direkt gegen Ziirich vorzugehen, um seine
Einkiinfte auf Ziircher Gebiet nicht zu gefihrden.
Vel. EA 6, 1,11, 1322.

102 Vgl. Volkland, Thurgau, 377.

103 In Anlehnung an das kiirzlich von H. R. Schmidt
vorgeschlagene Modell einer «vernetzten» Refor-
mation, vgl. H. R. Schmidt. Gemeindereformation
als Handlungs- und Sinnzusammenhang. In:
Thomas A. Brady (Hg.) Die deutsche Reformation
zwischen Spitmittelalter und Friither Neuzeit.
Miinchen 2001, 154.

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH

175



	"Es ist denen Herren von Zürich gram um das würenlos." : Bausteine zu einer Konfessionalisierungsgeschichte der Grafschaft Baden : die Reformierten im 17. Jahrhundert

