
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 114 (2002)

Artikel: "Es ist denen Herren von Zürich gram um das würenlos." : Bausteine zu
einer Konfessionalisierungsgeschichte der Grafschaft Baden : die
Reformierten im 17. Jahrhundert

Autor: Bott, Sebastian / Fuchs, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-17295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Es ist denen Herren von Zürich gram um das würenlos.»
Bausteine zu einer Konfessionalisierungsgeschichte der Grafschaft Baden:

Die Reformierten im 17. Jahrhundert

BASTIAN BOTT, MATTHIAS FUCHS

Zweimal täglich läutete der Sigrist Matthias Ernst aus Würenlos die Glocken der

Pfarrkirche: einmal zur Mittagszeit, einmal zum Beten am Abend. Die katholischen

Bauern und Tauner des Dorfes zogen ihre Hüte, wenn es läutete - schliesslich galt

das Läuten ihrer Seelsorge -, die reformierten behielten sie meistens auf. Alle
14 Tage, jeweils am Sonntag, läutete Sigrist Ernst nur für die Reformierten: Dann

kam nämlich Pfarrer Felix Tobler aus dem benachbarten Otelfingen zum Gottesdienst

seiner reformierten Schäfchen. Türmten sich im Sommer die Wolken und ein

Gewitter nahte, zog der Sigrist mit seinen Helfern die Glocken für alle, für
«Unkatholische» und «Papisten», um Gottes Hilfe zu erbitten und das Dorf zu mahnen,

mit der Feldarbeit fertig zu werden. So war es jedenfalls bis in das Jahr 1638. Dann

sollte sich plötzlich vieles ändern - die «Unkatholischen» wollten fortan ihren eigenen

Sigristen! Es gab Streit und Hader, der Dorffrieden war bedroht. Würenlos
stand nicht allein da mit seinen Problemen. Auch in den anderen gemischtkonfessionellen

Gemeinden der Grafschaft Baden, in denen seit 1531 Reformierte und

Katholiken ihren Alltag gemeinsam bewältigt hatten, war die Lage im 17. Jahrhundert

angespannt. Die fachwissenschaftliche Forschung hat diese konfessionellen

Konflikte in grösserem Zusammenhang seit längerem untersucht und eine Reihe

vergleichender Studien dazu vorgelegt. Im folgenden Artikel sollen Ergebnisse dieses

Konzeptes der so genannten Konjessionalisierung vorgestellt werden und mit
dem Sigristenstreit und anderen Konflikten aus Würenlos und einigen anderen

Gemeinden verglichen werden.

Grundzüge des Konfessionalisierungskonzepts
Die historische Forschung zur frühneuzeitlichen Konfessionalisierung ist mittlerweile

über 40 Jahre alt. In mehreren Sammelbänden und Forschungsüberblicken
sind Ergebnisse der Detailstudien zu den drei Konfessionen der Öffentlichkeit

vorgestellt worden.1 Das Konzept der Konfessionalisierung, so lässt sich in aller Kürze

zusammenfassen, beschreibt einen fundamentalen Vorgang innerhalb europäischer
Gesellschaften der Frühen Neuzeit (ca. 1560-1700). Dieser gesellschaftsgeschichtliche

Vorgang wirkte so grundlegend, dass ohne sein Verständnis wesentliche
Einsichten über den frühneuzeitlichen Wandel anderer Bereiche (Kultur, Demografie,
Ökonomie) verloren gehen würden. Statt der herkömmlichen Betonung des

Trennenden der Konfessionen - was sich nicht zuletzt in der epochalen Gliederung in

Reformation und Gegenreformation äussert - wird durch das Konzept der Konfes-

148 ARGOVIA 114, 2002, SEITEN 148-175



sionalisierung ein alle drei Konfessionen gleichermassen erfassender Wandel

thematisiert. Dieser Wandel ist nach Wolfgang Reinhard - neben Heinz Schilling einer

der Pioniere der deutschen Konfessionalisierungsforschung - mehrdimensional zu

denken. Die nachreformatorischen Eliten (Theologen, Juristen) setzten gezielt die

Ausschliesslichkeitsansprüche der verschiedenen Konfessionen durch. Mit Hilfe

von verbindlichen Glaubensbekenntnissen, durch eine Intensivierung der Riten

(zum Beispiel Abendmahlskontrolle) sowie durch die Betonung konfessioneller

Unterscheidungsmerkmale (zum Beispiel Laienkelch, Bilderverbot, Liturgie) wurden

homogene Konfessionskulturen geschaffen. Nicht unbedingt beabsichtigte Folgen

dieser Bemühungen betreffen die Verdichtung von Herrschaft durch Sozialdis-

ziplinierung, Bürokratisierung und Verrechtlichung.
Mit dem intensivierten religiösen Zugriff auf die Persönlichkeit der Untertanen

(zum Beispiel durch Beicht- und Busspraxis) wurde die innere Einstellung der

Beherrschten so verändert, dass die frühmoderne Herrschaftspraxis auf entsprechende

Zustimmung treffen konnte.2 Glaube und Gehorsam gingen in allen konfessionellen

Kulturen eine herrschaftsbildende und -stabilisierende Liaison ein, die sich erst

wieder im Zuge der Säkularisierung lösen sollte.

Vieles, was anfänglich von Reinhard und Schilling recht programmatisch

behauptet wurde, konnte durch zahlreiche Einzelstudien quellenmässig belegt werden,

anderes wurde relativiert und modifiziert. Besonders die Rolle, die den konfessionellen

Ehe- oder Chorgerichten bei der Ausbildung eines disziplinierten
Untertanenverbandes zugemessen wurde, ist einer kritischen Würdigung unterzogen worden.

Während von Reinhard und Schilling die «disciplina ecclesiastica» (Kirchenzucht)

als Teil einer umfassenden territorialstaatlichen Sozialdlsziplinierung der

Gesamtgesellschaft verstanden wird, betonen neuere Studien die eigenaktive
Selbstregulierung der Dorfgemeinden bei der Ausgestaltung frühmoderner Staatlichkeit.'

Die Eidgenossenschaft bot sich aufgrund ihrer aussergewöhnlichen herrschaftlichen

Struktur für eine solche kritische Perspektive besonders an. Hier fehlten oft

starke zentrale Staatsgewalten, oder die traditionelle Stellung der politischen
Gemeinden schuf ein starkes Gegengewicht zu obrigkeitlichen Begehrlichkeiten. Der

etatistischen Perspektive wurde eine kommunale entgegengehalten, die die Realitäten

der Dorfgemeinschaften angemessener zu erfassen versuchte.

Im Bündnerland waren es die korporativen Selbstorganisationen der

reformierten Geistlichen oder einzelne Pfarrer, die ohne staatskirchliche Einbettung die

Kirchenzucht verschärften.4 Das Beispiel der Berner Landgemeinden zeigt, wie

zögerlich die Berner Obrigkeit von sich aus, auf etatistische Weise, Konflikte regelte. Es

blieb auch hier weitgehend der Initiative der Dorfkommunen überlassen, Kirchen-

und Sittenzucht zu verschärfen.- Durch das Supplizieren und die Gravamina der

Untertanen, so die weiterführende These, entstand nicht nur in der Eidgenossenschaft,

sondern auch in den Fürstenstaaten das dichte gesetzliche Regelwerk der

frühneuzeitlichen «Policey».

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH 149



Mit den detaillierten Studien zu Fragen der Sozialdisziplinierung wurden weitere

mikrogeschichtliche Zusammenhänge thematisiert. Fragen nach der
konfessionellen Identität, nach der alltäglichen Repräsentation des Glaubens oder nach

konfessionellen Konflikten liessen neue Schichten des Wandlungsprozesses sichtbar

werden. Reichhaltiges Material fand sich in gemischtkonfessionellen Städten

oder Regionen: Wo katholische und reformierte oder lutherische Gläubige auf

engem Raum zusammenlebten, in Sichtweite und täglichem Kontakt, konnte das

konfessionelle Selbstverständnis präziser erfasst werden. Durch das Andere erhielt
das Eigene oft erst seine aussergewöhnliche Bedeutung und Brisanz.

Am Beispiel der gemischtkonfessionellen Gemeinde Bischofszeil (TG) konnte

gezeigt werden, dass sich die konfessionellen Gruppen in enger Wechselwirkung
und Abhängigkeit entwickelten (so riefen zum Beispiel katholische Rituale
reformierte Antirituale hervor), stets aber bemüht waren, ihre Besitzstände zu wahren.

Konfessionelle Grenzüberschreitungen führten regelmässig zu längeren
Auseinandersetzungen.6

Im Folgenden soll die Lage der Reformierten in einigen gemischtkonfessionellen

Gemeinden der Grafschaft Baden näher untersucht werden. Dazu liegen
bereits eine Reihe fundierter Ortsgeschichten vor, es fehlen jedoch weitgehend
vergleichende Untersuchungen." Aus der oben skizzierten fachwissenschaftlichen

Diskussion ergeben sich einige leitende Fragen für eine solche vergleichende
Untersuchung: Wie sah die herrschaftliche Situation in den Gemeinden aus, und wie be-

einflussten die Bestimmungen des Landfriedens in der vergleichsweise offenen

Struktur der Gemeinen Herrschaft das Verhältnis der Reformierten und Katholiken?

Wie agierten die Betroffenen bei konfessionellen Streitigkeiten, wie und

wann nutzten sie die herrschaftlichen Handlungsspielräume? Wann wurde für die

Bauern und Iauner der Dörfer die konfessionelle Identität wichtiger als die
kommunale?

Die Situation der Reformierten in der Grafschaft Baden zwischen
dem Zweiten und dem Vierten Landfrieden (1531 -1712)
Für das Zusammenleben der beiden Konfessionen in der Grafschaft Baden waren
während rund 180 Jahren die Bestimmungen des Zweiten Kappeier Landfriedens

massgebend - der Religionskrieg von 1656 änderte daran nichts, sondern brachte

nur eine Bestätigung der massgeblichen Artikel. Darin werden die gegenseitigen
Rechte in den gemeinen Herrschaften fixiert, «kilchhörinen, gemeinden oder her-

lichkeiten»*, die den neuen Glauben angenommen hatten, konnten diesen
beibehalten. Wer zum alten Glauben zurückkehren wollte, konnte dies tun und Messe

und die Sakramente feiern, während der andere Teil den Prädikanten behalten durfte.

In einem solchen Fall sollten die Kirchengüter «nach Marchzahl» (das heisst

nach Bevölkerungsanteilen) geteilt werden. Die beiden Religionen sollten sich

nicht gegenseitig übel nachreden.

150 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



Das bedeutete, dass keine neuen Übertritte zur reformierten Konfession mehr

möglich waren. Wer trotzdem übertrat, hatte nach Auffassung der V Orte1' die
Grafschaft zu verlassen.10 In Orten mit reformierter Bevölkerungsmehrheit konnten
einzelne Katholiken die Wiedereinführung der Messe und Anteil am Kirchengut
verlangen. Umgekehrt hatte eine reformierte Minderheit in Orten mit katholischer

Mehrheit diese Möglichkeit nicht und blieb nach Auffassung der V Orte rechtlos" -
in der Grafschaft Baden wird dies in einzelnen Fällen zu prüfen sein.12 Trotzdem

kann festgestellt werden, dass sich reformierte Kirchgemeinden im Hoheitsgebiet
der Grafschaft Baden nur dort herausbilden konnten, wo eine starke reformierte

Mehrheit bestand wie in Tegerfelden,1-1 Zurzach,14 Gebenstorf,15 Würenlos,16

Weiningen17 und Schlieren Minderheiten konnten in Randlagen auf den Schutz der

benachbarten reformierten Stände hoffen - so erhielt sich in Dietikon18 unter Zürcher,
in Birmenstorf unter Berner Obhut eine reformierte Minderheit," ebenso in Lengnau

offenbar ein reformierter HoP" und die zwei Höfe Waldhausen und Hägelen21 in

Fisibach.

Die anderen Gemeinden, die vor 1531 als reformiert ausgewiesen wurden,
scheinen alle mit Mehrheitsbeschluss zur katholischen Konfession zurückgekehrt zu

sein, dies sind insbesondere Kaiserstuhl und Fisibach, Döttingen, Rohrdorf, Fislisbach

und Wettingen. Die dort ansässigen Reformierten waren zum Teil gleich im

Gefolge des zweiten Kappelerkrieges nachhaltig eingeschüchtert und zum
Glaubenswechsel bewegt worden, wie wir von Kaiserstuhl, Rohrdorf und Fislisbach, aber

auch von Dietikon, Schlieren, Würenlos und Birmenstorf erfahren.22 Der Prädikant

von Birmenstorf wurde in die Reuss gehetzt, wo er ertrank.21 Die Prädikanten von

Zurzach, Tegerfelden, Rohrdorf, Fislisbach, Würenlos, Dietikon und Gebenstorf

wurden in der Folgezeit angeschuldigt, gegen die Friedensbestimmungen Verstössen

zu haben, indem sie gegen die Messe gepredigt hätten,24 und wurden aus der

Grafschaft Baden verjagt, oder sie zogen es vor, selbst Zuflucht in reformierten Ständen

zu suchen. Die Gemeinden Zurzach, Tegerfelden und Gebenstorferhielten später

wieder neue Prädikanten. Die Prädikanten von Würenlos und Dietikon wählten

ihren Wohnsitz in den Teilen ihrer Pfarrei, die auf zürcherischem Boden lagen, in

Otelfingen und Urdorf.

Immerhin scheint die Rekatholisierung nicht wie gemeinhin angenommen2-

unmittelbar nach der zweiten Schlacht von Kappel in aller Konsequenz durchgeführt

worden zu sein, sondern sich über einen längeren Zeitraum hingezogen zu

haben. 1595 noch wird von einem gewissen Stäubli in Sulz berichtet, der im Amt
Rohrdorf sich allein zur neuen Religion bekenne und Frau und Sohnesfrau

gezwungen habe, zur Osterzeit zum Tisch des Prädikanten zu gehen. Der Landvogt
hatte ihn dafür bestraft, konnte aber offenbar die Busszahlung nicht erhalten.26

In Lengnau konnten sich Reformierte aufdem Loohof halten. 1695 stellte man

deren Vorhandensein auch behördlicherseits fest, nachdem sich der katholische

Pfarrer von Lengnau beklagt hatte, der Prädikant von Bachs habe etwa zweihundert

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH 151



Personen aus dem Zürcher Gebiet, von Tegerfelden und Endingen zum Gottesdienst

in der Lengnauer Kirche mitgebracht, der offenbar regelmässig jeden dritten
Sonntag und an Feiertagen stattfand.27 Auf Nachforschungen, seit wann denn

Reformierte in Lengnau wohnten, wurde geantwortet, dies sei seit Menschengedenken

so der Brauch, wahrscheinlich schon seit der Zeit des Abfalles der
Reformierten von der katholischen Kirche so gewesen.28 Daraufhin wurde verfügt, dass

künftig nur die drei Haushaltungen des Loohofes ein Anrecht auf den reformierten
Gottesdienst in der Lengnauer Kirche hätten.

Interessant und bezeichnend dafür, dass es mit der Wende zum 17. Jahrhundert
zunehmend schwieriger wurde, als Reformierter unbehelligt in einer Minderheitssituation

zu leben, ist der Fall Klingnau, wo offenbar während des ganzen 16.

Jahrhunderts immer wieder Neugläubige gelebt haben. 1568 noch wird entschieden,
solange diese sich ruhig verhielten, wolle man nicht gegen sie vorgehen und auf
deren Rückkehr zum wahren Glauben hoffen.29 1592 hören wir von einem Streit
zwischen Bürgern katholischer und reformierter Konfession in Klingnau, und 1596

führen die Reformierten von Klingnau Beschwerde, dass sie vom dortigen bischöflichen

Vogt genötigt würden, in Klingnau die Messe zu besuchen, und bitten darum,
bei ihren «alten Rechten und beim Landfrieden» geschirmt zu werden. Das

allerdings konnten sie nicht erreichen. Der katholische Landvogt von Baden stützte die

Weisungen des bischöflichen Vogtes, und genauere Recherchen ergaben offenbar,
dass Klingnau als Stadt nie in den Landfrieden eingeschlossen war, weil es nicht am

Krieg teilgenommen habe. Dies war zumindest der Standpunkt der VOrte, während

Zürich und Bern 1534 das Gegenteil behauptet hatten.10 Entsprechend wurde den

Reformierten in Klingnau 1596 die Wahl gelassen, entweder die Messe zu besuchen

und das Fasten zu halten oder wegzuziehen. 1611 dann wurde dieser Entscheid als

Wegweisung interpretiert. Man habe vor etwa achtzehn Jahren beschlossen, dass

Nichtkatholiken auszuziehen hätten, aber diesen Beschluss aus Saumseligkeit nicht

vollzogen. Nun wurde den zwei noch bestehenden reformierten Haushalten eine

Frist gesetzt, innert welcher sie die Stadt zu verlassen hatten."
Diese Entwicklung zeigt sehr schön das Voranschreiten der Konfessionalisierung.

Während es in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts offenbar noch anging,
dass eine andersgläubige Minderheit, sofern sie sich angepasst verhielt und ihren
Gottesdienst in aller Stille anderswo besuchte, geduldet wurde, so verlangte man

gegen Ende des Jahrhunderts Glaubensbeweise in Form von Messebesuch und Fasten;

umgekehrt war die Gegenseite offenbar nicht mehr bereit, diese ohne Protest

zu leisten. Zu Beginn des 17. Jahrhunderts endlich scheint nur noch die Vertreibung
möglich, um den Konflikt zu lösen. Auch die regierenden Orte konnten offenbar

um 1535 eine Frage wie diejenige nach dem Ein- oder Ausschluss Klingnaus in den

Zweiten Kappeier Landfrieden einfach unbeantwortet im Raum stehen lassen, während

diese dann sechzig Jahre später klar beantwortet wurde und Folgen nach sich

zog.12

152 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH



VX

%Ss

m
UH

»

IP I -i

t
Das Innere der Kirche in Würenlos um

1930, offenbar mit Palmsonntagsdekoration.

Noch immer wurde damals

die Kirche paritätisch genutzt Der

katholische Hochaltar ist mit einer
Gitterschranke vom Kirchenschiff

abgetrennt, in dem sich Kanzel und Taufstein

der Reformierten befinden (Bild:
K Weinberger, Ortsgeschichte Würenlos)

In den Teilen der Grafschaft allerdings, die im Landfrieden eingeschlossen

waren, wurden die Angehörigen der unterschiedlichen Religionen zum
Zusammenleben gezwungen.11 Damit kam es zu Konflikten, die im Laufe der Zeit immer

spürbarer wurden, je mehr sich unterschiedliche Lebensformen und Glaubenspraktiken

ausbildeten. Entsprechend wurden sie vorwiegend im letzten Viertel des

16. und im 17. Jahrhundert aktenkundig.

Konfliktträchtig war die gemeinsame Nutzung der Pfarrkirche34 durch Reformierte

und Katholiken. Die Gottesdienstzeiten mussten auf die Bedürfnisse der jeweils
anderen Religion abgestimmt, in der Ausstattung auf Empfindlichkeiten der Gegenpartei

Rücksicht genommen und der Friedhof miteinander genutzt werden. Je nach

Situation der Kirche konnte sich dieses Zusammenleben unterschiedlich ausgestalten.

Eine wichtige Rolle spielte dabei der Kollator, der oft auch Zehntherr und für

die Besetzung der Kirchenämter wie Pfarrer und Sigrist, für deren Besoldung und

für einen Teil des Unterhaltes der Kirche zuständig war. Hier können verschiedene

Fälle unterschieden werden.

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH 153



In Würenlos und Dietikon blieb der Abt von Wettingen Kollator. Er setzte den

katholischen (meist aus den Konventualen von Wettingen) und den reformierten

Pfarrer ein, die beide nur den Titel Vikar führen durften, da nominell der Abt Pfarrherr

war. Ebenso bestimmte er den Sigristen, ein Recht, das nicht unbestritten bleiben

sollte." Er entrichtete auch die Besoldungen. In der Wahl der reformierten Pfarrer

war er allerdings nicht frei, sondern erhielt einen Dreiervorschlag vom Rat von

Zürich. Gleich wurde auch die Bestellung des reformierten Pfarrers von Weiningen
durch den Abt von Einsiedeln gehandhabt.

In Zurzach und Tegerfelden gelangte die Kollatur an die Kirchgemeinde.16 An
sich waren die Pfarrkirche von Zurzach und die Filiale Tegerfelden vor der
Reformation durch das Chorherrenstift Zurzach versehen worden.-17 Die Chorherren
reklamierten allerdings keine Kollaturrechte, obwohl die reformierten Pfarrer aus

dem Stiftsvermögen besoldet wurden, und es wurde üblich, dass die Kirchgemeinden

selbständig jeweils Zürich um einen Pfarrer baten.18

In Gebenstorfund Birmenstorf endlich setzte der reformierte Hofmeister von
Königsfelden die Pfarrer ein, und zwar sowohl den reformierten von Gebenstorf
wie auch den katholischen von Birmenstorf.1'

Im Alltagsleben war ein Stein des Anstosses die Feiertagsregelung. Es musste

genau festgehalten werden, welche Feiertage für beide Religionen verbindlich

waren und entsprechend zu begehen waren, da die Reformierten eine geringere
Zahl von solchen zu beachten pflegten als die Katholiken. Die Situation komplizierte

sich, vor allem nachdem die katholische Kirche 1582 den neuen, gregorianischen

Kalender eingeführt hatte, während die reformierten eidgenössischen Orte

vorderhand beim alten Kalender verblieben.

1585 orientierte der Landvogt von Baden die Zurzacher, dass sich die Orte

folgendermassen in Betreff des Kalenders verglichen hätten. In den gemeinen
Vogteien sollten beide Religionen «das gantz jar die fest- und firtag, in landfriden

vergriffen, mit einandern nach usswysung des neüw gesezten calenders fyren».40 Allerdings

durften die Reformierten Weihnachten, Stefanstag, Johannestag, Neujahr,
Ostern und Ostermontag, Auffahrt, Pfingsten und Pfingstmontag nach dem alten

Kalender feiern. Die Katholiken durften an diesen Tagen vormittags nicht arbeiten,

um die Gottesdienste nicht zu stören, genauso wie die Reformierten an diesen

Feiertagen nach neuem Kalender und neu auch am Fronleichnamstag vormittags
nicht arbeiten durften.

Besonders betont wurde im Mandat, dass «sie fridsam vnd styll vnd auch

vngefocht vnd vngehasset in vnd vsserthalb der kilchen, auch in wyrtzhüseren vnd

anderstwo verbliben vnd einandern dyses spennigen calenders halb vntratzet sollen

lassen by einer vfgesetzten vnd bestimpten straff».41 Offenbar war die Konflikt-

trächtigkeit einer Situation, in der eine Partei gezwungen wurde, ihre Beschäftigung

zu vernachlässigen, ohne dass für sie dazu ein religiöser Grund bestand, den

regierenden Orten bewusst. Im Juli 1641 heisst es etwa über einen Vorfall in Tegerfelden :

154 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH



Der dortige Pfarrer Caspar Brunner hatte offensichtlich an einem ausserordentlichen

«papistischen» Feiertag, der nicht im Kalender angegeben war, mit seinen

Nachbarn Feldarbeit verrichtet. Der katholische Pfarrer beschwerte sich beim Landvogt

in Baden, Caspar Brunner hätte gegen den Landfrieden Verstössen und «dass

er an einem Fyrtage syin frucht aufdem feld hat heimführen lassen».42 Der Dekan

empfahl dem reformierten Pfarrer, sich konziliant zu zeigen, falls der Landvogt ihn

zitieren sollte. Er solle sich «gründlich entschuldigen» und vorbringen, dass er nicht

«aus despect dem fyrtag gegenüber, sondern weil ein ungewitter drohte» aufdem
Feld gearbeitet hätte.

Es scheint, dass vor allem in den Randregionen die Regelung weiterer

Präzisierungen durch die regierenden Orte bedurfte. So büsste 1655 Landvogt Schmid

zwei reformierte Bauern von Waldhausen und Hägelen an der Grenze zu Zürich

wegen Feiertagsarbeit. Sie appellierten deswegen an die Tagsatzung, welche

entschied, dass derjenige von Hägelen, dessen Güter in Zürcher Gebiet lägen und der

geltend gemacht hatte, er hätte gar nicht gewusst, dass er gefehlt habe, freigesprochen

wurde, während derjenige von Waldhausen die Busse zu bezahlen hatte. Für
die Zukunft wurde beiden auferlegt, die Feiertage der Grafschaft einzuhalten.43

Noch strenger waren die Bestimmungen für Zürcher, die Güter in der
Grafschaft Baden besassen. Diese beachteten offenbar die Feiertage des Landfriedens,

wurden aber angehalten, alle katholischen Feiertage einzuhalten, auch die, welche

für Reformierte der Grafschaft nicht vorgeschrieben waren. Auf eine Beschwerde

Zürichs deswegen erwiderten die katholischen Orte, Fremde hätten am Landfrieden

keinen Genuss.44 Wie schon im Falle von Klingnaus Reformierten scheint es auch

hier die Politik der katholischen Orte zu sein, den Kreis der vom Landfrieden
Geschützten möglichst eng zu ziehen.

Konfliktträchtig waren auch Neuerungsversuche im Bereich der Feiertage sowie

deren öffentliche Begehungen. So entstand zwischen 1668 und 1671 eine ganze

Aktensammlung zur Frage, ob der Dreikönigstag in der Grafschaft Baden von den

Reformierten zu feiern sei.4' 1671 endlich wurde entschieden, dass man, da der Tag bisher

von den Reformierten nicht einzuhalten gewesen sei, auch in Zukunft darauf

verzichten wolle. Auf der Zürcher Frühlingssynode von 1641 berichtete Dekan Ir-

minger über eine katholische Prozession und Predigt in Zurzach: «Es hatt der Pfarrer

von Baden an dem Osterdinstag den Papisten nach verrichteter procession zu

Zurzach von den Bilderen ein solche Predig gethan, darin er unsere Religion und

Religionsverwandte mit lasterlichen Worten, so dem Landfrieden zuwider sind hatt

angetastet.»46 Im September 1642 berichtet Irminger, dass sich der Zurzacher Pfarrer

«schidlich und fridlich» verhalte und die «Papisten nüt ab ihm wüssend zu klagen».

Hingegen beschwert sich der Tegerfelder Pfarrer Brunner, dass der katholische

Pfarrer aus Waldshut bei einer Prozession in Zurzach «etliche Sachen dem Landsfrieden

zuwider» getan habe,47 unter anderem habe er eine antireformierte Predigt

gehalten.

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH 155



Ein weiterer Konflikt entzündete sich ebenfalls in Zurzach im Frühling 1678.

Der Dekan des Kapitels Zürichsee berichtete am 4. April 1678 von folgenden
«papistischen» Übergriffen: Mit viel Pomp hätten die Katholiken von Baden «ein steinernes

Creutz unterst in dem Flecken an der Hauptschiffländi» aufgerichtet, was zu

«blutigen Handlingen» geführt hätte. Auch «oberst in dem Flecken» und zwei zu

beiden Seiten, so drohten die Katholischen, sollten Kreuze errichtet werden. An

Fronleichnam wollten sie einen Feldaltar errichten, um dahin «zu processieren und

zu missifieren, zum grossen Nachthal der H. Reformierten Religion». Der Dekan

befürchtete nun, dass ein Ausbleiben eines entschlossenen reformierten Protestes

von den Katholischen so interpretiert werden könnte, dass «die papalini dass ganze
ius superioritatis in ecclesiasticis an sich brächtend». Deshalb, so sein Appell an den

Zürcher Antistes, musste die «gefahrliche Sache» unbedingt «in gnädige consideration

gezogen» und ein harscher Protest an die Katholiken gerichtet werden.48 Die

Schaffung einer katholischen Sakrallandschaft im gemeinsam genutzten Raum der

Schiffländi von Zurzach konnte für die Reformierten nicht unwidersprochen

hingenommen werden.

1707 verhandelte die Tagsatzung einen ähnlichen Fall aus Birmenstorf: Die
Reformierten der Gemeinde wollten an Fronleichnam auch an den Orten arbeiten, an

denen die Prozession vorbeizog. Die Tagsatzung hielt jedoch fest, dass dieser Tag

von beiden Religionen gefeiert werden solle, so wie es auch im Thurgau der Fall sei.

Auch aus Gebenstorf wurde 1708 vom Ignoranten Verhalten der Reformierten

angesichts der Fronleichnamsprozession berichtet. Eine private Kreuzaufrichtung des

Zurzachers Christoph Frei musste nach Intervention der Tagsatzung rückgängig
gemacht werden, eine weitere Zurzacher Kreuzaufrichtung wurde vom reformierten

Prädikanten beklagt.4"

Ein vergleichbarer Fali von erzwungener Respekterweisung spielte sich 1683

ab. Der Zürcher Dekan war während der Frühlingsvisitation damit konfrontiert
worden. Die Katholischen verlangten von ihren reformierten Dorfgenossen, dass

sie beim katholischen Glockenläuten den Hut ziehen sollten. Die beiden Pfarrer

von Zurzach und Tegerfelden wehrten sich gegen dieses Ansinnen und machten

dem bischöflichen Vogt zu Klingnau ihre Aufwartung, um gegen dieses katholische

Anliegen zu protestieren.1" 1705 verhandelte die Tagsatzung einen vergleichbaren

Fall aus Gebenstorf: Die Reformierten beschwerten sich, dass der neue katholische

Landvogt, der Obwaldner Johann Konrad von Flüe, ihnen bei einer Busse befohlen

habe, «beim Mittag- und Betglokenläuten die Hüte abzuziehen», Zürich solle Protest

einlegen, «damit keine Weitläufigkeiten daraus entstehen».11

Auch wenn Reformierte und Katholische so nach verschiedenen Kalendern lebten

und unterschiedliche Festtage begingen, waren sie doch letztlich als

Dorfgemeinschaft auch dazu gehalten, miteinander zu leben. Eine Konsequenz daraus war

es, dass es hin und wieder zu Mischehen kam.12 Dabei war es offenbar Brauch, dass

die Ehefrau zur Konfession des Ehemannes übertrat. Diese Regel scheint um die

156 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



Mitte des 17. Jahrhunderts von katholischer Seite in Frage gestellt worden zu sein. So

wurde 1644 der katholische Amtmann des Stiftes Zurzach in Tegerfelden, Michael

Mühlebach, seines Amtes entsetzt und aus der Amtswohnung gewiesen, weil bereits

die zweite seiner Töchter eine Ehe mit einem Reformierten eingegangen war.51

Auch in Würenlos waren um diese Zeit Mischehen ein Thema. Der dortige
katholische Pfarrer, Bernhard Keller, gelangte 1646 an Schultheiss und Räte der Stadt

Luzern, um sie auf «etliche liechtsinnige döchteren» in seinem Pfarrsprengel
aufmerksam zu machen, die Ehen mit reformierten Männern eingegangen waren.

Luzern schrieb unter dem 22. April zurück, lobte «Sorgfalt und gueten aeyffer» des

Pfarrherren, versicherte, dass man ihm daran keine Schuld beimesse, und gab

bekannt, dass man sich deswegen mit Landschreiber Ceberg besprochen habe.14 Am
12. Dezember desselben Jahres wandte sich der Landschreiber an Luzern und

meldete, dass «in gedachten Wirenloss abermahlen ein solcher heürath zuebesorgen»
sei11. Er habe mit dem Untervogt und dem Pfarrherren die Sache aber einstweilen

aufschieben können: «disser heirath betreffende ist ein mahl der vatter des meitlinss

dahin disponieret vnd vnderrichtet, das er vnder protest, alss gefalle im disser heürath

sonst nit, sich vffdas eüsserist widersezen und mit enterbung der dochter thro-
wendte dergestalten stellen wirt, dass wo müglich disser heurath ganz verhinderet,
oder doch soweit differiert blibe [... ].»Si Ceberg erbat sich von Luzern genauere

Weisungen für diesen Fall und äussert sich generell zu den Mischehen in den

gemischtkonfessionellen Gemeinden: «Nemblich weihen zue Wirenloss die cathollischen

personen gemeindlich als durch ein anderen vewaandt sindt, dass sy schwerlich

zusammen erheürathen könnendt und der vrsach halben zuesorgen, dass dorten vnd

danne sonsten anderstwo auch dergleichen heürath woll sich mehrere antragen.»57

Sein Lösungsvorschlag lautete dahin, dass man die aus seiner Sicht irrige Meinung,
die Frau müsse dem Mann in der Religion folgen, bekämpfen solle und die Frau ihre

Religion behalten, den Kindern aber die Wahl der Religion frei gelassen werden

solle. Davon erhoffte er sich nicht nur, dass keine weiteren Frauen mehr die katholische

Religion verlassen mussten, sondern dass auch schon konvertierte Ehefrauen

wieder zum Katholizismus zurückwechseln würden, dass durch die Mütter die Kinder

und eventuell sogar die andersgläubigen Ehemänner zum Katholizismus
«belehret» würden.

Ceberg war sich natürlich bewusst, dass auch die reformierte Seite ein Abweichen

von der bisherigen Regel für ihre Zwecke benutzen würde, hielt die Gefahr

allerdings nicht für sehr gross: «wird jedoch vermeint und ghofet, es wurde nit bald

ein catholischer man, ja gar keiner ein frawen der anderen Religion nemmen wo sy

nit catholische Religion anzenehmmen versprechen thete.»58 Unter diesen

Voraussetzungen scheint das Projekt einer Änderung der bisherigen Mischehenpolitik
nicht gelungen zu sein, jedenfalls hören wir in der Folge nichts mehr davon.59

In Würenlos, wo 1656 nach einer Zählung durch den Prädikanten 458

reformierte und 213 katholische Seelen wohnten, wenn man die Aussengemeinden Oet-

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH 157



likon, Hüttikon und Oetwil berücksichtigte,60 waren die Heiratsmöglichkeiten in der

eigenen Gemeinde zumindest für die Katholiken stark eingeschränkt, während das

Heiraten von und nach auswärts durch restriktivere Bürgerrechtsgesetzgebungen
im 17. Jahrhundert zumindest für die Männer zunehmend erschwert wurde.61 Aus

Sicht der Dorfgemeinde machte es an sich Sinn, wenn zur Bewahrung des

Besitzstandes der Gesamtgemeinde auch zwischen den Konfessionen geheiratet wurde.

Aus Sicht des katholischen Pfarrers allerdings war das nur so lange zu tolerieren, als

dadurch die katholische Gemeinde vergrössert wurde. Also wurde aus konfessionellen

Gründen Ehepolitik betrieben.
Peter Witschi stellt in seiner Ortsgeschichte von Würenlos einige Fälle des Zürcher

Ehegerichtes vor, die zeigen, dass auch auf Seiten der Reformierten
Eheschliessungen, welche einen Übertritt zur reformierten Konfession zur Folge
hatten, gefördert,62 solche, die umgekehrte Folgen gezeitigt hätten, nach Möglichkeit
verhindert wurden,63 was letzlich nichts anderes bedeutete, als dass auch auf
reformierter Seite Frauen notfalls mit Gewalt an einer Mischehe gehindert werden sollten,

während diese bei Männern gefördert wurde.64

Zürcher und Berner greifen ein

Bemerkenswert an der ganzen Angelegenheit ist weiter, dass hier nicht der oberste

Beamte der Grafschaft, der Landvogt, mit der Sache befasst, sondern dass

Landschreiber Ceberg von Schultheiss und Räten der Stadt Luzern mit der Wahrung der

katholischen Interessen betraut wurde. Die Landvögte wechselten alle zwei Jahre.

Zudem konnten die Zürcher und Berner Landvögte alle zwölf Jahre als Reformierte

für vier Jahre die Interessen ihrer Religion fördern, zum Teil noch unterstützt
durch Glarner Landvögte, die, da aus paritätischem Kanton stammend,
abwechslungsweise reformiert oder katholisch waren. Die Landschreiber hingegen, als

Stellvertreter der Landvögte die nächstwichtigsten Grafschaftsbeamten, versahen ihr
Amt für eine längere Zeitspanne und waren bis 1712 immer katholisch. Während im
16. Jahrhundert noch die Familie Bodmer von Baden dieses Amt innehatte, so ging
es 1604 an einen Luzerner Bürger, Hans Rudolf Sonnenberg, über, um darauf bis

1712 in den Händen von Schwyzer Bürgern zu ruhen. Es war folglich für die
katholischen Orte nur folgerichtig, die Wahrung ihrer Interessen in Konfessionssachen,

vor allem während der Amtszeit eines reformierten Landvogtes, dem Landschreiber

anzuvertrauen. Eine weitere treue Stütze katholischer Interessen war auch der

Untervogt der Grafschaft, traditionsgemäss ein katholischer Badener Bürger.
Die aus heutiger Sicht sympathischste Auswirkung dieser Politik der

konfessionellen Interessenwahrung in der Verwaltungsspitze ist wohl die Begnadigung
eines «Maleficanten» im Jahre 1634. Der Zürcher Landvogt Füessli hatte diesem

vor Gericht einen reformierten Pfarrer als Beistand beigeben wollen, immerhin
ging es ja um Leben oder Tod. Der Landschreiber und der Untervogt sowie die

Landrichter weigerten sich darauf, am Gericht teilzunehmen, da in Baden ein

158 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH



Prädikant nichts zu suchen habe und man bisher auch reformierten «Maleficanten»

katholische Geistliche zur Seite gestellt habe. Die ganze Geschichte endete damit,

dass man, da keine Gerichtsverhandlung stattfinden konnte, dem «Maleficanten»

das Leben schenkte. Allerdings wurde dieser kurz darauf auf zürcherischem Gebiet

wieder in Haft gesetzt.65

Die Reformierten ihrerseits hatten keine ständige Vertretung in der

Grafschaftsverwaltung. Entsprechend wahrten sie ihre Interessen auf dem Wege der

direkten Einflussnahme. Es waren meistens Honoratioren der Stadt Zürich, manchmal

auch begleitet von Berner Abgesandten, die bei Bedarf direkt in den Gemeinden,

bei Kollatoren wie dem Abt von Wettingen oder beim Chorherrenstift Zurzach

vorsprachen und die Wünsche ihrer Schutzbefohlenen zu Gehör brachten. Diese

Wünsche gelangten häufig über die Prädikanten an die richtigen Stellen, da diese

meist aus der Stadt Zürich stammten und entsprechende verwandtschaftliche

Beziehungen hatten oder sich an ihre Vorgesetzten in der Zürcher Kirchenhierarchie

wandten.

Diese Gesandten traten durchaus sehr selbstbewusst und arrogant auf, wie

etwa Statthalter Rahn von Zürich und Landvogt May von Bern,66 die 1639 in Zurzach

gegen einen neu errichteten Seitenaltar in der Pfarrkirche protestierten. Zuerst
beriefen sie die gesamte Gemeinde ein, um ihre Beschwerden gegen das katholische

Vorgehen vorzubringen und ultimativ die Entfernung des Altars zu fordern. Als die

Chorherren es wagten, durch den Dekan das Einverständnis des Stiftes mit der

Altarerrichtung zu bekräftigen (während die Gesandten behauptet hatten, die

Errichtung sei ohne Bewilligung des Stiftes geschehen), wurde der arme Geistliche

wegen seiner ungeschickten Wortwahl tüchtig heruntergeputzt: «habendt obge-

dachte herren abgesandte ganz zornig und eifferig ime dechant ohne einen erzeigten

gebürenden respecht angefallen, dass solches Titul uncatholisch allein dürggen

vnd heidten, vnd keinen christen gebühre, solle ime zeverantworten stehen.»67 Dieses

harsche Vorgehen und die Drohung, dass, wenn «denen bildt oder anderen

sachen inn der kirch ein schmach vnd vnehr widerfahren, oder so gar tottschlag

erfolgen solte, sy darfür kein antwort geben weilent»,68 bewirkten endlich, dass die

katholischen Bürger von Zurzach einlenkten und den Altar vorläufig in den Chor zu

stellen versprachen. Die Angelegenheit war damit jedoch nicht erledigt, in den

folgenden Jahren beschäftigte sie wiederholt die Tagsatzung. Die Gesandten der fünf
katholischen Orte erklärten dort, dass sie die Änderung erst rückgängig machen

wollten, wenn auch die Reformierten bereit seien, die in anderen Gotteshäusern

veranlassten baulichen Massnahmen «für nichtig zu halten». Auch 1641 wurde über

den strittigen Altar verhandelt. Zürich wurde aufgefordert, «privatim» nach einer

Lösung zu suchen. 1643 beschwerte sich der reformierte Zurzacher Pfarrer Hans

Ludwig Baltenschwyler beim Dekan des Kapitels Zürichsee, Johann Jakob Irminger,
über die immer noch ungelöste Frage. Im Oktober, während der Herbstvisitation,
schien die Lage entspannter. Der «Eifer bei beiderseits Kirchgenossen sei erkaltet»,

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH 159



berichtete Irminger, der Altar sei endlich nach Baldingen in die katholische Kapelle

transportiert worden. Im Frühling des folgenden Jahres 1644) heisst es dann im

Visitationsbericht, die Situation in Zurzach sei «wie allenthalben im Landsfrie-
den».69

Nach dem verlorenen Konfessionskrieg von 1656 finden sich keine Berichte

mehr über solches direktes Eingreifen von Zürcher und Berner Ratsherren in
konfessionelle Streitigkeiten. Proteste wurden nicht mehr direkt vor Ort, sondern bei

dem katholischen Vorort Luzern angebracht, dessen Unparteilichkeit man anrief
und auf Abkommen und Mandate betreffend des Landfriedens verwies, zum
Beispiel 1657 bei Beschwerden wegen Schmähreden von Chorherr Tannenmann und

Jacob Rucklin von Zurzach gegen die reformierte Konfession.70 Das Vorgehen
scheint allerdings weit weniger wirksam gewesen zu sein als direkte Intervention,
wurde doch Chorherr Tannenmann, da geistlicher Jurisdiktion und nicht derjenigen
der Grafschaft unterstehend, nicht weiter zur Rechenschaft gezogen. Als drei Jahre

später der Prädikant von Gebenstorf seinerseits wegen Verstosses gegen den

Landfrieden mit 400 Pfund gebüsst wurde, war Bern entsprechend verstimmt und
erklärte, es wolle für reformierte Pfarrer auch geistliche Immunität erreichen - sonst

behalte man sich vor, fehlbare katholische Geistliche selbst beim Kopfe zu nehmen

und abzustrafen.1

Diese reformierten Proteste gegen katholisches Vorgehen dürfen nicht darüber

hinwegtäuschen, dass zwischen den beiden Städten Bern und Zürich durchaus
Rivalität betreffend Einfluss in der Grafschaft Baden bestand. Traditionell war Bern

nur für Gebenstorfund Birmenstorf zuständig, da die Hofmeisterei Königsfelden
dort die Kollatur ausübte. Alle anderen reformierten Gemeinden und Minderheiten

in der Grafschaft gehörten zur Zürcher Kirche, was sich unter anderem darin

äusserte, dass sie von Zürich ihre Prädikanten bekamen, die zu Zürcher Kapiteln
gehörten und auch von dort visitiert wurden. 1674 allerdings berichtete der
Ortspfarrer von Zurzach, Hans Caspar Huber, an den Antistes über aus seiner Sicht sehr

unfaire Versuche Berns, auch in Zurzach seinen Einfluss geltend zu machen:

[Es habe] «Juncker Manuel, der abgehendte herr hoffmeister zu Königsfelden,
auff seiner Herrn und Oberen befelch, wie er vorgegeben, vor ohngferdt 2 in 3 jähren

zu drey vnderschiedlichen malen sich zue zurzach eingefunden, in etliche häu-

ser unserer vorgsetzten, sonderlich derjenigen, deren eheweiber auss dem berner-
land gebürtig sind, geschlichen, vnd ihnen grossen ernsts zu sinn gelegt wie vnan-
ständig und vnverantwortlich seye, dass sie in der ihnen zuständigen freyheit einen

pfarrer da oder dorther zubegeren, sein Gnädig Herren von Bern bisher übergangen,

die doch so wol als Zürich in der Grafschafft Baden ein regierend orth vnd der

pfrund jährlich eben so vil als Zürich contribuieren, mit widerholleter häftiger
ansuchung vnd vermahnung, das sie sich versammlen vnd entschliessen, auch schriftlich

reversieren weiten auff begehenden fall meiner abenderung, oder tödtlichen
hintritts einen pfarrer von inen zu begeren vnd anzunemen, in der Versicherung,

160 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



wenn das geschehe, die pfrund von Königsfelden aus umb ein namhafftes verbessert

werden solle.»72

Der Hofmeister versäumte auch nicht zu drohen, Bern werde seine Subventionen

der Pfarrei Zurzach streichen und auch sonst die Zurzacher Reformierten nicht

mehr unterstützen, wenn seinem Begehren nicht entsprochen werde. Pfarrer Huber,

wohl nicht zuletzt wegen der Spekulationen auf seinen «tödtlichen hintritt»
entsetzt, durchkreuzte diese perfiden Abwerbungsversuche, indem er die Vorgesetzten

im Pfarrhaus versammelte und ihnen die Verdienste Zürichs um das protestantische

Zurzach vor Augen führte «mit andeutung auch dessen, dass in iren kirchen- vnd

schulsachen mit verwächsleten kirchen-agenten neue catechismis, vnd frömbder

vnd vngewohneter vnderrichtung ein arme Verwirrung entstehen wurde».71

Die Zurzacher entschieden sich, nachdem der Pfarrer ihnen auch noch

vorgerechnet hatte, dass sie bei Bern nicht grössere Einkünfte als bei Zürich finden

würden, klar für ein Verbleiben bei Zürich und baten ihren Seelenhirten, eine

diplomatische Antwort auf das Ansuchen Berns zu formulieren, was er gerne und

gekonnt tat. Konfessionalisierungsvorgänge spielten sich im reformierten Bereich

offensichtlich nicht nur in der Abgrenzung gegen den Katholizismus ab, sondern

durchaus auch zwischen verschiedenen Gruppen desselben Bekenntnisses.

«... in irem tauffbeken die wyssgi angemacht...»
Als der katholische Pfarrervikar von Würenlos, Bernhard Keller, 1642 einen

ausführlichen Bericht darüber verfasste,74 wie es zur Einsetzung eines «neüwgläubigen»
Taufsteins in seiner Kirche Würenlos gekommen war, konnte er sich bereits anhand

der vorhergehenden Fälle in Zurzach und Dietikon ausrechnen, dass er gute
Argumente vorbringen musste, um nicht am Schluss wie sein Amtskollege in Dietikon75

1615 auch noch für diesen Stein des Anstosses verantwortlich gemacht zu werden.

Die Sache hatte vergleichsweise harmlos begonnen, als Keller eine alte Kanzel,

wohl mehr ein Lesepult «auss 3 zusamen gehauwnen quadern», aus der Kirche hatte

entfernen lassen. Offenbar hatte auch der Prädikant von Otelfingen, Felix Tobler,

diese Steine eher hinderlich gefunden, da man eine neue hölzerne Kanzel rechts an

der Chorwand errichtet hatte, die beide Religionen benutzten. Keller benötigte

dringend Steine für den Bau eines neuen Kirchenspeichers, und so liess er das alte

Lesepult kurzerhand abbrechen. Nun wurde aber offenbar der Prädikant aufsässig,

indem er Keller beschuldigte, eine landfriedenswidrige Neuerung durchgeführt zu

haben, und seinerseits als Kompensation dafür einen eigenen Taufstein in der Kirche

haben wollte. Vor Kirchenpfleger, Dorfamtmann und Dorfrichter als Zeugen

konnte ihm Keller zwar darlegen, dass er keinen Anspruch auf einen solchen habe,

aber die Forderung nach einem Taufstein stand damit nun einmal im Raum.

Auf weiteres Bitten des Prädikanten legte Keller das Ersuchen schliesslich dem

Abte von Wettingen als Kollator der Kirche vor, dieser jedoch lehnte seine Einwilligung
ab und verwies auf die Zuständigkeit der Regierenden Orte in dieser den Landfrieden

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH 161



t f -

1

> ,'

¦^

Der Taufstein von Würenlos, 1642

errichtet, einer der fünf Steine des

Anstosses in den konfessionellen

Auseinandersetzungen des 17 Jahrhunderts
in der Grafschaft Baden (Bild:

M Zindel, Ortsgeschichte Würenlos).

betreffenden Angelegenheit. Der Prädikant fragte nun Keller, ob er ihm denn einen

Taufstein bewilligen würde, worauf dieser ihm antwortete, wenn die regierenden Orte

es erlauben würden, so hätte er nichts dagegen. Auf die Frage, wo dieser Taufstein

dann stehen würde, malte Keller dem Kollegen sogar links vor dem Chor ein Zeichen

auf den Boden, um den Ort zu fixieren. Darauf, am 30. Mai, kam der Prädikant wieder

und verlangte, dass Keller ihm das Gatter seines Baumgartens öffne, damit man zur
Kirche fahren könne. Mit sich brachte er einen Taufstein samt Steinmetz, und in über-

fallmässiger Manier war der Taufstein auch schon aufgerichtet, bevor Keller seine

Vorgesetzten über den widerrechtlichen Vorfall hätte informieren können.

Aus dem Bericht Kellers spricht einerseits die Angst, dass man letztlich ihn

beschuldigen könnte, durch seinen Kanzelabbruch oder durch seine nicht eindeutige

Haltung die Setzung des Taufsteins provoziert zu haben. Es ist auch zu erkennen, dass

er, der den Ort des Taufsteins ja wohl kaum so naiv, ohne etwas zu ahnen, bezeichnet

hat, zwischen einem leidlichen Zusammenleben mit den reformierten Dorfgenossen

und ihrem Prädikanten einerseits und der Verantwortung gegenüber seinen

Vorgesetzten, nicht zuletzt den V Orten, laviert. Die Bedeutung der Taufsteineinsetzung

spielt er letztlich herunter, indem er die 1639 erfolgte Einsetzung eines zweiten,
reformierten Sigristes als viel störender bezeichnet und erhofft, dass man diese bei der

Gelegenheit eines neuerlichen Konfliktes rückgängig machen könne.

162 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH



Konflikte um reformierte Taufsteine haben in der Grafschaft Baden in der ersten

Hälfte des siebzehnten Jahrhunderts Tradition. Einigermassen legal, auch wenn
dies die katholischen Orte nachträglich bestritten,76 ging es dabei in Zurzach zu.
Schon 1604 hatten die Anwälte der Evangelischen die Tagsatzung um Erlaubnis zur

Errichtung eines Taufsteins in der Pfarrkirche gebeten mit Verweis auf Präzedenzfälle

im Thurgau und der Beschwerde, dass das bisherige Taufgeschirr durch

böswillige Leute oft verunreinigt werde. Die V Orte waren für Abweisung mit dem

Seitenhieb gegen Zürich, wenn es nicht verhindert hätte, dass man verschiedene
Altäre wieder aufrichtete, so gäbe man jetzt auch besseren Bescheid. Auf erneuerte

Bitte schlugen die V Orte vor, in die Kirche einen Schrank zu stellen, um darin das

Taufbecken sicher aufzubewahren, zwei Taufsteine in der Kirche wolle man aber

nicht dulden.77

Erst 1605 scheint ein erneutes Gesuch bewilligt worden zu sein, aber nun

entspann sich ein Konflikt um den Standort. Die Chorherren wollten den Taufstein

zuhinterst in die Kirche setzen lassen. Daraufhin ordnete Zürich die Ratsherren

Säckelmeister Hans Escher und Hauptmann Holzhalb ab, die zusammen mit einem

Werkmeister in Zurzach eintrafen und sogleich zu Werk gingen. «Vnd hatt herr

houptman holtzhalb mitt dem bickel sälber zu ersten vffgraben, wo er ston solle.»78

Dies liess sich die Gegenseite nicht ohne Widerrede bieten. Grafschaftsuntervogt

Keller berichtete dem abwesenden Landvogt Pfyffer von dem Vorfall am
18. April 1605: «Zue diser stund umb zehen uhren, kompt der stifft zurzach ampt-

mann vnd keller alher rytend, mit anzeigung, das herr Seckellmeister Escher und

herr Pannerherr Holzhalb von Zürich, albereit gen zurzach ankommen, innen ge-

heissen die pfarrkilch daselbst eröffnen und bevelch geben (wider anerpottene

recht) den nüwen tauffstein in die kilchen zethun ...>>7' Daraufhatte er sich selbst

nach Zurzach begeben und Abwarten bis zur nächsten Tagsatzung befohlen, offenbar

ohne Erfolg. Landvogt Pfyffer seinerseits informierte den Luzerner Rat, dass der

Taufstein an einer Stelle stehe, wo früher ein Altar gestanden habe, und die von den

regierenden Orten nicht bewilligt worden sei, und bittet um weitere Anweisungen.
Währenddessen beruhigten Bürgermeister und Rat der Stadt Zürich ihre

Miteidgenossen in Luzern: «Diewyl und aber vns vnsere zu baden gewessen Herren

gsandte berichten, das dieser tauffstein in disere kilchen zesetzen bewilligen worden

vnd unser gethrüwer liebe mittrath und Seckelmeister Hans Escher und üwer und

vnser lieber landvogt zu baden sich dess orts halben eineglychen khönnen, so haben

wir zu vermydung fernerer wytleüffigkeit vff die zuo baden ergangene ekhandtniss

und da billich und dem landsfrieden gemess ist, das unsere religionsverwandten
auch ein sonderbaren tauffstein habint, unseren besonders getrüwen lieb mitrath
Hansen Escher Seckilmeister und Hauptmann Leonhard Holzhalb gen zurzach

geschickte anordnung zethun, wo diser tauffstein gesetzen werden solle.»80 Man hoffe,
niemand habe gegen dieses Vorgehen etwas einzuwenden, sonst wolle man sich an

der nächsten Tagsatzung rechtfertigen.

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH 163



Ganz und gar nicht zufrieden mit der allgemeinen Lage war Landvogt Pfyffer,

der sich am 20. Mai bei seinem Schwager, dem Luzerner Stadtrat Am Ryn

beschwerte, man lasse ihn ohne Verhaltensanweisung sitzen. So sei vor acht Tagen

wider alles Herkommen ein Kind von Klingnau nach Zurzach zur Taufe im neuen

Taufstein getragen worden, und Säckelmeister Escher und Hauptmann Holzhalb

seien Gevatter gestanden, allerdings nicht selbst anwesend, aber doch durch ihre

Söhne vertreten. Dabei sei auf katholische Bürger, die unter einem Baum gesessen

seien, ein Schuss abgegeben worden, der Täter bekannt, aber da der Vogt von Klingnau

ausgeblieben sei, hätte man nicht vorgehen können. Auch hätte in Dietikon

ein Mann mit dem Schwert auf dem Kirchhof die Kreuze abgeschlagen. Er bat

deshalb: «wellest Ordnung schaffen, das man uns nit also unwüssent sitzen

lasse.»81 Trotz dieser Beschwerden blieb der Taufstein in Zurzach offensichtlich

stehen.

In Dietikon wurde die Tagsatzung vorgängig schon gar nicht um Erlaubnis

gebeten. Landschreiber Büeler und Grafschaftsuntervogt Keller berichten am
28. März 1615 nach Luzern: «Wir haben hütigs tags von Caspar Widerkehren, un-

dervogt im ampt dietikon in der grafschaft baden gelegen, mit höchstem verwunderen

berichtswys vernemmen müessen, welcher gestalten ein gmeind urdorff, mit
hilffeines steinmethen von Zürich, erst verschinene montag ohn gefragt und eigens

gewalts, einen tauffstein in mitten glych vor dem cantzel in die kirchen zu dietikon

gesetzt und uffgerichtet. (an welchem orth sy von der nüwen religion bishero kein

anderen tauffstein gehabt, dann ein tisch und ein pfannen daruff) und kommen die

lutherischen puren mit iren sytenweren (welches zvor nit geschehen) gar trutzen-
lich zu kirchen. lassend sich ettlich mahl zimmlich mutwillig verluten, wellend gern
sechen, wer inen den taufstein widerumb ussen thun welle.»82

Die darauffolgende Tagsatzung verwarf die Lösung, durch die Amtleute zu

Baden den Stein wieder aus der Kirche entfernen zu lassen, wie er hineingebracht
worden war. Stattdessen wollte man sich genauer erkundigen.S1 Dabei wurden
offenbar der Abt von Wettingen und der katholische Pfarrer von Dietikon als die

eigentlich Schuldigen bezeichnet, was diesen wiederum Anlass zu längeren

Rechtfertigungsschreiben gab, denen auch Protokolle von Zeugeneinvernahmen beigegeben

wurden.84

Demnach war am 3. Januar Junker Hansjörg Grebel, Stadtrat von Zürich,

frühmorgens im Kloster Wettingen vorstellig geworden und hatte um Audienz
beim Abt gebeten. Er beklagte sich im Namen Zürichs, dass bei der Kirchenrechnung

in Dietikon der Abendmahltisch der reformierten Religionsgenossen aus

der Kirche ins Pfarrhaus getragen und darauf Mahlzeit gehalten worden sei. Auch

habe man, als die Kirche renoviert und frisch gestrichen worden sei, im Taufbecken

«die wyssgi angemacht», dies sei seinen Herrn und Oberen «zuo einem despect

und trutz» gemacht worden. Er drohte damit, dass die zürcherischen Untertanen

von Urdorf, die nach Dietikon pfarrgenössig seien, nicht mehr in die Kirche

164 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH



gehen und noch viel weniger ihr Abendmahl wieder von jenem Tisch nehmen

wollten.
Um solche Ungelegenheiten zu vermeiden, bat er darum, einen verschliess-

baren Taufstein errichten zu dürfen, dessen Deckel zugleich als Abendmahlstisch

dienen könne. Der Abt antwortete, dass auch im Zürichbiet Abendmahlstische in

Bauern- und Wirtshäusern gebraucht worden seien, ohne dass man darauf
besonders geachtet habe. Mit Verweis auf den Zurzacher Taufstein bestand er darauf,

dass die regierenden Orte die Einsetzung eines Taufsteins bewilligen mussten. Doch

Grebel beruhigte, Zürich würde sich gegen die anderen regierenden Orte schon

verantworten, worauf der Abt um der guten Nachbarschaft willen seine Einwilligung
gab. Darauf wurde innert weniger Wochen der Taufstein morgens zwischen sieben

und neun eingesetzt, nachdem man den katholischen Pfarrer von Dietikon gebeten

hatte, den Platz zu bezeichnen.

Der Abt meinte, dass man den Taufstein stehen lassen solle, dafür aber die

Kanzel, die die Sicht auf den Fronaltar versperre, abgerissen und andernorts in der

Kirche wieder aufgebaut werden sollte. Die Zeugenaussagen ergaben, dass die

Beschuldigungen gegen den Pfarrer Benedikt Hoppler von Dietikon jeder Grundlage

entbehrten. Wer genau den Abendmahlstisch aus der Kirche getragen hatte, war

nicht mehr zu eruieren, immerhin versicherten die Zeugen, es sei darauf nur gegessen,

aber nicht gespielt oder sonstiger Frevel getrieben worden. Damit war in einer

zweiten Simultankirche ein Taufstein eingesetzt worden. Würenlos folgte, wie

erwähnt, 1642.

1651 schliesslich wollte auch der Prädikant von Gebenstorf in die Kirchen von

Gebenstorfund Birmenstorf Taufsteine einsetzen. Obwohl er durch den Landvog-

teiläufer verwarnt wurde, dies zu tun, sei «vorgestern, Samstag, am Abend, als die

Leute auf dem Felde beschäftigt waren, zu gleicher Zeit in Gebenstorf und

Birmenstorf die Einsetzung vorgenommen worden, in Gebenstorf ohne Hindernis, in

Birmenstorf dagegen habe der katholische Pfarrherr samt einigen Bauern, die er

schnell vom Felde herbeigerufen, dem Prädikanten und seinen aus dem Bernbiet

mitgebrachten Leuten und einigen Birmenstorfern seiner Partei so viel Widerstand

entgegen gesetzt, dass der Taufstein endlich in ein Haus geführt wurde». Nachdem

festgestellt worden war, dass keine Erlaubnis des Landvogtes vorlag, «fand man es

angemessen, den katholischen Kirchgenossen zu insinuieren, dass sie den Taufstein

zu Gebenstorf mit möglichster Vermeidung eines Aufruhrs wieder aus der Kirche

entfernen möchten, was ihnen denn am folgenden Dienstag gelang. Der Taufstein

wurde neben des Prädikanten Haus gelegt».85 Daraufhin verfügten die katholischen

Orte, dass alles bis zu einem Vergleich im aktuellen Zustand zu belassen sei.

1657 gelangten die Reformierten nun offiziell mit einem Gesuch um Bewilligung

eines Taufsteins an den Landvogt. Dieser hätte dem Gesuch unter der Bedingung

entsprochen, dass die Altäre wieder mit Bildern und Statuen versehen würden.

Die Reformierten verzichteten darauf auf ihr Begehren.86 1675 wurde dann die Er-

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH 165



richtung eines Taufsteins in Birmenstorf gestattet, dafür durften die Katholiken den

Chor daselbst mit einem Gitter abschliessend

Damit fand die Serie der Taufsteineinsetzungen in der Grafschaft Baden ein

Ende. Ausser Tegerfelden und Gebenstorf hatten alle reformierten Kirchgemeinden

in gemischtkonfessionellen Verhältnissen somit aktenkundig einen eigenen
Taufstein. Tegerfelden bildet insofern einen Sonderfall, als die dortige Filialkapelle

des Chorherrenstiftes für katholische Gottesdienste kaum genutzt wurde - eine

entsprechende Anregung zu regelmässigen Messlesungen in Tegerfelden von Landvogt

Tschudi 1534 war an der notorischen Widerwilligkeit des Stifts, neue

Verpflichtungen einzugehen, gescheitert.88 Mit dem Neubau einer ausschliesslich

reformierten Kirche 1661, die - von den Auflagen, ein Kreuz auf den Turm zu setzen,
die Bilder der Patrone an die Aussenmauer zu malen und den Altarstein im Innern
stehen zu lassen abgesehen89 - entsprechend reformierter Bedürfnisse eingerichtet
werden konnte, erübrigte sich hier die Taufsteindiskussion ganz.

Bei allen Aktionen fällt auf, dass von den Reformierten jeweils das Moment
der Überraschung genutzt wurde, um vollendete Tatsachen zu schaffen, die nachher

nicht mehr umgestossen wurden. Dabei wurde in den ersten beiden Fällen von
Zurzach und Dietikon jeweils mit Hilfe Zürichs vorgegangen, in Würenlos und

Gebenstorfscheinen die Prädikanten selbständig gehandelt zu haben. Das Wahren von
Formen nimmt im Verlauf ab. Wurde in Zurzach noch die Tagsatzung angefragt und

letztlich nur der Standort des Taufsteins eigenmächtig und überfallartig bestimmt,
so war im Falle Dietikons nur noch der Kollator angefragt, in Würenlos der Kolla-

tor nur noch indirekt, durch den Pfarrvikar, involviert worden, und im Falle von
Gebenstorf und Birmenstorf endlich wurde die Einsetzung handstreichartig versucht.

Die Gemeinde beteiligte sich an diesen Handlungen direkt in Gebenstorfund
Birmenstorf, wo man sich noch zusätzliche Verstärkung aus dem benachbarten Bernbiet

holte. Indirekt billigte sie das Vorgehen in Dietikon, wo die Reformierten nun
plötzlich bewaffnet in der Kirche erschienen, bereit, das Zeichen ihres Triumphes
notfalls mit Gewalt zu verteidigen; ebenso in Zurzach, wo offenbar die ersten
Tauffeierlichkeiten zu Demonstrationen eines erstarkten Selbstbewusstseins wurden, so

wurde nicht nur verbotenerweise ein Klingnauer Kind unter der Schutzherrschaft

der Zürcher Ratsherren, die zu Gevatter gebeten wurden, getauft, auch der Schuss

auf die Katholiken könnte durchaus darauf zurückgeführt werden.

Der Fall Gebenstorf zeigt, dass auf katholischer Seite Gegenstrategien
entwickelt wurden, die sich am reformierten Vorgehen orientierten. Oberstes Gebot

war es, keine vollendeten Tatsachen bestehen zu lassen. Im Falle Dietikons
noch hatten die katholischen Orte vornehm auf dieses Mittel verzichtet, wohl
in der Meinung, man habe das Recht auf seiner Seite. Jetzt brauchte man es,
indem man allerdings nicht obrigkeitliche Gewalt anwendete, sondern die katholischen

Untertanen vorschob. Es scheint, dass diese Gegenstrategie erfolgreich
war, wobei auch der für die katholische Seite erfolgreiche Krieg von 1656 wohl

166 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH



den reformierten Übermut der ersten Jahrhunderthälfte etwas gedämpft haben

dürfte.

Der Fall Dietikon zeigt, was eigentlich diesem Konflikt im liturgisch-pfarrpraktischen

Bereich zu Grunde lag, denn dort, wo ein Taufstein in der Kirche

vorhanden war, konnten ihn beide Religionen brauchen, sofern sie den «Chrisam»90

nicht scheuten. Diejenigen, die ihre Kinder nicht damit taufen lassen wollten, konnten

eine Taufschale auf den Taufstein stellen.91 Allerdings wurden diese Taufschalen

offenbar gerne von den Katholiken zweckentfremdet, um die Ungültigkeit des so

erteilten Sakramentes zu demonstrieren. Umgekehrt scheinen die Reformierten die

Taufe der Katholiken als «Umgehen mit Kot» bezeichnet zu haben.92 Auch sollte das

Taufwasser nach reformierter Usanz rein durch den Taufstein in den Boden

versickern, um nicht mit gewöhnlichem oder gar schmutzigem Wasser in Kontakt zu

kommen,91 eine Bedingung, die mit einer Taufschale nicht erfüllt werden konnte.

Die Instrumente der Sakramentshandlungen erhielten so im 17. Jahrhundert einen

besonderen Symbolwert, der nicht verletzt werden durfte. Gerade im an

Gegenständen armen Protestantismus, der der Fülle von Reliquien, Bildern, Statuen und

Messegeräten der Katholiken wenig entgegenzusetzen hatte, wurde es wichtig, dass

wenigstens ein Altartisch nicht zum profanen Essen und Spielen missbraucht,
sondern in seiner «Heiligkeit» respektiert wurde. Entsprechend war man bereit, dafür

notfalls auch zu den Waffen zu greifen und das friedliche Zusammenleben durch

handstreichartige Übergriffe aufs Spiel zu setzen.

Der Würenloser Sigristenstreit von 1638/39
In den Jahren 1638/39 spielte sich in der Gemeinde Würenlos ein Konflikt um die

Besetzung der Sigristenstelle ab.94 Traditionellerweise stattete die Gemeinde wie

gesehen einen katholischen Sigristen aus, der für beide Konfessionen den Dienst
versah. Der Kollator der Würenloser Kirche, der Abt des benachbarten Klosters Wettingen,

setzte den katholischen Pfarrer ein, der auch in Würenlos das Pfarrhaus bezog. Der
reformierte Prädikant wurde vom Abt aus einem Dreiervorschlag des Zürcher Rates

gewählt. Der Prädikant, der in Otelfingen residierte, verrichtete vierzehntäglich in
Würenlos den Gottesdienst. Dabei unterstützte ihn der katholische Sigrist, der für seinen

Gottesdienst ein- und ausläutete. Beide Geistliche wurden als Vikare bezeichnet, da

sich der Abt von Wettingen als eigentlicher Pfarrer der Gemeinde betrachtete. Die

Besoldung der Vikare wurde von der Abtei geleistet, die dafür ihrerseits die Abgaben der

katholischen und reformierten Bauern und Tauner von Würenlos bezog.

Der Kirchensigrist oder Messner wurde ebenfalls vom Abt ernannt. Seit

Menschengedenken hatte die katholische Familie Ernst das Amt innegehabt, ohne dass

es zu Beschwerden gekommen war. Für seine Dienste an beiden Konfessionsgruppen

wurde der Sigrist mit der Nutzung des Sigristengutes (zwei Jucharten Ackerland),

dem Bezug einer Korngarbe («lütgarbe») sowie mit Weihnachts-, Oster- und

Leichenbroten entschädigt.

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH 167



Dass die Stelle durchwegs mit Katholiken besetzt worden war, wurde mit der

viel grösseren Beanspruchung des Sigristen durch die Bedürfnisse des katholischen

Pfarrers gerechtfertigt. Über diese Bedürfnisse heisst es 1638: «ein katholischer

messmer muss alle thag den besten theill des morgens in Kirchendienst verzeren,
sein thaueren und arbeit versäumen, underthags jederzeit ein mensch zu hause

haben, das zum Zeit säch, auch wisse, wann ein person zu verwaren, kindt zu thau-

fen und dergleichen, wo der messmer zu finden, zu nacht ist er auch in allen obge-

setzten sachen einmall sicher, in Sonderheit Sommerzeit über die wetter zu

leüten.»91 Ausserdem, so heisst es weiter, mussten ständig zwei starke Personen zur

Verfügung stehen, die läuten helfen können.

Im Jahre 1638 zeigte sich nun, dass für manchen Dorfgenossen wie später bei

den Taufsteinstreitigkeiten die konfessionelle Zugehörigkeit wichtiger wurde als die

zur Dorfgemeinschaft. Der Fall des Konvertiten Jörg Rott sollte die Gemeinde vor
eine schwere Belastungsprobe stellen. Das Dorf spaltete sich in unversöhnliche

konfessionelle Lager.

Durch einen ausführlichen Bericht des katholischen Vikars Bernhard Keller,

wahrscheinlich an den Landvogt zu Baden, sind wir über Hintergründe und Ablauf
der Auseinandersetzung gut informiert.96 Jörg Rott, Sohn des landsässigen Würenloser

Rudolph Rott, hatte offensichtlich bereits lange Jahre vor 1638 bekundet, zum
katholischen Glauben übertreten zu wollen. Vielleicht hatte sein Solddienst in

französischen Heeren dazu beigetragen. Auch sein Vater, so scheint es, hatte

gemeinsam mit seiner Mutter Konversionswünsche geäussert. Weihnachten 1637

wurde die Sigristenstelle vakant, eine Reihe von Dorfgenossen bewarben sich bei

Pfarrer Keller für das frei gewordene Amt, darunter auch der noch reformierte Vater

von Jörg, Rudolph Rott. Gemeinsam mit seiner Frau erklärte er, sie wollten katholisch

werden, nicht etwa weil sie das Amt anstrebten, sondern «sie wollen Catho-

lisch werden für sich selbsten». Pfarrer Keller entschied sich schliesslich für den jungen

Jörg Rott. Eine wichtige Rolle bei dieser Entscheidung, so schreibt jedenfalls
Vikar Keller, spielte die Tatsache, dass die Rotts Waisenkinder aufgenommen hatten,

die somit nicht die dörflichen Almosen belasteten. Bevor sich Vikar Keller zu

diesem Schritt entschlossen hatte, hatte er noch die Einwilligung des Otelfinger
Prädikanten erhalten, der offensichtlich mit dem Kandidaten einverstanden war. Die

Familie Rott trat kurze Zeit später gemeinsam zum katholischen Glauben über:

«Vatter, mutter und der Sohn», heisst es im Bericht, «[gehen] nachher Baden, lassen

sich underweysen im Catholischen glauben, thun Professionen Fidei, bekommen

ein füergeschrift von Patre Joanne Capuciner, an Ihro Gnaden um dass Sigristen

Ampt.» Der Abt von Wettingen liess aber mit der Einsetzung auf sich warten.

Schliesslich sprach Pfarrer Keller, am Sonntag, den 13. Juni 1638, gemeinsam mit

Jörg Rott in Wettingen vor.

Nun überstürzten sich die Ereignisse: Der Abt war noch mit dem Mittagsmahl
beschäftigt, als der Amtsweibel aus Würenlos hereinstürzte und berichtete, «der

168 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH



Praedicant hab nach vollendetem gotteswort die katholischen pauren, so einer

hochzeit halber in der Kirch, heissen abtreten, die seinigen Evangelischen verbleiben,

und habe durch das meer der Hende für sich und seine pauren ein Evangelischen

Sigristen erwölt». Während also der nach altem Herkommen berechtigte,

mittlerweile katholische Jörg Rott immer noch seiner Bestätigung harrte, hatten die

Reformierten in einem Akt der Unbotmässigkeit einen Sigristen ihrer eigenen
Konfession gewählt. Eilends wurde nun Jürg Rott vom Abt als Sigrist eingesetzt. Dabei

wurde besonders hervorgehoben, dass er als ein «ehrlicher bidermann» die

Waisenkinder zu sich genommen hatte und deshalb nicht die Konversion ausschlaggebend

für die Einsetzung gewesen sei, sondern sein soziales Engagement.

In der folgenden Woche wurde verhandelt, Boten eilten von Würenlos nach

Wettingen, von Otelfingen nach Würenlos und zurück. Der Otelfinger Prädikant

entschuldigte sich vorläufig für sein Tun, am St. Johannistag weigerte er sich jedoch,
auf Läuten von Jörg Rott die Predigt zu beginnen. Erst als der Weibel ihm anzeigte,
dass Jörg Rott «auf rächt eines gnädig Herren in Wettingen» läute, bequemte er sich

in die Kirche, verliess diese jedoch sogleich wieder, nachdem er nun seinerseits Jörg

Rott aufgefordert hatte, die Kirche zu verlassen, und dieser sich nicht entfernt hatte.

Für Vikar Keller war nun klar, dass «der Predicant ein aufwieckler der pauern
und nicht die pauern des predicanten» war, er schreibt auch, dass einer Reihe der

reformierten Gemeindegenossen «der streit nicht beliebt». Keller führte eine Reihe

von älteren Konflikten an, um sein Urteil zu bekräftigen. Der Prädikant sei für seine

«onruhe» bekannt, bisher hätte er, Keller, sich einzig deswegen nicht beklagt, weil

er es sich nicht mit den Hochgeachteten Gnädigen Herren aus Zürich verscherzen

wollte. Nun sei es aber Zeit, ein offenes Wort über die Verfehlungen des reformierten

Kollegen zu äussern. Bereits 1635 hätte sich dieser über den päpstlichen Ad-

ventsablass lustig gemacht, sogar in einer Predigt geäussert, «der Papst hab so vili
gewalt ablassausszutheilen als ein paurdervom pflüg heimkam». Ostern 1636 hätte

er sich spöttisch über die Sakramentsprozession geäussert und von der Kanzel

hinunter gepredigt, «er wüsse nicht, was die papisten machen, er könne nicht ersinnen

was sie mit ihrer Ceremony wollen verstehen, doch glaube er sie haben hinecht den

Judas in der Kirch gesucht». Unter seinen Zuhörern hätte er «ungelägenheiten und

zweytracht» verbreitet, den Katholischen wider besseren Wissens vorgehalten, sie

würden Bilder anbeten. Einige Reformierte hätten daraufhin das Bildnis des Heiligen

Bruder Niklaus mit Unrat beworfen, während des katholischen Gebetes hätten

andere dreimal überlaut in der Kirche gejauchzet. Der Prädikant hätte sich sogar
geweigert, ein obrigkeitliches Mandat seiner Gemeinde zu verlesen, mit der unerhörten

Begründung, «er wolle es nicht läsen, man habe in nicht zur Kirchenrächnung

gelassen». 1637, so fährt Keller fort, hätte der Prädikant verhindert, dass die Kirche

ein Gemälde erhielt. Die katholischen Gemeindemitglieder hätten die Kirche gerne
mit den 12 Aposteln ausmalen lassen, sogar eine ganze Reihe der Reformierten wäre

auch dafür gewesen. Auf Betreiben des Prädikanten hätte dann Zürich eingegriffen

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH 169



und die Malereien «als ein grosse newerung, aus wellicher vili Ungelägenheit
entstehen möchte abgebätten». Vikar Keller empfand die Einsetzung des reformierten

Sigristen viel dramatischer, nicht zuletzt deshalb, weil sich hier die Untertanen

herausgenommen hätten, über die Obrigkeit zu entscheiden. Gegen solche

Widersetzlichkeit musste aktiv vorgegangen werden, die Bauern seien als «strafmässige

rebellen» zu behandeln, sonst könnten sie fortan «selbst Meister nicht mer Under-

tahnen gescholten werden». Gegen die Person Jörg Rotts hätten die Reformierten

nichts vorzubringen, sein Leumund sei ausgezeichnet. Die katholischen Orte, so

schlussfolgerte Bernhard Keller, seien nun aufgerufen, sich gegen die «list und
gewalt» der Neueinsetzung zu wehren. Man müsse insbesondere gegenüber Zürich
ein Zeichen des Widerstandes setzen, damit die Gnädigen Herren «sich nicht er-

rühmen können, sie haben den prelaten in Wettingen, der den messmer gesetzt,
den Herren Landvogt zu baden der sein billiche Schirm darzu versprochen, den

pfaffen der füre ime gepätten, überwunden und seien ihrer meister Meister
worden». Die Zürcher hätten dann endlich Oberwasser, es sei nämlich bisher, wie jeder
wusste, «denen Herren von Zürich gram um das würenlos». Genauso wichtig sei es

auch, die Konvertiten zu stärken in ihrem noch «zarten» Glauben und zukünftige

Konversionswillige nicht abzuschrecken. Dies würde nämlich leicht geschehen,

wenn sie sehen würden, «dass einer kein hilff, kein schirm von oberkeiten hatt

förchten, es ergan inen auch diss und also des glauben auss forcht der under-

truckung faaren lassen».

In den folgenden Monaten äusserten sich alle betroffenen Parteien zu dem Vorfall.

Der Stand Zürich intervenierte beim Abt von Wettingen und setzte diesen so

unter Druck, dass er sich mit den vollendeten Tatsachen abfinden und diese sogar im

März 1639 durch Vertrag anerkennen musste.97 Die Abgesandten der katholischen

Orte schrieben dem Abt zu Wettingen im Oktober. Sie beklagten, dass sie trotz
Einsatzes des päpstlichen Nuntius in Luzern den Vertrag akzeptieren mussten. Sie

ermahnten den Abt, in Zukunft alles zu unterlassen, was die katholische Religion weiter

schwächen könnte. Er solle in Zukunft «solche verkommnisse ohne gebührenden

vorgepflogenen Rhat nit allein für sy selbsten nit fürnemmen, sondern auch vili
weniger iren anbevolnen conventualen dergstalten in eine oder andrer derglychen preiu-

dicierliche Verkommnis gegen einen unkatholischen Stand ynzulassen nit gestatten
wolle».98 Der Vertrag wird schliesslich auf der Tagsatzung von den Katholiken als

dem Landfrieden zuwiderlaufend eingeschätzt, jedoch zähneknirschend geduldet.

Fazit

Wir beobachten in der Grafschaft Baden, wie sich in der zweiten Hälfte des 16. und

im 17. Jahrhundert unter den Reformierten zunehmend eine abgegrenzte
Konfessionskultur verbreitet. Anzeichen dafür finden wir etwa in der Ausstattung der

Kirchen, wo immer mehr Wert daraufgelegt wird, eigene, reformierte Taufsteine und

Abendmahlstische zu verwenden. Der Raum wird gleichsam besetzt mit Symbolen,

170 BOTT/FUCHS, HERREN VON ZÜRICH



die unverwechselbar (und abschliessbar) nur für die eigene Konfession zur Verfügung

stehen. Ähnlich auch im Bereich des kirchlichen Personals. Gab man sich in

Würenlos während rund eines Jahrhunderts nach der Reformation noch mit einem

Sigristen zufrieden, der beiden Konfessionen diente, so führte die zunehmende

Abgrenzung dazu, dass dieser Zustand nicht mehr weiter aufrechterhalten werden

konnte. Beigetragen zur Bewusstmachung dieser Sonderformen haben Kalender

und Feiertagsregelungen. In gleichen Zusammenhang gehören auch die Konflikte

um Prozessionen, Feiertagseinhaltungen und das Markieren öffentlicher Präsenz

durch eine Sakralisierung der Landschaft (Zurzach). Die Betonung der Unterscheidungsriten

wird von Reinhard als ein typisches Merkmal der Abgrenzungsverfahren

genannt,99 wobei er zwischen positiven (solche findet man zum Beispiel auf katholischer

Seite in den Zurzacher Kreuzaufrichtungen, auf reformierter in der Einsetzung
eines eigenen Taufsteins) und negativen beziehungsweise abwehrenden Massnahmen

unterscheidet. Das bewusste Ignorieren von (katholischen) Feiertagen durch

die reformierten Bauern ist sicherlich eine solche abwehrende Haltung, demonstriert

gleichzeitig das bereits erwähnte reformierte Selbstbewusstsein. Die Weigerung, bei

katholischem Geläut die verlangte Ehrerbietung durch Hutheben zu zeigen, manifestiert

bereits deutlich, dass die Dorfgemeinde gespalten ist, die Zugehörigkeit zur

Dorfgemeinde durch eine solche zur jeweiligen Kirchgemeinde überlagert wird.

Konversionen und Mischehen stellten das Zusammenleben nicht nur in der

Grafschaft regelmässig aufdie Probe. Aus anderen gemischtkonfessionellen Regionen

ist bekannt,100 dass es zumeist soziale und wirtschaftliche Motive waren, die

Menschen veranlassten, über die unsichtbare Grenze hinweg zu heiraten oder diese

gar bewusst zu überschreiten. Das Beispiel Jörg Rotts bestätigt diese Einsichten:

Auch in Würenlos waren es wohl letztlich die Einkünfte der Sigristenstelle, die eine

Konversion lohnenswert erscheinen liessen. Zumindest kann dies zwischen den Zeilen

der Ausführungen des katholischen Vikars gelesen werden. Wenn er betont, dass

der Leumund Rotts, seine Sorge für Waisenkinder ausschlaggebend für die Einsetzung

war, gleichzeitig aber auch ausführt, dass eine Absetzung Rotts als Sigrist
andere Konversionswillige abschrecken würde, muss dies doch wohl letztlich als

Eingeständnis der ökonomischen Beweggründe Rotts gelesen werden. Dass Mischehen

kein Indiz für Irenik, dass heisst für eine konfessionsübergreifende Annäherung,

waren, hat Wolfgang Wüst für Augsburg gezeigt. Die Würenloser Mischehen sind

wohl auch aus ökonomisch-sozialen Motiven der Besitzstandwahrung vollzogen
worden. Weitere Untersuchungen müssen hier Aufschluss bringen.

Rechtlich geregelt wurde dieses Zusammenleben durch den Landfrieden von

1531, der eigentlich die Verhältnisse seiner Entstehungszeit festschrieb und einfror.

Änderungen konnten nur mit der Zustimmung aller regierenden Orte vorgenommen

werden, und dabei waren reformierte und katholische Orte jederzeit in der

Lage, sich gegenseitig zu blockieren. Neuen Entwicklungen konnte der Landfriede

so nicht gerecht werden. Das Leben der Reformierten wurde daher von einem stän-

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH 171



digen Lavieren bestimmt. Einerseits versuchte man mit allen Mitteln, die

Bestimmungen des Landfriedens an die sich verändernden Zeitumstände anzupassen, sie

weit zu interpretieren oder zu umgehen. Andererseits versuchte man, unter Berufung

auf gerade diesen Landfrieden, zu verhindern, dass die katholische Partei

genau dasselbe auch für sich in Anspruch nahm.

Das führt dazu, dass sich vor unsern Augen eine reiche Vielfalt konkurrierender

Obrigkeiten entfaltet, die alle in irgendeiner Form Mitsprache und je nach

Situation auch Entscheidungsgewalt für sich beanspruchten. Man wandte sich an

die reformierten Orte Zürich oder auch Bern, die diese Gelegenheit zur Machtpolitik

ausserhalb ihrer Landesgrenzen offenbar sehr gerne wahrnahmen. In ihrem
Zusammenstoss in Zurzach um 1670 zeigt sich denn auch deutlich, dass die

gemeinsame Sorge um das Wohl der reformierten Untertanen nicht der einzige

Beweggrund für ihre Schutzmachtfunktion war. Man wandte sich aber auch an

katholische Kollatoren als Zwischengewalten. Der Abt von Wettingen stellte hier ein

besonders dankbares Opfer für reformierte Einflussnahme dar, weil er durch seine

Einkünfte aus Besitzungen im Zürcher Hoheitsgebiet unter Druck gesetzt werden
konnte.101 Wichtig sowohl als Urheber wie Anwalt reformierter Anliegen,
Verbindungsglied zu den reformierten Orten und Agent dieser Orte in der Kirchgemeinde

waren die Prädikanten. Initiativ wurde auch die Gemeinde, sowohl als reformierte

Kirchgemeinde, die etwa in Dietikon ihren Taufstein mit Waffen zu verteidigen
drohte oder in Würenlos einen Sigristen wählte, wie auch als gemischtkonfessionelle

politische Gemeinde, an die sich etwa in Zurzach die Gesandten Zürichs mit
ihren Beschwerden wandten.

Eine weitere Untersuchung der katholischen Seite würde wohl auch hier die

Vielzahl von Akteuren aufzeigen, die sich im Rahmen der Konfessionalisierung für
die Anliegen ihrer Konfession engagierten. Aus unserer Untersuchung allein schon

lassen sich etwa Luzern als Schutzmacht, die katholischen Pfarrer als Interessens-

vertreter, der Landschreiber und der Grafschaftsuntervogt als Vertreter der Behörde,

der Bischof von Konstanz und der päpstliche Nuntius nennen.
Die Kompetenzen der einzelnen Entscheidungsträger waren unscharf

voneinander abgegrenzt, sodass diese gegeneinander ausgespielt werden konnten.
Warum wann welche Richtung jeweils eingeschlagen wurde, lässt sich nicht einfach

beantworten und bedarf einer genaueren Untersuchung der Kräfte- und Machtverhältnisse,

wobei auch die europäische Grosswetterlage miteinbezogen werden

musste. Am meisten Aussicht auf Erfolg hatte eine Strategie, die vollendete Tatsachen

schuf, bevor sie um deren Genehmigung ersuchte. Die faits accomplis wurden

vor Ort geschaffen102 - alles Weitere entwickelt sich daraufhin aus der Logik der Ver-

netzungm von Gemeinde, Prediger und Obrigkeiten.

Anschrift der Autoren:
Sebastian Bolt. Zentralstrasse 24. 8003 Zürich
Matthias Fuchs. Tannenweg 14. 5703 Seon

172



Anmerkungen
1 Vgl. Die reformierte Konfessionalisierung in

Deutschland - Das Problem der «Zweiten
Reformation». Hg. Heinz Schilling. Gütersloh 1986.

Die Lutherische Konfessionalisierung in Deutschland.

Hg. H. Ch. Rublack. Gütersloh 1992. Die
katholische Konfessionalisierung. Hg. Wolfgang
Reinhard. Heinz Schilling. Münster 1995. Für
einen Forschungsüberblick Helga Schnabel-

Schule. Vierzig Jahre Konfessionalisierungsfor-
schung - eine Standortbestimmung. In:
Konfessionalisierung und Region. Hg. Peer Friess.

Rolf Kiessling. Konstanz 1999. 23-40.
2 Vgl. Wolfgang Reinhard. Was ist katholische

Konfessionalisierung? In: Reinhard. Schilling. 1995.

426(1".

1 Vgl. Heinz Schilling. Disziplinierung oder

Selbstregulierung der Untertanen? Fin Plädoyer für
die Doppelperspektive von Makro- und Mikrohis-
torie bei der Erforschung der frühmodernen
Kirchenzucht. In: Historische Zeitschrift, 264. 1997.

675-691: Heinrich Richard Schmidt. Sozialdis-

ziplinierung'1 Ein Plädoyer für das Ende des

Etatismus in der Konfessionalisierungsforschung.
In: Historische Zeitschrift. 265. 1997. 639-682;
Ders. Emden est partout. Vers un modèle interactif
de laconfessionalisation. In: Francia 26/2, 1999.

23-45. Zusammenfassendes zur Sozialdisziplinie-

rung: Heinz Schilling. Profil und Perspektiven

einer interdisziplinären und komparatistischen

Disziplinierungsforschung jenseits einer Dichotomie

von Gesellschafts- und Kulturgeschichte.
In: Institutionen. Instrumente und Akteure sozialer

Kontrolle und Disziplinierung im frühneu-
zeitlichen Europa. Hg. Heinz Schilling. Frankfurt
1999.3-36,

4 Vgl. Ulrich Pfister. Reformierte Sittenzucht
zwischen kommunaler und territorialer Organisation:
Graubünden. 16- 18. Jahrhundert. In: Archiv
Für Reformationsgeschichte. 87. 1996. 287-333:
Ders. Konfessionskirchen und Glaubenspraxis. In:
Handbuch der Bündner Geschichte. Hg. Verein

für Bündner Kulturforschung. Bd. 2. Chur 2000,

203-236; Randolph C. Head. Catholics and

Protestants in Graubünden: Confessional Discipline
and Confessional Identities without an Early
Modern State? In: German History. 17. 1999. 321 -
345: Ders. Shared Lordship. Authority, and

Administration: The Exercise of Dominion in the

Gemeine Herrschaften ofthe Swiss Confederation,

1417- 1600. In: Central European History.
30/4. 1997.489-512.

* Vgl. Heinrich Richard Schmidt. Über die Tätigkeit
von Berner Chorgerichten 1540- 1800. In:
Konfessionalisierung und Region. Hg. Peer Friess.

Rolf Kiessling. Konstanz 1999, 275-316.

6 Vgl. Frauke Volkland. Konfessionelle Grenzen

zwischen Aullösung und Verhärtung: Bikonfessionelle

Gemeinden in der Gemeinen Herrschaft

Thurgau (CH) des 17. Jahrhunderts. In: Historische

Anthropologie 5. 1997, 370-387.

' Vgl. Max Rudolf. Geschichte der Gemeinde
Birmenstorf. Birmenstorf 1983: Karl Füllemann.

Chronik der Gemeinde Tegerfelden. o.O. o.J.

(1990); Peter Witschi. Ortsgeschichte Würenlos.
Baden 1984; Dominik Sauerländer und Andreas

Steigmeier. «Wohlhabenheit wird nur Wenigen

zu Theil». Aus der Geschichte der Gemeinde
Gebenstorf. Gebenstorf 1997; Karl Füllemann.
Ref. Kirchgemeinde Zurzach. Chronik. Über

450 Jahre Reformation in Zurzach. Zurzach 1988.

8 EA [Amtliche Sammlung der älteren
Eidgenössischen Abschiede] 4, lb, 1567- 1571.

9 Luzern, Uri, Schwyz, Unterwaiden und Zug,
die an der Verwaltung der Grafschaft beteiligt
waren und die katholischen Interessen vertraten.

111 EA 4. 2. II. 1101 f. Die Auffassung setzt sich offenbar

aber nicht durch, üblicherweise scheint man
sich mit einem Wegzug in gemischtkonfessionelle
Orte der Grafschaft begnügt zu haben, wie es

im Falle der Klingnauer Reformierten angeordnet
wurde. EA 5. 1,11, 1466.

11 Handbuch Schweizer Geschichte. Zürich 1980(2).

525.
12 Siehe unten den Fall Lengnau oder Klingnau.
13 Zur Kirchgemeinde Tegerfelden gehörten auch die

Reformierten von Fndingen. diejenigen von

Baldingen besuchten ebenfalls den Gottesdienst
in Tegerfelden. ohne aber vollberechtigte
Kirchgemeindemitglieder zu sein.

14 Dazu gehörten auch Rietheim. Mellikon. Rekingen

sowie Kadelburg. das unter der Landeshoheit

der Landgrafen im Klettgau stand.
15 Der Pfarrer von Gebenstorf betreute auch die

Reformierten in Birmenstorf.
16 Dazu gehörten Kempfhof. Oetlikon. Nieder-

Oetwif und Hüttikon. Die Reformierten der
Zürcher Gemeinden Boppelsen und Otelfingen
hatten sich von dieser Pfarrei 1534 abgespalten,

wurden allerdings vom selben Prädikanten. der

seinen Wohnsitz in Otelfingen hatte, betreut.
17 Dazu gehörten Unterengstringen. ein Teil von

Oberengstringen. Geroldswil und Ober-Oetwil
sowie das Areal des Klosters Fahr. Allerdings
unterstand Weiningen nur der Blutsgerichtsbarkeit
der Grafschaft Baden, die Landesherrschaft soll

bei Zürich gelegen haben. Vgl. Allemann. Oskar.

Die Gerichtsherrschaft Weiningen-Oetwil 1130-

1798. Schweizer Studien lür Geschichts-wissen-

schaft NF. Hg. von Prof. R. Feller, K. Meyer, L.von
Muralt und H. Nabholz. Band 13. Zürich 1947. 202.

Trotzdem scheint Weiningen in den Landfrieden

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH 173



eingeschlossen zu sein, zumindest vertraten die

V Orte diese Meinung. Vgl. EA 5. I. II. 1459

18 Da/u gehörten Urdorf und Spreitenbach. Die

Reformierten von Killwangen waren eigentlich
nach Wettingen pfarrgenössig. was da/u lührte.
dass 1649 auch die Pfarrkirche von Weltingen

von den Reformierten Für Abdankungen
beansprucht wurde, was vom Abt von Wettingen

allerdings verweigert wurde. Vgl. EA 6. 1. II. 1322.

8 Sauerländer. Gebenslorf. 35.

211 Loohof wurde von Niederweningen aus betreut.
21 Von Niederweningen. seil 1732 von Bachs aus

betreut. Bolleler. Eugen. Geschichte eines Dorfes.

(Fisibach.jetzt Bachs. Kanton Zürich)
Zürich 1921. 123.

22 Höchle. Josef Ivo. Geschichte der Reformation
und Gegenreformation in der Stadt und

Grafschaft Baden bis 1535. Zürich 1907. 168C.

« Ebd.. 169.

2" Ebd., 173.

25 Meier. Hans. Rohrdorf. Land und Leute im

Wandel der Zeit. Oberrohrdorf 1980. 22. spricht
davon, dass Rohrdorf nach der zweiten Schlacht

von Kappel zum allen Glauben zurückkehrte.
2<>EA5. I. II. 1460.

27 StAAG. 2829/5.
28 In der Lengnauer Ortsgeschichte wird das Jahr

1539 als Beginn der reformierten Besiedlung
der Loohöfe genannt. Lengnau 1200 Jahre. Lengnau

1997. 86

2' EA4. 2. II. HOlf.
¦™ Höchle. Reformation. 199.

11 EA5. 1,11, 1466f.

12 Vgl. Für ähnliche Entwicklungen in Graubünden
Head (1999). 326IT.

-,-1 Eine Ausnahme davon bildete die Kirchgemeinde

Schlieren, wo das Heiliggeistspital von
Zürich die Kolfatur besass und sich eine rein

reformierte Kirchgemeinde bilden konnte. Ähnlich

war die Situation auch in Weiningen, wo
allerdings die Kollatur beim Abt von Einsiedeln lag

und auch das Kloster Fahr eine katholische Insel

in der sonst reformierten Kirchgemeinde bildete.
14 Simultane Kirchennut/ungen: Pfarrkirche Zurzach

(bis 1717. dann eigene reformierte
Pfarrkirche). Kapelle Tegerfelden (bis 1662. dann eigene

reformierte Pfarrkirche). Kapelle Baldingen.
Pfarrkirche Lengnau. Pfarrkirche Würenlos.
Pfarrkirche Dietikon. Kapelle Spreitenbach.
Pfarrkirche Birmenstorf und Pfarrkirche Gebenstorf.

-,s Vgl. unten.
¦"' In Tegerfelden wurde die Kollatur 1671 an die

Stadt Zürich abgetreten, wohl in der Hoffnung,
dadurch einen Teil des Kirchenunterhaltes
der neu erbauten Kirche abwälzen zu können.

Eine Anfrage Zürichs von 1674 an Pfarrer Huber

in Zurzach. ob die Gemeinde die Kollatur
nicht auch Zürich abtreten wolle, wurde abschlägig

beschieden, da man mit Kirch- und Pfarrgebäuden

und das Pfarrhaus mit einem Bauschilling
versehen sei. Vgl. StAZH E II 120: 525.

37 Allerdings in so jämmerlicher Weise, dass

zumindest in Tegerfelden. dessen Bewohner meist

gezwungen waren, in Zurzach /ur Kirche /u
gehen, dadurch die Reformation ausgelöst wurde.

Vgl. Höchle. Reformation. 98.

58 Immerhin musste sich der Prädikant von
Tegerfelden jeweils vor dem Stiftskapitel präsentieren

mit dem Ersuchen, ihm wie seinen Vorgängern

die PfrundgeFälle zu verabreichen. Johannes

Huber. Die Kollaturpfarreien und Gotteshäuser

des Stifts Zurzach. Klingnau 1868. 138.

39 Sauerländer, Gebenstorf. 36.
4,1 Merz. Walter. Die Rechtsquellen des Kantons

Aargau. Zweiter Teil: Rechte der Landschaft.

Fünfter Band: Grafschaft Baden äussere Ämter.

Aarau 1933. In: Sammlung schweizerischer

Rechtsquellen. Hg. auf Veranstaltung des

schweizerischen Juristenvereins. XVI. Abteilung. 132.

« Ebd.. 132.

42 StAZH E II 113:72.
4-' EA6. 1. II. 1323.

44 EA6.2. II. 1980.

« EA 6. 1, IL 1329f.. und StAAG 2824/X: 50-80.
4* StAZH E II 113:65.
47 StAZH E II 113: 173. 174.

48 StAZH E II 121: 250f.

« Vgl. EA.6. 2. III. 1984.

5" StAZH E II 122:83411'.

51 EA6.2. III. 1983.

52 Wie häufig dieses Phänomen war. mussten

genauere Untersuchungen erst noch zeigen. Witschi

meint, sie seien äusserst selten (Witschi. Würenlos.

374). eine Aussage, der von unseren -
allerdings /.weckpessimistischen - Quellen gerade Für

Würenlos in der Mitte des 17. Jahrhunderts

widersprochen wird.
H Huber. Zurzach. 149. Auf Fürbitte des Landvogtes

in Baden und des bischöflichen Obervogtes

in Klingnau konnte allerdings der Sohn, ebenfalls

Michael Mühlebach benannt, das Amt seines

Vaters als Nachfolger übernehmen.
5" StAAG 2824/X: 25.
55 StAAG 2824/X: 27.

56 StAAG 2824/X: 27.

5? StAAG 2824/X: 27.

58 StAAG 2824/X: 28.

59 Witschi weist für Würenlos einen einzigen Fall

von 1671 nach, wo ein Mann zur katholischen

Religion seiner Frau übergetreten ist. Witschi.

Würenlos. 377.

«0 StAZ E II 700: 78.

174 BOTT/FUCHS. HERREN VON ZURICH



61 Witschi. Würenlos, 371C, zeigt, dass rund die

Hälfte der Bräute der im Zeitraum 1651-1700

geschlossenen Ehen aus Würenlos selbst stammten.
f'2 Witschi. Würenlos, 374IT.. bringt das Beispiel von

Rudolf Eissinger, der der katholischen Anna

Neracher von Würenlos 1658 das Eheversprechen

gebrochen hatte. Die Richter hätten diese Ehe

offenbar gerne gesehen, und wirklich kam die Heirat
1661 noch zu Stande. Ebenso wird ein
Dreiecksverhältnis zweier Frauen mit einem Mann 1664

dahin aufgelöst, dass die Frau aus Würenlos,
die sich sonst katholisch verheiraten könnte, den

(reformierten) Mann zugesprochen erhält.
fi; Witschi, Würenlos, 375, erwähnt Verena Meier von

Buchs, die 1660 einem Katholiken von Würenlos
die Ehe versprochen hatte und deswegen von
ihrer Stelle in Otelfingen weggeschickt, notfalls

gefesselt ins Gefängnis nach Zürich verbracht

werden sollte, um diese Ehe zu verhindern.
64 Die Folgerung von Peter Witschi, Würenlos, 374,

dass Mischehen generell gerichtlich verfolgt und

gesellschaftlich missbilligt worden seien, scheint

mir im Lichte seiner eigenen Beispiele und auch

des Ceberg'schen Rekatholisierungsprojektes
durch Mischehen nicht haltbar.

65 EA 5, 2. II; 1680. StAAG 2824/X. 191'.

66 Einer anderen, wohl bernischen Vogtei - der

damals in Baden regierende Landvogt war Hans

Martin Rigert von Schwyz.
6" StAAG 2829/12: 23f.
68 StAAG 2829/12: 24.

69 Vgl. EA, 5, 2, III. 1695; Für die Visitationsberichte
StAZH E II 113:255 und StAZH E II 113:278.

Auch in Tegerfelden und Gebenstorf kam es über

Fragen der Kirchenausstattung zu Streitereien.
1662 erfahren wir, dass in der neuen Tegerfeldner
Kirche die drei Heiligen Sebastian, Pancratius und

Verena, denen die alte Kapelle geweiht war, zum

Ärger der Reformierten im Chor dargestellt werden

sollten, aufdas Dach sollte statt des «halben

Monds der Thurmfahne das frühere eiserne Kreuz

aufgestellt werden» (EA, 6, 1. III, 1325); der Prä-

dikanl zu Gebenslorf hatte 1707 bei der Ausbesserung

des Kirchenchores eigenmächtig das alte

Gemälde des Jüngsten Gerichts übermalt - sehr

zum Verdruss der Katholiken. Anstelle des

Chorbildes hatte er einen grossen Bären - das

Wappenbild der Berner - malen lassen, den

wiederum die Katholiken übermallen. Der Streit

wurde aufder Tagsatzung verhandelt. In den

Abschieden heisst es: «Der Prädikant von
Gebensdorf soll das Gemälde in dortiger Kirche,

so wie es vorher gewesen, in seinen Kosten

reparieren lassen; wenn er dies erfülle, soll ihm
die Busse aus Gnaden nachgelassen sein.»(EA, 6,

2. Ill, 1984; vgl. auch Rudolf, Birmenstorf, 201F).

™ Z. B. im Jahre 1657: StAAG 2824/X: 34-43.
71 EA6, 1,11, 1328.

72 StAZH E 11 120:525.

n StAZH E II 120:525.
74 StAAG 2829/11. 3Iff.
75 EA5. I. II. 1465.

» StAAG 2829/12: 54.

77 EA5, 1,11, 1470.

78 Füllemann, Zurzach, 40.

» StAAG 2829/12: 49.

8° StAAG 2829/12: 50.

8> StAAG 2829/12: 51.

82 StAAG 2829/2: 8.

S3 EA5, 1,11, 1465.

84 StAAG 2829/2: 14-22.

S5EA6, 1,11, 13221'.

86 Sauerländer, Gebenstorf", 38.

87 EA6. 1,11, 1331.

88 Huber, Zurzach, 138.

89 Ebd., 142.

90 Geweihtes Öl, das dem Taufwasser beigemischt

wurde.
1 Höchle, Reformation, 193.

92 Der Prädikant von Dietikon musste 1532 wegen
einer solchen Äusserung nach Urdorf fliehen

und verlor damit sein Dietiker Pfarrhaus. Höchle,
Reformation. 187.

91 Füllemann, Zurzach. 51.

94 Von einem ähnlichen Fall aus Birmenstorf berichtet

Rudolf, Birmenstorf, 176ff.

''5 Der Bericht findet sich im Staatsarchiv Aargau

unter der Signatur StAAG 2829/11, Nr. 16.

Aus ihm wird im Folgenden jeweils zitiert.
96 StAAG 2829/11. Nr. 16.

97 EA. 5. 2, IL 1567IT.

98 StAAG 2829/11, Nr. 21.

99 Reinhard (1995), 430.

ral Vgl. z. B. Volkland, Thurgau (siehe Anm. 6);

Wolfgang Wüst. Konfession, Kanzel und Kontroverse

in einer paritätischen Reichsstadt.

Augsburg 555-1805. In: Blätter Für deutsche

Landesgeschichte 134. 1998. 123-149.
101 So wurde dem Abt in einem Beschwerdefall 1649

von den katholischen Orten geraten, in

Zivilsachen auf die katholischen Orte zu vertrauen und

nicht direkt gegen Zürich vorzugehen, um seine

Einkünfte auf Zürcher Gebiet nicht zu geFährden.

Vgl. EA6. 1. II, 1322.

102 Vgl. Volkland, Thurgau. 377.

103 In Anlehnung an das kürzlich von H.R. Schmidt

vorgeschlagene Modell einer «vernetzten»
Reformation, vgl. H.R. Schmidt. Gemeindereformation
als Handlungs- und Sinnzusammenhang. In:

Thomas A. Brady (Hg.) Die deutsche Reformation

zwischen Spätmittelalter und Früher Neuzeit.

München 2001. 154.

BOTT/FUCHS, HERREN VON ZURICH 175


	"Es ist denen Herren von Zürich gram um das würenlos." : Bausteine zu einer Konfessionalisierungsgeschichte der Grafschaft Baden : die Reformierten im 17. Jahrhundert

