
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 113 (2001)

Artikel: Geschichtsschreibung und Fantasie : die historiographische Legende
vom Zurzacher Dirnentanz

Autor: Schuster, Beate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-16856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-16856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichtsschreibung und
Fantasie. Die historiographische

Legende vom Zurzacher
Dirnentanz

Beate Schuster

Was war der Zurzacher Dirnentanz?1

Angesichts einer lückenhaften und parteilichen Überlieferung ist es heute
unmöglich, den genauen Ablauf, den Sinn und die Geschichte des Dirnentanzes
auf der Zurzacher Messe genau zu bestimmen. Aus administrativen Quellen,
reformatorischen Polemiken und politischen Diskussionen lässt sich auf einen
Tanz schliessen, an dem Dirnen und Gesellen teilnahmen, wobei eine der
Prostituierten vom Badener Landvogt einen Goldgulden als Geschenk erhielt.2 Der
Zurzacher Dirnentanz steht damit in enger Verwandtschaft zu anderen Bräuchen

mit der Teilnahme von Dirnen in spätmittelalterlichen Städten: Wir kennen

im deutschen, italienischen und französischen Sprachraum Dirnenwettläu-
fe auf Messen und Märkten.' Auch obrigkeitliche Geschenke für Dirnen bei
Herrschereinzügen4 und ihre Teilnahme an vom Rat veranstalteten Festlichkeiten

sind aus süddeutschen Städten bekannt/ Diese öffentlichen Auftritte von

Der Artikel geht auf ein gemeinsames Projekt mit Mark Wüst für die Zurzacher Ortsgeschichte
zurück. Die folgenden Ausführungen sind ohne die Recherchen von Mark Wüst, der bisher

unbekannte Quellen ans Tageslicht gebracht hat. und ohne die Diskussion mit ihm undenkbar.
Auch das Bildmaterial stammt von ihm. Mark Wüst bereitet einen Artikel für die Zurzacher
Ortsgeschichte vor. der die Quellen zum Zurzacher Dirnentanz umfassend aufarbeitet und seine

Bedeutung genauer diskutiert als die folgende kurze einleitende Zusammenfassung, die auf
dem Manuskript beruht, das er mir freundlicherweise zur Verfügung gestellt hat.
Vgl. Wüst (wie Anm. 1).
Schubert. Ernst. - Fahrendes Volk im Mittelalter. - Bielefeld. 1995, S. 316-319: Schuster.
Beate.-Die freien Frauen: Dirnen und Frauenhäuser im 15. und 16. Jahrhundert.-Frankfurt. 1995.

- (Geschlechter und Geschichte: Bd. 12). S. 51 f.: für die Schweiz vgl. Schaufelberger. Walter. -
Der Wettkampf in der Alten Eidgenossenschaft. Zur Kulturgeschichte des Sports vom 13. bis
zum 18. Jahrhundert. 1. Bd. - Bern. 1972. - (Schweizer Heimatbücher; Bd. 156). S. 81. 90.

Vgl. B. Schuster (wie Anm. 3).S. 172 f.. 229 f.: zum Einzug Kaiser Siegmunds 1414 in Luzern vgl.
Wüst, Mark. - Prostitution in Luzern vom 14. bis zum 16. Jahrhundert. - Zürich: Unveröff. Li-
zenziatarbeit. Î994. S. 46.
B. Schuster (wie Anm. 3). S. 174.

307



Dirnen machen eine städtische Anerkennung, ja Förderung der Prostitution bei

gleichzeitiger sozialer Abgrenzung von den Dirnen greifbar. Einerseits bekräftigte

das öffentliche Auftreten der Dirnen, dass ihre Anwesenheit toleriert, ja
sogar gewünscht war. und andererseits wurden die dabei den Augen aller
preisgegebenen Frauen unwiderruflich zu sozialen Aussenseiterinnen abgestempelt.

Der Zurzacher Dirnentanz wird demnach eine Veranstaltung gewesen sein,
die Dirnen anlocken sollte und gleichzeitig sicherstellte, dass ihre Identität als

Prostituierte den Besuchern der Messe bekannt war. Wie schändlich dieses
Ritual für die Teilnehmerinnen war. hängt von der Reaktion der Zuschauer ab.

Doch der damit verbundene Makel muss durch den Gewinn der Geldsumme
ausgeglichen worden sein. Sie könnte der Preis eines Wettbewerbes gewesen
sein; es ist jedoch ebenso möglich und angesichts der Geldübergabe durch den

Landvogt sogar wahrscheinlicher, dass das Geschenk auf Ansätze zu einer
obrigkeitlichen Kontrolle der Prostitution zurückgeht. Die Empfängerin der
Geldsumme wäre dann eine dem Badener Landvogt verantwortliche Vertreterin der
Dirnen gewesen, die bei der Gelegenheit eines Tanzes für ihre Dienste belohnt
wurde.6 Ihre Stellung entspräche dann der der sogenannten Frauenwirte und
-wirtinnen, der Vorsteher der städtischen Bordelle. Bis zur Mitte des 15.

Jahrhunderts hatten die meisten Städte Frauenhäuser unter der Verantwortung
einer Frauenwirtin bzw. eines Frauenwirtes geschaffen, in denen fahrende Dirnen
Unterkunft fanden.7 Bei dieser Delegation einer Aufsicht über die Prostitution
ging es dem Rat in erster Linie um die Wahrung des Friedens, der bei einem
geselligen Zusammensein von Männern und Dirnen besonders gefährdet war.
Aber die Obrigkeit nutzte die Eingriffsmöglichkeit auch, um in der Prostitution
die Regeln im Umgang mit Sexualität durchzusetzen, die für alle galten, wie z.B.
die Sonntags- und Feiertagsheiligung und das Verbot von Geschlechtsverkehr
zwischen Christen und Juden.s Ähnliche Anliegen werden der Zurzacher
Organisation der Prostitution zugrunde gelegen haben, die wie die städtische Prostitution

in Bezug auf das christliche Keuschheitsideal mit dem scholastischen
Argument zu rechtfertigen war. die Toleranz von Prostitution helfe grössere Übel
wie Sodomie, Ehebruch und die Verführung von Jungfrauen zu verhindern.''

Sesshafte selbstverwaltete Dirnengemeinschaften gab es in kleineren Städten seit dem 14. Jh.
Von den grösseren Städten im deutschen Sprachraum hat allein Strassburg bis zum Ende des 15.

Jh. auf eine derartige dezentralisierte Organisation von Prostitution gesetzt (vgl. B. Schuster
[wie Anm. 3], S. 90 f.).
Vgl. Schuster. Peter. - Das Frauenhaus. Städtische Bordelle in Deutschland von 1350 bis 16(K).

- 'Paderborn. 1992. S. 30-55: B. Schuster (wie Anm. 3). S. 87-178.
P. Schuster (wie Anm. 7). S. 61-64. 70-77: B. Schuster (wie Anm. 3). S. 120-133.
B. Schuster (wie Anm. 3), S. 184-187.

308



Diese Logik wurde von den Anhängern der Reformation radikal in Frage
gestellt. Sie interpretierten die obrigkeitliche Kontrolle und Toleranz als Förderung

der Prostitution und verlangten die sofortige Schliessung der Frauenhäuser.'"

Hinter dieser Opposition steht das Bemühen, das mit der Erneuerung des

Glaubens verbundene Versprechen einer Hebung von Moral und Sitte unmittelbar

einzulösen." Die Schliessung der Frauenhäuser, die zuerst in den
evangelischen, schliesslich aber auch in den katholischen Städten verfügt wurde.'2
bedeutete jedoch keineswegs das Ende der städtischen Prostitution. Nach einer
Phase der Repression entstanden stillschweigend geduldete Prostilutionsbezir-
ke am Rande der Stadt. Die Verlierer der evangelischen Erneuerung waren die
Dirnen, deren Lebenserwerb nun kriminalisiert war. Gelangten sie vor ein
obrigkeitliches Gericht, mussten sie jetzt mit Ausweisung und im Wiederholungsfall

mit körperlicher Kennzeichnung rechnen.13

Der evangelischen Infragestellung obrigkeitlich tolerierter Prostitution
haben wir den Grossteil der Quellen über den Zurzacher Dirnentanz zu
verdanken. Er wird zum ersten Mal in einem Fastnachtsspiel, einer Art
mittelalterlichem «Volkstheaterstück», erwähnt.14 Das 1530 in Bern aufgeführte Stück
stellt eine gerichtliche Auseinandersetzung zwischen einer jungen Frau mit
leichtem Lebenswandel und einem Knecht dar, der sich weigert, sein
Eheversprechen einzulösen. Um die ihn anklagende Frau herabzusetzen, wirft ihr der
Knecht die Teilnahme am Dirnentanz vor. der seiner Darstellung nach eine Art
Schönheitswettbewerb für Prostituierte darstellt.1'' In diesem Versuch der
Diffamierung wird die Entehrung der Teilnehmerinnen greifbar: der Zusammenhang

macht jedoch deutlich, dass es sich um eine böswillige Interpretation handelt.

Daher sollte man auch die Vorstellung eines Schönheitswettbewerbes
nicht zu wörtlich nehmen. Da «schöne Frau» zu dieser Zeit ein euphemistischer
Ausdruck für Dirne war. ist es möglich, den Schönheitswettbewerb als Metapher

für eine Konkurrenz der Dirnen untereinander zu verstehen. Zwanzig Jahre

später ist aus der Diffamierung eine soziale und moralische Abgrenzung ge-

Roper. Lvndal. Das fromme Haus: Frauen und Moral in der Reformation. - Frankfurt. 1995.
S. 81-113: P. Schuster (wie Anm. 7). S. 189-199: B. Schuster (wie Anm. 3). S. 351-380.
Zu den Sittlichkeitsvorstellungen der Reformation vgl. Burghartz, Susanna. - Zeiten der Reinheit

- Orte der Unzucht: Ehe und Sexualität in Basel während der Frühen Neuzeit. Paderborn.
1999.
P. Schuster (wie Anm. 7). 199-202: B. Schuster (wie Anm. 3). 375-7.
B. Schuster (wie Anm. 3). S. 396.
Zu den Fastnachtsspielen vgl. zuletzt Greco-Kaufmaiin. Heidy. - «Von rechten lütten ist guot
schimpfen». Der Luzerner Mareolfus und das Schweizer Fastnachtsspiel des 16. Jh. - Bern.
1994. - (Deutsche Literatur von den Anfängen bis 1700: Bd. 19). insbes. S. 105-152.
Manuel. Niklas / Hrsg. von Jakob Bächthold. - Frauenfeld. 1878. - (Bibliothek älterer Schriftwerke

der Deutsehen Schweiz und ihrer Grenzgebiete: Bd. 2). S. 271 f. Die Zusehreibung an
Niklaus Manuel wird von der neueren Forschung bestritten, vgl. «Literaturlexikon». Autoren
und Werke deutscher Sprache / Hrsg. von Walther Killy. Bd. 7.- München. 1990. S. 457 f.

309



worden. In einem Fastnachtsspiel Hans Rudolf Manuels aus dem Jahre 1548

wird die Teilnahme am Dirnentanz zum Ausdruck dafür, wie weit man durch
Alkohol absinken kann. Hier erscheinen die Teilnehmerinnen als verdorbene
und vergnügungssüchtige Landsknechtshuren.I6 Die Lebensform der Gefährtinnen

der Landsknechte, die für die Versorgung der spätmittelalterlichen
Heere unerlässlich waren.17 wird zum moralischen Gegenbeispiel für die sess-

haften Ehrbaren. Damit erscheint der Zurzacher Dirnentanz als Veranstaltung
für soziale Aussenseiter.

Die reformatorische Polemik blieb nicht ohne politische Folgen. Nachdem
die evangelischen Städte Bern 1531 und Basel 1534 ihre Frauenhäuser
geschlossen und sogar das katholische Solothurn 1535 zwischenzeitlich auf sein

Bordell verzichtet hatte.IK verlangte der neue von Bern bestellte Badener Landvogt

auf der eidgenössischen Tagsatzung von 1535 das Verbot des Glücksspiels
und des Dirnentanzes auf den Zurzacher Jahrmärkten.1'1 Doch die Initiative der
Berner scheiterte am Widerstand der katholischen Luzerner. In der Diskussion
konfrontieren sich zwei Logiken der sittlichen Regulierung: Die evangelischen
Berner sahen im gotteslästerlichen Zusammensein von Gesellen und Dirnen ein
schlechtes Beispiel für andere und betrachteten insbesondere die Teilnahme des

Landvogtes als obrigkeitlichem Vertreter als unvereinbar mit der evangelischen
Religion. Demgegenüber argumentieren die Luzerner im Rückgriff auf die
klassische katholische Rechtfertigung der Toleranz, dass mit der Duldung des
Dirnentanzes «Schlimmeres» und «Böseres» verhütet werde. Doch geht es bei dieser

auf der Bundesebene von allen Städten und Landschaften zu treffenden
Entscheidung nicht allein um eine Konfrontation zwischen verschiedenen
Sittlichkeitsvorstellungen, sondern auch um die Frage, wer sich im Bund und in der
Grafschaft Baden durchsetzen würde. Die Weigerung der Luzerner gebot Berner

Vorherrschaftsbestrebungen Einhalt.2" und könnte daher auch bei Vertre-

Munucl. Hans Rudolf. - Das Weinspiel. In: Fünf Komödien des 16. Jahrhunderts / Hrsg. von
Walter Haas. Martin Stern. - Bern. 1989. - (Schweizer Texte: Bd. 10). S. 211-121. hier: S. 355.
B. Schuster (wie Anm. 3). S. 42^14.
Vgl. Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation / Hrsg. von Rudolf Steck. Gustav
Tobler.2. Bd. - Bern. 1923.S. 1361: Wurstisen, Christian. - Bassler Chronik Darinn alles, was sich
in Oberen Teutschen Landen nicht nur in der Statt und Bistumbe Basel von ihrem Ursprung her
nach Ordnung der Zeiten in Kirchen und Welt haendlen biss in das gegenwärtige MDLXXX jar
gedenckwirdiges zuogetragen. - 1580. S. 611; für Solothurn vgl. Liebenau. Theodor von. - Das
alte Luzern: Topographisch-kulturgeschichtlich geschildert. - Luzern. 1888. S. 251. Im ebenfalls
reformierten Zürich wurden die Frauenhäuser erst 1560/1 abgeschafft (Kilcheninunn. Küngolt. -
Die Organisation des Züricher Ehegerichtes zur Zeit Zwingiis. - Zürich. 1946. - (Quellen und
Abhandlungen zur Geschichte des schweizerischen Protestantismus: Bd. 1). S. 39).
StA Zürich. B VIII. 92. Abschiede. S. 387-389 (zit. nach Wüst [wie Anm. 1]).
Auf diese politische Motivation verweist der Berner Chronist Anshelm. der die Haltung Luzerns
«als dem Baeren zuom widerspil geneigt» charakterisiert (vgl. Die Berner Chronik des Valerius
Anshelml Hrsg. vom historischen Verein des Kantons Bern. Bd. 6. - Bern. 1901. S. 225 f.).

310



tern evangelischer Städte Zustimmung gefunden haben. Der Dirnentanz
überlebte schliesslich selbst das Ende der Frauenhäuser in den katholischen
Städten der Schweiz.21 Den Landvogteirechnungen zufolge bestand die
Zuwendung an die Dirnen noch bis 1620 fort, als sie höchstwahrscheinlich im
Rahmen von eidgenössischen Sparanstrengungen sang- und klanglos
abgeschafft wurde.22

Die Auseinandersetzung auf der eidgenössischen Tagsatzung hat auch in der
Geschichtsschreibung ihre Spuren hinterlassen. Der Berner Valerius Anshelm
berichtet sie fast im Wortlaut, um das vergebliche Bemühen der reformierten
Städte zu demonstrieren, die Katholiken zur wahren Christlichkeit zu bekehren.2'

Verteidiger hat der Dirnentanz hingegen keine gefunden, als ob die
bewahrenden Kräfte keinen Grund gesehen hätten, zu rechtfertigen, was stets
anerkannt gewesen war. Erst mehr als 20 Jahre nach der Auseinandersetzung
taucht der Dirnentanz wieder in der Historiographie auf. Aber nun wird der
Brauch nicht mehr in Frage gestellt, sondern historisch begründet. Die
Geschichtsschreiber führten den Dirnentanz auf eine Almosenstiftung des Klosters
Königsfelden zurück und brachten beide in Verbindung damit, dass König
Albrecht in den Armen einer Dirne gestorben sei. In dieser Assoziationskette
gehen historische Wahrheit und Erfindung ineinander über. Während die Stiftung
für die Dirnen aller Wahrscheinlichkeit nach authentisch ist.24 hat ihre Verbindung

mit der Entlohnung der Dirnen auf dem Zurzacher Markt keine
rekonstruierbare historische Grundlage. Der beide begründende Tod Albrechts in
den Armen einer Dirne schliesslich ist die Erfindung eines Chronisten vom
Beginn des 16. Jahrhunderts. Sie bildet den Kern, an den sich die Legende von der
Stiftung des Dirnentanzes anlagerte, die im 17. und 18. Jahrhundert zur Tradition

der Schweizer Nationalgeschichte wurde.

Das Frauenhaus wurde in Solothurn 1559. in Freiburg 1565. in St. Gallen 1578 und in Luzern
1581 geschlossen (Wüst [wie Anm. 4]. S. 128-138; Ziegler. Ernst. - Aus dem alten St. Gallen.
Von Soeldnern. Frowenwirlhen. Tabacktrinckern und Comoedianlen. - St. Gallen. 1975 [Z'
Sangalle: Bd. 4], S. 12).

StAAG AA/IIA3. Nr. 257.511'.. Badische Landvogteirechnungen 1555-1798 (zit. nach Wüst [wie
Anm. 1|).
Anshelm (wie Anm. 20). S. 225t.
Die Stiftung ist in der Königsfelder Chronik überliefert (Chronicon Koenigsfeldense. «Königsfelder

Chronik» / Hrsg. von Martin Gerbert. In: Crypta San Blasiana nova. - St. Blasien. 1785.
S. 86-113). Josef Seemüller hat die Authentizität dieser Chronik und ihre Entstehung im 14.

Jahrhundert plausibel gemacht (Seemüller, Josef. - Zur Kritik der Königsfelder Chronik. -
Wien. 1903. - (Sitzungsberichte der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, phil.-
hist. Klasse. Bd. 147. Abh. 2). S. 1^19). Theodor von Liebenau zeigt sich ihr gegenüber kritisch,
da er auf Widersprüche zur urkundlichen Überlieferung gestoßen ist (Liebenau. Theodor von.

- Geschichte des Klosters Königsfelden. - Luzern. 1868. - (Katholische Schweizerblätler für
Kirchengeschichte). S. 20 Anm.).

311



Erst das 19. Jahrhundert hat diese Geschichte als Legende entlarvt, aber dabei

zugleich einen neuen Ursprungsmythos gestiftet, der noch heute im Umlauf
ist: Der Zurzacher Dirnentanz stand nun für eine imaginierte sexuelle Freizügigkeit

der Vorzeit, die den Historikern Unbehagen bereitete. Legende und
Wahrheit sind damit bis ins 20. Jahrhundert in der Geschichtsschreibung über
den Zurzacher Dirnentanz eng miteinander verwoben. Offenkundig hat das

«Geheimnis» um die Bedeutung dieses Brauches die Phantasie der Chronisten
und Historiker angeregt und ihnen die Möglichkeit eröffnet, aus ihrem
Verständnishorizont heraus eine Interpretation zu entwickeln. Welche Freiheit die
Geschichtsschreiber dabei haben und welche Mittel sie dafür einsetzen, hängt
von dem Spielraum ab, den ihre Zeit historischen Berichterstattern einräumt.
Deshalb muss die Entstehung und Überlieferung dieser Legende im Kontext
der Historiographiegeschichte betrachtet werden.

312



Geschichtsschreibung zwischen Rhetorik,
Tradition, Wissenschaft und Mythos

Die schnelle Verbreitung und leichte Zugänglichkeit von geschichtlichen
Werken durch den Buchdruck verstärkte den intellektuellen Austausch, der
durch den Humanismus in Gang gebracht worden war.23 Die Geschichtsschreiber

mussten nun von einem Vorwissen ihrer Leser ausgehen, das es ihnen nicht
mehr erlaubte, mit Selektion zu arbeiten. Sie gingen den umgekehrten Weg.
indem sie alle verfügbaren Nachrichten kompilierten.2h Ein antiquarischer
Sammeleifer traf sich hier mit dem Bemühen, die anschaulichste und überzeugendste

Erzählung abzufassen.27 Über die Methode der Kompilation ist auch die

Legende des Dirnentanzes entstanden. Ihre Anlagerung an einen fiktiven Kern
zeigt dabei die Grenzen der Objektivität in der Geschichtsschreibung dieser
Zeit. Zwar schuf die enge Zusammenarbeit der Chronisten einen Kanon von
Ereignissen, auf den alle Bezug nahmen, doch Nachrichten von anderen
Chronisten wurden nur dann in Frage gestellt, wenn sie der eigenen Vorstellung
widersprachen.2* Wo sich die Interessen deckten, blieb Platz für historische
Erfindungen, die zur Wahrheit wurden, wenn sie andere übernahmen. Die enge
Zusammenarbeit der humanistischen Geschichtsschreiber, die der Erschliessung

neuer Quellen21* und der Verbreitung historischen Wissens förderlich war,
schuf eben die Strukturen, die eine Mythenbildung erlaubten.

Die Legende von der Stiftung des Zurzacher Dirnentanzes taucht zunächst

nur in den Chroniken eines kleinen, aber in der Folge einflussreichen Kreises
Schweizer Geschichtsschreiber auf, die aus der Erfindung, Albrecht sei in den

Mariin, Henri-Jean. - Histoire et pouvoirs de l'écrit. - 2. Aufl.. Paris. 1996. S. 283.

Vgl. Wehrli. Max. - Ägidius Tschudi. Geschichtsforscher und Erzähler. In: Zeitschrift für
Schweizerische Geschichte 6 (1956). S. 433-454. hier: S. 437 für Tschudi; Feller, Richard. Edgar
Bonjour. - Geschichtsschreibung der Schweiz. Bd. 1 : Vom Spätmittelalter zur Neuzeit. - Basel.
1962, S. 191 für Bullinger.
Die Verbindung von Unterhaltung und Belehrung wurde in der humanistischen Geschichtstheorie

mit der Formel «ducere und delectare» zum Ausdruck gebracht (Lanclfesler. Rüdiger. -
IUstoria magisira vitae. Untersuchungen zur humanistischen Geschichtstheorie des 14. bis 16.

Jahrhunderts. - Genf. 1972. S. 92f.). Zum moralischen Impetus der Geschichtswissenschaft des
16. Jh. vgl. Weber. Wolfgang. - Zur Bedeutung des Antiquarianismus für die Entwicklung der
modernen Geschichtswissenschaft, in: «Geschichtsdiskurs» / Hrsg. von Wolfgang Küttler. Jörn
Rüsen. Ernst Schulin. Bd. 2: Anlange modernen historischen Denkens. - Frankfurt. 1994.
S. 120-135. hier: S. 123.

Heinrich Bullinger beispielsweise geht in einem Einlageblatt zu seinem Werk «Von den Tiguri-
nern» auf eine von Felix Hämmerli berichtete Tatsache ein und widerlegt sie mit historischen
Argumenten. Er gibt ausdrücklich an. er würde diese Geschichte nur erwähnen, da Hämmerli
sie habe drucken lassen (Bullinger. Heinrich. - Von den Tigurincrn und der Statt Züryeh Sachen

VIII Buêchcr. I. Teil. - Zürich. 1573 (Autograph). - Zentralbibliothek Zürich. Hs. C 43. nach
fol. 320r).
Vgl. Weber (wie Anm. 27). S. 123.

313



Armen einer Dirne gestorben, einen Baustein einer gemeineidgenössischen
Geschichte machten.'" Die Umstände des Todes Albrechts dienten ihnen dazu,
sein Ansehen zu schmälern. Diese moralische Kritik war allerdings nur ein
Seitenstrang einer Argumentation, die sich mehr gegen die Gewaltherrschaft der
Nachkommen Albrechts als gegen den König richtete.'1 Noch eine zweite
Komponente spielte bei der Verbreitung dieses Motivs eine Rolle. Mit ihm konnte
die Legitimität Königsfeldens als Hauskloster der Habsburger, das an Albrechts
Sterbeort errichtet worden war. untergraben werden. Aber auch hier konzentrierten

sich die Chronisten mehr auf die Folgegeschichte, indem sie unterstellten,

Königsfelden sei mit unrecht erworbenem Gut ausgestattet worden.'2 Diese
Tendenzen finden sich in unterschiedlichen Nuancen bei protestantischen und
katholischen Chronisten, denn bei der Begründung der Schweizer Nationallegende

arbeiteten Geschichtsschreiber mit unterschiedlichen religiösen
Vorstellungen zusammen.

Trotz des offenkundigen Bemühens der Chronisten, religiöse Streitfragen
nicht zum Thema zu machen, werden ihr Geschichtsbild und ihre Glaubensvorstellungen

in der erzählerischen Gestaltung der Tatsachen fassbar.'' Diese
literarische Verarbeitung von Ereignissen trugen dem Autor Bewunderung und
nicht Kritik ein,'4 da Rhetorik in der Geschichtsschreibung des 16. Jahrhunderts
nicht nur blosse Zutat, sondern ein zentrales Medium der Vermittlung in einer
Erzählung war, die auf die Gefühle der Leser wirken wollte. ° Die Legende des
Dirnentanzes konnte daher trotz der Übereinstimmung, was die Fakten betraf,
einen unterschiedlichen Sinn zugewiesen bekommen. Einschränkend bleibt
aber festzustellen, dass die nationale Ausrichtung der Berichte zwar die Ver-

Es gibt keine zusammenhängende Darstellung über diesen Kreis, der Heinrich Brennwald.
Johann Stumpf. Ägidius Tschudi. Heinrich Bullinger und andere umfasste. Ihr gemeinsames Projekt

w ird dadurch sichtbar, dass alle in ihren Chroniken auf die Vorarbeiten der anderen Bezug
nehmen und sich gegenseitig Material zur Verfügung stellen (Für Stumpf vgl. Feiler/Bonjour
[wie Anm. 26|. S. 182); für Füssli vgl. Wirz. Georg Heinrich. - Heinrich Bullingers erste
Schweizerchronik. In: Nova Turicensia. Festgabe zur 66. Jahresversammlung der Allgemeinen Ge-
schiehtsforschenden Gesellschaft der Schweiz. - Zürich. 1911. S. 235-257. hier: S. 251. Das
gemeinsame Projekt zeigt sich deutlich in einer Handschrift Brennwalds, die Benutzungsspuren
von Stumpf und Anshelm aufweist. Einlageblätter verweisen auf schriftliche Ergänzungen, die
brieflich von anderen Geschichtsschreibern erbeten worden waren (Vgl. Stern, Alfred. - Einige
Bemerkungen über die sogenannte Brennwald'sche Chronik und ihre Darstellung der Sage
vom Herkommen der Schwvzer. sowie der Entstehung der Eidgenossenschaft. In: Jahrbuch für
schweizerische Geschichte 12 (1887)). S. 157-181).
Vgl. Liebenau. Theodor von. - Denkmäler des Hauses Habsburg in der Schweiz: Das Kloster
Königsfelden geschichtlich dargestellt. - Zürich. 1867. S. 14.

Vgl. Liebenau (wie Anm. 24), S. 124.
Tschudi als einziger Altgläubiger in diesem Kreis hat nicht umsonst gerade die Parteilichkeit der
Klostergeschichte Stumpfs kritisiert (Feller/Bonjour [wie Anm. 26], S. 184).
Wehrli (wie Anm. 26), S. 454.
Weber (wie Anm. 27). S. 123.

314



breitung der Legende garantierte, aber zugleich ihren Ausbau verhinderte. Sie

blieb lange Zeit eine Glosse, in der ein Chronist seine Position zur Nationalbzw.

Reichsgeschichte bzw. zur Frage der Sittenreform der Unterschichten
darstellte. Erst spätere Jahrhunderte, in denen sich die Geschichtsschreibung
zunehmend auf die Sammlung und Ordnung von Tatsachen konzentrierte,-"1
reduzierten die Dirnenlegende auf ihren «faktischen Gehalt» und lösten sie aus
dem erzählerischen Kontext. Die Geschichte von der Sterbehilfe der Dirne und
dem Zurzacher Dirnentanz gehörte im 17. und 18. Jahrhundert zum Standard
der Schweizergeschichte. Sie wurde auch dann weitererzählt, als der Dirnentanz
längst nicht mehr stattfand. Doch eben diese Distanz zur Vergangenheit verlieh
ihr einen neuen, exotischen Reiz. '7

Den endgültigen Bruch mit der Tradition vollzog erst das 19. Jahrhundert.
Unter dem Einfluss der historischen Kritik wurde nun der Wahrheitsanspruch
von Berichten, die 200 Jahre nach dem Ereignis geschrieben wurden,
abgelehnt.* Doch damit ist die Überlieferung der Legende nicht ans Ende gelangt.
Was die sich auf die Politik konzentrierende Geschichtsschreibung nicht mehr
interessierte, arbeiteten Sammler von Sagen als Ausdruck der poetischen
Kreativität des Volkes auf. Diese Folklorisierung der Geschichte vom Zurzacher
Dirnentanz machte die Vergangenheit zu einem «unzivilisierten» Gegenbild,
von dem man sich abgrenzte. So konnte es geschehen, dass der Zurzacher
Dirnentanz von einem heidnischen Fruchtbarkeitskult abgeleitet wurde. Die
Neustiftung der Legende um den Zurzacher Dirnentanz im 19. Jahrhundert bringt
Strukturen der wissenschaftlichen Geschichtsschreibung ans Tageslicht, die sie

mit der Chronistik des 16. Jahrhunderts verbinden. Die methodische Neuerung
der Quellenkritik brach die enge Verbindung von Erzählung und Interpretation
nicht auf.'9 und die Konstruktion der Vergangenheit blieb nach wie vor von
aktuellen Belangen bestimmt. Die Kontinuität der Überlieferung vom Zurzacher
Dirnentanz verweist daneben auf die von den methodischen Ansprüchen
unberührt gebliebene Kraft der Tradition und die auch in der Wissenschaft
wirkende Freude am Weitererzählen einer merkwürdigen Geschichte. Diese
verborgenen Strukturen stehen im Widerspruch zum Wahrheitsanspruch einer

Zur Sammlung und Ordnung von Tatsachen in der Wissenschaft dieser Zeit vgl. Foucault. Michel.

- Die Ordnung der Dinge: eine Archäologie der Humanwissenschaften. - Frankfurt. 1990. S. 271.
Weber (wie Anm. 27). S. 130. Zum Interesse für die Differenz in allen Wissenschaften dieser
Zeit vgl. Foucault (wie Anm. 36). S. 185.

Vgl. Schleier. Hans. - Epochen der deutschen Geschichtsschreibung seit der Mitte des 18.

Jahrhunderts. In: «Geschichtsdiskurs» (wie Anm. 27). Bd. 1: Grundlagen und Methoden der
Historiographiegeschichte. - Frankfurt. 1993, S. 133-156. hier: S. 141 f.

Vgl. White. Hayden. - Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in

Europa. - Frankfurt. 1991.

315



empirischen Wissenschaft.40 aber ohne sie verlöre die Geschichte ihren Sinn und
ihren Reiz. Die kontinuierliche Überlieferung vom Zurzacher Dirnentanz
erlaubt es uns, die Herausbildung einer historiographischen Legende und ihre Re-

aktualisierungen in verschiedenen Jahrhunderten zu verfolgen. Historische
Erfindung. Verschmelzung verschiedener Quellen, das Interesse an Legitimation,
das Vergnügen am Erzählen und die Suche nach sich selbst im Spiegel der
Anderen stehen bei dieser wie bei anderen Mythenbildungen Pate.41

Vgl. Gehrke. Hans-Joachim. - Mythos. Geschichte. Politik - antik und modern. In: Saeculum 45

1994). S. 239-264. hier: S. 261 ff.
Zur griechischen Geschichtsschreibung vgl. Gehrke (wie Anm. 40). S. 257: zur engen Verbindung

von Geschichte und Mythos vgl. Heehs. Peter. - Mvth. History and Theory. - In: History
and Theory 33 (1994). S. 239-264. insbes. S. 261 ff.

316



Der Tod König Albrechts in den Armen einer Dirne
als moralisches Exempel

Der Kern der Legende vom Zurzacher Dirnentanz geht auf den kirchenkritischen

Züricher Chorherren Heinrich Brennwald zurück, der in seiner vor 1522

verfassten Schweizerchronik den Tod Albrechts folgendermassen schilderte:42

«Nun hat sich das gefaêcht so lang verzogen, bis er kam an das ende, da dieser zit
der fron alter zuô Künigsfelden stat: uf derselben hofstatt verschied er einer gemeinen

frowen, die dem hof nachzog, in der schoss, und vermeintend demnach viel lüt.
das er diesen jemerlichen tod an küng Adolfen, sinem heren hiervor, beholt hette.»43

Da Brennwald der erste Geschichtsschreiber ist, der Albrecht in den Armen
einer Dirne sterben lässt, liegt es nahe, ihm diese Erfindung zuzuschreiben. Wie
kam er auf diese Idee und was wollte er damit zum Ausdruck bringen? Da diese
Szene unmittelbar vor der Bemerkung steht, viele hielten Albrechts «jämmerlichen»

Tod wegen seines Verhältnisses zu Adolf von Nassau für verdient, hat

Lüginbühl. der Herausgeber Brennwalds, angenommen, hier solle Albrechts in

der Historiographie ohnehin zweifelhaftes Ansehen zusätzlich geschmälert
werden.44 Albrechts historiographischer Ruf ist zweifelsohne schlecht. Seine
Einäugigkeit, seine Machtpolitik und sein Verzicht, zur Kaiserkrönung nach Italien zu
ziehen, haben ihn seinen Zeitgenossen nicht eben sympathisch gemacht.4'
Bereits sein Herrschaftsantritt war umstritten, da sein Vorgänger Adolf von Nassau

von den Kurfürsten abgesetzt worden war, bevor er im Kampf gegen Alb-
recht in der Schlacht bei Göllheim umkam.4"

Aber die Schilderung, die Brennwald von der Machtübernahme Albrechts
gibt, entspricht nicht dieser Interpretation. Albrecht hat ihm zufolge Adolf nie
die Treue versprochen, sondern seine Herrschaft von Beginn an in Frage
gestellt.47 Die Schlacht bei Göllheim stellt für ihn daher keinen Verrat dar. und
Adolf findet nicht durch die Hand Albrechts, sondern im allgemeinen Schlacht-

Die Abfassungszeit der im Jahre 1509 endenden Chronik ist umstritten. Nach Lüginbühl ist die
letzte Redaktion spätestens 1522 erfolgt (Heinrich Brennwalds Schweizerchronik / Hrsg. von
Rudolf Lüginbühl. - Basel. 1908 [Quellen zur Schweizer Geschichte N. F.. I. Abt.. Band 1[.
S. 613 f.): nach Feller/Bonjour war die Chronik bereits 1516 abgeschlossen (Feller/Bonjottr [wie
Anm. 26], S. 79). Brennwald war spätestens seit den 1520er Jahren Anhänger Zwingiis (Ebenda.

S. 78).
Brennwald (wie Anm. 42). S. 153 f.

Brennwald (wie Anm. 42). S. 153 Anm.
Vgl. Boockmann. Hartmut. - Stauferzeit und spätes Mittelalter: Deutsehland 1125-1517. -
München. 1987 - (Siedler Deutsche Geschichte: Bd. 2). S. 194-196.
Moraw, Peter. - Von offener Verfassung zu gestalteter Verdichtung. Das Reich im späten
Mittelalter. 1250-1490. - Berlin. 1989. - (Propyläen Geschichte Deutschlands; Bd. 3). S. 225.

Brennwald (wie Anm. 42). S. 146 ff.

317



getümmel den Tod. Zwar berichtet Brennwald, Albrecht habe daraufhin den
Anwesenden den Treueschwur als römischer König abverlangt, aber er fügt die

Bestätigung durch die Wahl der Fürsten unmittelbar an,4N so dass Albrechts
Verhalten mehr voreilig denn unberechtigt erscheint. Erst im weiteren Verlauf
der Geschichte gewinnt die Interpretation von Albrechts Tod als Strafe Gottes
dadurch an Bedeutung, dass sie einem der grausam bestraften Mörder in den
Mund gelegt wird.4'' Brennwald übernimmt diese Äusserung aus der Chronik
Johann von Winterthurs.'"1 der am Beispiel Albrechts und der Habsburger die
Gewalttätigkeit der Herrscher und des Adels seiner Zeit kritisiert hatte.51 Im
Unterschied zu diesem franziskanischen Geschichtsschreiber des 14. Jahrhunderts,

der die Berufung eines Mörders auf den Willen Gottes als «temeritas»,
d.h. «Kühnheit», charakterisiert und mit der Bezeichnung der Mörder als
«Judas» deutlich macht, dass auch ungerechte Herrscher nicht getötet werden
dürfen,''2 bleibt sie aber bei Brennwald kommentarlos, als ob eine solche Rechtfertigung

nicht ganz von der Hand zu weisen wäre.
Wenn Brennwald, wofür weitere Übereinstimmungen sprechen,53 die Chronik

Johann von Winterthurs gekannt hat,54 und dessen Beurteilung des Todes
Albrechts als göttliche Strafe für berichtenswert hielt, muss es einen Grund für
die von seiner Vorlage abweichende positive Charakterisierung der
Machtübernahme Albrechts geben. Es ist zu vermuten, dass die Züricher Lokalge -

Brennwaltl (wie Anm. 42). S. 148.

Ebd.S. 156.

Johannis Vitodurani Chronicon. Die Chronik des Minoriteli Johann von Winterthur I Hrsg. von
Georg von Wyss. - Zürich. 1856. - (Archiv für Schweizer Geschichte; Bd. 11 S. 47.
Johann bezeichnet Albrecht ausdrücklich als Mörder und Usurpator und führt seinen Tod un-
missversländlich auf seine Machtgier zurück (Johann von Winterthur [wie Anm. 50], S. 39. 42).
Zudem berichtet er von adliger Bewunderung für die Grausamkeit Leopolds bei der Bestrafung
(Ebenda. S. 50f). Zur moralischen Konzeption dieser Chronik vgl. Beteiligen. Friedrich. -
Franziskanische Studien. In: Historische Zeitschrift 131 (1925). S. 421-471. hier: S. 437. 444.
Johann von Winterthur (wie Anm. 50). S. 47.

Johann von Winterthur und Brennwald schildern beide den Angriff eines aggressiven Hornis-
senschwarms als Vorzeichen für den Mord (Johann von Winterthur [wie Anm. 50], S. 63: Brenn-
wald [wie Anm. 42]. S. 152f.).
Nach Georg von Wyss wurde Johann von Winterthur von Johann Stumpf und Heinrich Bullinger

benutzt (Johann von Winterthur [wie Anm. 50], S. V). Angesichts der engen Verbindung
Johann Stumpfs zu seinem Schwiegervater (Feller/Bonjour [wie Anm. 26]. S. 182) ist es
wahrscheinlich, daß Stumpf über Brennwald auf diese Quelle aufmerksam wurde. Dieser Bezug
erklärt die negative Schilderung des Rachefeldzuges der Habsburger bei Brennwald, die für
Georg Boner ein Problem darstellte. Georg Bonerverweist auf eine Freiburger Quelle aus dem
15. Jahrhundert, lässt aber offen, ob Brennwald diese Darstellung gekannt haben könnte. Da
dieser Bericht aus einem Franziskanerkloster stammt, könnte es sich hier um eine ebenfalls auf
Johann von Winterthur zurückgehende Parallelüberlieferung zu Brennwald handeln (Boner.
Georg. - Die Gründung des Klosters Königsfelden [Teil 1[. In: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte 47 (1953). S. 1-24. hier: S. 8.).

318



schichte hier ausschlaggebend war/' Brennwald wollte die Königswürde
Albrechts nicht in Frage stellen, weil sonst die von ihm an seine Heimatstadt verliehenen

Privilegien ihren Wert verloren hätten.56 Er nahm Albrecht daher solange

von der negativen Charakterisierung der Fürsten seiner Vorlage aus, wie er
seinen Handlungen Legitimität zusprechen wollte.

Dem Züricher Chronisten lag freilich wenig daran, Albrecht schlechthin zu
verteidigen. Dies zeigt sich bei der Darstellung seines Todes. Die versteckte
Verunglimpfung durch die Einführung der Dirne und den Verweis auf die Strafe

Gottes hat eine Funktion für die folgende Erzählsequenz, die die Bestrafung
der Mörder durch Albrechts Familie behandelt. Hier folgt Brennwald seiner
herrschaftskritischen Vorlage, indem er darstellt, wie unerbittlich Albrechts
Kinder an den Schuldigen und ihren Familien Rache nahmen.57 Aber auch hier
verliert er anders als seine Vorlage kein Wort über die Unmässigkeit und
Rechtlosigkeit dieser Politik,5** denn der Machtzuwachs der Habsburger stellt in seiner
Darstellung den Ausgangspunkt für die anschliessenden Eroberungen eben dieser

Gebiete durch die Eidgenossen dar. Die Gewalt der Verfolgung spiegelt
damit die Gewalt der Eidgenossen, die in dieser Interpretation vollzogenes
Unrecht wieder rückgängig machen:

«Wie in mass alder in mass gestellt an das huss Österych und wider darvon komen
sind, wirst darnach durch die ganz cronik davon hören, so ich von den kriegen sagen
wirt, die sich zwüschen den herren von Österych und der Eidgnosschaft erlouffen
hand.»5"

Dieser Ansatz einer nationalen Perspektive, in der die Ablösung der
Schweiz aus der Herrschaft der Habsburger als Rückgängigmachen einer
skrupellosen Eroberungspolitik legitimiert wird und die Schweizer als Instrument

Die um 1415 verfasste Züricher Chronik weist bereits diese Ambivalenz auf. Sie berichtet zwar,
Albrecht habe seinen Vetter vertreiben und verdrängen wollen, stellt aber auch die Treue
Zürichs zu Albrecht dar. Die Stadt schliesst ihre Tore, um den Mördern keine Zuflucht zu bieten

(«Chronik der Stadt Zürich» mit Fortsetzungen / Hrsg. von Johannes Dierauer. - Basel,
1900. - [Quellen zur Schweizer Geschichte; Bd. 18], S. 35f.). Bei dieser prinzipiellen Anerkennung

der Amtswürde Albrechts könnten auch persönliche Gründe eine Rolle gespielt haben.
Brennwalds Vater war 1491 von Maximilian nobilitiert worden (Feller/'Bonjour [wie Anm. 26].
S.78).
Brennwald führt sie zwar auf eine List der Züricher zurück, aber nimmt hier ausdrücklich auf
Albrechts Position als «römischer Keiser» Bezug (Brennwald [wie Anm. 42], S. 151).
Bemerkenswert ist diese Charakterisierung deshalb, weil Albrecht ansonsten stets historisch korrekt
als König bezeichnet wird.
«Es floch auch vil adel us dem land, der geschlecht und stamen niemer mer darin kommen sind»
(Brennwald [wie Anm. 42], S. 155).
Vgl. Johann von Winterthur (wie Anm. 50), S. 46 f. Brennwald macht freilich aus diesem
Vorgehen eine Blutrache (Brennwald [wie Anm. 42], S. 155).
Brennwald [wie Anm. 42], S. 159.

319



göttlicher Begrenzung unrechtmässiger Erwerbungen erscheinen."" bleibt
jedoch in den einzelnen Episoden einer moralischen Deutung des Geschehens
untergeordnet.'1' Wenn Brennwald als erster Agnes, die Tochter Albrechts, zur
blutrünstigen Rächerin macht."2 dann deswegen, weil sie später in das von ihr
gegründete Kloster Töss eintritt und dort ein heiliggleiches Leben führt."' Ihre
Bekehrung verweist auf die reinigende Kraft der Busse, die als Leitthema
immer wieder in der Chronik auftaucht."4

Da die Geschichte der Habsburger und der Schweiz dazu benutzt wird, um
exemplarische Schicksale herauszuarbeiten, liegt es nahe, auch den Tod
Albrechts in den Armen einer Dirne in einem christlich-moralischen Sinn zu
interpretieren. Brennwald erklärt die Anwesenheit einer solchen Frau mit dem
Aufenthalt Albrechts zum Baden in Brugg, von wo aus die «gemeine Frau» dem
Hof nachgezogen sein soll.65 Auch hier greift er auf ein Vorbild des 14.

Jahrhunderts, in diesem Fall Mathias von Neuenburg, zurück."" Doch im Gegensatz
zum 14. Jahrhundert steht das 16. Jahrhundert dieser Art des leiblichen
Vergnügens kritisch gegenüber."7 Wollte Brennwald deutlich machen, dass
Albrechts Hang zum Vergnügen ihn im Augenblick seines Todes einholte? Eine
solche Moral würde den mittelalterlichen Predigtexempla entsprechen, in
denen Dirnen und ihre Besucher eines unvorbereiteten Todes sterben, der sie der

Ähnlich argumentiert Johannes von Salisbury im Policraticus. Tyrannenmord sei nicht gerechtfertigt,

aber der Tod von Tyrannen gehe auf ein Eingreifen Gottes zurück (vgl. Rouse. Richard
H. und Mary. - John of Salisbury und die Lehre vom Tyrannenmord. In: Ideologie und
Herrschaft im Mittelalter / Hrsg. von Max Kerner. - Darmstadt. 1982 (Wege der Forschung: Bd.
350). S. 241-267. Einen interessanten Hinweis auf die Rezeption des Policraticus als Rechtfertigung

der Rebellion am Oberrhein zu Beginn des 16. Jahrhunderts bietet: Groebner. Valentin. -
Gefährliche Geschenke: Ritual. Politik und die Sprache der Korruption in der Eidgenossenschaft

im späten Mittelalter und am Beginn der Neuzeit. - Konstanz. 2(XK). - (Konflikte und
Kultur-Historische Perspektiven 3), S. 153 Anm.
Lüginbühl, der Herausgeber der Chronik, kennzeichnet den Standpunkt Brennwalds als «lehrhaft

im fromm-kirchlichen, nicht patriotischen Sinn» (Brennwald [wie Anm. 42]. S. 651).
Vgl. Boner [wie Anm. 54], S. 8 f.

Vgl. Boner [wie Anm. 54]. S. 9. Die Königsfelder Chronik berichtet hingegen. Agnes habe ihr
Leben in Königsfelden beendet. Da der zweite Teil dieser Chronik ausschließlich dem
heiliggleichen Leben von Agnes gewidmet ist. nimmt er hagiographische Züge an (Seemüller |wie
Anm. 24]. S. 7). Brennwald lässt das Zürich näher liegende Töss die Früchte von Agnes' Ruhm
ernten. Ein ungarisches Wappen auf einem Grabstein gab ihm dazu Anlass (vgl. Liebenau [wie
Anm. 24], S. 61 Anm. 2).
Ein ähnliches Büsserschicksal schreibt Brennwald dem Mörder Albrechts zu. Er hat seiner
Darstellung nach den Mord bereut und dafür beim Papst Absolution erbeten, ist jedoch an den Kaiser

verwiesen worden. Von Heinrich VII. erhält er dann die Anweisung, zur Busse in ein
Augustinereremitenkloster einzutreten, wo er sein Leben beschliesst (Brennwald [wie Anm.
42],"S. 158).
Ebd. S. 152.

Vgl. Die Chronik des Mathias von Neuenbürg I Hrsg. von Adolf Hofmeister. - Berlin. 1924. -
(Monumenta Germaniae historiea. Scriptores rerum Germanicarum N. S.: Bd. 4. Teil 1 S. 68.
Vgl. B. Schuster (wie Anm. 3). S. 219 f.

320



Verdammnis anheimgibt.68 Der Hinweis auf die «Jämmerlichkeit» von
Albrechts Tod wäre dann doppeldeutig. Brennwald hätte dann versucht, die
traditionelle Verurteilung Albrechts, die auf der Gewaltsamkeit seines Todes
basierte, im Hinblick auf die Geschlechtsmoral zu aktualisieren. Den Einsatz des

Königs als Beispiel zur Ermahnung seiner Zeitgenossen legt seine Charakterisierung

als «stark, frisch, bürisch und gitig»69 nahe. Sie stellt den Herrscher auf
eine Stufe mit dem «gemeinen Mann», dessen Umgang mit Dirnen auch anderen

Intellektuellen dieser Zeit ein Dorn Auge war.7" Aber warum hat Brennwald

nicht offen gegen die Prostitution Stellung bezogen? Es ist nicht auszu-
schliessen, dass er sich als Kleriker nicht offen gegen die Tradition einer
Toleranz wenden wollte, die von der Kirche legitimiert wurde."'

Der Gedanke einer Sterbehilfe für Albrecht war freilich nicht neu. Bereits
habsburgfreundliche Chronisten des 14. Jahrhunderts hatten darauf zurückgegriffen,72

um Kritiker Albrechts zu widerlegen, die seinen plötzlichen Tod als

Strafe Gottes interpretierten.7' Bei Johann von Victring stirbt Albrechl in den
Armen des Bischofs von Speyer, bei Mathias von Neuenburg und in der
Reimchronik Ottokars in denen des Bischofs von Strassburg.'4 Die Albrecht
wegen seiner Judenschutzpolitik kritisierende Chronik von Zwettl entzog ihm
zwar den geistlichen Beistand, aber stellte ihm immerhin einen gemeinen
Knecht zur Seite.7S Wie in dieser Chronik erhält Albrecht bei Brennwald Ster-
behilfe, aber nicht von einem Geistlichen. Aber erklärt dies das Auftauchen
einer Dirne, einer Figur, die den positiven Wert eines Beistands in der Todes-

Tubach, Friedrieh.- Index Exemplorum. A Handbook of Medieval Religious Tales. - Helsinki.
1969. - (FF Communications: Bd. 2(H). S. 193 Nr. 2441: S. 195 Nr. 2462.
Brennwald (wie Anm. 42). S. 149. Brennwald nimmt hier auf eine in Zürich liegende Abschrift
der Klingenberger Chronik Bezug, die Albrecht sowohl als geizig als auch als bäurisch
charakterisiert (Die «Klingenberger Chronik» wie sie von Schodoler. Tschudi. Stumpf. Guilliman und
andere benutzten nach der von Tschudi besessenen und vier anderen I landschrilten / Hrsg. von
Anton Henne von Sargans. - Gotha. 1861. S. 40).
Vgl. Pamphilius Gengenbachs Geuchmatt. - In: Pamphilius Gengenbach / Hrsg. von Karl Goe-
decke. - Hannover. 1856. S. 117-152.
Vgl. Brundage, James A.. - Prostitution in Medieval Canon Law. In: Sexual Practices and the
Medieval Church / Hrsg. von Vern L. BuUough, James A. Brundage. - New York. 1982,
S. 149-160.

Vgl. Meyer, Bruno. - Studien zum habsburgischen Hausrechl. In: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 25 (1945). S. 152-176. hier: S. 155 1. Anm. 7.

Albrechts Tod als unchristlich charakterisieren die Annalen von Matsee («absque confessione
et omni sacramentorum gratia» (in: Monumenta Germaniae historica. Scriptores / Hrsg. von
Georg Heinrich Pertz. Bd. 9. - Hannover. 1851, S. 824 [Im folgenden abgekürzt als «MGSS»|)
und die Chronik von Fürstenfeld («intestatus suppremum vite spiritum exhalavit» [«Fontes»
Rerum Germanicarum. Geschichtsquellen Deutschlands / Hrsg. von Johann Friedrich Böhmer.
Bd. 1.-Stuttgart. 1843, S. 29]).
Vgl. Mever (wie Anm. 72). S. 155 f. Anm. 7.

MGSS (wie Anm. 73). Bd. 11. Hannover 1851. S. 663.

321



stunde fast ins Gegenteil verkehrt? Dazu kommt, dass die Zwettler Chronik
Brennwald wohl kaum bekannt gewesen sein dürfte, und der Züricher Chronist
nicht von den Armen oder der Brust, sondern wie Johann von Victring vom
Schoss als Sterbeort spricht.7" In Verbindung mit einem Bischof ist dieser
Ausdruck unmissverständlich, in Bezug auf eine Dirne wird er jedoch zu einer
sexuellen Anspielung. Wenn Brennwald die habsburgfreundlichen Chronisten
des 14. Jahrhunderts kannte, wofür die Aufnahme des Motivs der Sterbehilfe
spricht, muss er einen Bischof bewusst durch eine Dirne ersetzt haben.

Für diejenigen Leser, die die Vorlage kannten, war damit eine Verbindung
zwischen Prostitution und Amtskirche hergestellt, die auf eine eingeführte
Metapher für Kirchenkritik zurückgeht. Bereits zur Zeit der Kirchenreform hatte
die als Prostituierte eingestufte Maria Magdalena die mit der Welt verbundene
Amtskirche symbolisiert,77 und Luther hat zeitgleich zur Abfassung der Brenn-
wald'schen Chronik, die Verwcltlichung der Papstkirche als «Hurerei»
kritisiert.7" Eine kirchenkritische Interpretation verleiht auch dem expliziten Bezug
von Albrechts Sterbeort zum Hochaltar des Klosters Königsfelden eine tiefere
Bedeutung. Brennwald hätte damit andeuten können, dass das im Kloster
gepflegte Totengedächtnis für Albrecht die Eucharistie zu verdrängen drohte.
Eine kirchenkritische Interpretation der Sterbeszene kann sich auf andere Stellen

der Chronik stützen, die eine Distanzierung von der traditionellen Theologie

zum Ausdruck bringen. Wenn ausgerechnet Agnes, die Blutrünstigste der
Rächer Albrechts, aus dem bescheidenen Brüderhaus Königsfelden ein «mech-

tig gotshus» macht und es mit «grossem guot» ausstattet, das sie den
«Schachern» abgenommen hat ,7g stellt Brennwald diese Förderung eines Klosters

als blosse Werkgerechtigkeit dem wahrhaft christlichen Leben gegenüber,
das Agnes mit ihrer persönlichen Busse einschlägt. Was hier bildhaft bleibt,
haben spätere Chronisten zur Klosterkritik ausgebaut.*"

Verständlich wäre die kirchenkritische Bedeutung der Dirne freilich
vornehmlich für diejenigen, die mit theologischen Fragen und religiösen Bildern
sowie der österreichischen Chronistik vertraut waren. Da die Schweizerchronik

«Spirensis presul in gremium suum capiens iam deficientem. înlatus et ploratus omnium invales-
cit: sicque in manus Domini spiritum commendava» («Fontes» [wie Anm. 73], S. 356).
Vgl. Karras. Ruth Mazo. - Holy Harlots: Prostitute Saint in Medieval Legend. In: Journal of the
History of Sexuality 1 (1990). S. 3-32, hier: S. 9.

In einem Fastnachtsspiel Niklaus Manuels von 1523 und einer anonymen Flugschrift aus dem
Jahre 1525 wird ein Bischof mit einem Hurenwirt gleichgesetzt [Manuel (wie Anm. 15], S. 431'.);

zur Identifikation der römischen Kirche mit der Hure Babylon in der reformatorischen Propaganda

vgl. Scribner. Robert W.. For the Sake of the Simple Folk: Popular Propaganda for the
German Reformation. - Cambridge. 1981. S. 170 ff.: weitere Beispiele für die diffamierende
Verbindung von Amtskirche und Hurerei bei B. Schuster (wie Anm. 3). S. 354 ff.
Vgl. Brennwald (wie Anm. 42). S. 653.

Vgl. Boner (wie Anm. 54). S. 11-14.

322



Brennwalds als Handschrift konzipiert war und nie in den Druck ging, richtete
sie sich zweifellos an ein elitäres Publikum, aber ihre Verbreitung spricht gegen
eine ausschliessliche Wendung an kirchenkritische Gelehrte.51 Hat Brennwald
also bewusst zweideutig geschrieben? Moralisch für einen grösseren Leserkreis
und kirchenkritisch für Eingeweihte? Albrechts «jämmerliches» Sterben in den
Armen einer Dirne könnte dann für gebildete Leser die korrumpierende
Verbindung der Amtskirche mit den weltlichen Machthabern symbolisieren bzw.
als witzige Kritik am Strassburger Bischof verstanden werden und gleichzeitig
auf weniger gebildete Leser als moralische Ermahnung wirken. Unabhängig
davon, ob Brennwald nun mit seiner Erfindung die Moral der Laien oder die
Verweltlichung der Kirche kritisierte, er verbindet diese Kritik mit der Vorstellung
einer nationalen Gemeinschaft, die den göttlichen Willen vollstreckt. Auch hier
finden sich Parallelen zu Luther, der in der 1520 verfassten Schrift «An den
christlichen Adel deutscher Nation» zu Reformen auf nationaler Basis aufrief.*2

Die Entwicklung der Schweizer Reformation, die nicht auf die Ebene der
Konföderation ausgriff,w schrieb die Rezeption Brennwalds in diese nationale
Perspektive ein, während das theologische Anliegen hinter dieser Erfindung von
den folgenden Generationen neu definiert wurde.

Zur Verbreitung der Chronik vgl. Brennwald (wie Anm. 42). S. 653.
Zum Zusammenhang zwischen Nationenbildung und Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert
vgl. Schilling. Heinz. Nationale Identität und Konfession in der europäischen Neuzeit. In:
Nationale und kulturelle Identität. Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewusstseins in der
Neuzeit / Hrsg. von Bernhard Giesen. - Frankfurt. 1991. S. 192-252.

Schilling (wie Anm. 82). S. 234 f.

323



Die Legende von Albrechts Tod als Baustein
der Nationalgeschichte

Johannes Stumpf, der Brennwalds Chronik für seine 1547 gedruckte
Schweizerchronik ausschrieb.54 hat den Tod Albrechts in den Armen einer Dirne'55

einem breiterem Publikum bekannt gemacht.5" Da er trotz seiner protestantischen

Gesinnung die Einheit der Eidgenossenschaft in der Zeit des religiösen
Streits betonen wollte.s7 verzichtete er auf eine Ausgestaltung der Szene. Wieder

oblag es der Leserschaft, die Gegenwart der Dirne zu deuten, aber die
veränderte Rahmenerzählung verschob dabei die Akzente. Stumpfs Charakterisierung

Albrechts ist kritischer als die Brennwalds.55 Er macht zudem nicht nur die
Räte des jungen Herzogs Johann, sondern auch seine aufbrausende Jugend für
die Ermordung verantwortlich.89 Dieses Zugeständnis mildernder Umstände
lässt die Verfolgung der Mörder durch die Familie Albrechts, die in der
Schweizerchronik eindeutig antihabsburgische Züge annimmt,1'1' noch unbarmherziger
erscheinen. Mit der Unterscheidung zwischen dem Kaiser und seinen machtgierigen

Nachfolgern nimmt Stumpf Albrechl zwar nicht ganz von seiner antihabs-
burgischen Kritik aus, doch vermeidet er es so. den Krieg der Eidgenossen als

Ablehnung des Kaisers oder des Reiches darzustellen. Die Eidgenossen bleiben
Teil einer übergeordneten politischen Struktur, und wenden sich in ihrem
Widerstand ausschliesslich gegen Verletzungen dieser Ordnung.

Stumpf stellt die Reaktion der Nachkommen Albrechts als «grausame ver-
tilchung der todschläger»1" dar. bei der nicht nur die eigentlichen Schuldigen,
sondern auch viele unschuldige Diener aus dem gemeinen Volk ums Leben
kamen.''2 Der Vorwurf, die Familie Albrechts habe das Leben einfacher Leute
nicht geachtet, macht den Kampf der Schweizer gegen die Habsburger, der bei
Brennwald als Auseinandersetzung Gleicher erschien zum Widerstand gegen
Tyrannei. Wie Brennwald benutzt Stumpf die Skrupellosigkeit der Habsburger

Feiler/Bonjour (wie Anm. 26). S. 182.

Stumpf. Johannes. - Gemeiner loblicher Eydgnosschalt Stetten. Landen und Völckcrcn Chro-
nikwirdiger thaaten beschreybung. - Zürich. 1547. (Im Folgenden zitiert nach der Ausgabe von
1606, hier: fol. 544r f.).
Stumpf hat seine Chronik den 13 eidgenössischen Orten zugeschickt und ist dort auf grossen
Widerhall gestossen. Für die weite Verbreitung seiner Chronik spricht, dass sogar Karl V. auf
sie reagiert hat (Feiler/Bonjour [wie Anm. 26]. S. 184 f.).
Ebd. SM S3.

Stumpf unterstreicht, daß dieser «mehr mit gewalt dann guoter Willkür» «Roemischer Keyser»
geworden sei (Stumpf[vrie Anm. 85]. fol. 544v.).
Ebd. fol. 543v ff.
Karl V. hat sich über die Behandlung seiner Familie empört (Feiler/Bonjour [wie Anm. 26].
S. 184).

Stumpf (wie Anm. 85). fol. 544v.
Ebd. fol. 544r f.

324



aber auch, um die Vertreibung des Adels durch die Eidgenossen als Folge zu

rechtfertigen:

«Und hiemil haben die helvetischen pauren erstlich gelernen, Schlosser brechen
und den adel vertreiben in Hertzog Luitpolden dienst: da dann ward kein gnad
erzeigt, weder an Adel noch an knechten so herzog Johansen gedienet hatten, sie we-
ren an todschlag schuldig oder nit»'".

Hier ist es jedoch nicht Gott, der den Habsburgern eine Grenze setzt,
sondern das Vorbild der Habsburger, das auf ihre Untergebenen wirkt. Insofern hat
sich die Rechtfertigung des Handelns der Schweizer säkularisiert. Stumpf
argumentiert nicht mit Vorsehung, sondern mit Beispiel.

Innerhalb dieser patriotischen Geschichte, in deren Zentrum das gemeine
Volk steht,1'4 spielen religiöse Unterschiede eine so untergeordnete Rolle,* dass

die Chronik von Anhängern beider Konfessionen gelesen wurde.'"' Die Zurückhaltung

in religiösen Fragen betrifft auch die Klostergeschichte. Stumpf führt
die Ursprünge Königsfeldens auf eine unmittelbar nach dem Mord an Albrecht
von seiner Stiefmutter errichtete Kapelle mit einem anliegenden «Bruderhäuschen»

zurück, das von zwei ehemaligen reisigen Knechten besetzt wurde.''7 Damit

modifiziert er in doppelter Weise die Tradition. Zum einen macht er Elisabeth,

die Frau Albrechts, zu seiner Stiefmutter9,5 und löst so die Verbindung des

Klosters zur habsburgischen Kernfamilic, und zum anderen macht er aus den

Höflingen Rudolfs, von denen Brennwald berichtet,'''' einfache Soldaten, die in
seine soziale Bestimmung der Eidgenossenschaft eingebunden werden
können.10" Erst die Ausstattung Königsfeldens mit dem Gut der Erschlagenen, zu
der die grausame Rächerin Agnes das schlechte Gewissen treibt - hier malt

Stumpf Brennwald aus"" - wirft einen Schatten auf dessen Legitimität. Diese

Kritik bezieht sich allerdings nicht auf die religiöse Funktion des Klosters,
sondern allein auf seinen Besitz."12

1,1 Stumpf (wie Anm. 85). fol. 544r.
u Diese soziale Bestimmung der Eidgenossenschaft hat eine ältere Tradition vgl. Sieber-Lehmann,

Claudius. - Spätmittelalterlicher Nationalismus: Die Burgunderkriege am Oberrhein
und in der Eidgenossenschaft. - Göttingen. 1995. - (Veröffentlichungen des Max-Planck-Insti-
tutes für Geschichte: Bd. 116), S. 222-226.

95 Vgl. Eeller/Bonjour (wie Anm. 26). S. 183.
"" Ebd. S.l 85.
97 Stumpf (wie Anm. 85). fol. 544r.

11 Schon Brennwald hatte sie zu seiner Mutter gemacht vgl. Boner (wie Anm. 54). S. 11 Anm. 2.
99 Brennwald (wie Anm. 42), S. 155.
""' Diese Unterscheidung geht auf die Königsfelder Chronik zurück, die von dieser Vorstufe der

Gründling berichtet («Königsfelder Chronik» (wie Anm. 24). S. HOL).
"" Vgl. Boner (wie Anm. 54), S. 11 Anm. 2.
102 Stumpf(wie Anm. 85), fol. 544v. Diese Zurückhaltung hat Theodor von Liebenau. der das Klos¬

ter Königsfelden gegen die Vorwürfe der protestantischen Geschichtsschreibung des 16.

Jahrhunderts in Schutz nimmt, übersehen (Liebenau (wie Anm. 24). S. 124).

325



Was für eine Bedeutung hatte in einer solchen Konzeption die Geschichte
mit der Dirne? Stumpfs Leser werden als Erklärung auf die von Brennwald
übernommene Badefahrt Albrechts verwiesen.'"' Aber hat das Publikum von
Druckschriften an dieser Art von Vergnügen überhaupt Anstoss genommen?
Dass ein König in den Armen einer Dirne gestorben sein soll, mag diejenigen,
die daran festhielten, dass Männer ein Recht auf den Zugang zu Dirnen hatten,
mehr amüsiert als schockiert haben. Ja, sie konnten im Gegenteil sogar auf den

königlichen Umgang mit Dirnen verweisen, um ihre eigenen Beziehungen zu

rechtfertigen. Wer dagegen den Umgang mit Dirnen verurteilte, konnte die

Umstände des Todes Albrechts als Beleg dafür interpretieren, dass die Strafe
Gottes der Unmoral auf dem Fusse folgte. Diese «Neutralität» hat der Darstellung

Stumpfs nicht nur ihre Verbreitung, sondern auch ihre Überzeugungskraft
gesichert. Da der Tod Albrechts in den Armen einer Dirne vieldeutig blieb, hatte

keiner der Leser oder der ihm folgenden Geschichtsschreiber Anlass. diese

Tatsache in Frage zu stellen. Über Stumpfs Vermittlung ist die Erfindung
Brennwalds Gemeingut geworden.

Es ist symptomatisch für die Zurückhaltung Stumpfs, dass er in der Passage

über Zurzach und seine Geschichte den Dirnentanz mit keiner Silbe erwähnt.

Allerdings enthält die Chronik an dieser Stelle einen Holzschnitt (Abb. 1), der
den Brauch bildlich darstellt."" Er zeigt zwei Marktszenen vor dem Hintergrund
einer Stadt. Auf der rechten Seite sieht man den Pferdemarkt mit einer Gruppe
von Reitern ungestümer Pferde im Hintergrund. Die Vehemenz ihrer
Bewegungen spiegelt sich in der Dynamik wild gestikulierender Tanzpaare auf der
linken Seite. Dabei erlaubt es der Vordergrund, auf eine obrigkeitliche Sanktion

des Geschehens zurückzuschliessen. Links sind Musikanten, ein Pfeifer und
ein Trommler, zu erkennen. Dem aufgerichteten Trommelstock, der an den
Gerichtsstab erinnert, entspricht auf der rechte Seite der erhobene Stock eines
Reiters, den man als obrigkeitlichen Vertreter oder als bildlichen Hinweis darauf
interpretieren kann. Auch die Einhegung verweist auf eine Kontrolle, die den

Markt von der Stadt trennt. Aber zwischen den Einhegungen führt ein Weg in

die Stadt, den ein Paar beschreitet. Es wird von einem Mann an der Hintertür
eines länglichen Hauses in Empfang genommen. Damit ist die Verbindung
zwischen dem Geschehen auf der Wiese und in der Stadt hergestellt.

Stumpf (wie Anm. 85). fol. 478r.
Ich übernehme die Abbildung und die Interpretation als Dirnentanz von: Schmid. Heinrich
Alfred. - Die Wandgemälde im Festsaal des Klosters St. Georgen in Stein am Rhein aus den Jahren

1515/16. -Frauenfeld. 1936.

326



mimm &i .'.<

i,m

^

i
Abb. 1: Zurzach in der Chronik Johannes Stumpf 1548)

Das offene Tragen ihrer Haare durch eine Frau in der linken Szene, das

einen ikonographischen Hinweis auf sinnliche Begierde und weibliche
Verführung darstellt,105 die deutliche Absetzung der männlichen Geschlechtsteile in

der Kleidung zweier in Richtung auf den Betrachter tanzenden männlichen

Figuren sowie die Wildheit der Bewegungen macht die linke Szene als Darstellung

des Zurzacher Dirnentanzes identifizierbar. Hinzu kommt, dass zwei Paare

aus dem Bild streben, eines nach links oben und eines nach rechts unten, als

ob der Tanz lediglich den Beginn einer ganz anders gearteten Beziehung
markierte. Diese Absonderungen machen es möglich, auch das Paar auf dem
Mittelweg als ehemalige Tänzer zu betrachten. Dann liegt die Assoziation des sie

empfangenden Mannes mit einem Frauenwirt nahe, der ihnen eine Kammer zur

Frugoni. Chiara, La femme imaginée. In: Histoire des femmes. / Hrsg. von Georges Duby,
Michelle Perrot. Bd. 2: Le Moyen Age / Hrsg. von Christiane Klapisch-Zuber. - Paris 1991,
S. 357-436, hier: S. 379.

327



-•¦¦

'*m
<«'

-v
Û

^ uts-t
éa& v

4Kw»»,#2£ ,-.,,,,.

ti nam tj*i ¦ssl^-e:

Abb. 2: rechte Seite des Wandgemäldes im Festsaal des Klosters St. Georgen in Stein am Rhein 1515/6

f^

s
3â stFlEi*eim

&! *•-:

kV.'

^^ift*
¦:-.:.

..V Ü

r^-S
¦ ¦¦

y
«<*»¦ ¦..*

WtMeäp
¦*vii*rcr^fix*at.^':*ti&&^ tv1-

Abb. 3: linke Seite des Wandgemäldes im Festsaal des Klosters St. Georgen in Stein am Rhein 1515/6



Verfügung stellt. Eine sexuelle Deutung des Tanzes unterstützt der symbolische
Gehalt der rechten Szene. Pferde und vor allem ungezügelte Pferde stehen für
die Tyrannei der Affekte und verweisen auf die männliche Sexualität.""' Die
Wildheit der Pferde unterstreicht damit den tierischen Instinkt, der die an der
Prostitution Beteiligten antreibt, und der abgeworfene Reiter wird zur Warnung

vor den moralischen Gefahren der kommerzialisierten Sexualität. Aber
nicht nur die an der Prostitution Beteiligten sehen sich damit moralisch
disqualifiziert. Der Bezug zwischen dem Dirnentanz und der Empfangsszene am Rand
der Stadt kann als bildliche Konkretisierung der obrigkeitlichen Toleranz der
Prostitution auf dem Markt und in der Stadt gedeutet werden. Sie findet hier im
Schatten zweier Kirchtürme, d.h. mit Billigung der Kirche, statt. Der polemische

Sinn der Illustration, der Prostitution als Gefährdung der menschlichen
Bestimmung zur Vernunft und zur Sittlichkeit erscheinen lässt. steht damit in
einem scharfen Kontrast zum diskreten Schweigen des Textes.

Vorbild für diese symbolhafte bildliche Aufarbeitung des Dirnentanzes
könnte die Darstellung von 1515/6 im Festsaal des Klosters St. Georgen in Stein

am Rhein gewesen sein (wie Abb. 2).1"7 Das Wandgemälde zeigt wie der
Holzschnitt den Pferdemarkt und den Dirnentanz vor dem Hintergrund eines ähnlichen

Schlosses. Beide stellen Musikanten und Tänzer, eine Frau mit losen Haaren

und ins Abseits strebende Pärchen dar. und beide thematisieren Sexualität
in obszönen Gesten, wobei die Darstellung von St. Georgen noch drastischer ist

als der Holzschnitt in Stumpfs Chronik. Ein Mann greift einer Frau zwischen die
Beine, im Hintergrund lagert ein sich umarmendes Pärchen am Waldrand. Im
Unterschied zu diesen Paaren ist der Dirnentanz selbst jedoch wesentlich sittsamer

dargestellt als auf dem Holzschnitt. Die Frauen stehen, als ob sie organisiert
wären, in einer Gruppe zusammen und lassen sich von züchtig gekleideten Männern

zu einem Tanz auffordern, bei dem die Paare eher wandeln als hüpfen. Der
Dirnentanz findet hier zudem auf einer Spielwiese statt, auf der Männer mit
Steinwürfen, bei einem Brettspiel, beim Ringewerfen und einem Art Boulespiel
ihre Geschicklichkeit und Kraft erproben. Sexualität erscheint damit als Aspekt
einer umfassender gedachten Vergnügungskultur, die die vergänglichen Freuden

des menschlichen Lebens darstellt."15

Vgl. Linda Hulls. Baldung's Bewitched Groom Revisited: Artistic Temperament. Fantasy and
the «Dream of Reason». In: Sixteenth Century Journal 15(1984). S. 259-279. insbes. S. 268.279.
Ich übernehme die Abbildung und die Interpretation als Dirnentanz von: Schmid (wie Anm.
104).
Diese Interpretation stützt sich auch auf Anklänge zwischen der Darstellung in Zurzach und
dem Gemälde von Matthias Gerung «Die Melancholie im Garten des Lebens» aus dem Jahre
1558. Das Gemälde befindet sieh in der Staatlichen Kunsthalle Karlsruhe.

329



Diese Vergnügen werden im Kontext des gesamten Bildes nicht mit der
Stadt, sondern mit dem Leben Fahrender assoziiert. Deutlich wird dies am
linken Bildrand, das den Abzug zweier Landsknechte in weiblicher Begleitung
zeigt (Abb. 3),"1'' sowie in einem Detail der Bildmitte, das über ein aus dem
Fenster hängendes Laken die Flucht einer Frau andeutet, die mit einem Mann
zusammen ein Paket schnürt, als ob sie sich nun mit ihm auf die Reise begeben
wollte. Diese Szene verweist auf den Beginn eines Lebens als Fahrende,
während die über das Bild verstreuten Bettlergestalten das klägliche Ende eines
solchen Lebens in Armut und Not darstellen. Auch das Wandgemälde nimmt
also den Zurzacher Dirnentanz zum Anlass für eine moralische Ermahnung,
doch richtet sich diese nicht an die Obrigkeit, sondern an diejenigen, die
Vergnügen und Abenteuer suchen, ohne an die Folgen zu denken. Die anthropologische

Dimension dieser am Leben der Fahrenden exemplifizierten Kritik
unterstreichen Darstellungen der das Wandgemälde einrahmenden
Fensternischen."" In einer Luxuriadarstellung greift ein Narr eine Frau mit einer Geige
von hinten an die Brüste, und eine Vanitasdarstellung zeigt eine lautespielende
Frau in Gesellschaft des Todes, der ein Stundenglas hält."1 Diese Embleme
machen den Zurzacher Dirnentanz zum Symbol für die menschliche Weltverbundenheit

und Vergnügungssucht, ein Thema, dessen Darstellung kaum einen

passenderen Ort finden könnte als den Festsaal eines Klosters. Ein politischer
Auftrag oder Kirchenkritik ist damit nicht verbunden.

Der Illustrator von Stumpfs Chronik hat den Dirnentanz aus diesem
allgemeinen Zusammenhang zur menschlichen Vergnügungssucht und Leichtfertigkeit

gelöst und seine Bedeutung sexualisiert und zugleich politisiert. Doch die
Dialektik zwischen dem Text, der den Dirnentanz mit keiner Silbe erwähnt, und
der bildhaften Polemik relativiert die ausgedrückte Kritik. Der Kontrast
zwischen Text und Bild plädiert dafür, diesen Holzschnitt in die Tradition von
Handschriftenillustrationen zu stellen, die ernste, religiöse Texte in witzigen
bildlichen Kommentaren persiflieren und sexualisieren.112 Der unmittelbare
Bezugspunkt für diese Darstellung ist dann das Lob Zurzachs durch Stumpf, das

die Beschreibung der Verwaltungsgeschichte absehliesst:

«Zurzach ist noch zu unserer zeit ein gar herlich kauffhauss gemeiner Eydgnos-
schaft zur graffschaft Baden gehoerig.»"3

Ich übernehme die Abbildung von: Schmid (wie Anm. 104).

Abgebildet und gedeutet bei: Schmid (wie Anm. 104).
«Lexikon der christlichen Ikonographie» / Hrsg. von Ernst Kirschbaumer. Günter Bandmann.
Bd. 3. - Freiburg. 1971. Sp. 524; Bd. 4. - Freiburg. 1972. Sp. 409^12; Hammer-Tugendhat.
Daniela. - Luxuria: die Sünde der Wollust. In: Tendenzen 26. Nr. 152 (1985). S. 40-44.
Vgl. Camille. Michael. - Image on the Edge: the Margins of Medieval Art. - Cambridge. 1992.

Stumpf (wie Anm. 85), fol. 467v.

330



Der Illustrator hat den sexuellen Hintersinn dieses Lobes herausgearbeitet,
um dem Leser vor Augen zu führen, was der Text verschweigt. Dabei nahm er
sich die Freiheit, gegenüber dem konsensuellen, lobenden Text, eine satirischkritische

Gegenposition einzunehmen. Die Wendung gegen die käufliche
Sexualität erhält als Antwort auf Stumpfs Lob eine neue Dimension. Sie wird
zur Kritik an der von Geldgier geleiteten kapitalistischen Wirtschaft und
Gesellschaft, in der Tiere und Frauen, männliche und weibliche Sexualität, zur
Ware werden. Auch hier ist die dargestellte Prostitution also als Metapher
lesbar. Aber selbst wenn man den Holzschnitt konkret als Kritik an der obrigkeitlichen

Toleranz des Dirnentanzes deutet, bleibt er konfessionell neutral. Da der
Text ausführlich die Geschichte der Zurzacher Reformation schildert, kann
man sich sogar fragen, ob die beiden Kirchtürme nicht die beiden Konfessionen
symbolisieren sollen, die dieses Treiben geschehen lassen. Damit kritisiert das

Bild auch das Schweigen Stumpfs.

331



Die Sterbehilfe der Dirne für den Kaiser
als Plädoyer für Toleranz

Ägidius Tschudi, ein katholischer Politiker und Chronist,"4 der die
Geschichte von Albrechts Tod kurze Zeit später in seine Schweizerchronik
aufnahm, l15 hat sie als erster mit dem Zurzacher Dirnentanz in Verbindung
gebracht. Als ehemaliger Landvogt von Baden war der Chronist selbst für die
Dirnen des Zurzacher Marktes zuständig gewesen.1 Ul Vielleicht war es diese

Erfahrung, die ihn davon überzeugt hatte, dass Organisation und Kontrolle der
Prostitution die beste Lösung sei. Um sie historisch zu fundieren, verband er die
Sterbehilfe der Dirne mit einer Almosenstiftung für fahrende Frauen und ihre

Begleiter, die er der in dieser Zeit neu entdeckten Königsfelder Chronik
entnommen haben muss,"7 und assoziierte diese Gabe mit der Entlohnung der Dirnen

in Zurzach. Während seine Vorlagen das Sterben Albrechts in den Armen
einer Dirne zur Verunglimpfung dieses Herrschers benutzt hatten, setzte Tschudi

es zur Aufwertung der Dirne ein:

«Und was eben zegegen one gevärd als die tat geschah ein arme gemeine dirn, die

empfing inne in ir schoss, als er vom ross fiel, und verschied in irem schooss. dannen-
har das closter. so dahin gebuwen und künigsvelden genampt wirt. gewidmet ist das

man allen torechten frowen aida almuosen mitzeteilen schuldig ist. Und an den tanzt,
so man ze Zurzach tuet an den järlichen grossen jarmarekten beiden, ward ouch einer
dirnen so den ersten vortanzt hat. ein guldin gestift, wie das noch gebrucht wert.»1'8

Die von Tschudi für die Dirne gewählten Begriffe zeigen, dass er an die
Nachsicht seiner Leser appellieren wollte. In der Bezeichnung «arme gemeine
Dirne» leitet er das Vergehen der unkeuschen Frau von ihrer Armut ab und
lehnt sich damit an eine Deutung von Prostitution an. die von der Armutsbewegung

verbreitet wurde. Sie hatte dafür plädiert, den Dirnen Almosen und
Unterkunft zu gewähren, da ihre Sünde auf Not zurückgehe."'' In dieser Vor-

Zur Person Tschudis vgl. Feller/Bonjour (wie Anm. 26). S. 312 f.: Herzog. Hans. - Die
Beziehungen des Chronisten Aegidius Tschudis zum Aargau. In: Argorvia 19 (1888). S. 43-79.
Die Schweizerchronik Tschudis ist erst um 1570 fertiggestellt worden, aber bereits in der
Urschrift von 1550 taucht die Verbindung des Dirnentanzes mit dem Tod Albrechts auf (Zur
Datierung vgl. Tschudi. Aegidius. - Chronicon Helveticum / Bearb. von Peter Stadler. Bernhard
Stettier. 1. Ergänzungsband. - Bern. 1970: 3. Teil. - Bern. 1980 (Quellen zur Schweizer
Geschichte. N.F.Ì. Abt Bd. la. 7). hier: 1. Ergbd.. S. 102 ff.).
Vgl. Feilet/Bonjour (wie Anm. 26). S. 47.

«Königsfelder Chronik» (wie Anm. 24). S. 109.

Tschudi (wie Anm. 115). 1. Ergbd.. S. 461.

Vgl. B. Schuster (wie Anm. 3), S. 263 ff. Ähnlich argumentierte ein Strassburger Bettelherr, der
1532 in einer Programmschrift für die Reformation des Almosenwesens Prostitution als Schicksal

armer Frauen bezeichnete {Winkelmann, Otto. - Das Fürsorgewesen der Stadt Strassburg
vor und nach der Reformation bis zum Ausgang des 16. Jahrhunderts: Ein Beilrag zur
deutschen Kultur- und Wirtschaftsgeschichte. - Leipzig. 1922. - (Quellen und Forschungen zur Re-
formalioiisgcschichte: Bd. 5). S. 158).

332



Stellung werden die Dirnen wie in der Illustration der Stumpf'schen Chronik zu

Opfern einer ungleichen Besitzverteilung. Gleichzeitig erinnert der Ausdruck
«törichte Frau» daran, dass die Sündhaftigkeit der Dirne der aller Menschen

entspricht, die ihr Seelenheil vergessen.12" Insofern steht Tschudi auch in der
Tradition der Deutung der Prostitution, die im Wandgemälde St. Georgens
bildliche Gestalt angenommen hat. In einer Zeit, in der die evangelischen Städte

Prostitution als Verbrechen einstuften, wird der Rückgriff auf solche
integrierende Konzepte zur Stellungnahme gegen die Bestrafung und Ausgrenzung
der Dirnen. Für Tschudi ist ihr Lebenswandel das Ergebnis schwieriger
Lebensumstände und einer moralischen Schwäche, die allen Menschen gemein ist. Daher

können Dirnen wie alle Menschen Sterbehilfe leisten, ohne den Sterbenden
damit herabzuwürdigen.

Die nachsichtige Beurteilung des Lebenswandels der Dirne geht mit einer

Veränderung ihrer Beziehung zu Albrecht einher. In der Endfassung der Chronik

sinkt Albrecht vom Pferd in ihre Arme.'21 Dieses Heruntersinken eines
Sterbenden in die Arme einer Frau erinnert an eine Pietàdarstellung. In dieser
Konstellation vertritt die Dirne die trauernde Gottesmutter, deren Leid wie das

der Dirne auf die menschliche Sündhaftigkeit zurückgeht. Diese bildliche
Verschmelzung von Dirne und Mutter in einer Totenklage hat in der Erinnerung an
die Kreuzesabnahme Christi zugleich eine symbolische Bedeutung. Maria
Magdalena, das Symbol für die Weltverbundenheit der Kirche, und Maria, das Symbol

für die unbefleckte Kirche, die beide unter dem Kreuz Christi standen, werden

hier zu ein und derselben Person. Wenn alle Menschen zur Erbsünde
verdammt sind, können auch Dirnen, oder im übertragenen Sinne auch eine
verweltlichte Kirche, einem Sterbenden Beistand leisten. Auf einer pragmatischen

Verständnisebene begründet diese Sterbehilfe dann die späteren Zuwendungen

an alle Dirnen, die Tschudi mit der Bezeichnung «Almosen» in die
Tradition christlicher Mildtätigkeit stellt. Der Zurzacher Gulden stellt damit die

Konkretisierung eines religiösen Konzeptes dar, das auf die Sündhaftigkeit des

Menschen aufbaut. Dass er nicht vom Kloster, sondern vom Landvogt vergeben
wurde, lässt Tschudi daher weg. Er nützt die räumliche Nähe zweier verschiedener

Gaben an fahrende Frauen, um die ihm am Herzen liegende Zurzacher
Tradition mit dem Almosengedanken zu assoziieren. In der Endfassung seiner
Chronik lässt er sogar den Namen Zurzach weg und spricht nur noch von einem
beim Kloster abgehaltenen Jahrmarkt.122

Einig ist sich Tschudi mit Stumpf freilich, was die Verurteilung des habsburgischen

Machtstrebens betrifft, in das er auch Albrechts Politik einordnet. Sein

Urteil über diesen Herrscher ist von Beginn an negativ. Albrecht hat in seiner

l:" Zu diesem Verständnis der Torheit als Leben in Sünde vgl. Osleneck. Volker. - Art. Narr. Tor.
In: «Lexikon der christlichen Ikonographie» (wie Anm. 111). Bd. 3. S. 314.

1:1 Tschudi (wie Anm. 115). 3. Teil. S. 242.
i:: Ebd. 3. Teil. S. 242 f.

333



Chronik durch «sins grossen gijts und kargheit wegen» sein Leben frühzeitig
beenden müssen.12' Als «harwer hinderhäbiger man»124 denkt er nur an seinen
Besitz, und zeigt sich deswegen auch den Vertretern der Kirche, wie zum Beispiel
dem Abt von St. Gallen wenig geneigt.123 In diesem negativen Albrechtbild, dessen

Ausrichtung auf eine asketische Lebensform und eine kapitalistische
Anhäufung von Geld protestantische Sittlichkeitsvorstellungen kritisieren könnte,
spielt auch Tschudis lokale Orientierung eine Rolle. Er geht von der Perspektive

der acht alten Orte aus, die ihm zufolge als einzige nicht an der Verfolgung
der Mörder teilgenommen haben. Sie sind so wehrhaft, dass die Habsburger sie

nicht zur Hilfe zwingen können, ja sogar vor ihnen Angst haben126 und im
Gegensatz zu Städten wie Zürich lassen sie sich auch nicht bestechen.127 Diese

Wehrhaftigkeit verbindet Tschudi mit einer wahren Christlichkeit, die Sünder
nicht bestraft, sondern ihnen die Möglichkeit zur Bekehrung lässt.12" Damit
begründet Tschudi die nationale Gemeinschaft auf moralische und politische Werte,

die sie vom Schweizer Adel und den mit ihnen assoziierten Städten absetzt.
Die Familie Albrechts benutzt die Gelegenheit, um eine grausame Rache zu

vollziehen, mit der sie zugleich ihre Macht ausbaut. Indem der Sohn Albrechts
unschuldige Blutsverwandte der Täter und auch ihre Gefolgschaft bestraft,
erweist er sich als Tyrann, dem die christliche Tugend der Barmherzigkeit
abgeht.12'' Auch in dieser Charakterisierung könnte sich eine Kritik an der
umbarmherzigen Verfolgung sozialer Aussenseiter am Ende des 16. Jahrhunderts
verstecken. Indem Tschudi so suggeriert, der Adel habe sich ohne Beteiligung
der Schweizer selbst vertrieben,1 '" können die wahren Schweizer beim Blutbad

Tschudi (wie Anm. 115), 3. Teil. S. 242. Tschudi betont die Hartherzigkeil Albrechts und seine
Machtgier, indem er den jungen, aber mündigen Herzog Johann dreimal vorstellig werden lässt

(vgl. S. 240 Anm. 252).
Ebd. 1. Ergbd., S. 228.

Vgl. Albrechts Haltung gegenüber dem Bischof von St. Gallen, bei der Tschudis von Watts Kritik

zur Kirchenfeindlichkeit ausbaut (Tschudi [wie Anm. 115]. 1. Ergbd.. S. 239 f.: Walt. Joachim
von. - Chronik der Äbte von St. Gallen / Hrsg. von Ernst Goetzinger. Bd. 1. - St. Gallen. 1875,

S.410f.).
Ebd. 3. Teil, S. 249.267.
Ebd. 3. Teil. S. 267. Max Wehrlis Einschätzung von Tschudis Standpunkt als gesamteidgenössisch

übergeht diesen lokalpatriotischen Akzent (Wehrli [wie Anm. 26], S. 452). Tschudi berichtet

auch, dass die Waldstätte von den Luzernern geschmäht würden Ebd. 3. Teil. S. 247).
Ebd. 3. Teil. S. 247 f.

Ebd. 3. Teil. S. 245. 275.

Vgl. Ebd. 3. Teil. S. 276 Anm. Diese Konzeption geht wohl auf die Klingenberger Chronik
zurück, die von einer habsburgisch gesinnten Adelsfamilie verfasst wurde. Das Vorgehen gegen
die Freiherren nach dem Tod Albrechts veranlasst den Chronisten zu einer Kritik an der Härte
der Verfolgung: «Hiemit vertraib der adel sich selber, dass fast ze sorgent ist, dass in den selben
landen der adel nil gewaltig wird, wan die herren brachem ihnen die sloss und totent und ver-
tribent si. und nament inen was sie hattent. und straffem si hertenklich. wan si das wol ver-
schuldt hatten an dem fromen fürsten künig albrechten, dem römischen künige» («Klingenberger

Chronik» [wie Anm. 69], S. 61).

334



des Adels und seiner Diener unter sich zuschauen. Albrecht hat zwar versucht,
ihre Freiheit in Frage zu stellen, war aber nie erfolgreich.131 Statt den Aufstand
der Schweizer zu rechtfertigen, lässt ihn Tschudi als solchen nicht stattfinden:
Die Unabhängigkeit der wahren Schweiz reicht nun in die Zeit vor die
Habsburger zurück.

Wenn Tschudi von Stumpf die negative Charakterisierung von Agnes
übernimmt und so weit ausbaut, dass sie fast zur Alleinverantwortlichen für das Blutbad

wird,1,2 wendet auch er sich gegen die Wohltäterin eines Klosters, das zur
Zeit der Abfassung der Chronik freilich bereits nicht mehr bestand. Aber er
unterscheidet wie Stumpf zwischen den Brüderhäuslein, dem er bezeichnenderweise

die ursprüngliche Kapelle zuordnet, und dem aus schlechtem Gewissen
erbauten und mit Raubgut ausgestalteten Kloster.121 Tschudi betont dabei
allerdings, dass das Kloster auf habsburgischem Eigenbesitz erbaut wurde,114
erwähnt dann aber die Aufhebung der Klostergemeinschaft in Königsfelden mit
keinem Wort. Dieser Verzicht, den Status quo in Frage zu stellen, zeigt, dass der
katholische Chronist nicht an die Vergangenheit, sondern an die Zukunft denkt.
Er reagiert auf die von der Reformation geschaffenen Tatsachen, indem er die

religiöse Funktion der Klöster höher schätzt als ihren Besitz. Die Aufhebung
Königsfeldens zu akzeptieren, mag ihm umso leichter gefallen sein, da es sich

hier um das Hauskloster der Habsburger gehandelt hatte. Die nationale
Perspektive, die die Schweizer in einen Gegensatz zu den Habsburgern stellt,
scheint selbst in Bezug auf die Existenzberechtigung der Klöster die Bedeutung
konfessioneller Streitigkeiten zu vermindern. Doch geht es Tschudi nicht um die

Fundierung einer nationalen Gemeinschaft um ihrer selbst willen, sondern um
eine Vermittlung religiöser Werte, die mit dem Kern der Schweiz, den acht
alten Orten, assoziiert werden. Ihre ursprüngliche Freiheit und Einfachheit
verleiht ihnen eine Bedeutung, die der des apostolischen Vorbildes in der katholische

Kirche ähnelt. Schweizersein wird damit zur ethischen Aufgabe.

Tschudi (wie Anm. 115). 3. Teil. S. 247. 249.

Vgl. Boner (wie Anm. 54). S. 12 f. Agnes wird bei Tschudi zu einem «gesehwind listig wib»
(Tschudi [wie Anm. f 15], 3. Teil. S. 267: vgl. dazu S. 276 Anm. 286).
Ebd. S. 280 f.

Ebd. S. 242.

335



Die Stiftung des Dirnentanzes als abschreckendes Beispiel

Noch bevor Tschudi die Ausarbeitung seiner Chronik abgeschlossen hatte,
ist die von ihm gezogene Verbindung zwischen dem Dirnentanz und dem Tod
Albrechts von Heinrich Bullinger, dem Nachfolger Zwingiis am Grossmünster,115

übernommen worden. Georg Boner hat angenommen, beide hätten
unabhängig voneinander die Chronik Stumpfs weiter ausgebaut, da jeder Motive
verwendet, die der andere nicht kennt.116 Gegen diese Annahme spricht, dass

Bullinger in der 1570 verfassten Habsburgergeschichte117 Tschudis Schilderung
der Folgen des Todes Albrechts bis in den Wortlaut hinein übernimmt.11'5 Trotz
der gleichzeitigen Fertigstellung der Endfassung muss Bullinger also Tschudis
Urfassung oder möglicherweise sogar seine Ende der 60er Jahre abgeschlossene
Ausarbeitung gekannt haben.11'' Angesichts der engen Zusammenarbeit beider
mit Stumpf14" sind direkte oder über Dritte vermittelte Verbindungen, die eine
gegenseitige Kenntnisnahme der Manuskripte erlaubten, durchaus plausibel.
Möglich waren direkte Übernahmen zwischen einem katholischen und einem
evangelischen Chronisten, weil beide das gemeineidgenössische Anliegen
Stumpfs teilten. Da sich inzwischen die Wogen der religiösen Auseinandersetzung

geglättet hatten, brachten die Geschichtsschreiber nun in Form von Re-
touschen konfessionelle Anliegen ein. Den Bereich der Auseinandersetzung
deutet bereits die Widmung der Habsburger Chronik an den Berner Hofmeister
an, der für das nach der Auflösung des Königfeldener Klosters dort eingerichtete

Kranken- und Armenhaus zuständig war.141 In diesem erzählerischen Rah-

Zur Person Bullingers vgl. Feller/Bonjour (wie Anm. 26). S. 187 f.
Boner (wie Anm. 54), S. 12 f.

Zur Abfolge der verschiedenen Ausarbeitungen bei Bullinger vgl. Ebd.
Für eine Kenntnis von Tschudis Schweizergeschichte sprechen auch weitere Übereinstimmungen

des Wortlautes, vgl. die Anrede Albrechts durch Johann als <>Du Hund» bzw. die
Einführung der Gegenwart der Dirne beim Tod Albrechts als Frau ohne Begleitung (Tschudi [wie
Anm. 115], 3. Teil, S. 242: Bullinger. Heinrich. - Von den edlen Graven zuo Habspurg. In: Se-
lecta iuris et historiarum / Hrsg. von Heinrich Christian Senckenberg. 4. Bd. - Frankfurt. 1738.
S. 1-160. hier: S. 55. Senckenberg hat die Chronik Bullingers sprachlich überarbeitet und
teilweise vereinfacht. Die folgenden Zitate entstammen daher der Originalhandschrift A 142 der
Zentralbibliothek Zürich [Zur Beschreibung der Handschrift vgl. Gagliardi. Ernst. Ludwig Furier.

- Katalog der Handschriften der Zenlralbibliothek Zürich. Bd. 2: Neuere Schriften seit
1500. Zürich, 1982. Sp. 121.] Für die geschichtlichen Zusammenhänge folge ich hingegen der
Einfachheit halber dem Druck Senckenbergs).
Tschudi brachte Ende der 1560er Jahre seine Vorarbeiten aus den fünfziger Jahren in eine
endgültige Form (vgl. Boner [wie Anm. 54J, S. 12); Bullinger stellte 1568 die Schweizerchronik, 1570
die Habsburgerschrift und zwischen 1572 und 1574 die Tugurinerchronik fertig (Ebenda, S. 13 f.).
Feller/Bonjour (wie Anm. 26). S. 182.

Vgl. Gagltardi/Furrer (wie Anm. 138). Sp. 121. Zum Schicksal Königsfeldens nach der
Reformation vgl. Maurer, Emil. - Das Kloster Königsfelden. In: Die Kulturdenkmäler der Schweiz.
Kanton Aargau. Bd. 3. - Basel, 1954. S. 9. Bullinger setzte sich in Zürich für die Reorganisation
des Armenwesens ein (Feller/Bonjour [wie Anm. 26]. S. 188).

336



men wird die Übernahme der von Tschudi evozierten Verbindung vom Tod
Albrechts und dem Dirnentanz zu einer Replik auf das Almosenkonzept Tschudis.142

Die Auseinandersetzung bezieht sich damit weniger auf religiöse
Unterschiede als auf ihre Umsetzung in politische Konzepte,141 als ob das
Zusammenleben der Konfessionen nun zu einer Konkurrenz geworden wäre.144

Der apologetische Titel «Von den Edlen graven zuo Habspurg, hertzogen
zuo Oesterrych und Schwaben, und der Stifftung des fürstlichen klosters
künigsssfelden; Ouch ettwas von dem Sempacher Krieg, in welchem hertzog
Lupoid von Oesterrych durch die Eydgnossen erschlagen und zuo künigssfelden
begraben ward», den Bullinger seiner Schrift gegeben hat. täuscht.145 Die
traditionelle Form einer adligen Familiengeschichte, in der die vornehme Herkunft
eines adligen Geschlechtes und die Taten der Vorfahren gepriesen wurden,
steht hier für das Gegenteil: Bullinger will die historische Begründung der
habsburgischen Herrschaft in der Schweiz in Frage stellen, indem er die Geschichte
dieses Adelsgeschlechtes entmystifiziert. Er zeigt, dass die Habsburger bereits
im römischen Reich der Landbevölkerung in enger Zusammenarbeit mit dem

Strassburger Bischof ihre Freiheit nehmen wollten,14'' und berichtet für die spätere

Zeit, sie hätten die Kaiserwürde dazu benutzt, um ihre zahlreichen Kinder
mit Landesherrschaften oder Kirchenvogteien zu versorgen.147 Die Bevogtung
Uris, der Schwyz und Unterwaldens durch Albrecht stellt ein Beispiel für diesen
Versuch dar, sich durch das Einsetzen von Vögten Reichsbesitz anzueignen.148
Auch die Auseinandersetzung Albrechts mit seinem Neffen Johann, die zu
seinem Tod führen wird, ist Teil dieser Strategie.14'' Nach mehrmaliger vergeblicher

Noch in der 1568 verfassten eidgenössischen Chronik hatte Bullinger Stumpfs Schilderung im
wesentlichen übernommen. Bullinger schreibt hier neben dem Randtitel «König Albrecht hat
ein wunderbar todtbett»: «[...] das plerdt luêff mitt im dem höltzly zuô. das da stuond, da ietz die
kylch zuô Koênigsfelden gebuwen ist. da saaß ein metz oder gemeine dirne, die dem hoff nach

zog. und wie der König an dem ort. da der hochaltar gebuwen war. von dem pferd herab fiel,
nam in die metz in iren schooB. in derem er bald verschied, uff den meytag. anno 1308» (Bullinger.

Heinrich. - Historia Gemeiner loblicher Eydgnoschalt. - Hs. Zentralbibliothek Zürich. A
14/15, fol. 72v.). Diese Chronik ist mehrfach überarbeitet worden. Die Nachträge zu dieser
Szene entsprechen inhaltlich weitgehend den in der Habsburgerchronik vorgenommenen
Erweiterungen.
Zur Praxisgebundenheit der humanistischen Geschichtsschreibung vgl. Weber (wie Anm. 27),
S. 122 1".

Die Konkurrenz zwischen den Konfessionen unterstreicht: Burghartz (wie Anm. 11 S. 21-25.
Bullinger (wie Anm. 138).
Ebd. S. 23 f. Bullinger nennt bezeichnenderweise diesen Vorfahren der Habsburger «Rapato».
Ebd. S. 36 für Rudolf von Habsburg. S. 39 für Albrecht; vgl. auch S. 43.
Ebd. S. 45 ff., insbes. S. 47.
Ebd. S. 50.

337



Ansprache des jungen Mannes, den Bullinger im Gegensatz zu Stumpf als mündig

und heiratsfähig darstellt,15" rächt sich Johann schliesslich für seine

Missachtung, indem er Albrecht ermordet.11' Albrecht stirbt von allen verlassen:

«[...] in der kylchen gebuwen, da saass one geferd ein arme dim oder metz, so dem

hoff nachzog, und wie der koênig, an demselben ort, ab dem pferd herab fil, nam die

gemein metz in jn ire schoss (das doch uss Gottes Schickung einem soêmlichen fürsten

ein wunderbars todtbett, und wie ettlich sagen, nitt one alle ursach was) darin er
bald verschyed. uff obgemelten meytag. Von desswägen aber, dass die metz die

guôtthat dem könig inn sinem letzten end bewisen, und alein sich sin so fründlich an-

genomen, stifftet Königin Agnes von Ungarn, koênig Albrechten dochter, das man
alle Zurzach mercktcn, der metzen ein gold gulden gaêben solle, die nach dem alten
bruch den vordantz thuöt. Item welche gemeine metzen, zuô dem kloster kumend.
das man inen in einem fürgang, spys und trank gäbe: zuô widergaêlll der guôtthat.
dem wunden und sterbenden Koênig erzeigt.»152

Nach dieser Geschichte folgt die Erzählung von der Verfolgung der
«Totschläger», bei der sich Bullinger wieder eng an Brennwald anlehnt.153 Doch ihm
geht es nicht darum, die Gewalt der Habsburger mit der Gewalt der Eidgenossen

zu messen. Er erweitert die blinde Rache zu einem Kampf der Habsburger
gegen den landständigen Ade!,154 der ihnen zwar einen Zugewinn an Besitz

bringt, aber ihre Anhängerschaft schmälert.155 Auch hier hat sich also wie bei
Tschudi der Adel der Schweiz - Bullinger betont, dass die Habsburger
schweizerischen Ursprunges sind156 - in Machtkämpfen selbst ausgerottet. Die
Bevölkerung hat dabei zwar Hilfe geleistet, aber nur weil sie sich von den Habsbur-

gern überreden Hess.157 Die Schweizer kämpfen Bullingers Darstellung nach erst

später auf eigene Rechnung und dann gegen von den Habsburgern zu Hilfe
gerufene Ausländer'5,5 und gegen die Entfremdung von Reichsgut.159 Damit wird
die Gewalttätigkeit der Schweizer zur Selbstverteidigung und zum tatkräftigen
Engagement für das Reich. Doch können sie nur siegen, weil das Machtstreben

Bullinger (wie Anm. 138). S. 51.

Ebd. S. 55.

Bullinger (Originalschrift) (wie Anm. 138). S. 35.

Bullinger (wie Anm. 138), S. 56 f.

Die Überschrift zu Kapitel Xll bringt dieses Bemühen auf eine kurze Formel: «Von der
grausamen blutigen Rache, so die Kinder Alberti mit Krieg übten, wieder die Todtschläger ihres
Vatters. ja auch überall wieder den Adel dieser Landen» (Ebd. S. 59).
Ebd. S. 60. ähnlich S. 81.

Ebd. S. 4.

Bullinger richtet sich hier ausdrücklich gegen ein Ausschreiben Kaiser Maximilians im
Schwabenkrieg, das den Schweizern die Schuld für die Ausrottung und den Untergang der Adligen
gab (Ebd. S. 83 ff.).
Ebd. S. 133.

Ebd. S. 130 f.

338



der Habsburger die Grundlagen ihrer Herrschaft unterminiert hat. Das Kloster
Königsfelden wird in Bullingers Schrift zum Symbol für diesen verhängnisvollen

Sieg der Habsburger über den Niederadel. In ihm werden die im Vollzug der
Rache angehäuften Schätze von der Mutter Albrechts angelegt, um das «löbliche

Gedächtnus» Albrechts auch bei den Nachkommen zu sichern.lh" Wie
bereits zu Beginn der Chronik kritisiert Bullinger hier die Funktionalisierung der
Kirche für adlige Interessen, die er in diesem Fall auf die Repräsentation ihrer
Macht bezieht.

Eine antifürstliche, aber reichstreue Haltung und eine reformatorische
Tendenz haben diesen Bericht gleichermassen geprägt. Sie überschneiden sich in
der Beschreibung von Albrechts Tod. Wenn Bullinger die Argumentation
Tschudis umdreht, indem er die Zuwendung beim Zurzacher Dirnentanz vor
das Almosen in Königsfelden stellt, wendet er sich implizit gegen eine Vergabe
von Almosen als repräsentative Zurschaustellung adliger Freigiebigkeit, der
sittliche und praktische Kriterien abgehen. Die Zuwendung an die Dirnen
scheint willkürlich, da sie in Zurzach einer Frau im Übermass zugute kommt,
während andere auf der Durchreise um Essen betteln müssen. Bullinger
übernimmt zwar die Charakterisierung der Dirne als arm von Tschudi, doch
verwendet er den abwertenden Begriff «Metze». der solche Frauen zu sozial
Randständigen macht. Damit verliert die Albrecht geleistete Sterbehilfe für die

Charakterisierung der Dirne an Bedeutung, sie erscheint im Gegenteil als Beleg
dafür, dass die Machtpolitik dieses Herrschers alle Bindungen zu ihm zerstörte.
Die ironische Bemerkung über das «wunderbaren todtbett» bringt den Spott
über diese Verlassenheit deutlich zum Ausdruck. Wenn Bullinger die Stiftung
für die Dirnen wie die Gründung des Klosters Königsfelden mit dem Namen
von Agnes verbindet, deren negativer Charakter in seiner Chronik noch schärfer

als bei Tschudi herausgearbeitet wird,"'1 und die er im Verweis auf ihre
Herkunft zur Landfremden macht, ist dies sicherlich kein Zufall. Er will die
Almosenpraxis eines adligen Eigenklosters diffamieren, dessen Funktion für das

Totengedenken er bereits kritisch beleuchtet hat. Seiner Darstellung nach
orientierte sich die Stifterin Agnes nicht an der Bedürftigkeit der Armen, sondern
hat demonstrative und willkürliche, punktuelle Zuwendungen verfügt. Ihre
dabei erwähnte Herkunft aus Ungarn verleiht dieser Form des Almosens einen
heidnisch-orientalischen Anstrich. Diese Mildtätigkeit ist zu sehr auf das Prestige

einer Familie ausgerichtet, als dass sie einen praktischen Nutzen hätte, ja
sie kann sogar als Belohnung für ein unsittliches Leben verstanden werden.

Bullinger (wie Anm. 138). S. 87 f.
Ebd. S. 59. 69 f.. 72.

339



Allerdings bleibt in Bullingers Dirnenbild eine Ambivalenz, die dadurch
entsteht, dass im Bericht zweimal von der guten Tat die Rede ist. die entgolten
werden sollte. Auf den ersten Blick scheint damit die Berechtigung der Stiftung
anerkannt. Wollte Bullinger so das inzwischen in Königsfelden eingerichtete
Armenhaus historisch fundieren? Oder hatte er umgekehrt die Absicht, katholische

Almosen als Lohn-Leistung-Verhältnis zu kritisieren, da die Armen für
die Wohltaten zu beten hatten? Bullinger scheint diese Inkongruenz zu
Bewusstsein gekommen zu sein, denn in dem drei Jahre später verfassten Werk
«Von den Tigurinern und der Statt Zürich sachen» hat er diese missverständliche

Formulierung weggelassen."12 In dieser im Vergleich zur Habsburgergeschichte

gestrafften Darstellung von Albrechts Tod beschränkt sich die Funktion

der Dirne darauf, dem König ein «wunderbares Totenbett» zu verschaffen.161

Auch der Verweis auf die Almosen und den Tanz in Zurzach waren den

Kürzungen zum Opfer gefallen, doch in einem Nachtrag am Seitenende nimmt
Bullinger diese Verbindung wieder auf:

«Danen muoss man den metzen noch zuô kunigssfleden zuô aêssen gaêben und
ein guldin zuô verdantzen an dem Zurzach merckt.»154

Die ursprüngliche Ordnung Tschudis ist hier wieder hergestellt, aber die
kritische Perspektive Bullingers, der nun ganz prosaisch von «Essen» spricht und
aus der Entlohnung der Vortänzerin einen Anreiz zur Geldverschwendung
beim Tanz macht, ist eindeutiger als je zuvor. Die klösterliche Armenfürsorge
erscheint hier als Anleitung, ja sogar als Verführung zum Vergnügen. Angesichts

der die Armenpolitik vom Ende des 16. Jahrhunderts prägenden Vorstellung,

die existentiellen Probleme der Unterschichten gingen auf ihren Hang
zum Müssiggang zurück,"° nimmt die beschriebene Stiftung geradezu den
Charakter eines abschreckenden Gegenbeispiels an. Anstatt die Armen zu erziehen

Bullinger, Tiguriner (wie Anm. 28). fol. 318r. Zur Überlieferung und den Unterschieden der
Handschriften vgl. Bauer (wie Anm. 54). S. 13 Anm. Bereits in der Umarbeitung der eidgenössischen

Geschichte, die Bullinger zwischen 1568 und 1570 vorgenommen hat (Gagliardi/Furrer
[wie Anm. 138], Sp. 11 f.). spielt der Verdienst der Dirne eine geringere Rolle. Bullinger spricht
hier von einer dem König bewiesenen Freundschaft. Damit baut er die von Brennwald und
Stumpf angedeutete unmoralische Verbindung zwischen dem Herrscher und der Dirne weiter
aus. (Vgl. «von deßwaegen aber das die metz dem koênig die früntschaft in sinem end bewisen.
stiftet königin Agneß. das man alle Zurzach maeß ein guldin der mutzen gäben sollte, die den
vortantzt zuô Zurzach thuôt. ouch welche zum kloster kumend. denen sollte man gäben Spys
und trank in einem fürgang» (Bullinger. Historia [wie Anm. 142], fol. 72v. in Überschreibung).
Ebd. f. 320r.
Ebd. f. 320r.

Vgl. dazu die Vorstellung des «starken Bettlers» und den Vorwurf des Müssigganges. der der
Ausgrenzung der Fahrenden zugrunde liegt (Schubert [wie Anm. 3] S. 357. 363: Sachsse, Christoph.

Florian Tennstedt. - Geschichte der Armenfürsorge in Deutschland: Vom Spätmittelalter
bis zum ersten Weltkrieg. - Stuttgart. 1980. S. 35).

340



und zur Arbeit anzuleiten, bringt man ihnen in Königsfelden die Verschwendung

bei. Die als positives Gegenbild mitgedachte neue sittenstrenge Armenpolitik

hebt sich hier deutlich vom irrationalen und kontraproduktiven
Almosenwesen der Vorzeit ab, das mit Unglauben assoziiert wird.

Aber obwohl Bullinger den Dirnentanz verurteilt, stellt er ihn nicht offen in
Frage. Sein Zögern, ihn in die Züricher Geschichte aufzunehmen, zeigt, dass

seine Bekämpfung nicht zu seinen vordersten Anliegen gehört, auch wenn er
schliesslich nicht auf dieses Gegenbeispiel für ein gut organisiertes Armenwesen
verzichten will. Damit scheint Bullinger in Bezug auf den Dirnentanz zum
selben Schritt bereit, den Tschudi bezüglich der Aufhebung des Klosters Königsfelden

gemacht hat. Er erkennt mit seiner Darstellung den Status quo an, der
sich seil den Glaubenskämpfen eingespielt hat. Die Geschichte der historiogra-
phischen Darstellung des Zurzacher Dirnentanzes zeigt wie das Weiterbestehen
des Dirnentanzes, dass Vertreter beider Konfessionen ihre religiösen Anliegen
der Sorge um die Einheit der Schweiz unterordneten. Allein auf dieser Basis

war das Zusammenleben von Protestanten und Katholiken in einer Konföderation

möglich. Bullinger stellt aber keineswegs die Errungenschaften der
Reformation unter den Scheffel. Er unterstreicht das unwiderrufliche Ende des

Klosters Königsfelden, indem er berichtet, einer der Mönche des ersten
Bruderhauses habe das Kloster gemieden, weil es auf unrecht erworbenem Gut
errichtet worden sei. Er hat diesem sogar eine Prophezeiung über das Ende des

Klosters in den Mund gelegt,166 mit der die Aufhebung als vorausbestimmt
gerechtfertigt wird. Festigkeit in der Verteidigung der Änderungen durch die
Reformation und Kompromissbereitschaft dort, wo die katholische Partei sich

durchgesetzt hat. so könnte man die Position des Leiters der protestantischen
Partei in der Schweiz zusammenfassen. Umgekehrt gilt diese Charakterisierung
auch für Tschudi, der kein Wort über die Aufhebung von Königsfelden verliert,
aber betont, dass der Dirnentanz noch heute so gehalten werde.

Boner (wie Anm. 54), S. 12 f.

341



Das Desinteresse ausserhalb der Nationalgeschichte

Allgemein aber war die gesamteidgenössische Perspektive im 16. Jahrhundert

noch nicht. Schon Joachim von Watt, der eng mit Stumpf zusammengearbeitet
hatte,167 wich in seiner Geschichte der Äbte von Sankt Gallen von dieser

Konzeption ab. Er ist offensichtlich bemüht, Albrecht von einem moralischen
Makel zu befreien, wenn er berichtet, dieser habe seinen Aufenthalt in Baden

zum Fasten und zu Bussübungen benützt.165 Dementsprechend gibt es auch keine

in der Todesstunde auftauchende Dirne, und Vadian kennt kein geheimes
Einverständnis mit dem Mord im Hinweis auf den «Volksmund».161' Die Chronik

der Äbte von St. Gallen berichtet im Gegenteil, dieser Gewaltakt habe alle,
auch den Gegner Albrechts, bestürzt.17" Die moderate Haltung gegenüber
Albrecht geht freilich nicht nur auf humanitäre Motive zurück. Von Watt, der trotz
seiner protestantischen Überzeugung ein dem Kaiser treu ergebener171 Anhänger

des mittelalterlichen Reichsgedanken war,172 leitet die Schweizer Freiheiten
vom Reich ab, indem er sie als Belohnung für treue Dienste im Kampf gegen die
Heiden interpretiert.171 Die Schweizergeschichte bleibt hier Teil der
Reichsgeschichte,174 obwohl der St. Gallener Chronist von einem historisch begründeten
Sonderstatus der Schweiz ausgeht.

Der Basler Geschichtsschreiber Wurstisen, der 1580 die Chronik seiner
Heimatstadt verfasste, zeigt sich nicht weniger immun gegenüber einer
nationalgeschichtlichen Perspektive. Er schrieb seine Chronik für eine Stadt, die sich
erst 1501 mit den Eidgenossen verbunden hatte und ihre Tradition nicht von der
Schweiz, sondern vom Reich ableitete. Auch eine persönliche Parteinahme
spielt bei diesem Geschichtsentwurf eine Rolle: Wurstisen hat sich mit dem
Vorhaben getragen, eine Reichsgeschichte zu schreiben.1"' Dieses Projekt liess

«Allgemeine deutsche Biographie» / Hrsg. von der historischen Commission bei der königlichen

Akademie der Wissenschaften (im Folgenden abgekürzt als «ADB»), Bd. 41. - Berlin.
1896. S. 243.
War; (wie Anm. 125). S. 411.

Bullinger. Tiguriner (wie Anm. 28). f. 320r: Tschudi (wie Anm. 115), S. 243.
«Wie nun das geschrai uss kam. erschrak iederman des ungehörten mord, und was ein truren in
aller landschaft. ja ouch bi denen, die dem küng abhold gsin warend: dan ein solicher mörtlicher
val ie zuo erbarmen ist» (Watt [wie Anm. 125]. S. 412).
«ADB» (wie Anm. 167). Bd. 41. - Berlin. 1896. S. 240. Vadian war 1514 von Maximilian
persönlich zum «poeta laureatus» ernannt worden (Ebenda. S. 240).
Feller/Bonjour (wie Anm. 26). S. 233.
Von Watt bezeichnet die Vorstellung einer ursprünglichen bäuerlichen Gemeinschaft in der
Schweiz als «fabelwerch». da es im Bodenseeraum immer Adel gegeben habe (Wall [wie Anm.
125], S. 408).
Feller/Bonjour charakterisieren von Watts Haltung den Eidgenossen gegenüber als kühl
(Feller/Bonjour [wie Anm. 26], S. 237).
«ADB» (wie Anm. 167). Bd. 45. - Berlin. 1898. S. 347.

342



ihn die Geschichte vom Tod Albrechts unter der staatsrechtlichen Fragestellung
betrachten, ob Rebellion gegen einen ungerechten König erlaubt ist.176

Albrechts Fall ist hier besonders interessant, weil er ja selbst mit dieser Begründung
gegen Adolf vorgegangen war. Durfte er getötet werden, weil er selbst einen

König getötet hatte? Wurstisen verneint dies,177 indem er die Verfolgung der
Mörder als rechtens darstellt.175 Für ihn gibt es dementsprechend auch keine
Blutrache der Habsburger. Die Ablehnung eines persönlichen Widerstandsrechtes

gegenüber Albrecht schliesst aber Gottes Eingreifen bei seinem Tod
nicht aus. Wie die mittelalterlichen Chronisten, die Albrecht kritisch gegenüber
standen, lässt Wurstisen den König ohne Beistand sterben: «Also fiel könig
Albrecht vom Pferdt und endet sein Leben auf der Erden».17'' Erläuternd führt er in
Berufung auf den Tübinger Kirchenrechtler Nauclerus aus, man könne die kurze

Herrschaft Albrechts und seinen gewaltsamen Tod auf eine göttliche Strafe
zurückführen.15" Die Kritik an Albrecht bleibt aber zurückhaltend, denn
Wurstisen will keinesfalls die Mörder in Schutz nehmen.

Ähnlich neutral ist die Haltung des Basler Chronisten zu Königsfelden.
Obwohl Wurstisen Protestant war, verteidigt er wie Tschudi das Kloster gegen die
Vorwürfe, auf Raubgut errichtet worden zu sein, indem er unterstreicht,
Albrecht sei in der Nähe der Habsburg, also auf Eigengut, gestorben.151 Anschliessend

charakterisiert er Königsfelden sogar als «ein treffenlich weit und herrlich
Closter» und führt seinen grossen Besitz auf das Wittum von Agnes in Brugg
zurück.152 Beide Informationen entnimmt er lokalen historischen Traditionen in
Basel.15' mit deren Hilfe er die von den Begründern der Schweizer National-

Wurstisen charakterisiert Albrecht als «Zerstörer des Gemeinen nutz» (Wurstisen [wie Anm.
18], S. 152.

Vgl. Anlässlich der Schilderung vom Tod des Herren von Wart, der sich auf den Mord
Albrechts beruft, um seine Bluttat zu rechtfertigen, charakterisiert Wurstisen diese Argumentation
als Ausflucht (Ebd. S. 152).
Wurstisen bezieht sich ausdrücklich auf die Ächtung der Mörder durch Heinrich VII. und
unterstreicht, daß der Herr von Wart in Basel keine Unterstützung gefunden habe (Ebd. S. 152).
Ebd. S. 151.

Ebd. S. 146. Johannes Nauclerus hatte 1510 im Auftrag Maximilians eine Chronik verfasst. die
hohes Anseilen unter den Humanisten genoss («ADB» [wie Anm. 167], Bd. 23. - Berlin. 1886.
S. 296 f.).
Ebd. S. 151.

Ebd.S. 152.

Wurstisen übernimmt die Situierung des Klosters bei Habsburg aus einer Basler Franziskanerchronik

vom Anfang des 14. Jahrhunderts («Rex Romanorum Albertus occisus fuit [...] in terra
sua non longe ab Habsburg castro» [«Chronicon provinciae Argentinensis» O.F.M. circa An.
1310-27 a quodam Fratre Minor Basiliae conscriptum. (1206-1325) / Hrsg. von P. Leonardus
Lemmens O.F.M. In: Archivum Franciscanum Historicum 4. (1911). S. 681). Bereits die
Königsfelder Chronik betonte. Albrechts Blut sei auf «sinem eigen ertrich» vergossen worden
(«Königsfelder Chronik» [wie Anm. 24]. S. 107). Die Qualifizierung als «herrliches Kloster»

343



geschichte erhobenen Anschuldigungen gegen das habsburgische Hauskloster
widerlegt.154 Er war sicherlich nicht der einzige, der sich in dieser Zeit einer
nationalgeschichtlichen Logik verweigerte. Sein Verweis auf die Uneinigkeit in
der Basler Bürgerschaft nach dem Tod Albrechts, die zur Ausweisung von für
Albrecht Partei ergreifenden Mönchen, Schülern und Adligen führte,155 könnte
einen aktuellen Bezug haben, der seine Zurückhaltung erklärt. Wurstisen
schreibt eine Geschichte für alle Basler und will daher nicht diejenigen
verunglimpfen, die kaisertreu sind. Im 16. Jahrhundert bleibt die schweizerische
Nationalgeschichte zunächst auf einen Kreis von Geschichtsschreibern beschränkt,
die sich an der Züricher Historiographie orientierten.

findet sich in den um 1390 verfaßten kleinen Basler Annalen (Basler Chroniken / Hrsg. von der
historischen und antiquarischen Gesellschaft in Basel. Bd. 5 / Bearb. von August Bernoulli. -
Leipzig. 1895. S. 55).
Für eine Kenntnis von Bullingers Darstellung spricht auch, dass Wurstisen ebenfalls von Plänen
Albrechts berichtet, seine zahlreichen Kinder mit Reichsgut auszustatten und aus der Schweiz
ein Fürstentum zu machen (Wurstisen [wie Anm. 18]. S. 151).
Ebd.S. 152.

344



Der Eingang in die historische Tradition
und ihre Kritik im 17. Jahrhundert

Im 17. Jahrhundert gewinnt die Nationalgeschichte weitere Anerkennung,
wird aber gleichzeitig von der neu entstehenden Quellenkritik in Frage gestellt.
Der Berner Michael Stettier, der 1631 eine Kompilation lokaler Berner Chroniken

zu einer Schweizergeschichte ausbaut, folgt der antihabsburgischen
Tendenz Bullingers und verstärkt sie, indem er bei der Vergeltungsaktion nach dem
Tode Albrechts nur noch die Familie der «Österreicher» als ganzes auftreten
lässt.1,56 Bei der Beschreibung des Todes Albrechts fügt Stettier Elemente von
Bullinger, von Tschudi und von Wurstisen zu einer einheitlichen Darstellung
zusammen. Aus Bullingers Habsburgerschrift übernimmt er die «gutthat» der
Dirne, von Tschudi den Verweis der Entlohnung derjenigen, die den «Vortanz»
tut, und von Wurstisen die Bemerkung, dass Albrecht vom Pferd auf die Erde
gestürzt sei.1S7 Diese Verschmelzung, in der die Leistung der Dirne und die
Bedürftigkeit der «gemeinen Weiber» betont wird, weist auf eine Entkonfessiona-
lisierung der nationalen Geschichtsschreibung hin.158 Wenn Stettier, ein Chronist

aus der Stadt, die im 16. Jahrhundert auf der Eidgenössischen Tagsatzung
gegen den Dirnentanz interveniert hatte, nach dem Ende des Dirnentanzes auf
seine historischen Grundlagen verweist, müssen die alten Streitigkeiten in
Vergessenheit geraten sein. Sein Interesse am Dirnentanz scheint ein pragmatisches.

Das Almosen des Klosters Königsfelden, das er als «fürstliche Stiff-
tung»159 würdigt, gehört für ihn zur Vorgeschichte einer Armenfürsorge, die der
Obrigkeit obliegt. Das bereits bei Bullinger und Stumpf spürbare Interesse an
der Verwaltungspraxis ist hier zum Durchbruch gelangt.190 Die Armenpolitik ist

186 Slettler. Michael. - Schweitzer Chronic, das ist grundliche und wahrhaffte beschreibung der für-
nehmsten Jahrsgeschichte, welche sich bey löblicher Eydgnoßschafft seyt etlich hundert jähren
her verloffen. - Bern [1631], S. 36.

187 «Deß tödtlich verletzten kaysers pferd rennete einem nechts dabey gelegenen höltzlin zu, da fi¬

le derselbige ohn alle empfindung auff die Erden [...]. Diesen etwan vernambten keyser. emp-
fienge ein gemeine dem Hoff nachziehende Dirnen in ihre Schoß, darinn er auch bald hierauff
sein Leben endet. Und weil bemelte Dirnen den sterbenden Keyser in seiner letzten Noth ein
so grosse gutthat bewiesen hatte, ordnete hernach Agnes, könig Andresen von Ungerns hin-
derlassene wittib. deß abgeleibten Alberti Tochter, daß man auf beyden zurzach Märckten jährlich

den Dirnen, welche altem Brauch nach den Vorthanz thun würde, einen Gulden in Gelt
entrichten, und allen fürpassierenden gemeinen Weibern auff ihr begehren inn dem hernach ge-
stiffteten Kloster Königsfelden speiß und tranck nach nothturfft fürstellen solte» (Slettler [wie
Anm. 186], S. 35).

188 Stettier hat sich auch in einem Theaterstück für die Eintracht der Eidgenossenschaft eingesetzt
(Feller/Bonjour [wie Anm. 26], S. 414).

189 Slettler (wie Anm. 186), S. 37.
190 Daß Stettiers Geschichte an der Verwaltungspraxis orientiert war, zeigt die thematische Grup¬

pierung der Geschichte nach Religionssachen, politischen Sachen, civilischen Sachen und
Stadtsatzungen in einer Vorarbeit zur Schweizerchronik («ADB» [wie Anm. 167]. Bd. 36, Berlin
1893, S. 134).

345



nun aber keine Frage der Konfession mehr, sondern gehört zur Rechtfertigung
der Herrschaft einer städtischen Oligarchie. Stettiers Loyalität gegenüber dem
Berner Rat und seine Ablehnung von jeder Form von Volksherrschaft lassen

ihn im historischen Rückblick einen adelsfreundlichen Standpunkt vertreten.191

In der Rückbesinnung auf herrscherliche Aufgaben finden die evangelischen
Städte der Schweiz den Anschluss an die habsburgische Tradition.192

Neben solchen pragmatischen Ansätzen einer Verwaltungsgeschichte191
entwickelte sich im 17. Jahrhundert eine kritische Geschichtsschreibung, die
den historischen Wahrheitsanspruch wichtiger nahm als das Interesse an
staatlicher Legitimation. Johann Heinrich Hottinger (1620-1667), der berühmteste
Schweizer Gelehrte des 17. Jahrhunderts,194 hat 1665 einen Überblick über die

Schweizergeschichte vorgelegt, in dem zum ersten Mal die Quellen bezüglich
ihrer Nähe zum Ereignis hierarchisiert werden. Hottinger, der selbst eine
Abhandlung zur Quellenkritik verfasst hat,195 greift für die Darstelllung des Todes
Albrechts auf Johann von Winterthur zurück, dessen Chronik den Ereignissen
am nächsten lag. Er übernimmt dessen Erzählung im Wortlaut und macht
kenntlich, dass es sich hier um ein Zitat handelt.196 Hottinger, zu dessen Lebzeiten

die Unabhängigkeit der Schweiz eine von niemandem mehr bestrittene
Tatsache dar, kann leichten Herzens auf ihre historische Begründung in der Frühzeit

verzichten. Er verwehrt sich ausdrücklich gegen die Geschichtsschreiber,
die die Entstehung der Schweiz in diese Zeit legen wollen.197 Die Dirnenlegende,

die ein Zusatz späterer Chronisten ist, wird hier zum ersten Mal aufgrund
quellenkritischer Erwägungen aus der nationalgeschichtlichen Überlieferung
ausgeschieden.

Feller/Bonjour (wie Anm. 26), S. 416 f.
Auch die habsburgische Geschichtsschreibung verbindet zu dieser Zeit den Dirnentanz mit der
Stiftung des Klosters Königsfelden. Freiherr Jakob Andreas Brandis, der in den 1620er Jahren
eine Chronik Tirols verfasste, berichtet darin von einer Reise in die Schweiz im Jahre 1606.
Anlässlich der Beschreibung Königsfeldens kommt er in Form eines Dialoges mit dem Landvogt
von Baden auf den Zurzacher Dirnentanz zu sprechen. Der Gulden erscheint hier als willkürliche

Zuwendung an die schönste der Frauen, die aus der Schweiz im Hinblick auf das
Selbstverständnis der Obrigkeit ein «Entwicklungsland» macht (Brandis. Johann Jakob von. - Die
Geschichte der Landeshauptleute von Tirol: eine Chronik von Freiherr von Brandis,
Landeshauptmann in Tirol 1610-1620. - Innsbruck. 1850. S. 134-37).
Weber (wie Anm. 27), S. 124.

Zu seiner Person vgl. Feller/Bonjour (wie Anm. 26). S. 408.

Vgl. Ebd. S. 409.

Hottinger. Johann Heinrich. - Speculum Helvetico-Tigurinum, Zürich 1665. S. 449 f.

Nach Hottinger beruht diese Behauptung auf einem «turpo parachronismo» (Hottinger [wie
Anm. 196], S. 451).

346



Doch die methodische Neubegründung der Geschichtsschreibung im 17.

Jahrhundert bricht sich nur langsam Bahn.'9X Der Züricher Bibliothekar und
Stadtschreiber Johann Heinrich Rahn (1646-1708) hat 1690 die Dirnenlegende
in seiner annalistisch geordneten «Historischen Beschreibung der Schweizergeschichte»

anlässlich Albrechts Tod wieder aufgenommen.199 Zwar gibt er wie

Hottinger seine Quellen an,2"" doch zu einer Privilegierung der älteren gegenüber

der jüngeren Tradition, wie es den Anforderungen der Quellenkritik
entspräche, kann er sich nicht durchringen. Die historische Unzuverlässigkeit der

Darstellung hat ihrem Erfolg jedoch keinen Abbruch getan.21" Rahns weitgehende

Orientierung an Stettier steht beispielhaft für die Widerstandsfähigkeit
der historischen Tradition gegenüber der Quellenkritik.2"2 Aber die Distanzierung

von der Vergangenheit, die von den grossen Gelehrten seiner Zeit
vorangetrieben wurde,2"3 ist auch am Züricher Stadtschreiber nicht spurlos
vorübergegangen. Den Kürzungen, die er in seiner Synthese vornimmt, ist das Almosen
des Klosters Königsfelden zum Opfer gefallen. Aus diesem Zusammenhang
gelöst wird die Stiftung des Dirnentanzes zu einer Merkwürdigkeit der Vorzeit.
Rahn weist sich damit als Angehöriger einer Generation aus. die sich weniger
für die Kontinuitäten als für den Bruch mit einer nun als kulturelle Vorstufe der

Gegenwart wahrgenommenen Vergangenheit interessierte.2"4 Die Geschichtsschreibung

beginnt sich so zögernd von Legitimationsbedürfnissen und praktischen

Interessen zu lösen.

Goldenbaum, Ursula. - Die philosophische Methodendiskussion des 17. Jahrhunderts in ihrer
Bedeutung für den Modernisierungsschub in der Historiographie. In: «Geschichtsdiskurs». Bd.
2 (wie Anm. 27). S. 148-161, hier: S. 148 f.. L56 f. Zum Nebeneinander von historischer Kritik
und dem Fortschreiben alter Traditionen in der Geschichte der Geschichtswissenschaft vgl.
auch Grafton. Anthony. - Die tragischen Ursprünge der Fussnote. - Berlin. 1995.

«Und weil der bereits halbtodte Kaiser von seinem Pferd bis in ein nächstgelegenes Höltzlein
geschleppt wurde, allwo ihm die Schoos einer Metzen oder Gemeinen Dirnen zum Todtbeth
gedienet, ist zu ewigem Angedencken dessen Verordnung gethan worden, daß mann auf den

jeweiligen Zurzach-Marckten derjenigen Dirne, welche den Vorthantz tun wurde, einen Gulden
an Gelt entrichten sollte (Rahn, Johann Heinrich. - Eidtgenössische Geschichtliche Beschreibung.

- Zürich. 1690, S. 129 f.).
Vgl. Feller/Bonjour (wie Anm. 26), S. 412 f.

Vgl. Ebd. S. 413.

Feller/Bonjour charakterisieren Rahns Werk als «unterste Stufe der Wissenschaft» Ebd. S. 413.

Vgl. Bödecker, Hans Erich. - Die Entstehung des modernen historischen Denkens als
sozialhistorischer Prozess. In: «Geschichtsdiskurs». Bd. 2 (wie Anm. 27). S. 295-317. hier: S. 317.

Vgl. Weber (wie Anm. 27). S. 130: Bödecker (wie Anm. 203), S. 299 f.

347



Die romantische Ausgestaltung der Legende

Erst am Ende des 18. Jahrhunderts hat Johannes von Müller wieder eine
umfassende Schweizergeschichte vorgelegt,205 die auf einen grossen Leserkreis
wirkte.2"6 Die Idee einer Nationalgeschichte hatte er von seinem Studium bei
Schlözer in Göttingen mitgebracht.207 Er greift in seiner Darstellung wieder auf
die Quellen des 16. Jahrhunderts zurück,2"5 und zwar vornehmlich auf Tschudi,209

weil ihm weniger an der Überprüfung ihrer Glaubwürdigkeit,21" als an
ihrer Verschmelzung zu einer packenden, die Leser unmittelbar ansprechenden
Erzählung gelegen war.211 Er vermittelt wie Stumpf die Vorstellung, die
heroischen Schweizer hätten sich der Tyrannei widersetzt,212 wertet aber die
Notwendigkeit zu einem solchen Widerstand als tragisches Schicksal.21 ' Das
Widerstandsrecht wird dabei auch keineswegs sozial, sondern ausschliesslich national
begründet. Nicht das gemeine Volk, sondern die Gemeinschaft der Schweizer,
in der nach von Müller keine ständischen Unterschiede existierten,214 ist der

Träger einer Geschichte, in der sich die unsichtbare Hand Gottes offenbart.215

Der erste Band der «Geschichten schweizerischer Eidgenossenschaft» ist 1778 in Bern erschienen.

Um die Zensur zu umgehen, war als Druckort Boston angegeben (Feller/Bonjour [wie
Anm. 26], S. 634). Im folgenden zitiert nach der Tübinger Ausgabe von 1815.

Vgl. «ADB» (wie Anm. 167). Bd. 22. - Berlin. 1885. S. 588 f. Zum Erfolg seiner Chronik vgl.
S. 595.597.
Schlözer soll von Müller persönlich dazu angeregt haben («ADB». Bd. 22 [wie Anm. 206].
S. 589). Zu dessen Projekt der Völkergeschichte vgl. Mühlpfordt, Günter. - Schlözer als

Begründer der Völkergeschichte statt Fürstenhistorie. In: Jahrbuch für Geschichte 25 (1981).
S. 23-72. Zur Göttinger Geschichtsphilosophie vgl. Blanke. Horst Walter. Dirk Fleischer. Jörn
Riisen. Theory of History in Historical Lectures. The German Tradition of Historik. 1750-191X1.

In: History and Theory 23 (1984). S. 331-356.
Zu seiner Arbeitsweise vgl. Feller/Bonjour (wie Anm. 26). S. 652.
Die unkritische Anlehnung von Müllers an Tschudi wurde bereits im 18. Jahrhundert kritisiert
(vgl. «ADB». Bd. 22 [wie Anm. 206], S. 595).
Vgl. Im Hof. Ulrich. Müllers Verhältnis zur schweizerischen Nationallegende. In: «Johannes
von Mülller»: Geschichtsschreiber der Goethezeit / Hrsg. von Christoph Jamme. Otto Pöggeler.

- Schaffhausen. 1986. S. 47-66. hier: S. 57.

Zur Privilegierung der Erzählung vgl. Menze. Clemens. - Der Humanismus in Johannes von
Müllers Bonstetten-Briefen am Beispiel des Zusammenhangs von Geschichte und Bildung. In:
«Johannes von Mülller» (wie Anm. 210). S. 13-46. hier: S. 35 f.

Im Hof (wie Anm. 210). S. 51-54.
Vgl. «Alle Schwizer in ordentlichen Zeiten eines gerechten und stillen Gemüthes. gewohnt
ohne Furcht noch Verdruss oder viele Mühe bey dem Vieh in ruhiger Fröhlichkeit ihre Tage
durchzuleben. gewohnt aus alten Zeiten bey den Kaisern Gnade und Ehre zu finden, wurden
betrübt» (Müller. Johannes von. - Der Geschichten schweizerischer Eidgenossenschaft zwcyter
Theil: Von dem Aufblühen der ewigen Bünde. -Tübingen. 1815. S. 103).
Vgl. Ebd. S. 103.

«Nach dem für die Waldstätte schon glücklichen Tod Albrechts trug sich dieses zu; durch jene
bewunderswürdige Zusammenfügung unvorhergesehener Umstände, wo durch nach dem
Zeugniss der Universalhistorie, eine unsichtbare Hand alle Nationen und Gewalthaber zu
Zwecken leitet, wovon wir nichts wissen» (Müller [wie Anm. 213]. S. 127).

348



Diese Vorstellung einer gottgewollten Nationengeschichte geht auf Johann
Gottlieb Herder zurück.216 dessen Werke von Müller herausgegeben hat.217 Von
Herder übernimmt von Müller auch die Vorstellung einer Einheitlichkeit, ja
sogar einer Persönlichkeit des Volkes.21,5 Die Volksseele konkretisiert sich dann
im Handeln einzelner, wie zum Beispiel in dem Wilhelm Teils.219 Eine solche

Personalisierung der Geschichte legt den Grundstein zu einer Dramatisierung,
die sich am Vorbild antiker Schriftsteller orientiert.22" Die Schilderung von
Albrechts Tod liest sich bei von Müller wie ein historischer Roman:

«Man kam in Gebüsche: Johann hervor: «Es ist genug!». Der von Eschenbach fiel
dem König in den Zaum; Albrecht erstaunt, hielt es noch für einen Scherz. Plötzlich

Herzog Johann laut: «Hier der Lohn des Unrechtes!» und rannte den Speer ihm in

die Gurgel! Da spaltete Balm ihm den Kopf, da schlug Eschenbach ihn durch das

Antlitz. Betäubt stand Wart. Nach einem lauten Schrey sank der König ohnmächtig
in sein Blut; ein armes Weib sah die That, eilte ihn aufzunehmen; der König starb in

ihrem Schooss. In diesem Augenblick eilte sein alter Cantzler, der Strassburgische
Bischof herbey, fand ihn sprachlos, küssle die blutüberronnenen Wangen, lud ihn auf
einen Wagen.»221

Kurze elliptische Hauptsätze reihen sich aneinander, wie atemlos nimmt der
Leser am Geschehen teil. Die mittelalterliche Geschichte wird so zu einem
menschlichen Drama, das die Leser fesseln und erschüttern soll.222 Von Müllers
Leser sehen sich in eine Welt von Heroen versetzt, in der sie sich ohne
Schwierigkeiten zurechtfinden, da den Handlungen ausschliesslich menschliche
Gefühle zugrunde liegen. In solchen Heldengeschichten hat eine profane Dirne
keinen Platz mehr. Von Müller macht sie zu einer armen Frau, die dem König
zu Hilfe eilt. Sie ist jedoch mehr Staffage als handelnde Person und verschwindet

mit der Ankunft des Bischofs sofort wieder aus dem Bild. Von Müller hat
hier wohl deshalb die Version der Berichte des 14. Jahrhunderts gegenüber
denen des 16. Jahrhunderts privilegiert, weil er Albrechts Tod in den Armen einer
Dirne als unpassend empfand. Dabei verzichtet er aber keineswegs auf das

eindrückliche Bild des Sterbens im Schosse einer alten Frau, das in Kriegsdenk-
mälern des 20. Jahrhunderts klassisch geworden ist. Die alte Frau verleiht die-

Feller/Bonjour (wie Anm. 26). S. 645.
Ebd. S. 643.
Ebd. S. 645: Marks, Ralph. -Johannes von Müller und der Patriotismus. In: Ders.. Philosophie
im Spannungsfeld zwischen Historiographie und Historismus. Studien zu Kant. Johannes von
Müller und Dilthey. - Frankfurt. 1988. S. 54-84. hier: S. 56.

Feller/Bonjour (wie Anm. 26). S. 635: vgl. Im Hof (wie Anm. 210). S. 51.
Ebd. S. 635: Menze (wie Anm. 211). S. 36.

Müller (wie Anm. 213). S. 119.

Menze (wie Anm. 211). S. 36: Vgl. Lüsebrink. Hans-Jürgen. - Subjektivität in der Geschichtsschreibung.

In: «Geschichtsdiskurs». Bd. 2 (wie Anm. 27). S. 249-266. hier: S. 256.

349



ser Szene als Erinnerung an die trauernde Mutter eine universelle, auf die
Vergänglichkeit des Menschen verweisende Bedeutung. Jede Anspielung auf
Sexualität ist aus dieser symbolträchtigen Szene getilgt. Während von Müller
die gekrönten Häupter bewunderte,223 hatten die Geschichtsschreiber des 16.

Jahrhunderts ihre Autorität untergraben wollen. Eine Konfrontation zwischen
diesen widersprüchlichen Anliegen bleibt aus, weil ein Geschichtsroman, wie
ihn von Müller schrieb, vieldeutig schillern darf. Die Konzentration auf ge-
schichtsmächtige Handlungen, die diese Bearbeitung der Schweizergeschichte
prägt, lässt den Zurzacher Dirnentanz als unerhebliches Detail erscheinen, das

den Spannungsbogen der Erzählung zerstören würde. Von Müller privilegiert
damit die Gemeinsamkeit mit den Menschen der vergangenen Zeiten gegenüber

den Unterschieden. Er steht stellvertretend für das romantische Bestreben,

die durch die Aufklärung geschaffene Distanz zum Mittelalter mit einer
kongenialen Identifikation zu überbrücken. Sie war weniger von der
mittelalterlichen Realität als vom Wunschbild einer unwiderruflich verlorenen idealen
Vorzeit getragen.

Von Müller hat aufgrund seiner Bewunderung für den preussischen König Friedrich II.
versucht, in seinen Dienst zu kommen. Seine erste feste Anstellung erhielt er allerdings bei Sehlief-
fen in Kassel. Erst später kam er an den Hof des Erzbischofs von Mainz, von dort aus ging er
nach Wien in kaiserlichen Dienst, bevor er schliesslich zum preussischen Hofhistorigraphen
wurde («ADB». Bd. 22 [wie Anm. 206], S. 596 IT.).

350



Die Distanzierung von der Legende in der
wissenschaftlichen Kritik

Die Entstehung einer wissenschaftlichen Geschichte, die die Quellenkritik
zu einem unverzichtbaren methodischen Rüstzeug machte,224 hat von Müllers
didaktisch-rhetorischen Geschichtsentwurf in Vergessenheit geraten lassen.

Aber trotz dieser methodischen Ansprüche verbindet die Historiker des 19.

Jahrhunderts vieles mit von Müller. Auch ihr Medium der Vermittlung war die

Erzählung, auch sie waren von grossen Männern fasziniert und auch sie sahen
die Geschichte als Wirkungsfeld von Individuen im Rahmen einer
Nationengeschichte.22''

Georg von Wyss hat 1853 die Legende von Albrechts Tod mit dem neuen
Instrumentarium seziert und dabei wie Hottinger allein mit Hilfe der Überlieferung

des 14. Jahrhunderts das Geschehen zu rekonstruieren versucht.226 Seine

Quellenbasis ist jedoch wesentlich breiter, wodurch die Widersprüche in der
chronikalischen Überlieferung im Hinblick auf die Identität des Sterbehelfers
zum Vorschein kommen. Von Wyss löst sie durch das Heranziehen einer
Urkunde auf, die den Aufenthalt des Strassburger Bischofs an Albrechts Hof kurz
vor seinem Tod belegt.227 Aber beweist der Aufenthalt des Strassburger
Bischofs am Hof Albrechts tatsächlich seine Rolle als Sterbehelfer? Steht hinter
der angeblich ausschliesslichen Orientierung am faktischen Gehalt der Berichte

nicht vielmehr ein geheimes Einverständnis mit den kaiserfreundlichen
Berichten, deren Perspektive von Wyss teilt? Die selbstverständliche Annahme,
Albrecht sei stets auch in der Schweiz anerkannt gewesen, lässt von Wyss sogar
die Erweiterungen des 16. Jahrhunderts in einem für den Herrscher positiven
Licht interpretieren. Seiner Meinung nach wollten die Geschichtsschreiber
damit «die nahe Berührung menschlicher Grösse mit menschlichem Elend» zum
Ausdruck bringen.225 Der Lokalhistoriker Theodor von Liebenau, der sich der
Rehabilitierung des Klosters Königsfelden gegen die «schwarze Legende» der
antihabsburgischen Geschichtsschreiber verschrieb, urteilt fünfzehn Jahre später

wesentlich härter über die Geschichtsschreiber des 16. Jahrhunderts. Als
«befangene Schriftsteller» und «Geschichtsbaumeister» hätten sie «Fantasiegemälde»

entworfen und «Märchen» erzählt.229 Die methodischen Errungen-

Schleier (wie Anm. 38). S. 141.

Ebd. S. 143.

Wyss. Georg von. König Albrechts Tod. In: Anzeiger für schweizerische Geschichte und
Altcrthumskunde 1 (1853). S. 4-6.
Ebd. S. 4.

Ebd. S. 4 f.

Liebenau (wie Anm. 24). S. 20. 124.

351



schatten der Geschichtswissenschaft des 19. Jahrhunderts werden hier zur
Abgrenzung von Chronisten benutzt, deren Vorstellungen den eigenen Anliegen
widersprechen. Auch von Liebenau bezieht die Sicherheit, mehr als die Vorzeit
über das Geschehen zu wissen, aus seiner Kenntnis der urkundlichen Überlieferung,

die in dieser Zeit als Königsweg zur historischen Wirklichkeit erscheint.
Dirnen am königlichen Hof kamen darin nicht vor.

Verloren ging dieser Art der positivistischen Geschichtsschreibung sowohl
der Blick auf die Gesellschaft als auch auf den Alltag der Menschen. Bis die
Kulturgeschichte am Ende des 19. Jahrhunderts aus dem wissenschaftlichen Kanon
verbannt wurde, konnte sie noch ausgleichend wirken.23" Viele Lokalhistoriker
haben sich von dem durch sie geweckten Interesse an den konkreten Details des

Zusammenlebens anstecken lassen und ihre Archive nach Belegen durchforstet.

Ihre Publikationen machten nun ein Wissen zugänglich, das jahrhundertelang
in Vergessenheit geraten war.211 Nachdem Theodor von Liebenau 1868 in

einer Anmerkung seiner Geschichte Königsfeldens auf den eidgenössischen
Abschied von 1535 verwiesen hatte.2'2 erweiterte Hans Herzog 1898 in seiner

Darstellung über die Zurzacher Messen diese schmale Quellenbasis um die
Rechnungen des Landvogtes.2" Aber auch in der Kultur- und Lokalgeschichte
zeigt sich eine Privilegierung der Rechtsquellen als sogenannte «Überreste»

gegenüber der historiographischen «Tradition». In dieser Perspektive wird der
Dirnentanz zu einer Marginalie der Verwaltungsgeschichte.

Schleier (wie Anm. 38). S. 146.

Schleier. Hans. - Kulturgeschichte im 19. Jahrhundert: Opposilionswissenschaft. Modernisie-
rungsgeschichte. Geistesgcschichtc. spezialisierte Sammlungsbewegung. - In: «Geschichtsdiskurs»

(wie Anm. 27). Bd. 3: Die Epoche der Historisierung. - Frankfurt. 1997. S. 424-446. hier:
S. 437.
Liebenau (wie Anm. 24). S. 125 f.

Herzog. Hans. - Zurzacher Messen. In: Taschenbuch der Historisehen Gesellschaft des Kantons
Aargau. - Aarau. 1898. S. 16-19.

352



Der Dirnentanz als Emblem der sexuellen Freiheit

Die Legende von der Entstehung des Zurzacher Dirnentanzes wäre in

Vergessenheit geraten, wenn sich nicht aus der historischen Schule der
Rechtswissenschaften eine Erzählforschung entwickelt hätte, die im Zuge zunehmender
wissenschaftlicher Spezialisierung der Volkskunde zufallen sollte.254 Mit den
Geschichtsschreibern des 16. Jahrhunderts verband diese Sammler von
Geschichten ein antiquarisches und nationales Interesse. Sie wollten ein Kulturgut
bewahren, das als Ausfluss eines ursprünglichen Volkstums der Nation ein
kulturelles Fundament bot.235 Der Volksbegriff, der diesem Ansatz zugrunde liegt,
ist nicht nur wie der von Müller organisch, sondern zugleich mythisch. Die
Sammler des Erzählgutes gingen von der Vorstellung aus. hinter den Geschichten

stünde eine kollektive Schöpfung, deren Ursprung in eine unbestimmte und

geheimnisvolle Vorzeit zurückreiche.2'6 Die Vorstellung einer ehemaligen Einheit

hatte heuristische Folgen. Im Bemühen, die hypothetische Urfassungzu
rekonstruieren, konzentrierte man sich auf die Übereinstimmungen zwischen den
verschiedenen Geschichten, deren Differenzen als erzählerische Varianten
verbucht wurden.

Ernst Ludwig Rochholz, der aus politischen Gründen aus Bayern in die
Schweiz flüchtete, gehört zu den ersten, die in der Schweiz Sammlungen
«volkstümlichen» Kulturgutes anlegten.2' Er hat in seine Zusammenstellung der
Schweizersagen auch den Bericht von Albrechts Tod aufgenommen. Eine etwas
altertümliche Formulierung, die Bezeichnung «Landstürzerin» für die Dirne.
die ansonsten allein in einer 1803 im Aargau erscheinenden Schrift über die
Geschichte des Klosters Königsfelden erscheint.2"1 lässt vermuten, dass er über die

populärwissenschaftliche Heimatkunde auf diese Tradition aufmerksam geworden

war. Er muss sie dann bis ins 16. Jahrhundert zurückverfolgt haben, denn in
seiner Aufzeichnung beruft er sich allein auf die Chronisten dieser Zeit.2'9 Wie

Sievers. Kai Detlev. Fragestellungen der Volkskunde im 19. Jahrhundert. - In: Grundriss der
Volkskunde: Einführuna in die Forschungsfelder der Europäischen Ethnologie / Hrsg. von Rolf
Brednich. - Berlin. 1988. S. 37.
Ebd. S. 39.
Ebd. S. 37.

Zu seiner Person vgl. «ADB- (wie Anm. 167). Bd. 53. Berlin 1907. S. 415-419.
Diese anonyme Arbeit folgte, was die Schilderung des Todes Albrechts betrifft, von Müllers
Darstellung, außer daß die arme Frau hier zu einer armen Bäuerin gemacht wird (Historische
Beschreibung des im 14. Jahrhunderts gestifteten Klosters Königsleiden. I. Aufl.. - o.O.. 1803.
S. 7 f.. 15). Die rege Nachfrage nach dieser Schrift führte 1812 und 1819 zu zwei Neuauflagen
(Boner[wie Anm. 54]. S. 15 Anm. 1).
Die Chroniken des 16. Jahrhunderts wurden bis ins 20. Jahrhundert hinein als Quellen für
Sagen benutzt (vgl. Müller. A. - Die Sage bei Heinrieh Brennwald. In: Archives suisses des traditions

populaires 17 (1913). S. 193-222).

353



die Brüder Grimm stellt Rochholz seine Erzählkunst in den Dienst des

Bemühens, die im Verschwinden begriffene Volkskultur seinen Zeitgenossen
zu vermitteln.24" Dabei greift er zu ähnlichen Mitteln wie von Müller. Der «König

der Deutschen», der einer «Unthat» zum Opfer fällt, ist der Held seiner
Geschichte. Von seinen Vergehen und den Gründen des Mordes wird daher nicht
gesprochen. Auch für Rochholz stellt die Gegenwart der Dirne ein Problem dar,
doch er eliminiert es nicht, sondern bietet eine Erklärung dafür an:

«Den Halbtoten schleppte sein Ross bis in das nächstgelegene Wäldchen. Da sass

am Raine eine fahrende Dirne, die von der Reise des Hofes vernommen und sich aus

Brugg aufgemacht hatte, um den Trosse nachzuziehen; sie erbarmte sich des vom
Pferde sinkenden Fürsten. Er verschied unter ihrer Hand, ehe das Gefolge wieder
erschienen war. Und so diente der Schoos einer Metze dem Könige der Deutschen zum
Todbette. Zum ewigen Angedenken dessen ist das Kloster Königsfelden gegründet
worden; dasselbe übernahm aber zugleich auch die Verpflichtung, allen fahrenden
Dirnen, die an seine Pforte klopften, einen Zehrpfennig zu verabreichen. Und zu
Zurzach und Brugg wurde ein Goldgulden gestiftet und jeder «Landstürzerin»
alljährlich ausbezahlt, welche dorten bei den Jahrmärkten den ersten Vortanz that.»241

Um den Lesern die Gegenwart der Dirne verständlich zu machen, rechnet
Rochholz sie dem Tross zu, und da er sich vagabundierende Prostituierte nicht
vorstellen kann, lässt er die Frau dem Heer aus Brugg entgegenziehen. Die
Begleiterinnen der frühneuzeitlichen Söldner nehmen damit die Gestalt von
einheimischen Frauen an, die sich mit durchziehenden Soldaten einlassen. Rochholz

versucht mit dieser Präzisierung, Vermittlungsarbeit zu leisten, indem er
frühneuzeitliche Praktiken vor dem Hintergrund der Gepflogenheiten seiner
Zeit interpretiert. Dabei greift er zu einem bemerkenswerten Mittel: Er verleiht
der bislang gesichts- und geschichtslosen Dirne ein eigenständiges Leben, das
sie zur Person macht. Das Bemühen, die Unterschichten in die Geschichte
einzubinden, erreicht im Tod des Königs in den Armen der Dirne seinen Höhepunkt.

Der Bericht übernimmt die Wendung Bullingers vom Schoss der Dirne
als Totenbett, lässt aber das ironisierende «wunderbar» weg. Damit verwandelt
sich der zweideutige Kommentar in eine Begegnung von Flerr und Volk im
Angesicht des Todes, die die Gleichheit aller Menschen unterstreicht. Rochholz
zeigt sich hier im Gegensatz zu anderen Vorläufern der Volkskunde
bemerkenswert demokratisch und tolerant.242

Vgl. Sievers (wie Anm. 234). S. 37.

Rochholz. Ernst Ludwig. Schweizersagen aus dem Aargau. 2. Bd. - Aarau. 1856. S. 347 ff.
Zur sozialkonservativen Tendenz der Kulturgeschichte des 19. Jahrhunderts vgl. Hiibinger.
Gangolf. - Konzepte und Typen der Kulturgeschichte. - In: «Geschichtsdiskurs» (wie Anm. 27).
Bd. 4: Krisenbewusstsein. Katastrophenerfahrung und Innovationen. 1880-1945. S. 136-152.
hier: S. 138.

354



Der Begründer der Schweizer Erzählforschung dreht damit die Argumentation
der Geschichtsschreiber des 16. Jahrhunderts um. Während diese Albrecht

durch seine Verbindung mit einer Dirne zu diffamieren versuchten, nimmt er
die Verbindung zum Herrscher zum Anlass, um eine Frau aus dem Volk zur
Handelnden in der Geschichte zu machen. Er distanziert sich im Folgenden mit
keiner kritischen Bemerkung von der Stiftung für die Dirnen und dem Zurzacher

Dirnentanz und fügt zum besseren Verständnis zwei Zitate an, die er der
Königsfelder Chronik und den Fastnachtsspielen entnommen hat. Mit dem ersten

illustriert er die Vorstellung der mittelalterlichen Armutsbewegung vom
sündenverhütenden Almosen und mit dem zweiten verweist er auf den freizügigen

Umgang mit Dirnen im Mittelalter. Rochholz konfrontiert sich und seine
Leser dabei ungeschminkt mit dem Anderen in der Geschichte, rückt die
Protagonisten der Geschichte aber zugleich in eine so unerreichbare Ferne, dass sie

zu Exoten werden. Die Suche nach dem Anderen, die seine Toleranz begründet,

versperrt ihm jedoch zugleich den Weg zum Verständnis seiner Vorlagen.
Seine Überzeugung, das Mittelalter habe einen unbefangeneren Umgang mit
Dirnen gepflegt, macht ihn blind gegenüber den polemischen Tendenzen seiner
Quellen.

Nicht immer hält sich Rochholz jedoch so genau an die Vorlagen. Sein
Interesse an der Exotik der Vergangenheit und seine Überzeugung, die greifbaren
Textbelege gingen auf eine ältere Tradition zurück, beflügelten seine Phantasie
in der Suche nach einer Erklärung für die Entstehung des Dirnentanzes, die die
wissenschaftliche Geschichtsforschung schuldig geblieben war. Schon in seinem

Sagenbuch hatte er die Anrufung der heiligen Verena bei Unfruchtbarkeit mit
einer Tannhäusergeschichte, in der Venus als Verena auftaucht, verbunden.243

Diese Assoziation faszinierte ihn so sehr, dass er sie in seinem Buch «Drei
Gaugöttinnen» zu der Theorie ausbaute, Verena sei ursprünglich keine Heilige,
sondern eine germanische Liebes- und Furchbarkeitsgöttin gewesen.244 Eine solche

Interpretation liess auch den Zurzacher Dirnentanz in einem neuen,
archaischeren Licht erscheinen. Eine zeitgenössische Redewendung über einen
Baum, von dem gesagt wird, die Pest sei dahinter vermauert, genügt, um diesen
Baum an der Stelle des Siechenhauses zu verorten, das der älteren Verenalegende

zufolge einem Frauenhaus benachbart war. Rochholz setzt dieses Haus

aufgrund seines Namens mit dem mittelalterlichen Bordell gleich.245 Aber
obwohl die mittelalterlichen Bordelle oft euphemistisch Frauenhäuser genannt

Rochholz (wie Anm. 241). S. 16.

Rochholz, Ernst Ludwig. - Drei Gaugöttinnen. Walburg. Verena und Gertrud als deutsche
Kirchenheilige: Sittenbilder aus dem germanischen Frauenleben. - Leipzig. 1870.

Rochholz ist nicht keineswegs der einzige Historiker, der die Bezeichnung «Frauenhaus» als
sicheren Indikator für die Existenz eines Bordells betrachtet (vgl. Schuster (wie Anm. 3). S. 88).

35.5



wurden, spricht das Fehlen jedes weiteren Beleges gegen die Existenz eines
städtischen Bordells in Zurzach. Es handelt sich daher aller Wahrscheinlichkeit
nach bei dem erwähnten «Frauenhaus» um ein Pflegerinnenhaus. Rochholz
lässt dann den Zurzacher Dirnentanz um den Baum herum stattfinden, und
leitet daraus das Patronat der Zurzacher Lokalheiligen für die Prostitution ab:

«Sooft nun der Landvogt von Baden zur Eröffnung der Zurzacher Dult im
Flecken einritt. erwartete ihn unter dieser Linde «eine fahrende Frau», mit der er
einen Tanz um den Baum thun musste. Dafür erhielt sie einen Gulden Zehrgeld,
gestiftet von jener Königin Agnes, die zum Seelenheile Albrechts ihres erschlagenen
Vaters, das Kloster Königsfelden bei Brugg erbaut hatte. Gerbert in seiner Tapogra-
phie thut dieses also entstandenen <Metzentanzes> ebenfalls Erwähnung, verlegt ihn
aber fälschlicherweise unter die Linde des Städtchens Bruggs. also dem Stifte
Königsfelden zunächst. So war Verena die Patronin der Frauenhäuser und Metzen
geworden.»246

Da Rochholz sich nicht als Historiker, sondern als Sammler einer hinter der
Geschichte liegenden Tradition versteht, erlaubt er sich einen freien Umgang
mit den Quellen. Die einzige Anmerkung, die er liefert, ist bezeichnenderweise
falsch. Seine Vorstellung vom Dirnentanz ist eine Mischung aus historischer
Imagination und Phantasie. Die zentrale Rolle der Linde geht auf seine

Vorstellung von urtümlichen Bräuchen zurück, mit der er die Lücken der
mittelalterlichen Überlieferung auffüllt. Das wissenschaftliche Kleid, das Rochholz
seiner Vorstellung gibt, ist damit nicht mehr als ein Überwurf, unter dem seine

persönliche und nicht verifizierbare Überzeugung durchscheint, der Schlüssel

zum Dirnentanz liege in vorchristlichen Praktiken. Prinzipiell abgelehnt werden
können Versuche, in der mittelalterlichen Kultur nach Spuren einer vorchristlichen

Kultur zu suchen, nicht. Wo die Quellen uns im Stich lassen, sind wir auf
eine Argumentation verwiesen, die sich an den kulturellen Formen orientiert
und mit Analogieschlüssen arbeitet.247 Doch es ist eine Sache, mit Hilfe von
Vergleichen vorsichtige Vermutungen anzustellen und sie als solche zu kennzeichnen,

und eine andere, die Quellen als Versatzstücke für eine persönliche Vision
zu benutzen, die keinen Platz für argumentative Kritik lässt. Eine solche
Darstellung entsprach bereits im 19. Jahrhundert nicht mehr dem wissenschaftlichen

Standard. An den «Gaugöttinnen» und ihrem Autor schieden sich in der

Rochholz (wie Anm. 244). S. 155.

Adolf Reinle hat vorgeführt, wie ein solcher Zugriff möglich ist (Reinle. Adolf. - Die Heilige
Verena von Zurzach. Legende. Kult. Denkmäler.- Basel, 1948. - (Ars Docta: Bd. 6). S. 146 ff.).
Zuletzt hat Carlo Ginzburg versucht, solche Methoden in der Geschichtswissenschaft wieder
salonfähig zu machen (Ginzburg. Carlo. - Mitti. emblemi, spie. - Turin. 1986).

356



Folge die Geister.248 Anhänger gefunden hat die Vorstellung eines urtümlichen
Verenakultes in der populärwissenschaftlichen Kulturgeschichte, deren Werke
bis heute weite Verbreitung finden, während die universitär gebildeten
Wissenschaftler der folgenden Generationen, die mehr für ihresgleichen als für das

grosse Publikum arbeiteten, diese These ablehnten.249 Damit haben Rochholz'
Arbeiten schlussendlich das geschaffen, was er gesucht hat: populäre
Traditionen.

Bartholomäus Fricker hat die Vorstellung eines urtümlichen Verenakultes
sichtlich beeindruckt von Rochholz Autorität in seiner Geschichte der Stadt
und Bäder zu Baden weiter ausgebaut.25" Er verlegt dabei das nach Verena
benannte Frauenhaus, wohl weil er in Zurzach keines finden konnte, nach Basel.251

Dass ausgerechnet in Zurzach, dem Mittelpunkt der Verenaverehrung, der
Dirnentanz stattfand, stellt seiner Ansicht nach unter Beweis, dass es sich bei
Verena um eine germanische Liebesgöttin handelt. Aber anders als Rochholz, der
die Vergangenheit nicht am moralischen Massstab der Gegenwart mass,
verbindet Fricker sie Werturteilen. Zurzach ist für ihn ein Ort der «ausgesuchtesten
Sinnlichkeit und zügellosesten Üppigkeit», an dem einem «doppelten Verenen-
kult» gehuldigt wird.2112 Über Fricker ist Rochholz' These in das 1906 von Alfred
Martin verfasste Buch über das deutsche Badewesen gelangt, in dem die moralische

Verurteilung übernommen wird.2:" Während sich die Geschichtsschreiber

Die Anerkennung von Rochholz durch seine Zeitgenossen ist durch die Verurteilung der
nachfolgenden Generationen in Vergessenheil geraten. 1870 wurde er an das germanische Nationalmuseum

in München berufen, konnte sich aber nicht zur Rückkehr nach Bayern entschliesscn.
1884 erhielt er dann wegen seiner Verdienste um die Schweizer Volkskunde die Berner Ehren-
doktorwürde. und seit 1887 war er der alleinige Herausgeber der Argovia («ADB». Bd. 53 [wie
Anm. 237], S. 417 f.). Seine Thesen sind in Handbücher eingegangen (vgl. Reinle [wie Anm.
247], S. 141 : Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens / Hrsg. von Hanns Bächthold-Stäub-
li. Bd. 8. - Berlin. 1937. Sp. 1564). Zur allgemeinen Tendenz der Disqualifizierung der
Kulturgeschichte als Dilettantismus vgl. Schleier (wie Anm. 229). S. 430.
Riehard Weiß, der 1946 die Schweizer Volkskunde auf eine wissenschaftliche Grundlage stellen
wollte, verurteilt Rochholz' Werk als mythologische Spekulation, die der Schweizerart fremd
geblieben sei (Weiß. Richard. - Volkskunde der Schweiz. Grundriss. - Zürich. 1946. S. 373

Anm. 33). Ähnlich kritisch urteilt bereits der Artikel in der ADB von 1907 (wie Anm. 237). S.

418): vgl. auch die Beurteilung von Rochholz' Darstellung in den Schweizersagen als «irrig und
anfechtbar» durch Georg Boner (Boner [wie Anm. 54], S. 15).
Fricker. Barth. - Geschichte der Stadt und Bäder zu Baden. - Aarau. 1880. S. 405 ff. Fricker
bezeichnet Rochholz als Professor, obwohl er diese Funktion nie ausgeübt hat (Ebenda. S. 405).
Ebd. S. 414.
Ebd.
Martin. Alfred. - Deutsches Badewesen in vergangenen Tagen. -Jena 1906. S. 248. Es gibt in
der Sexualitätsgeschichte noch weitere Mythen dieser Art. Die Freizügigkeit des Konstanzer
Konzils gehört ebenso dazu wie der Besuch Kaiser Siegmunds im Ulmer und Berner Frauenhaus

(vgl. Schuster [wie Anm. 3], S. 46 ff., S. 229 f.). Zum Mythos des «ius primae noctis» vgl.
Boureau. Alain. - Le droit de cuissage: La fabrication d'un mythe XIIL-XX0 siècle. Paris 1995

(leider ohne Berücksichtigung der Schweizer Tradition).

357



des 18. Jahrhunderts und vom Beginn des 19. Jahrhunderts noch über die
Unterschiede zwischen ihnen und den Menschen anderer Zeiten amüsierten,
wunderten und von ihnen faszinieren liessen,254 scheinen sich die Kulturhistoriker
vom Ende des 19. Jahrhunderts von der Projektion einer sexuellen Freiheit in
die Vorzeit bedroht zu fühlen. Frickers und Martins Moralismus stehen
stellvertretend für die Tendenz der populären Kulturgeschichte, ein als zeitlos
verstandenes Ideal von Sittlichkeit zum Massstab zu erheben. Damit wenden sich
diese Autoren jedoch nicht nur gegen die Vergangenheit, sondern auch gegen
die Moderne, deren Produkt sie sind.255 Ihre Unsicherheit entspringt der
gesellschaftlichen Tabuisierung der Sexualität, die nun als Gefährdung der Zivilisation

verstanden wurde.256 Gegen eine Verdrängung der Sexualität aus der
Öffentlichkeit und gegen das sozial konservative Bild ehelicher Sittlichkeit
haben hingegen die Begründer der Sexualgeschichte Stellung bezogen. Zu ihnen
gehört Iwan Bloch, ein Berliner Arzt, der eine materialgesättigle Geschichte der
Prostitution im Mittelalter vorgelegt hat, die auch einen Hinweis auf den
Zurzacher Dirnentanz enthält.257 Mit einer Unmenge von Belegen aus der lokalen
und regionalgeschichtlichen Literatur versucht Bloch hier die mittelalterliche
Organisation der Prostitution und ihre öffentliche Anerkennung seiner Zeit als

beispielhaft vor Augen zu führen. Dieses Plädoyer für mehr Toleranz gegen von
der Norm abweichendes sexuelles Verhalten blieb jedoch nicht zuletzt wegen
der wissenschaftlichen Gestalt von Blochs Arbeit ohne Wirkung auf das breite
Publikum.

Der letzte in der Reihe derjeniger, die Verena für eine Schutzpatronin der
Prostitution und ihre Verehrung für einen Fruchbarkeitskult halten ,2lX ist der
Kulturanthropologe Hans Peter Dürr, der noch 1978 den Zurzacher Dirnentanz
als «zügelloses Treiben» charakterisierte.219 Dieses Urteil verrät, dass Dürrs spätere

Kritik an Norbert Elias' Vorstellung, ein Prozess der Zivilisation habe die
Sexualität tabuisiert, nicht ausschliesslich wissenschaftlichen Gründen ent-

Vgl. beispielsweise das mit dem ironischen Titel «Das Kloster» versehene Werk Josef Scheibles.
dessen Untertitel «Meist aus der altern deutschen Volks-, Wunder-, curiositäten - und vorzugsweise

komischen Literatur» auf eine unterhaltende Absicht hinweist (Scheible. Josef, - Das
Kloster. 8 Bde. - Stuttgart. 1845-48).
Hübinger (wie Anm. 242). S. 146.

Die Vorstellung von Sexualität als Bedrohung der Kultur liegt auch der am Ende des 19.
Jahrhunderts entwickelten Psychoanalyse zugrunde (vgl. Freud. Siegmund. - Massenpsychologic
und Ich-Analyse. Die Zukunft einer Illusion. - Frankfurt. 1967. S. 86 ff.).
Bloch, Iwan. - Die Prostitution. Bd. 1. - Berlin. 1912 (Handbuch der gesamten Sexualwissenschaft:

Bd. 1). S. 715.

Dürr. Hans Peter. - Der Mvthos vom Zivilisationsprozess. Bd. 1: Nacktheit und Scham. -
Frankfurt. 1988, S. 61 f.

Dürr. Hans Peter. - Traumzeit. Über die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation. - Frankfurt.
1978. S. 37.

358



springt. Wenn Dürr nachweist, dass es kein «schamloses» Mittelalter gegeben
habe,26" macht er seine Bedenken gegen sexuelle Freiheit zu einer anthropologischen

Konstante. Die Enttabuisierung der Sexualität seit den 70er Jahren
erscheint vor dem Hintergrund seiner Forschungen als Vergehen an einem
menschlichen Grundbedürfnis nach körperlicher Intimität. Insofern gehört sein

Buch in den Zusammenhang einer Abrechnung mit den Folgen der studentischen

Revolte von 1968. Der grosse Widerhall, den es in den Medien gefunden
hat, zeigt, dass die Inwertsetzung gesellschaftlicher Regeln im Umgang mit
Sexualität einem Bedürfnis unserer Zeit entspringt.

Über die Rezeption Rochholz' ist der Zurzacher Dirnentanz im Übergang
vom 19. und 20. Jahrhundert vom nationalen zum sexuellen Mythos geworden,
der für die Anhänger einer traditionellen Moral eine Provokation darstellte und
für die Befürworter einer sexuellen Befreiung als Kritik an der Doppelmoral
benutzt werden konnte. Die Historisierung der Vergangenheit seit dem 18.

Jahrhundert hat damit auch die Körperlichkeit des Menschen erreicht.261 Die
Mythen, die auch die wissenschaftliche Geschichtsschreibung bei der Fundierung
einer Geschichte der Sexualität produzierte, gehören zu den Schwierigkeiten
einer Konfrontation mit dem Fremden.262 Eine anthropologisch ausgerichtete
Geschichtswissenschaft wird auch in Zukunft nicht vor ihnen gefeit sein, obwohl sie

zur Kritik verpflichtet ist.261 Die Folgen von Rochholz' Erfindung zeigen, dass

auch das 20. Jahrhundert den Glauben an die Autorität des Geschriebenen
nicht verloren hat. Auch wir bauen, wie die Geschichtsschreiber des 16.

Jahrhunderts auf Vorarbeiten anderer auf. deren Grundlagen wir nicht immer
überprüfen. Wenn sich unsere Interessen mit denen anderer Geschichtsschreiber
decken, haben auch wir die Tendenz, ihre Ergebnisse als Wahrheit zu übernehmen.

Doch der Erfolg der Erfindung von Rochholz hat noch einen weiteren
Grund. Sie beantwortet eine Frage, bei der uns die Quellen im Stich lassen: Wie
kam es zum Zurzacher Dirnentanz und welche Bedeutung hatte er? Diese Frage

hat sich auch den Geschichtsschreibern des 16. Jahrhunderts gestellt und sie

haben wie Rochholz bei ihrer Beantwortung auf Assoziationen gebaut. Dieses

Querdenken gegen eine kausale und positivistische Argumentation als

unwissenschaftlich zu verurteilen, wäre zu leicht. Alle, die Geschichte schreiben,
benutzen nicht nur die Quellen, sondern auch ihre Phantasie.2'14 Doch dabei soll-

Dürr (wie Anm. 258). S. 9-12.
Halperin. David M.. Is there a Historv of Sexuality? In: History and Theory 28 (1989). S. 257-
274.
Gehrke (wie Anm. 40). S. 262.

Ebd. S. 263 f.

Vgl. Fried. Johannes. - Wissenschaft und Phantasie. Das Beispiel der Geschichte. In: Historische

Zeitschrift 263 (1996). S. 291-316.

359



ten wir nicht nur auf unserer Bedürfnis achten, eine vollständige und wahrhaftige
Geschichte zu bieten, sondern auch die Grenzen unseres Zuganges zur

Vergangenheit respektieren. Je weiter der Abstand zum Mittelalter durch die
moderne Suche nach dem Anderen wird, umso grösser wird der Spielraum für
Projektionen. Neben dem Trennenden steht aber auch das Verbindende, das es

uns ermöglicht, das Handeln derjenigen zu verstehen, die nicht unserer eigenen
Kultur angehören. Wer sich allein für die Unterschiede interessiert, verpasst das
Rendezvous mit den Menschen, die mehr als Träger eines befremdlichen
Kulturgutes sind. Was hätte wohl der Badener Landvogt davon gehalten, wenn man
seine Entlohnung der Dirnen als Teilnahme an einem Fruchtbarkeitskult
charakterisiert hätte?

Anschrift der Autorin:

Dr. Beate Schuster
19, rue Vauban
F-67000 Strassbourg

360


	Geschichtsschreibung und Fantasie : die historiographische Legende vom Zurzacher Dirnentanz

