
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 103 (1991)

Artikel: Johann Rudolf Rudolf oder : Theologie im Wandel der Zeiten

Autor: Dellsperger, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Klassisches Exilland» für Berner war in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts
nicht der Aargau. sondern der französische Sprachraum, besonders die Westschweiz.
Hierhin zogen für längere oder kürzere Zeit etwa Karl Ludwig von Haller. Karl
Kasthofer und Vertreter der religiösen Erweckungsbewegung. Aber auch Philipp
Albert Stapfer brachte den grössten Teil seines Lebens in Frankreich zu (seine Frau

war Pariserin), und als Albrecht Rengger nach der Helvetik den Aargau verliess,
wirkte er zehn Jahre lang als Arzt in Lausanne. Zwischen ihnen und den Beinern
bestand also in dieser Hinsicht eine innere Verwandtschaft.

Johann Rudolf Rudolf oder: Theologie im Wandel der Zeiten

Prof. Dr. RudolfDeUsperger. Bern

I

Lesend, während die anderen Mitglieder posieren, so hat Johannes Dünz Rudolf
im Kreis der Berner Bibliothekskommission porträtiert'. Er hat ihn damit gut
getroffen, erzählt doch auch Johann Georg Altmann von seinem Lehrer, am liebsten
habe dieser sich, mit Lektüre versehen, in einen stillen Winkel verkrochen2. Damit
wiederum reimt sich die Nachricht, Rudolf sei bis zuletzt mit der Druckfassung seiner

Predigten beschäftigt gewesen, gut zusammen1. Johann Rudolf Rudolf war ein
Gelehrter. Abgesehen von seiner frühen Kindheit und einem Jahr Gemeindetätigkeit in
Seon (I675/76)4 hat er sein fast vierundsiebzigjähriges Leben in Schulen lernend
und lehrend zugebracht: zuerst in Zofingens Latina, dann elf Jahre als Student in

Bern, anschliessend als Reisestipendiat in der Westschweiz, in Frankreich, England
und Deutschland 1672-75)5; nach dem erwähnten pfarramtlichen Intermezzo
wiederum in Bern, nun aber als Professor, zuerst 1676) für Hebräisch und Ethik,
anschliessend (1688) für Hebräisch und Katechetik, später (1698) für Kontroverstheologie

und schliesslich 1700) im Rang eines Theologus primarius für Systematische

Theologie.
In jeder Phase dieser stetigen Laufbahn ist ein grösseres Werk entstanden. 1684

gab Rudolf im Auftrag des Rates die Bemer Piscatorbibel heraus''. 1696 erschien seine

philosophische Ethik7. Nur ein Jahr später folgte eine umfangreiche Auslegung des

Heidelberger Katechismus* und 1713, nach eingehenden Vorstudien und als Krönung,
eine Dogmatik".

Rudolf, der 1646 in Zofingen zur Welt gekommen und 1718 in Bern verstorben
ist, war ein Wissenschafter von Rang. Seine Studenten kamen von weither10, seine

126



Bücher fanden weithin Verbreitung. Zuletzt (1716-18) versah er neben seiner
Professur das Amt des obersten Dekans, nachdem er bereits längere Zeit als Stellvertreter

des erkrankten Dekans gewirkt hatte. Das war ein Novum in der Geschichte der

Bemer Kirche und sollte zeit des Ancien Régime auch die Ausnahme bleiben: Die
Dekane von 1528 bis 1798 entstammten dem Pfarrerstand, nicht der Professorenschaft.

Hatte diese Regel ihre guten Gründe, so hing die Ausnahme mit besonderen

Umständen zusammen. Man lebte in einer Zeit des Umbruchs. Mit dem Pietismus,
der Frühaufklärung und dem nach wie vor ungebrochenen Täufertum stellten
verschiedene geistliche und geistige Strömungen die Uniformität der Staatskirche in

Frage. Rudolf nun war ein im Ansatz konservativer Theologe, ein Vertreter der
sogenannten Spätorthodoxie. Aber er hat es wie niemand sonst in der damaligen Berner
Kirche verstanden, Andersdenkenden auf eine menschen- und sachgerechte Weise

zu begegnen. Deshalb wurde er wohl auch mit dem Doppelmandat eines Professors

und Dekans betraut: Man erhoffte sich von ihm, er würde dank seiner theologischen
Kompetenz und persönlichen Integrität die zentrifugalen Kräfte der Zeit am ehesten

noch zusammenhalten können.
Damit bin ich bei meinem Thema. - Johann Rudolf Rudolf oder Theologie im

Wandel der Zeiten. Doch bevor von den Zeiten die Rede ist, soll die Zeit, in der

Rudolf gelebt hat, kurz charakterisiert werden.

II

Der Dreissigjährige Krieg hatte weite Teile Europas in Schutt und Asche gelegt.
Auch in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts haben entsetzliche Kriege zahlreiche

Territorien - ich denke beispielsweise an die Kurpfalz - verwüstet, während

Bern und die Eidgenossenschaft verschont blieben. Rudolf hat 1684 im Vorwort zur
Piscatorbibel und 1699 anlässlich der Einweihung der erneuerten Burgerbibliothek
eindringlich und dankbar darauf hingewiesen". Gewiss hielt im Innern der
Eidgenossenschaft die konfessionelle Spannung an und begann erst mit dem Vierten
Landfrieden von 1712 nachzulassen. Gewiss auch war der Wohlstand aufs Ganze

gesehen bescheiden, war der Unterschied zwischen arm und reich oft beträchtlich,
konnten Regen und Kälte Hunger, Not oder sogar Tod bedeuten und zog in den

siebziger Jahren noch einmal die Pest durchs Land. Aber als Mitte der achtziger
Jahre aus Frankreich und Piémont Hugenotten und Waldenser bei einem Schutz

suchten, war man immerhin in der Lage, die Flüchtlinge vorübergehend aufzunehmen

und zu versorgen.
Im Teppich, den hugenottische Künstler Mitte der achtziger Jahre nach Entwürfen

Joseph Werners des Jüngeren für den Ratstisch gewirkt haben, spiegelt sich das

Selbstverständnis des bemischen Magistrats: Gerechtigkeit und Wahrheit sind die

Ideale, welche dieses «löbliche Regiment» vor Augen hat; der Staat, den es lenkt,
lebt von Landbau, Handwerk und Handel, pflegt Kunst und Wissenschaft, liebt den

127



Frieden, weiss sich aber notfalls auch zu wehren12. Der Kreis derjenigen, die an
diesem Regiment teilhatten, verengte sich allerdings zusehends, das politische
Geschehen verlor an Transparenz.

Die Kirchenleitung lag in der Hand des Magistrats. Die Synoden der Reformationszeit

gehörten der Vergangenheit an. und beim Kirchenkonvent, der gewisser-
massen an ihre Stelle getreten war. handelte es sich um eine vorberatende Behörde
ohne grosse Entscheidungskompetenzen. Der Pfarrer war auf der Landschaft neben
dem Landvogt der Repräsentant der Obrigkeit. Staat und Kirche traten in seiner
Person und in der Institution des Chorgerichts als eine Wirklichkeit in Erscheinung.
Neben der WortVerkündigung bildeten die amtlichen Bekanntmachungen einen festen
Bestandteil der Sonntagsgottesdienste. Bildung und Aneignung des Glaubens waren
weitgehend identisch: Die Alphabetisierung erfolgte anhand von Katechismus und
Bibel, und auch hier war der Pfarrer der verlängerte Arm des Magistrats, hatte er
doch die Schulen zu beaufsichtigen.

III

In diesem Staatskirchensystem hatte Rudolf als Professor und Kirchenmann eine

Schlüsselposition inne. bestand seine Aufgabe doch darin. Tradent. Multiplikator
der wahren, das ganze Gemeinwesen einigenden Lehre zu sein. Als bekenntnishafte
Zusammenfassungen der biblischen Wahrheit hatten sich im reformierten Bern das

Zweite Helvetische Bekenntnis von 1566 und mit der Zeit der Heidelberger
Katechismus von 1563 durchgesetzt. Neu hinzu kam in jenem Jahr, da Rudolf als Pfarrer
in Seon amtierte. 1675. die Formula consensus Helvetica. Die reformierten Schweizer
Kirchen bekundeten darin ihre Entschlossenheit, an der überlieferten Prädestinationslehre

und an der Unantastbarkeit des biblischen Wortlautes festzuhalten, gerade
weil daran nun in den eigenen Reihen Zweifel laut zu werden begannen. War also
die Zeit der Orthodoxie mit ihrem Hang zum Dogma eine starre, leblose Periode der
Kirchengeschichte?

Sehen wir. indem wir uns auf Rudolfs Hauptwerke konzentrieren, hier näher zu.
Seine Ethik konzipiert er in zwei Teilen als Tugend- und als Glückseligkeitslehre.

Die ethischen Prinzipien werden aus Gottes Ebenbild, das. wenn auch trümmerhaft,
im Menschen immer noch vorhanden ist. gewonnen und anschliessend zur Anwendung

gebracht. Philosophische Ethik und Theologie gehören zusammen: Was die
eine über die Heiligkeit der Sitten lehrt, findet die andere im Zeugnis des Gewissens
bestätigt". Das Motto betont mit Seneca die Notwendigkeit der Übereinstimmung
von Theorie und Praxis. Der Titelkupfer zeigt in personifizierter Gestalt die Etìlica,
welche einen jungen Mann in den Tugendtempel einführt, in dessen Hintergrund
unter anderem die Statuen der Gerechtigkeit, der Tapferkeit und der Klugheit zu
sehen sind (Abb. 1). Für Rudolf und damit für die Orthodoxie sehliessen sich also

128



antike und christliche Bildung gegenseitig nicht aus. sondern ergänzen und befruchten

einander.
Rudolfs grosses Werk über den Heidelberger Katechismus zielt auf dessen

Verwendung im Unterricht, ist aber gerade deshalb mehr als eine blosse Gebrauchsanweisung.

Auf eine knappe Analyse der jeweiligen Fragen und Antworten folgt eine

ausführliche Erörterung der angeschnittenen Glaubensgrundsätze. Das Werk steht

bezeichnenderweise unter dem Leitwort von 2. Timotheus 1.13, welches in der

Übersetzung der Bemer Piscatorbibel lautet: «BEhalt das fürbild der heylsamen wort/
die du von mir gehöret hast/vom glauben und von der liebe, die in Christo JEsu ist.»

Tradition also ist wichtig; aber die «gesunden Worte», die sana doctrina, und die
Liebe Christi gehören zusammen. Der Titelkupfer zeigt die christliche Religion, die.
auf dem Sockel der Catechesis Palatina thronend, über die Mächte des Verderbens
und des Irrtums triumphiert, während die personifizierten Wissenschaften Ethik.
Physik und Politik ihr ihre Reverenz erweisen (Abb. 2).

Ganz besonders aussagekräftig ist der kleine Holzschnitt auf dem Titelblatt von
Rudolfs Dogmatik (Abb. 3): Im Vordergrund liegt auf einem Fleckchen Erde ein

Anker, dessen mächtige Arme in die Höhe ragen. Daraufhat sich, einen Ölzweig im
Schnabel haltend, eine Taube niedergelassen. Die Flut geht zurück. Im Hintergrund
werden die Spitzen der Berge sichtbar. - Hier schöpft eine Generation, die ein
Jahrhundert der Katastrophen hinter sich hat, neu Hoffnung: «In spe et silentio», «in
der Hoffnung und Stille» (zu Gott), lautet der Wahlspruch. Das Bildchen ist aber

zugleich Hinweis auf den Grund solcher Hoffnung: Gott hat mit dem Menschen.
nachdem dieser den ersten, den Bund der Werke gebrochen hatte, einen neuen Bund,

denjenigen der Gnade, geschlossen. Der Bundesgedanke - die weichende Sintflut
und der Anker als christliches Symbol der Hoffnung illustrieren es - ist in Rudolfs

Theologie der rote Faden14. Auch hier bilden im biblischen Leitwort von Epheser
4.15 Wahrheit. Wahrhaftigkeit, Liebe und Christusglaube ein Ganzes: «Lasset uns
aber aufrichtig seyn in der liebe/und wachsen in allen stücken/an den/der das haupt
ist/nehmlich Christus.»

Rudolf war in einem guten, durchaus nicht oberflächlichen Sinn
bildungsfreundlich, traditions-bewusst und zukunfts-gläubig. Kopf und Herz gehörten für
ihn als Christ zusammen. Aber für manche seiner Zeitgenossen war die Einheit von
Staat und Kirche, war das von der Theologie scheinbar noch so selbstverständlich
dominierte System der Wissenschaften, war die Tradition brüchig geworden.

IV

Das galt einmal für die religiöse Erneuerungsbewegung des Pietismus, die sich
im letzten Jahrzehnt des 17. Jahrhunderts in der Stadt und deren Umgebung rasch

ausbreitete'\ Ihre ursprüngliche Erfahrung, ihr eigentliches Anliegen war die

Wiedergeburt des einzelnen Menschen, ja, die Umformung des kirchlichen und sozialen

129



Lebens nach biblischen, evangelischen Prinzipien. «Reformation» war ein oft
gehörtes Schlagwort, zweite Reformation. Vollendung der Reformation, die im
Politischen stecken geblieben sei. Kirche sollte in erster Linie Bewegung sein und nur
als solche dann auch Institution. Christsein sollte eine Existenzform sein, die den

ganzen Menschen betraf. So übte und forderte man eine Sakramentspraxis, die eben

darauf achtete, und eine Seelsorgetätigkeit, die auch Leib-Sorge war, sowie einen

Verkündigungsstil, der auch Herz und Sinne ansprach. Eine Kirche, die weder mit
der Pfarrerschaft, noch mit der örtlichen Gemeinde, noch mit der jeweiligen Konfession,

noch auch mit den bestehenden Landesgrenzen in eins fiel; Kirche als eine

Gemeinschaft mündiger Christen, die sich neben den offiziellen Gottesdiensten
treffen, gemeinsam die Bibel lesen, singen und beten durften - dies alles waren
zentrale Anliegen des Pietismus, der vielerorts nicht nur einen neuen Frömmigkeitsstil,

sondern geradezu einen neuen Lebensstil entwickelt hat, also eine Bewegung
darstellte, in der zum Teil neue Normen galten, neue Formen religiösen und sozialen
Zusammenlebens erprobt wurden.

Der bernische Pietismus hat sich in seiner Aufbruchsphase als kirchliche
Reformbewegung verstanden. Dass er als diese Reformbewegung dem Staatskirchentum

im Ansatz zuwiderlief, scheint ihm selber zunächst verborgen geblieben zu sein.

Aber der Konflikt mit all seinen theologischen, spirituellen, politischen und sozialen

Aspekten war unvermeidlich. Wenn, um hier nur dieses Beispiel zu erwähnen. Frauen

und Männer verschiedenen Standes sich zusammenfanden, um die Bibel zu lesen,
ohne dass ein Pfarrer dabei war. so kam das einer Missachtung der Amtskirche und

der ständischen Gliederung der Gesellschaft gleich, ganz abgesehen davon, dass die
Frauen sich dabei Rechte anmassten. die ihnen nicht zustanden. Der Grosse Rat hat

im Pietismus denn auch eine ernsthafte Gefahr für das gesamte öffentliche und
private Leben gesehen und die Bewegung deshalb im Juni 1699 in einer eigentlichen
Staatsaktion unterdrückt.

Wie hat Rudolf diese Zeit bernischer Kirchengeschichte miterlebt, inwiefern war
er daran beteiligt? Er wurde, als die Behörden sich zum Handeln entschlossen, zum
Mitglied des staatlichen Untersuchungsausschusses, der sogenannten
Religionskommission, bestellt. Diese setzte sich durchaus nicht nur aus Theologen, sondern

zu einem guten Teil aus Ratsherren zusammen, die entschlossen waren, diesem
täuferähnlichen Unwesen Einhalt zu gebieten. Der Umgangston der Kommissionsmitglieder

war dementsprechend autoritär. Nur Rudolf stach unter ihnen durch eine

Haltung unbestechlicher Wahrheitsliebe und persönlicher Schonung hervor, waren
doch diejenigen, die er mit zu verhören hatte, seine ehemaligen Schüler. Stellvertretend
erwähnt sei hier der hochbegabte Samuel König, der unter Rudolfs Anleitung bereits
in jungen Jahren eine hervorragende Dissertation verfasst. in Zürich und im
holländischen Franeker weitere Talcntproben abgelegt hatte, dann aber in den Bann
pietistisch-endzeitlichen Gedankengutes geraten war und nun von der Kanzel der
Heiliggeistkirche einer grossen Personalgemeinde anzeigte, was es geschlagen hatte.
Da die Akten der Religionskommission nicht mehr vorhanden sind, ist auch die Rolle.

130



die Rudolf darin gespielt hat. nicht im einzelnen bekannt. Fest überliefert ist hingegen,

dass er dann, wenn er es verantworten konnte, aus seiner Sympathie für die

religiösen Anliegen seiner Gesprächspartner kein Hehl machte. Mit Sicherheit er-
schliessen lässt sich andererseits, dass ihn enthusiastische oder gar bildungsfeindliche

Äusserungen zutiefst befremden mussten.
Nach dem grossen Pietistenprozess vom Juni 1699 ist Rudolf die undankbare

Aufgabe zugefallen, bei der Durchführung der sogenannten «Remeduren»
mitzuwirken, die nun gegen den Pietismus verordnet wurden. Zu diesem Zweck hatte er

zusammen mit seinem Amtskollegen David Wyss zwanzig theologische Thesen
auszuarbeiten. Diese sind am 5. Juli 1699 in der neu renovierten Burgerbibliothek
einer Abordnung der bernischen Pfarrerschaft zur Diskussion und Genehmigung
vorgelegt worden. Sie sind, an einer Zeitenwende entstanden, vielleicht kein
bedeutendes, aber sicherlich ein interessantes Dokument der bernischen Kirchengeschichte.

Das Zeitalter der Orthodoxie, vom Pietismus dazu herausgefordert, meldet sich

darin noch einmal zu Wort. Die es vertreten, tun es mit Würde. Sie sind sich ihrer

Verantwortung und ihrer theologischen Kompetenz wohl bewusst, und doch, so will
es scheinen, ahnen sie, dass trotz des eben errungenen «Sieges» ihre Zeit bald vorbei
sei und sie ihr Testament zu machen hätten. Sie äussern sich zu einem Konflikt, den

sie nicht einfach lösen können, weil er als solcher nicht lösbar ist, zu dem sie aber
auch nicht einfach schweigen können, ohne das, was sie vertreten zu müssen glauben,
und damit sich selber aufzugeben.

Worin bestand dieser Konflikt? Eine der zwanzig Thesen mag ihn exemplarisch
erhellen. In These I werden die Lehre, das Dogma, und die Praxis, das christliche
Leben, einander gegenübergestellt. Beides, das ist die Pointe des Satzes, will
ernstgenommen sein. Die «wahre und allein selig machende Religion» besteht nämlich
nicht bloss in tief innerlicher Frömmigkeit - das war das Anliegen des Pietismus -,
sie lebt ebensosehr von gründlicher Erkenntnis und reiner Lehre - das war das

Anliegen der Orthodoxie. Wer also, lautet die Schlussfolgerung, in Fragen der Lehre
indifferent ist und bei sich und anderen bloss auf die Bewährung der Frömmigkeit
im Leben achtet, ist vom rechten Weg abgekommen. Das war das Problem. Es war
echt. Mit Repressalien war ihm nicht beizukommen"'. Versucht hat man es dennoch,
und Rudolf musste dabei, ob er nun wollte oder nicht, mitwirken. So hatte er den

Text des sogenannten Assoziationseides zu liefern, mit dem alle Amtsträger im Staate

Bern sich vom Pietismus in aller Form zu distanzieren hatten17. Nicht alle, die ihn
hätten leisten sollen, fanden sich dazu auch bereit, und vor allem im Waadtland kam

es nun immer häufiger vor. dass vorwiegend junge Theologen Einwände gegen die

Formula consensus Helvetica von 1675 erhoben. Antibernische Affekte mochten
dabei mitschwingen. Dahinter verbarg sich aber wiederum eine neue Zeit, ein neuer
Geist: derjenige der frühen Aufklärung. Im Berner Staatsarchiv bekommt man
Pietismus und Aufklärung als Exponenten dieser neuen Zeit auf einer einzigen Seite

eindrücklich zu Gesicht, dort nämlich, wo der Eid festgehalten ist, den im November

1698 alle bernischen Buchhändler und Buchbinder vor der Zensurkommission

131



zu leisten hatten. Sie mussten sich verpflichten, sich jeglichen Handels mit mystischen,

aber auch atheistischen und deistischen Büchern zu enthalten. Als atheistisch
und deistisch galten neben Macchiavelli auch Baruch Spinoza. Thomas Hobbes und

Herbert von Cherbury'\

Rudolf hatte sich mit einer moderaten und zudem kirchlichen Forni von Aufklärung

zu befassen. Die Erscheinung, um die es sich hier handelt, trägt in der
Forschung bezeichnenderweise den Namen «Orthodoxie raisonnée», «vernünftige
Orthodoxie». Einer ihrer Hauptvertreter war der bedeutende Neuenburger Theologe
Jean-Frédéric Ostervald. Von ihm erschien 1702 ein Katechismus. Dieser war
jedoch nicht das, was er zu sein vorgab, nämlich eine Art Kommentar und Begleitbuch
zum Heidelberger Katechismus, sondern im Kern dessen Überwindung, ein Neues.
Die Generation nach Rudolf- Ostervald ist 1663 zur Welt gekommen - konnte die
Tradition nicht unbesehen übernehmen, wollte damit aber auch nicht völlig brechen,
sondern versuchte, sie sich neu anzueignen. Ostervaids Katechismus hat die
Zustimmung der Neuenburger Pfarrerschaft gefunden. Bern aber befürchtete dessen

unkontrollierte Verbreitung in der Waadt und forderte ein Gutachten an. Es besteht
kein Zweifel, dass diese sogenannte «Censura Bemensis» auf Rudolf zurückgeht.
Sie stellt wie die zwanzig Thesen zum Pietismus eine grundsätzliche Auseinandersetzung

dar und ist geeignet, die Differenz der Zeiten auszuleuchten.
Rudolf stellt fest, in methodischer Hinsicht gehe Ostervald im Vergleich zum

Heidelberger Katechismus neue Wege. Sein Entwurf gleiche viel eher einer Ethik
als einem Lehrmittel über die christliche Religion. Inhaltlich suche man wesentliche
Elemente der Tradition vergeblich. z.B. «das Dogma von der gänzlichen Korruption
wegen der Erbsünde und von der vollendeten Unfähigkeit zum Guten, von der
höchsten Notwendigkeit und Kraft der wiedergebärenden Gnade». Zudem drücke
sich Ostervald oft ungenau aus. ja, «oft so allgemein, dass Heterodoxien füglich
darunter Platz finden» könnten. Schliesslich seien eigentliche Widersprüche zum
Heidelberger unverkennbar, etwa in Forni der Aussage, «dass die wahre Frömmigkeit

uns Gott gnädig mache» oder «dass man die Zuversicht des Glaubens erst aus

den guten Werken gewinne»'1'.
Pierre Barthel hat kürzlich in überzeugender Weise die These vertreten, Ostervald

spreche «du salut par la foi, mais non point sans les œuvres»2". Eben diese Differenz
in der Art, wie Reformation und Orthodoxie auf der einen und nun Pietismus und

Frühaufklürung auf der andern Seite das Heil des Menschen gesehen haben, ist
bereits Rudolf aufgefallen. Er ist Ostervald damit vielleicht nicht gerecht geworden,
zumal wenn man bedenkt, dass dieser den christlichen Glauben im Zeitalter eines
Isaak Newton zu verantworten bestrebt war. Er hat ihm aber damit auch nicht Unrecht

getan. Einer der besten Kenner der Dogmengeschichte jener Zeit, Alexander

132



Schweizer, schreibt über Rudolfs Gutachten: «Das Urteil ist keineswegs ein willkürliches,

animoses. nur herrisches, es ist vielmehr insofern wohl begründet, als es der

festgehaltenen Orthodoxie gegenüber die von Osterwald eingeschlagene Richtung
als eine abweichende und neue bezeichnet, ja den Unterschied viel vollständiger
erkennt, als die Verteidiger Ostervaids und vielleicht auch dieser selbst.»21 Der

Neuenburger und der Berner Theologe sind denn auch bis zuletzt Freunde geblieben.

VI

Johann Rudolf Rudolf oder: Theologie im Wandel der Zeiten. Wir haben den gebürtigen

Zofinger als einen der letzten authentischen Repräsentanten der reformierten
Orthodoxie kennengelernt. Henri Vuilleumier hat sein Verhältnis zum Pietismus
treffend bestimmt: «... c'était un orthodoxe vraiment pieux, qui n'attachait à la sainteté

de la vie pas moins d'importance qu'à la pureté de la doctrine et qui savait rendre

justice aux bonnes intentions des piétistes.»22 Andeutungsweise sind jedoch auch die

Grenzen seines Verständnisses für pietistische Intentionen sichtbar geworden.
In dem Predigtband, an dessen Vorbereitung für den Druck Rudolf bis zuletzt

gearbeitet hat, findet sich unter anderem eine Auslegung zu Römer 12,1 über das

Thema des vernunftgemässen Gottesdienstes. Hier wird deutlich, was Rudolf vom
Autonomiestreben der Aufklärung trennte. Vernünftiger Gottesdienst, wie er ihn im

Anschluss an Paulus verstand, schliesst Gehorsam und die Bereitschaft ein, «mit
Verlaugnung seines eigenen Sinns und Willens alles das zu thun/ was Gott will und

befiehlt in seinem Wort und unserem Gewissen/es mag dann die natürliche Vernunft
darwider einreden/was sie will...» Blinder Gehorsam war das für Rudolf nicht.
Vernünftiger Gottesdienst geschieht nach ihm vielmehr im Geist und in der Wahrheit,
das heisst in «völliger Application, Andacht und Versenckung der Seel in Gott» und
in «Auffrichtigkeit des Hertzens». Er hat in seiner Predigt über Römer 12 mit einem
Zitat «aus den Alten» ausgesprochen, worauf es seiner Meinung nach in der

Vergänglichkeit des Lebens und im Wandel der Zeiten ankam: «ne des tua, & detineas

te: nee des te, & detineas tua: d.i. Gib dem HErren nicht nur das Deinige so/dass du

dich selbst zurück behaltest. Gib auch nicht nur dich selbs/so dass du das Deinige
zurück behaltest.»21

Anmerkungen

Zu Johannes Dünz vgl. das Referat von Klaus Speich in diesem Band. Das Gruppenbildnis
der Berner Bibliothekskommission ist reproduziert im Ausstellungskatalog von Bruno
Meier, Herren- Bürger- Untertanen. Berner im Aargau - Aargauer in Bern, Zürich 1991,
S. 36. Rudolf ist die dritte Person von links.

133



Georgii Allmanni./ORATIO/FUNEBRIS / in obitum/viri clarissimi / JO. RODOLPHI
RUDOLPH./.../BERNAE./.../MDCCXVIII. S. 8. Bei dieser Publikation handelt es sich

um den Text der akademischen Gedenkrede, die Johann Georg Altmann am 22. Septem
ber 1718 für seinen Lehrer Rudolf gehalten hat.

Friedrich Trechsel. Johann Rudolf Rudolf. Professor und Dekan. Ein Theologenbild der
alten Schule, in: Berner Taschenbuch 1882, S. 95 f. Eine umfassende Untersuchung zu
Rudolfs Leben und Werk ist ein dringendes Desiderat der Forschung. Bis zu dessen

Erfüllung sind wir auf Trechsels solide, aber auch knappe und an verschiedenen Stellen

naturgemäss überholte Studie angewiesen.
Willy Pfister. Die reformierten Pfarrer im Aargau seit der Reformation 1528-1985. in:

Argovia 97 1985) S. 156. Nr. 1660.

Altmann (vgl. oben Anm. 2) S. 9 berichtet. Rudolf sei von dieser Reise nicht nur gescheiter,
sondern auch gebildeter und weiser heimgekehrt: «...iterque ejus ita est institutum, ut non
doctior modo, sed & eultior, & ad vitam suam rede instituendam acutior inde rediret.»

Vgl. H. Rudolf und Nelly Michaelsen-Hofer. Die Piscator-Bibel. Die Berner Staatsbibel
1648. Katalog zur Jubiläumsausstellung Bern 1984. Rudolf Dellsperger. «Das Heilig wort
Gottes in der Haubtstatt». Zum théologie- und kirchengeschichtlichen Hinlergrund der
Berner Piscatorbibel. in: Zwingliana 16 (1985/2) S. 500-516.
ETHICA/.../AMSTELODAMf./Apud DANIELEM TSCHIFFELY./M.DC.XCVI. Nach
Trechsel (vgl. oben Anm. 3) S. 11. Anm. 1 hai die Berner Verlagsfirma Tsehiffeli auch

sonst Druckaufträge nach Amsterdam vergeben. - Aus Raumgründen und im Interesse
der Lesbarkeit dieses Beitrages wird auf vollständige Titelwiedergaben verzichtet.
Hingegen soll auf die inhaltliche Intention von Rudolfs Werken weiter unten eingegangen
werden. Vgl. auch Abb. 1.

CATECHÈSIS/PALATINA./.../BERNAE./EX officina Typ. Illustr. Reip. Bemensis./...
M.DC.XCVII. Das Werk ist also in der bernischen Staatsdruckerei erschienen. S. Abb. 2.

THEOLOGIAE/CHRISTIANAE/ ta xf)s ju'atecos ./.../BERNAE. ...MDCCXIII.
S.Abb. 3.

Altmann (vgl. oben Anm. 2) S. 16: «Non jam ex Reipublicae Bemensis urbibus tantum,
sed ex dissitis locis ad tantum virum audiendum coneurrebatur.» Nach Trechsel (vgl. oben
Anm. 3) S. 18 haben zur Zeit, da Rudolf im Zenit seines Wirkens stand, ungefähr 350
Studenten die Berner Hohe Schule besucht.
Zum Passus im Vorwort zur Piscatorbibel vgl. Dellsperger (vgl. oben Anm. 6) S. 504 f. In
der Bibliotheksfestschrift lautet die entsprechende Stelle leicht gekürzt: «...während die
benachbarten Länder gegen ihre Feinde Truppen aufstellen und dem Verfall der
Städte zusehen mussten. die leeren Kirchen, die Schulen und die Bibliotheken. Früchte
langer Jahre, in Asche versinken sahen, war es unserer Obrigkeit und unseren Scholarchen

vergönnt, auf friedlichem Boden, inmitten guter Dinge, über die Reform der Schulen, die
Wahl von Büchern und über ihre Aufstellung Beschlüsse zu fassen. Es ist dies eine uner-
messliche Wohltat dei göttlichen Vorsehung, für die kein Lob erhaben genug sein kann.»
(Übersetzt von und bei Hans Strafini. Die Berner Bibliothek von ihren ersten Anfängen
bis zur grossen Reorganisation von 1693. in: Bibliotheca Bemensis 1974. hg. v. der
Burgergemeinde Bern. Bern 1974. S. 13-44, das Zitat S. 33).
Abbildung und Kommentar von Simone Saxer in: Le Refuge Huguenot en Suisse - Die
Hugenotten in der Schweiz. Musée historique de l'Ancien-Evêché. Lausanne 1985. S. 165-
168.

Etilica (vgl. oben Anm. 7). Praefatio.
Trechsel (vgl. oben Anm. 3) S. 16. Anm. 2 vertritt die Ansicht. Rudolfs Hauptwerk gebe
die Dogmatik der reformierten Kirche «in ihrer ächten, noch nicht duali spätere fremdartige

Elemente beeinflussten Gestalt» zum letzten Mal wieder.

134



Zum Folgenden vgl. Rudolf Dellsperger. Die Anfänge des Pietismus in Bern. Quellenstudien.

Göttingen 1984 (Arbeiten zur Geschichte des Pietismus 22). Ich greife an dieser
Stelle auf zwei kurze, anderwärts erschienene bzw. noch erscheinende Passagen zurück:
Ders.. Frauenemanzipation im Pietismus, in: Sophia Bietenhard u.a. (Hg.). Zwischen Macht
und Dienst. Beiträge zur Geschichte und Gegenwart von Frauen im kirchliehen Leben der
Schweiz. Bern 1991. S. 132. Ders.. Staat, Kirche und Politik im Kanton Bern von der
Reformation bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts (erscheint im November 1991 in einem
Band mit dem Titel «Kirche - Gewissen des Staates?» im Verlag Stämpfli + Cie AG
Bern).
Noch 1704 hatte sieh Rudolf in einem Dialogus mit der Frage zu befassen, «ob ein
Kirchendiener nach wie vor wiedergeboren sein müsse, ob folglich einer, der sich als nicht
wiedergeboren erweise, als cin unnützer und betrügerischer Arbeiter, welcher der Kirche
mehr Schaden als Nutzen bringe, von allen, denen am Heil ihrer Seele gelegen sei, verlassen
werden müsse». Rudolf wies auf die Notwendigkeit der Berufung und eines lebendigen
Glaubens für einen jeden Diener am Wort hin, warnte aber vor einer zu starken Gewichtung

menschlicher Qualitäten. Minister kann nur sein, wer von Gottes Verheissung und
Treue lebt und Gott allein die Ehre zu geben bereit ist.
Zum Wortlaut des Eides vgl. Dellsperger. Die Anfänge (vgl. oben Anm. 15) S. 143.
Staatsarehiv Bern. B. III. 38. 601.
Alexander Schweizer. Die protestantischen Centraldogmen in ihrer Entwicklung innerhalb
der reformierten Kirche. Bd. 2: Das 17. und 18. Jahrhundert. Zürich 1856. S. 767-771.
Vgl. seinen Aufsatz unter diesem Titel in: Zwingliana 17 (1988/2) S. 497-512 und 18

(1989/1 +2)S. 120-142.
Alexander Schweizer (vgl. oben Anm. 19) S. 772.
Henri Vuilleumicr. Histoire de l'Eglise réformée du Pays de Vaud sous le regime bernois.
Bd. 3: Le refuge, le piétisme. l'orthodoxie libérale. Lausanne 1930. S. 238.
Lehr- und Trostreiehe/Prcdigten/von/Buss/Glaube/und Wandel/der Christen. Über
ausserlesene Texten bey verschiedenem Anlass gehalten in der grossen Kirch zu Bern in der
Schweitz/Von Herrn Johann Rodolff Rodolff.../Bern Samuel Küpffer 1718. S. 137-
165. die Zitate 157-159.

135



-1

go
r.
3

ÄS£»r
ma&aâ

a?~ir
r~«

rueii.^t
'-.i.^.-ì

3ê*

a®

•':•¦- )<;_ ETHICA

_ afa ?e
C ÄE T H I

Duobus Libris comprehend :

gJJOB^UM PRIOR,

ARET O LOG IA
Virtutis tùm cognofccndx principia, ma-
tcriam, indolem&efficiaj tùm compa-
randx adminicula docet.

P O STERIOR,
EUDEMONOLOGIA s

Virtutis premia edHTerit.

Operâ & ftudiò PHILARETÏ,
Bonarxm Litcrarum Profejforis puMici.

Sen. Epia. XC1Y.

?art Virtutis difciplmi aufat fars txn¦citatimi.

Il difcas Ofon« ; CT 2«oiJ didicißi, agendo corfrmn.

m

AMSTELODAMî
Apud Danielem Tschiffel y.
""* '

SC DC. SCVL
~*~' '



>

CD.

çr

<¦» N*

cr

¥
a

s
tcLf.hîâ

/M

.J'

fe

wmsesmits:

: CATECHESIS
PALATINA,

ii Brevi Quxftionum & Refponfionum
ij Analyfi & ampliore rerum fcxegi.fi jn qua
l|' S. Theolog x pucipua explicanmr, fui q, arou-

[1|'L mentis pro milium mcxlo conrûmantur cV

fdelciuliintur,In ufum Auditorij fui iHtißmta
à

J. RODOLPHO RODOLPH,
V.D.M Theol. Catech. & Ling Hcbr.

in S..hula Bernenfi Prof.tTorc
Publico.

l. Tim. '. v. ij.
ExempUr terselo [anorum fèrmonum auoi à mt

nudi/li, infide Ó chariute qus cjt
tn Cbriflo Jcfu.

RS i)<Vôav.-
n e^ìf^iÌ3y59v r

it>

S £ R N jE.
Ex officina Typ. Ill ufli^Rcip Bernenfìs.

Tir Anitrenm Hugcnetum. M. De. XLÌ il.

-s



THEOLOGIE J-
CHRISTIANiE

¦m toc 7nçtaç.
Sine

Credendade Deo ejufquèVijs
in M undo & fcccldìa, fubdivcifistem-

porum œconomijs.
Brevibus praeceptis ex Scriptura S. informati*
& pro inibituri modo cxplanatis, ad facilem do-

Ccndi & d ifeendi ufum accommo-
data.

Atct/fit Sermo paranetieus, olitn ad S. Mìnifieri)
Candidato* habitus :

i
J. R. R. S. Theologiae in Scho-

la Bcrncnfi Profeflbrc publico,
I.ph. IV. if.

l'ertnn fentientes à" loqttentes in charttatecrepami!
s in ipfum quoad omnia qui efi Caput,

Gbriflus.

/3-<mmìT^7XNiro

Sk il /JCM &J

B E RN JE,
Apud Danielen. HVIiifleli, Anno MDCCXIII.

Abb. 3: Aargauische Kantonsbibliothek

138


	Johann Rudolf Rudolf oder : Theologie im Wandel der Zeiten

