Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons

Aargau
Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau
Band: 97 (1985)
Artikel: Die reformierten Pfarrer im Aargau seit der Reformation 1528-1985
Autor: Pfister, Willy / Leuschner, Immanuel
Kapitel: I. Teil: Die Pradikanten im Aargau im 16. bis 18. Jahrhundert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-75700

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-75700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I. Teil
Die Pridikanten im Aargau im 16. bis 18. Jahrhundert

Leibliche und geistige Nahrung im Unteraargau

In den Dorfern der Taler und weiten Ebenen des bernischen Aargaus
und in den vier Stidten besass die Obrigkeit ihre Kornspeicher. Dieses
fruchtbare Land bildete seit dem 15. Jahrhundert die Kornkammer des
bernischen Staates. Es half mit, dem Hunger im Oberland und in andern,
weniger fruchtbaren Amtern zu wehren. Der Beitrag dieser mit Korn
gesegneten Landschaft an die Beschaffung des tdglichen Brotes inner-
halb des bernischen Staates war gross’ .

Auch die vier unteraargauischen Stddte spendeten Brot, jedoch in
Form geistiger Nahrung: Studenten, Pridikanten, Verkiinder der Seelen-
speise. So wie die Landschaft um diese Stddte herum als Kornkammer
Jahr um Jahr leibliches Brot spendete, schickten die stddtischen Latein-
schulen Jahr um Jahr ihre vierzehnjihrigen Studentlein an die Akade-
mie nach Bern. Aus diesen Knaben wurden nach sechs bis neun Lehr-
und Reifejahren Vikare, Provisoren, Obere Lateinschulmeister, Helfer
und Prddikanten, die entweder in ihre Heimat zuriickkehrten oder der
bernischen Staatskirche in den Landstddten oder der Hauptstadt, im
Oberland, Seeland, Emmental, Oberaargau, in den deutschen Pfarreien
des Waadtlandes, bei den bernischen Regimentern in Frankreich, Sardi-
nien und den Niederlanden, in der Schweizerkolonie zu Potsdam oder
gar als Professoren an der Akademie zu Bern dienten. Einige dieser
aargauischen Priadikanten riickten zu hohen Amtern und Wiirden auf.
Es wurden Dekane des Bern-Kapitels, Erste Geistliche der bernischen
Kirche Heinrich Hummel von Brugg 1662, Rudolf Strauss von Lenzburg
1692 und Johannes Rudolf von Zofingen 1716. Der hochgelehrte Dr.
Marcus Riitimeyer von Aarau war 1618 Gesandter der bernischen Kir-
che an der bertihmten evangelischen Synode zu Dordrecht. Von den ins-
gesamt vierundachtzig Professoren, welche an der Akademie zu Bern
von 1528 — 1798 lehrten, stammten flinfzehn aus den vier unteraargaui-
schen Stiddten. Zofingen stellte neun Professoren, Brugg drei, Aarau
zwei, und aus Lenzburg stieg ein Biirger zur Professorenwiirde auf?.

Im 18. Jahrhundert stammte der flinfte Teil aller bernischen Geistli-
chen aus den vier unteraargauischen Stidten3. Die Stadt Bern stellte aus

11



ihren zahlreichen Burger- und Habitantenfamilien den iiberwiegenden
Teil der Priadikanten, ndmlich zwei Drittel. Allen bernischen Landstidd-
ten voran brachten eine grosse Zahl von Priddikanten hervor: Brugg, spé-
ter das Prophetenstddtchen genannt; Zofingen, mit seiner grossen Biir-
gerbibliothek und der gelehrten, aufgeschlossenen Biirgerschaft; Aarau,
die tiichtige, reichgewordene Handwerks- und Handelsstadt. Dann folg-
ten Thun, Burgdorf, Lenzburg, Murten, Nidau und andere mehr.

Das Volk vom 16. bis 18. Jahrhundert

Die vorliegende Arbeit ldsst einige hundert Pradikantengestalten zwi-
schen 1528 und 1798 in langer Reihe am Leser vorbeiziehen. Sie lebten
mit unserem Volk, waren seine Séhne und wurden von ihm getragen
oder zerschellten an ihm. Wer war nun jenes Volk* ? Ein Heer namenlo-
ser Minner und Frauen: Bauern, Stiddter, Taglohner, Knechte, Migde,
Handwerker, Wirte, Soldaten, Krimer, Bettler — vielhunderttausendmal
ein Schicksal. Ihr Weltbild war verschieden von unserem. Sie kannten
bei Tische die Essgabel nicht, sondern griffen mit den Fingern in die
Speisen, langten mit den Hinden oder im besten Fall mit einem holzer-
nen Schopfloffel in die gemeinsame irdene oder zinnene Schiissel. Der
Weinkrug machte von Mund zu Mund die Runde. Brot, Hafermus, Feld-
frichte und Gedorrtes aus dem Schnitztrog waren die Hauptspeisen.
Die Erdépfel blieben bis zur Hungersnot von 1771 als “Teufelswurzeln”
verschrien und ungeschitzt. Kamm, Seife und Taschentuch waren dem
Volk unbekannt. Die Menschen hatten Gefallen an weiten bunten Klei-
dern. Fiir den Kirchgang und zu Reisen iiber Land trugen die Minner
den Mantel mit umgehdngtem Degen. Dichtgedriangt wohnten Alte und
Junge in engen Stuben der stidtischen hohen Bilirgerhduser und der
landschaftlichen Strohhduser. Ein guter Familiensinn liess alle zusam-
menrticken, um eine Feuerstidtte und die niederen Stuben und Gaden
miteinander zu teilen. Vater und Mutter mussten von den Kindern
geehrt werden. “Ehre Vater und Mutter, auf dass es dir wohlergehe in
dem Lande” stand in hohem Ansehen, sonst verhalfen die Chorrichter
und im d&dussersten Falle der Scharfrichter zur Beachtung des fiinften
Gebotes. Eine alttestamentliche Angst vor Gottes heimsuchenden Stra-
fen war allgegenwirtig und bestimmte wesentlich das Tun der Men-
schen. Blitzstrahl und Donnergrollen erschiitterten sie. Diirre und Was-
sernot brachten Schrecken. Seuchen und Krankheiten standen sie in

12



grosster Hilflosigkeit gegeniiber. Kriegszeiten und Teuerungsjahre wur-
den als strafende Geisseln Gottes angenommen. Die Menschen waren in
einem Masse abhingig von den Naturgewalten, wie uns dies heute fremd
geworden ist. Ob die Arbeit im Lande fiir alle ausreichte® ? Seit dem 16.
Jahrhundert hatte sich die Bevolkerung jeweils in hundert Jahren ver-
doppelt. Das Land war bereits im 16. Jahrhundert vergeben und bebaut.
Die vielen tiberzdhligen Menschen mussten entweder als Taglohner ohne
eigenen Grund und Boden oder als Soldner in fremden Diensten das
Leben fristen. Gar mancher Tauner, Knecht und Verdingte wird seine
Armut verwiinscht haben, und wie mancher Soldner ist in fremder Erde
geblieben. Zeitgenossische Quellen melden, dass die Spinner und Weber
im 18. Jahrhundert ein kraftloses Volk geworden seien. Ein Teil der
Bevolkerung war immer gezwungen, das Land zu verlassen, damit die
Zuriickbleibenden ihr Auskommen finden konnten. Scharen einheimi-
scher und fremder Bettler durchzogen das Land, der Aare entlang gegen
Westen, ins welsche Land, der Aare abwirts nach Osten, dem Lande
Bohmen zu®. Nachts schlichen sie sich ins Land, und die Obrigkeit
bestellte die Betteljdger und Profosen, die solche entwurzelten Gestal-
ten mit allen Mitteln an die Grenzen und aus dem Lande trieben.
Im Dreissigjdhrigen Krieg zogen Scharen pfilzischer Religionsver-
triebener durch das Land, und nach der Aufhebung des Toleranzediktes
von Nantes im Jahre 1685 ergoss sich ein Strom franzdsischer Refu-
gianten von Westen nach Osten. Ein Teil der Hugenotten blieb in
unserem Lande und bereicherte seine Kultur. Im Dreissigjdhrigen Krieg
standen die Wachen gegen Norden im Jura, und im Bauernkrieg 1653
und in den beiden Villmergerkriegen 1656 und 1712 sammelten sich
die Heere im untern Aargau. Sehr oft liberschatteten Kriegsdrohun-
gen das Land, vor allem in dem konfessionell gespannten 17. Jahr-
hundert, und die Grenzorte mussten in stidndiger Furcht vor Einfillen
leben.

Einen grossen Zug hatten die Menschen des 16.—18. Jahrhunderts
uns heutigen voraus: Sie waren tapferer im Ertragen von Schmerzen,
Anstrengungen und Entbehrungen. Regen, Schnee, Kilte, Hitze, stun-
den- und tagelange Mirsche und Botenginge gehdrten ohne Klage mit
zum Leben jener Zeit. Nicht allen Gefolterten am Seil hatte der hun-
dertfiinfzigpfiindige Marterstein die Zunge zu ldsen vermocht. Man
mochte die der Hexerei oder eines Verbrechens angeklagten Frauen und
Minner in der Tortur fast zerreissen, ihnen alle Glieder und Gelenke
strecken und ausrenken, bis sie ohnmichtig wurden, oder man konnte

13



die Gefangenen mit Ruten und Stocken bis aufs Blut peitschen — sie
blieben oft sehr tapfer und standhaft, berichten die alten Turmbiicher
und Manuale.

Eine starke Lebenskraft war diesen Vorfahren eigen, die sich hdufig
primitiv und hemmungslos dusserte. Dieses Unbéndige in vielen Lebens-

Sonbdetlich foll dag an Sonntagen in die
Ctatt fommende Land - Vol von allem Unwelen
mit Schrenen, Jauchzen , Witen und anderem
uneprbaren Thun, mit groben und uppigen drgerlichen
Worten, Geberden und Wevcken, abgemabnt und
Pertvarnet feyn.

Abb. 1 Berner Chorgerichtssatzung 1743: Die in die Stadt stromenden Landleute
verletzen die Sonntagsheiligung

beziehungen bewirkt, dass im 16.—18. Jahrhundert so vieles unausgegli-
chen, unerwachsen vorkommt und die Gegensitze sich fast zu beriihren
scheinen. Alles war so nahe beieinander und hatte nebeneinander
Raum: Reue und Frevel, Erbarmen und scheusslichste Roheit, Treue
und Verrat. Da verldsst der Mann Frau und Kinder, und seine Liebste
zieht mit ihm in die Welt hinaus, ‘“‘so weit als der Himmel blau ist”. Die
Ratsmanuale der Landstddte und die Gerichtsmanuale der Landschaft
aus jener Zeit sind angefiillt mit Berichten tiber Streitfdlle, blutige
Kidmpfe mit Messer und Degen (Gestiichel) und zahllose Schmachwort-
hdndel. Die gleiche Hemmungslosigkeit herrschte oft in den geschlecht-
lichen Beziehungen. Die Liebe war unproblematisch, primitiv fordernd
und ohne schone Form. Die Verwitweten verheirateten sich meist bald
nach dem Ableben ihrer Gatten, um eine Hausfrau oder einen Erndhrer
(Brotitti) zu haben. Die offenen Kammertiiren und -fenster der Mad-
chen und das gemeinsame Heimgehen der Burschen und Jungfrauen aus
den Lichtstubeten (Kilten und Zusammenschliifen) zeugen von einer
grossen sittlichen Ungebundenheit. Die bernischen Mandate redeten
denn auch immer davon, das Land sei tiberfiillt mit unehelich Gebore-
nen, und sehr viele Briaute begiben sich schwanger zum Traualtar.

14



Wenn die Waisen versorgt und die Witwen getrostet — so sagt ein alter
wahrer Spruch — und die Schulen und Spitdler wohl gepflegt seien,
dann diirfe man dies als Zeichen weiser und einsichtiger Regierung
betrachten. Wie war es nun um diese fundamentalen Einrichtungen —
Anhingsel der verhdltnisméissig guten Verwaltung — im bernischen Aar-
gau bestellt? Nicht schlechter als anderswo, aber schlimm genug. Zur
Armenpflege waren bloss Ansdtze vorhanden, ziemlich spdrliche Spen-
den “‘um Gottes willen”” konnten aus den einzelnen Kirchen- und Almo-
~ sengiitern gereicht werden. Die Geisteskranken wurden in Armeisen und
Banden gelegt und vielleicht ins Siechen- oder Narrenhaus gesperrt. Die
Blinden mussten sich mit Betteln durchschlagen. Es gab viele solche
Anormale und Verwahrloste, nicht zuletzt deswegen, weil das Laster der
Trunkenheit sehr verbreitet war.

Um das Schul- und Erziehungswesen auf der Landschaft war es
schlimm bestellt. Dumme, untaugliche, schlecht bezahlte Schulmeister
prugelten die Kinder, so dass statt Lehre und Bildung Angst in den
Gemiutern der Kinder zurlckblieb. Statt weises Fithren der Kinder ins
Leben, wurden schwarze Wolken mit Verboten und erschreckenden
Exempeln tiber die gesunde Lebensfreude gehdngt. Zwei Beispiele sollen
diese freudlose, auf Abschreckung hinzielende Erziehungsart — Aus-
druck einer starren und alles liberschattenden Auslegung des Glaubens
an die Erbsiinde und die Verlorenheit der Menschen — beleuchten: Die
Trompeter mussten von den Tiirmen zu Bern und andern Stidten ver-
kiinden, wenn die Dirnen mit Ruten gestrichen wurden, damit jeder-
mann ‘‘die huoren ussstrychen sidche und die dienstmidgd vor huory
destobas sich zegoumen wiissind” (RM 24.1.1593). Und weiter: Den
vielen unehelich Geborenen, Bastarde genannt, war lebenslang weder
zu erben noch zu testieren erlaubt, sondern ihr Erbteil fiel der Obrigkeit
anheim, ‘““‘den hass zuozeigen wider dergleichen lasterhaffte geburten”
(Gerichtssatzung 1762). Wie sagte doch Johann Heinrich Pestalozzi in
seiner tiefgriindigen Untersuchung ‘Uber Gesetzgebung und Kinder-
mord”: Nicht Abschreckung bewahre und helfe, sondern einzig die
Menschenbildung, denn im Moment jeglicher Tat denke kein Mensch an
die Folgen und Strafen.

Um die Bestrafung und Besserung von Rechtsbrechern war es sehr
schlimm bestellt. Das Schallenwerk fiir die Manner und die Spinnstuben
fiir die Frauen beherbergten ohne Unterschied Verbrecher, Invalide,
Irre, Heimatlose, Vaganten, Junge und Alte. Von einer Besserung konnte
unter solchen Verhiltnissen keine Rede sein, im besten Falle von
Abschreckung.

15



Im Jahre 1680 sprach der bernische Rat das letzte Todesurteil in
Hexenprozessen aus; von da an wurden bloss noch Geld- und Freiheits-
strafen gefillt. Aber bis weit ins 18. Jahrhundert hinein glaubten welt-
liche und geistliche Behdrden und das Volk an die Existenz und Wirk-
samkeit von Hexen und Unholden. Im 17. Jahrhundert liess sich die
Obrigkeit von auslindischen medizinischen Fakultiten Gutachten dar-
iiber erstellen, weshalb besonders auf bernischem Gebiet so viele Hexen
sich finden, ob dies wohl mit dem Klima zusammenhinge? 1634 fanden
die bernischen Arzte heraus, dass es eine Ohnmacht sei, wenn die Gefol-
terten, mit dem hundertflinfzigpfiindigen Stein am Seil aufgezogen,
wegen ““Strenge der Marter” den Kopf sinken liessen, als ob sie schlie-
fen; dies sollte fortan nicht mehr als ein Zeichen der Realitidt und
Beweis der Hexerei betrachtet werden. Erst gegen Ende des 18. Jahr-
hunderts kamen Zweifel liber die bernischen Ratsherren, ob die mit der
Tortur erpressten Gestindnisse als zuldssig und giiltig anzusehen seien.
Am 29.8.1785 erstattete ein Ausschuss dem Rat der Zweihundert ein
Gutachten dariber, “ob die Peinigung die Gerechtigkeit nicht belei-
dige?”’

Man konnte diese bruchstiickhafte Schilderung der primitiven Ver-
hidltnisse im 16.—18. Jahrhundert lange fortsetzen. Es wdire viel zu
schreiben uber die auf Galeeren verschickten Wiedertidufer, Uber die
Kindsmorderinnen, die in Schande die Kinder zur Welt bringen mussten
und keinen andern Ausweg wussten, als die Kinder umzubringen oder
auszusetzen, sowie liber das Los der Findelkinder und Verdingten. Vor
diesem Hintergrund miissen die Prddikanten im untenstehenden Regi-
ster betrachtet werden, sie wollen aus ihrer Zeit heraus verstanden wer-
den?3?

Bis weit ins 19. Jahrhundert hinein reichten zum Teil die erwdhnten
Verhiltnisse. Der grosse streitbare Meister Jeremias Gotthelf kdmpfte
1850 noch immer fir bessere und verstindigere Schulmeister, fiir eine
menschlichere Behandlung der Armen, die in der ersten Hilfte des 19.
Jahrhunderts oft nach Amerika verschickt wurden, gewissenlosen Agen-
ten in die Hinde fielen oder gelegentlich auf seeuntiichtigen Schiffen im
Meer versanken und nie in Amerika ankamen. Jeremias Gotthelf schrieb
gegen den schrecklichen Armenmarkt, wo die Kinder von den Gemein-
debehdrden an den Wenigstfordernden abgetreten wurden. Und gleich
wie die Obrigkeit in fritheren Jahrhunderten schrieb er gegen die Hud-
lermeitli und Kilterbuben, die in den Gaden und Kammern miteinander
Unzucht trieben.

16



Zu Ende des 18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts aber lebte der
Mann, der als Zeuge fiir die grundlegenden Mingel und Fehler jener und
der vorangegangenen Zeiten glaubwiirdig erscheint: Johann Heinrich
Pestalozzi, einer der gilitigsten Menschen seiner Zeit. Die guten und ver-
kommenen Gestalten in “Lienhard und Gertrud’’, dem Denkmal seiner
Lebenserfahrung, fand er in seiner Umgebung auf dem Birrfeld vor. All
das Elend, das sich da auf der grossen Landstrasse der Aare entlang
schleppte und dahinserbelte, erschiitterte ihn derart, dass er 1776 seine
Anstalt flir heimat- und elternlose und verdingte Kinder auf dem Neu-
hof ins Leben rufen musste. Von jenen ersten siebenunddreissig Bettel-
kindern, die er damals bei sich aufnahm, kamen zwanzig aus der Umge-
bung des Birrfeldes: neun aus der Grafschaft Baden, sechs aus Mandach,
zwei aus Windisch und je eines aus Elfingen, Thalheim und Brugg. Die
entscheidenden Eindriicke davon, dass so viele leibliche, seelische und
geistige Kridfte der Menschen aus Unwissenheit, Trdgheit und Bosheit
zugrunde gehen mussten, hatte Johann Heinrich Pestalozzi auf dem
Birrfeld empfangen. Als er 1825 als achtzigjdhriger Greis wiederum auf
den Neuhof zuriickkehrte, nachdem sein grosses Lebenswerk gescheitert
war, gedachte er dort anzukniipfen, wo er 1780 mit seiner Armener-
ziehungsanstalt hatte aufhoren mussen: Auf dem Birrfeld sollten wie
1776 die eltern- und heimatlosen Kinder eine Stitte zu wahrhafter
Menschen-Bildung finden. Noch immer war auf den Landstrassen
und in den Doérfern und Stddten, nicht nur des Aargaus, sondern aller-
orten, genug des Elends.

Die Zehn Schlussreden von 1528

Es wird dem Leser des Pridikantenverzeichnisses auffallen, wie in vie-
len Kirchgemeinden neben dem Namen des ersten reformierten Geistli-
chen der Satz steht: ‘“unterschrieb die 10 Schlussreden™. Das bedarf
einer Erkldrung. Kurze Zeit vor der Durchfiihrung der Reformation, am
17. November 1527, wurden in Bern die wegweisend gewordenen zehn
Thesen, Schlussreden genannt, verdffentlicht. Vom 6. bis 26. Januar
1528 fand dann die entscheidende Berner Disputation statt, an welcher
die Neugldubigen den Sieg davontrugen. Bereits am 27. Januar entfern-
ten sie in der Stadt Bern die Heiligenbilder, die “Gotzen™, und schaff-
ten die Messe ab. Wenige Tage spiter, am 7. Februar, erging das Refor-
mationsmandat an Stadt und Land. Schon am 13. Januar, noch vor dem

17



Ende der Disputation, hatten viele altgldubige Geistliche mit ihrer
Unterschrift unter die zehn Schlussreden den Ubertritt zur neuen Lehre
bezeugt. Wo sich bisherige Inhaber der Pfarrstellen fiir die Annahme des
neuen Glaubens erkliarten, durften sie als erste reformierte Pradikanten
auf ihrer Pfarrstelle bleiben. Der Rat von Bern verlangte jedoch von
allen ihre schriftliche Zustimmung. Die beiden bernischen Reformato-
ren Franz Kolb und Berchtold Haller hatten die Schlussreden vom 17.
November 1527 verfasst. Die Thesen enthalten in kurzer Form die
Grundsdtze des neuen Glaubens: die alleinige Griindung auf Christus
und das Wort Gottes; die Abschaffung der Messe, Totenmesse, Jahrzei-
ten, der Heiligen als Mittler; die Beseitigung der Bilder”.

Von 24 der ersten Pradikanten im Unteraargau sind die Unterschrif-
ten unter die Zehn Schlussreden vorhanden. In 9 Kirchgemeinden sind
die Namen der am 13. Januar 1528 eingesetzten Pridikanten nicht zu
finden. Neun Pridikanten sind erst nach 1528 erwidhnt und ohne den
wichtigen Zusatz, die Unterschrift unter die Thesen geleistet zu haben,
als erste reformierte Geistliche aufgefiihrt. Der Priddikant von Seon
hatte die Schlussreden mit Vorbehalten unterschrieben, trotzdem
konnte er auf seiner Pfarrstelle bleiben. In Veltheim unterschrieb der
letzte Kaplan dieser Kirchgemeinde und wurde dort erster reformierter
Geistlicher. 1529 {ibernahm der bisherige Leutpriester zu Lostorf die
Pfarrstelle in Erlinsbach. Der erste Prddikant von Grinichen war der
Kaplan zu Suhr. 1529 wurde in Reinach ein bisheriger Monch zu Frie-
nisberg als Pridikant eingesetzt. Etwas von den heute kaum mehr vor-
stellbaren Schwierigkeiten jener ersten Monate und Jahre nach der
Durchfiihrung der Reformation in den bernischen Gebieten zeigen
einige Beispiele. In Reitnau wirkte bis zum 25. April 1528 ein unbe-
kannter Pfarrer, der als ‘“‘ein ungeschickter Pfaffe’” aufgefiihrt ist. Einer
der neuen Geistlichen stammte aus Waldshut. Er kehrte nicht in seine
Heimat zurilick, sondern wirkte von 1528 bis 1544 auf dem Bozberg und
anschliessend zwei Jahre in Windisch bis zu seinem Tod. Im April 1528
setzte Bern in Brugg einen Schulmeister aus Schaffhausen ein, nachdem
vermutlich der erste Prddikant untauglich gewesen war. In Zofingen
begann am 6. Mai 1528 der gelehrte Dr. Sebastian Hofmeister, ebenfalls
von Schaffhausen, seine reformatorische Tatigkeit. Er starb dort im
Jahre 1533 als der Reformator Zofingens. Man darf annehmen, dass die
beiden Schaffhauser und der Fremdling aus Waldshut ebenfalls in
irgendeiner Form ihre Zustimmung zu den Schlussreden geben muss-
ten.

18



Der Rat von Bern hatte in den ersten Jahren nach 1528 mit der
Besetzung der vakanten Stellen nicht wenig Mihe. Wenn ein bisheriger
Inhaber einer Pfriinde sich weigerte, die neue Lehre anzunehmen,
musste er sie verlassen. Man muss sich das so vorstellen, dass der Rat
kleine Zettel, die sogenannten Ratszettel, mit der Mitteilung einer
Vakanz erhielt. 1528 waren ungefidhr 250 Priadikantenstellen zu besetzen
und dazu noch die Helfereien und Lateinschulen zu versorgen. Eine Uber-
sicht Uiber wohl oft wechselnde Stellen zu behalten war schwierig, nicht
zuletzt auch deshalb, weil sich einzelne Pradikanten weigerten, diese oder
jene angebotene Pfriilnde anzunehmen. Da kam es in den ersten Jahren
vor, dass die Ratsschreiber die Namen von Gewihlten nicht kannten und
einfach etwa vermerkten ‘“ein predicant gan Leutwil geordnet”. Im
Namensverzeichnis steht in solchen Fillen N. N., das Zeichen fiir einen
Unbekannten. In den Grenzgebieten bei Reinach, Reitnau und Gebens-
torf waren die Verhiltnisse verworren. In Gebenstorf, ausserhalb des
bernischen Staatsgebietes gelegen, wurde 1531 der Priadikant von Alt-
gldubigen in die Reuss gejagt und ertrinkt. Der Schreiber fligte der
schlechten Nachricht hinzu “mit was fougen weiss Gott wol, hat ein
frouwen und ein klein kind gelassen”. Mit der Zeit beruhigten und
festigten sich die bernischen kirchlichen Verhdltnisse. Die friher altgldu-
big gewesenen Priddikanten starben aus. Vom Pridikanten Hans Zim-
merli von Riderswil heisst es im Jahre 1569 bei seinem Tod, er sei der
letzte Geistliche gewesen, der noch der alten Lehre gedient habe.

Die stadtischen Lateinschulen

Die Jugend in den Stddten wurde entweder in der Deutschen oder
der Lateinischen Schule gebildet®. Die Lateinschiller bereiteten sich
zum Weiterstudium an der Akademie Bern vor. Die an den Lateinschu-
len unterrichtenden Ludimagister (Lateinschulmeister) und Provisoren
(Unter-Lateinschulmeister) hatten alle die Akademie Bern durchlaufen.
Nach ein paar Jahren Schuldienst riickten sie bei Bewdhrung zu einer
Helfer- oder Pridikantenstelle auf. Die zum Schuldienst abgeordneten
Kandidaten waren hiufig piddagogisch ungeschickt und fiihrten ein rau-
hes, ungefreutes Regiment in niedrigen, diisteren Schulstuben. Kamen
die Lateinschiiler aus den Stddten schlecht unterrichtet an die Akade-
mie nach Bern, dann wurden die Lateinschulmeister durch die Obrigkeit
gemassregelt.

19



Studenten und Stipendiaten

Im Jahre 1528 richtete die bernische Obrigkeit zur Heranbildung des
theologischen Nachwuchses® die Akademie ein. Mit vierzehn Jahren
bezogen die Knaben die Akademie zu einem Studium von neun Jahren.
Dort lernten sie die machtvolle, schongebaute Hauptstadt des Landes
kennen, und wohl alle werden von ihr beeindruckt gewesen sein. Viele
der ankommenden Lateinknaben waren unbemittelt, ihnen gewéihrte
die Obrigkeit ein Almosen oder Stipendium. Die meisten gelangten in
den Genuss der Mushafenstiftung, wo ihnen Mus und Brot, ein- oder
zweifach, und oft dazu noch ein Wochenschilling zugeteilt wurde.
Zudem gab es Freiquartiere. Zwei grosse Alumnate nahmen sechsund-
dreissig arme Studenten auf, im ehemaligen Barfiisserkloster und auf
der Schule. Von diesen sechsunddreissig Alumnatfreipldtzen waren je
vier den Biirgern aus Thun, Zofingen und Brugg vorbehalten!®. Wahr-
scheinlich rihrt dieses Vorrecht der Stidte Brugg und Zofingen von der
Sdkularisierung des Klosters Konigsfelden und des Stiftes Zofingen her.
Viele aargauische Studenten genossen im Laufe der drei Jahrhunderte
diese Stipendien. Bei fehlendem Fleiss, Ungehorsam, Liederlichkeit
oder zu frither Heirat wurde den Unwiirdigen der Mushafen, ebenso das
Tischgeld im Kloster und auf der Schule entzogen;so diente das Stipen-
dium gleichzeitig auch als Mittel zur Erhaltung der Disziplin.

Die Herkunft der Priadikanten

Grundsitzlich hatte jeder bernische Untertan das Recht auf Besuch
der Akademie, sofern er die verlangte Vorbildung besass. Da aber auf
der Landschaft keine Lateinschulen bestanden, waren die Untertanen
der Landgemeinden praktisch vom Erlernen der lateinischen Sprache
ausgeschlossen. Die Priadikanten auf der Landschaft waren jedoch in der
Lage, meist einen begabten Sohn aus ihrer zahlreichen Kinderschar zu
Hause oder in einer stiddtischen Lateinschule unterrichten zu lassen. Die
Obrigkeit teilte an solche Prddikanten, die einen Sohn im Studium ste-
hen hatten, auf eine Bitte hin einige Miitt Getreide aus, zur besseren
Ermoglichung des Studiums. So war es den meisten Priddikanten mog-
lich, einen Sohn, sofern er zum Studium tauglich war, studieren zu las-
sen. Es kamen ganze Pridikantendynastien zustande, und so vererbte
sich eine gewisse Standestradition. Wohl in Erinnerung an die vorrefor-

20



matorische Zeit, da der niedere Klerus zum grossten Teil aus der Land-
schaft stammte, liessen sich in den ersten nachreformatorischen Jahr-
zehnten noch etliche Studenten ab der Landschaft zu Priadikanten aus-
bilden, und die Obrigkeit stiess sie keineswegs zuriick, da sie damals
dringend Prddikanten benétigte. Vereinzelte Fremde — Zircher,
Elsdsser, Stiddeutsche — dienten in den ersten Jahrzehnten nach der
Reformation der bernischen Kirche als Pridikanten und Lateinschul-
meister. Zur Zeit des Dreissigjdhrigen Krieges wurden einige aus der Hei-
mat vertriebene pfilzische Geistliche in den bernischen Kirchendienst
aufgenommen. Gegen Ende des 16. Jahrhunderts verengte sich der Her-
kommenskreis der Prddikanten zusehends. Nur selten noch verirrte sich
ein sogenanntes Landskind, meist aus der Umgebung einer Stadt kom-
mend, an die Akademie nach Bern. Die Studenten entstammten seit
dem 17. Jahrhundert zum weitaus grossten Teil der Hauptstadt und den
Landstddten. In den Quellen ldsst sich von Seite der Landschaft nie eine
Klage dariiber vernehmen, dass diese Entwicklung etwa als Zurlickset-
zung empfunden worden wire. Die Menschen der Landschaft hatten im
17. und 18. Jahrhundert ihren eigenen Stand und Lebenskreis und
begehrten wohl nicht, diese zu verlassen. Nur die Stadtbiirger strebten
nach dem Pridikantenstand. Den Biirgern der aargauischen Stidte blieb
auch wenig anderes librig; ausser Pridikanten konnten sie bloss Beamte
ihrer Vaterstadt, Notare, Landschreiber, Handelsleute und Fabrikanten,
Chirurgen, Arzte nach dem Besuch auslindischer Universititen und im
besten Falle Hauptleute in der bernischen Miliz werden. Eine eigent-
liche Gelehrtenlaufbahn konnte ihnen, von den Theologen abgesehen,
bloss das Ausland bieten. Politiker brachte der bernische Aargau vor
1798 keine hervor, weil das Regieren den regimentsfihigen Burgern der
Stadt Bern vorbehalten blieb.

Die Ehefrauen der Pridikanten kamen meistens aus den Stddten. Im
Laufe der Studentenjahre hatten die Jiinglinge sich etwa eine Biirgers-
tochter auserwihlt, oder dann begegneten ihnen in den Pfarrhdusern,
wo sie vikarisierten, heiratsfihige Pradikantentochter. Hin und wieder
wurden Priddikanten auf benachbarte Amtssitze zur Gesellschaftslei-
stung von Amtmdinnern eingeladen, und daraus konnte etwa ein Ver-
wandtschaftsverhiltnis entstehen, indem eine Landvogtstochter ehrbare
Frau Pfarrerin wurde.

Es ist verstidndlich, dass die Stadtblirger und -burgerinnen sich von
den einfachen Landleuten unterschieden und abhoben. Auch rein dus-
serlich fiel dies in die Augen: Die Geistlichen bewohnten ein Steinhaus,

21



mit dem Wappen der Gnidigen Herrn von Bern oder der Twingherren
geziert!! . Das Volk redete seine Pradikanten immer mit ‘““Herr” an. Das
war eine Anrede, die es sonst nur den Ratsherren und Amtleuten
zukommen liess. Die Geistlichen fiihlten sich als Diener nicht nur der
Kirche, sondern auch eines grossen Staates. Viele unter ihnen kannten
die Mannigfalt, Grosse und Schonheit des bernischen Landes aus eige-
nem Erleben, da sie als Prddikanten von der schreckerregenden Berg-
welt des Oberlandes bis in den untersten Teil des Aaretales versetzt wur-
den. Keine Spur einer Grenze zwischen Aargau und Bern wurde emp-
funden. Die Obrigkeit unterliess nicht, bei jeder sich bietenden Gele-
genheit auf die Wirde des geistlichen Amtes hinzuweisen, sei es in Man-
daten oder im Kapitel.

Die Wahl der Pradikanten

Nach bestandenem Examen und erfolgter Handauflegung galten die
Examinaten als in das Ministerium aufgenommen und konnten sich zu
den ausgeschriebenen Pfriinden melden. Die Form der Ausschreibung
und Bewerbung blieb in den drei Jahrhunderten fast unveridndert. Jeder
bernische Amtmann — in den Stidten der Rat und Schultheiss — war
verpflichtet, ungesiumt den Tod eines Geistlichen dem Kleinen Rat
nach Bern zu melden. Dieser benachrichtigte mit einem Ratszettel den
Konvent vom Freiwerden der betreffenden Pfriinde. Der Konvent —
bestehend aus den Geistlichen der Stadt Bern und den Professoren der
Theologie!? — berichtete dariiber an sidmtliche deutschsprachigen
Dekane der Landschaft, deren Pflicht es war, den Kapitelsbriidern die
Ausschreibung der freigewordenen Pfriinde mitzuteilen. Innerhalb von
vier Wochen erstatteten die Dekane wiederum Bericht an den Konvent,
wer sich aus ithrem Kapitel um die ausgeschricbene Pfriinde bewerbe.
Die Geistlichen Herren des Konvents — von den Ratsherren die “Gelehr-
ten” genannt — schlugen nun zwei bis acht wiirdige Priadikanten vor,
und der Kleine Rat erwdhlte einen daraus. Im Ratsmanual ist jeweilen
niedergeschrieben zu finden: ‘‘gan xx einen Prddikanten gemacht”.
Wenn Bern in einer verwaisten Kirchhore die Kollatur (Pfarreinsetzungs-
recht) nicht besass (Kollaturpfriinde), dann hatte der Kollator aus den
bernischen Kandidaten und Prddikanten dem Kleinen Rat mindestens
einen Zweiervorschlag zu machen. Nach Belieben bestatigte oder lehnte
der Rat ab, je nach Tauglichkeit der Vorgeschlagenen. Der Konvent aber

22



schickte meistens ein paar tiichtige Kandidaten zu den Kollatoren, zu
den Twingherren im Aargau, ebenso nach Beromiunster, Schinnis und
Leuggern, um sich vorzustellen und fir sich zu werben. Dann trafen die
Kollatoren aus der Schar der Konkurrenten ihre Wahl zum Vorschlag. In
der Regel kam die Bestitigung eines der Vorgeschlagenen ohne Anstén-
de nach einem Gutachten des Konvents zustande. Das Datum der Wahl
oder Bestdtigung durch den Kleinen Rat ist als der eigentliche Amtsbe-
ginn anzusehen.

In den Ratsmanualen und in Mandaten finden sich hdufig Klagen
liber das unanstindige und unwiirdige ‘“Pfrundgelduf der Pridikanten”.
Statt sich — wie vorgesehen — mit der Anmeldung beim Dekan auf eine
erledigte Pfriinde zu begniigen, stromten die Angemeldeten oft selbst
nach Bern, um fir sich bei den Wahlherren (Konvent) und den Ratsher-
ren oder andern einflussreichen Gonnern zu werben. Es war den Pridi-
kanten ebenfalls verboten, direkt und unter Umgehung des Landvogtes
an die Obrigkeit zu schreiben. Die Bewerber hatten wohl alle ihre
Griinde, weshalb sie eine Veridnderung ihrer bisherigen Lage herbei-
wiinschten. Die meisten strebten von einer armen Pfriinde weg in eine
besser ausgestattete; daher rithren die vielen Pfarrwechsel in armen
Kirchgemeinden. Eine kleinere Anzahl wiinschte eine abgelegene Kirch-
hore zu verlassen — wo man in Melancholie und Hypochondrie ver-
sinke —, um einen geselligeren Ort zu finden, wo sie Verkehr mit den
Amtleuten und Durchreisenden aus Bern pflegen konnten.

Gegen Ende des 17. Jahrhunderts wurden die bis dahin gelibten Wahl-
methoden unmoglich!®. Kein Mensch ausser dem Kleinen Rat wusste,
wie und nach welchen Gesichtspunkten eigentlich vorgegangen wurde.
1710 wurde endlich — von allen Kapiteln freudig begriisst — die Wahl
durch das Los durchgefiihrt, und fortan blieb es das ganze 18. Jahrhun-
dert bei dieser gerechter scheinenden Losung. Die neue Wahlart bestand
aus einem komplizierten System von roten, weissen und schwarzen
Kugeln, den Balloten, und die Lage der Kugeln schied die Kandidaten
aus bis auf einen. Man nannte dies das Ballotenmehr.

Einen weiteren Schritt zur gerechteren Verteilung der Pfriinden tat
die Obrigkeit im Jahre 1694. Sie liess sich ein bis in alle Einzelheiten
gehendes Verzeichnis der Einkiinfte jeder einzelnen Pfriinde erstellen!? .
Sdmtliche Pfriinden des bernischen Landes wurden daraufhin in drei
Klassen eingeteilt: in geringe, mittlere und gute Pfriinden, in 1. bis III.
Klasse. Erstmals 1736, dann verbessert 1766, wurden alle Pfriinden, in

23



denen Bern die Kollatur besass, in zwei Teile geteilt, in die Wahl- und
Rangpfriinden!® . Die letzteren sollten verdienten dlteren Priddikanten
zugehalten werden. Jeder Geistliche hatte ein Anrecht auf dreimalige
Verdnderung und Verbesserung innerhalb der Wahlpfriinden, und zwei-
mal konnte er sich je nach Alter und Verdienste in den Rangpfriinden
verdndern und verbessern. In der I. Klasse, der geringsten, musste aber
mindestens finf Jahre ausgehalten werden; in der II. Klasse wurden
mindestens zehn Jahre Dienst verlangt, und in der h6chsten Klasse sogar
mindestens fiinfzehn Dienstjahre, bis man eine Verinderung erbitten
konnte. Es scheint, als ob durch diese Pfriindenbesetzungsreglemente
von 1736 und 1766 eine gewisse Ordnung in den Pfarrwechsel gebracht
wurde. Die Namensliste zeigt, dass die Wechsel im 18. Jahrhundert
bedeutend seltener wurden, wohl als Frucht der obrigkeitlichen Bemii-
hungen,

Eid, Prasentation und Aufzug der Pradikanten

Am 6. Dezember 1546 beschloss der bernische Rat, jedem Pradikan-
ten einen Eid aufzuerlegen. Dies war wohl als eine Festigung des obrig-
keitlichen Einflusses nach den ersten verwirrenden Jahren seit 1528
gedacht. Ohne diese Eidleistung sollte hinfort kein Pridikant auf ber-
nischem Gebiet mehr angenommen werden. Im Dezember 1546 und
Januar 1547 musste ein Kapitel nach dem andern den Abgesandten des
Rates schworen, nicht gegen die Zehn Schlussreden der Disputation von
1528 zu reden und zu lehren. Im Ratsmanual steht am 7. Januar 1547
liber das Aarauer und Brugg-Lenzburger Kapitel zu lesen: ‘“den eid
beyden capittlen vorglisen, hand den ungewideret than”. Fortan musste
jeder Geistliche, der in seinen ersten Dienst trat, auf der Ratskanzlei
sich eigenhidndig in das Eidbuch ecintragen, nachdem er vom Ratsschrei-
ber den Eid vernommen hatte.

Jedem Gewihlten oder Bestitigten wurde unverziiglich nach dem
Ratsbeschluss nach altgewohnter Form ein Zollfreiungsbrief fir das
Abfiihren seiner Fahrhabe ausgehindigt, und ebenso erhielt er den Pri-
sentationsbrief, den Einsetzungsbefehl, zur Uberreichung an den Inha-
ber der Kollatur. Das Einsetzungsrecht libte die Stadt Bern dort aus, wo
sie die ganze Kollatur innehatte, aber ebenso dort, wo sie bloss Mitkol-
lator war. Als Oberherr beanspruchte sie in diesen Fillen die Vorzugs-
stellung. Auslindischen oder katholischen Kollatoren bestritt Bern das

24



Prisentationsrecht und libte es immer selbst aus. Den in bernischen
Landen sesshaften Twingherren als Kollatoren liess die Stadt Bern das
die Herrschaft und Macht augenfillig darstellende Recht.

Aufzug und Pridsentation waren ein feierlicher Anlass, an dem ausser
den weltlichen Herren auch der Dekan und die benachbarten Amtsbrii-
der teilnahmen. Der einzusetzende Pridikant hatte dem Prisentierenden
das Aufzugsgeld von zehn Pfund zu entrichten. Sehr hiufig schenkte
der bernische Rat den zum ersten Mal Aufziehenden die oft schwer zu
erbringende Summe.

Die Pflichten der Pradikanten

Im Studierstiiblein jedes Priddikanten stand auf dem Biicherbrett
neben der Bibel und dem Katechismus die jeweils geltende Pradikanten-
ordnung. Darin waren deutlich die Pflichten fiir die Geistlichen ver-
zeichnet: Wirken in der Wochenpredigt freitags oder seltener donners-
tags und in der Sonntagspredigt; Lehren in der Katechisation von Jun-
gen und Alten; Arbeit am Chorgericht; Aufsicht liber die Schulen in der
Kirchhore; Besuch der Gemeindegenossen; Trostspenden an die Armen
und Kranken und endlich Sorgetragen zum Kirchen- und Almosengut.
Die Kapitel iiber den geistlichen Wandel standen betont im Mittelpunkt.
Unter Strafandrohung wurde allen Priddikanten zu Stadt und Land von
der Obrigkeit anbefohlen, das Predigtamt, den Lebenswandel und das
Hauswesen untadelig zu gestalten, als ein Vorbild im Geist, im Glauben
und in der Keuschheit. Auf Verfehlungen und Lastern, wie sie im unten-
stehenden Register und den dazugehorenden Anmerkungen zu finden
sind, standen Strafen. Im Laufe der 270 Jahre, die zwischen der Durch-
flihrung der Reformation 1528 und dem Ende der alten bernischen Kir-
che 1798 lagen, hatte sich ein langer Zug von Fehlbaren gebildet, der
sich am Leser vorbeibewegt: Unziichtige in Worten, Werken und Gebdr-
den; Ehebrecher und mit Hurereifehlern Behaftete; Pradikanten, die
unanstindige weltliche Gewerbe trieben, tauschten, markteten, in welt-
liche Injurien- und Trolhdndel verflochten waren; solche, die aus dem
Pfrundhaus mit Weinausschenken und Geselleneinziehen eine Pinten-
schenke machten, Trunkenbolde, Liederliche, tible Haushalter; Wuche-
rer, Verschuldete, Jihzornige, Flucher und Schworer und viele, die
mehr dem Bauche und dem Fleische dienten als fiir die Ehre Gottes
arbeiteten. Durch die deutliche Erwihnung solcher ungeistlicher Dinge

25



- e

BIBLIA
~Biehee

=
. ! | Fince jeden Tw@mbfﬂmk/hmw 4

sats trined @d ol e vt

A
[ 24 Apourypha . das il + bie Bdber) welde von alcrs an das lor Tefament enghengt
wnaten | wames b s turd Erocbantes el . nob1a Deiveibu Svasd o
o s w

obann Wfeator/

s il

Abb.2 Die erste in Bern gedruckte Bibel von 1684, Berner Staatsbibel genannt,
ein Nachdruck der Piscator-Bibel

in den Prddikantenordnungen wollte die Obrigkeit nicht etwa zu die-
sem Tun anreizen, als sei es als ein Rezept zu betrachten, sondern sie
glaubte, damit die Pfarrer vor der teuflischen, fleischlichen Versuchung
und Verfihrung zu bewahren. Sehr ernsthaft war der obrigkeitliche
jahrhundertelange Kampf gegen die Unwiirdigen im geistlichen Stande,
und der Besen, mit dem gefegt wurde, riumte manchmal rauh.

26



Pfrundteilung und -auskauf

Innert acht Wochen nach der Wahl sollte der neugewdhlte Pridikant
in sein neues Pfrundhaus einziehen. Der abziehende Priadikant — im
Sterbefall die Witwe oder der Vogt der unmiindigen Kinder — aber hatte
das Recht auf die Einkilinfte noch drei Monate liber die Wahl hinaus,
damit die nidchste Fronfasten in seinen Nutzungsbereich fallen konnte.
Er war aber so lange verpflichtet, fiir die Besorgung des Kanzeldienstes
aufzukommen. Um Streit zwischen der auf- und abziehenden Partei zu
verhiiten, mussten beide sich zwei bis drei Wochen nach der Wahl im
Beisein eines benachbarten Prddikanten einigen und die Pfrundteilung
und den Pfrundauskauf als Vertrag schriftlich vereinbaren. Bei ernster
Uneinigkeit halfen der Landvogt und Dekan, zu einer friedlichen
Vereinbarung zu gelangen. Die aufziehende Partei hatte die abzichende
fir die Zeit, die sie vor Ablauf der drei Monate aufzog, nach Markzahl
der Tage an Pfrundeinkommen zu entschidigen. Diese Pfrundteilung
konnte meistens mithelos an Hand des Pfrundurbars vorgenommen wer-
den. Weit schwieriger gestaltete sich der zweite Teil, der sogenannte
Notkauf, der Pfrundauskauf. Der aufziehende Teil hatte dem abziehen-
den alles Zurilickgelassene abzukaufen: Hausrat, Gerdte, Wagen, Fésser,
Garten- und Feldfriichte (Gartenlosi), junge Obstbdume, Saatgut, Stroh,
Heu, Emd, Tiere, Bienenvolker, Mistgruben, Sodbrunnen, Troge, Wein-
trotte, Holzhaufen, Gartenzdune, Feuereimer, Brennhafen und viele
andere Gegenstinde mehr. Die zur Landwirtschaft gehdrenden Sachen
durften nicht abgefiihrt werden, um die Pfrundgiiter nicht in Verfall
und Mangel geraten zu lassen. Ein leerer Wintergarten galt fiinf Kronen,
ein angepflanzter zehn, alles librige sollte nach billigem Landsbrauch
geschitzt werden. Eine ansehnliche Auskaufsumme konnte der aufzie-
hende Pridikant kaum sogleich {ibergeben und musste sie hdufig stehen
lassen, bis zu vier Jahren ohne Zins, erst von da an sollte er den landes-
iblichen Zins von fiinf Prozent entrichten!®.

Die unteraargauischen Kapitel, Dekane, Kammerer, Juraten

Der bernische Aargau umfasste von 1528 —1798 zwei ganze Kapitel
sowie ein drittes teilweise. In der Reihe der acht deutsch-bernischen
Kapitel — neben fiinf welschen — wurden die Kapitel Aarau und Brugg-
Lenzburg immer zuletzt aufgefiihrt. In den ersten Jahrzehnten nach der

27



Reformation wurde das Aarauer Kapitel meist als Suhrer Kapitel
bezeichnet, der Helfer als ‘“Helfer zu Suhr’’, der auch bis 1603 seinen
Wohnsitz in Suhr hatte und erst nach diesem Zeitpunkt in der Helferei
zu Aarau wohnte. Gleicherweise erscheint in den Quellen das Kapitel
Brugg-Lenzburg als Schenkenberger Kapitel. Brugg war der Mittelpunkt
dieses untersten der bernischen Kapitel, und dort wohnte auch der Hel-
fer. Im 18. Jahrhundert setzte sich das Aarauer Kapitel aus zwanzig
Kirchhoéren zusammen, Das Kapitel Brugg-Lenzburg umfasste achtzehn
Kirchgemeinden sowie seit 1712 die neugegriindete Gemeinde Baden,
sofern dort ein bernischer Pridikant amtete. In das Langenthaler —im
16. Jahrhundert Thunstetter Kapitel geheissen — gehorten vier bernisch-
aargauische Kirchhoren. Neue Kirchgemeinden wurden seit der Refor-
mation insgesamt drei errichtet: Densbiiren, Rupperswil und Niederwil.
1642 bewilligte die Obrigkeit die Neugriindung Densburen, weil der Pri-
dikant von Elfingen (Bo6zen) leicht durch die Kaiserlichen auf seinem
Weg dorthin abgefangen werden konnte. 1681 ermoglichte der Reit-
nauer Priddikant Johann Heinrich Steinegger durch die Vergabung von
8000 Pfund die Errichtung der Pfriinde Rupperswil “‘als ein Werk der
Gottseligkeit”. Ebenfalls ein Zofinger Biirger, Mauriz Bossard, Pridi-
kant zu Urkheim, stiftete 12 000 Pfund zur Errichtung der Pfriinde Nie-
derwil im Jahre 1715.

Das Kapitel — das sind die Pridikanten, Helfer, Obere und Untere
Lateinschulmeister und Vikare — unterstand dem Gebot des Dekans.
Bei einer Neubesetzung des Dekanamtes reichte die Kapitelversamm-
lung an den Kleinen Rat zu Bern einen Zweier- oder Dreiervorschlag
ein, wonach dieser eine Bestidtigung vornahm. Der neuerwihlte Dekan
hatte auf der Ratskanzlei zu Bern den Dekaneid zu leisten. Bei seinem
Amtsantritt schworten ihm wiederum seine Kapitelsbriider, ebenso die
spdter Eintretenden, Intranten genannt. In der Kapitelversammlung
teilte er mit dem Amtmann, in dessen Verwaitung der Tagungsort fiel,
den Vorsitz. Das Amt des Dekans verblieb dem Inhaber lebenslidnglich,
sofern er nicht resignierte oder ersetzt wurde wegen Ungeschick. Der
Dekan hatte der Obrigkeit zu schworen, auf Amts- und Lebensfihrung
seiner Kapitelsbriider ein getreues Aufsehen zu haben sowie die reine
Lehre nach den Disputationsakten von 1528 in seinem Kapitel zu erhal-
ten, die Fehlbaren zu ermahnen, zu strafen und an die Obrigkeit zu ver-
zeigen. Eine Liste der Dekane und Kammerer der Kapitel Aarau und
Brugg-Lenzburg findet sich im Kirchlichen Zeitbuch von Johann Jakob
Frikart. Es umfasst den Zeitraum von 1528 bis 1835. In der Verwaltung

28



des Kapitels standen dem Dekan ein Kammerer, ein Actuarius oder
Secretarius sowie vier bis sechs Juraten zur Seite. Der nidchste Mitarbei-
ter, zugleich Stellvertreter und meist auch Nachfolger des Dekans, war
der Kammerer. Er hatte die Schlussel zur Kapitelslade in Verwahrung,
worin sich Geld, Urbarien, Gliltbriefe, Obligationen und Kammererro-
del befanden. Ihm unterstand die Geldverwaltung des Kapitels. Ausser
den Zinseinnahmen flossen etwa freiwillige Steuern der Amtleute und
Pridikanten in die Geldkiste, zudem hatte jeder Neueintretende sein
Intrantengeld von einigen Pfund zu erlegen. Bis 1605 hatte das Aarauer
Kapitel eine sonderbare jihrliche Einnahme: das Oblatengeld. In den
Kirchhoren dieses Kapitels wanderte das Oblateneisen herum. Damit
wurden Oblaten — ein Uberrest aus vorreformatorischer Zeit — zum
Abendmahl gebacken. Die Kirchgemeinde, ‘“‘so eine Zeit daher das Eisen
gehabt und gebacken”, legte dem Kammerer Rechenschaft ab liber die
an alle Ubrigen Kirchen des Kapitels verkauften Oblaten. Im September
1605 beschloss das Aarauer Kapitel, dass fortan jede Kirchgemeinde
selber den Tisch des Herrn mit Brot versehen sollte. An Stelle des nun
ausfallenden Oblatengeldes wurde eine feste Steuer geschaffen, nach
welcher jede Kirchhore gemass der Anzahl der Konfirmierten (Commu-
nicanten) einige Pfund in die Kapitelslade legte. Fir mannigfaltige
Zwecke wurden diese Kapitelseinnahmen wiederum verbraucht: zur
Deckung der Unkosten des Dekans auf seinen Bernreisen, fiir Gesell-
schaftsleistung und Bewirtung von durchreisenden hohen Geistlichen,
an Badenfahrten von Kapitelsbriidern und Amtleuten, an das Defensio-
nale im Dreissigjihrigen Krieg und fiir Geschenke aller Art. Gleicher-
weise wurde anldsslich der Kapitelversammlung die Morgensuppe (mor-
gensiipplin) und andere Mahlzeiten gestiftet. Der Secretarius oder
Actuarius befasste sich mit den vorkommenden schriftlichen Geschaf-
ten. Vor allem hatte er bei dem jeweilen um die Auffahrt stattfindenden
Kapitel die Zensuren der Priddikanten, besonders liber die Vergehen,
Gravamina genannt, an die gestrenge Obrigkeit abzufassen. Die Juraten
(Geschworene) endlich waren eidlich verpflichtet, bei den ihnen zuge-
teilten Amtsbriidern unbestechlich, ohne Ansehen und Nachsehen
(durch die finger luogen), Visitationen durchzufitihren und am Kapitel
dariiber Bericht zu erstatten oder Straffillige jederzeit dem Dekan anzu-
zeigen.

29



Das Neue: die Pradikantenfamilie im Pfarrhaus

Die Reformatoren hatten den Zolibat abgeschafft, der gegen die
Mitte des 11. Jahrhunderts eingefiihrt worden war. Die Priddikanten
mussten nicht ehelos leben, sondern ihre Ehen sollten allen Angehori-
gen der Kirchgemeinden als Vorbild dienen. Die Pridikantenfamilie im
Pfarrhaus war etwas ganz Neues in jenen Jahren des Umbruchs. Ein Teil
der bernischen Untertanen, welcher die Reformation ““liber sich ergehen
lassen musste”, nahm anfinglich starken Anstoss daran. Die Eheschlies-
sung der Priddikanten brachte der bernischen Obrigkeit mannigfache
Probleme. Eine wichtige Frage war, ob es den Pridikanten moglich war,
mit dem bisherigen Pfrundeinkommen das Leben zu fristen. Die Kolla-
tur-Inhaber waren 1528 nicht bereit, das bisher dem altgliubigen Geist-
lichen zustehende Einkommen zu erhohen. Wie aber sollte ein Pradi-
kant mit Ehefrau und Kindern, oftmals noch mit einer Magd und einem
Knecht, aus den Einkiinften, die bis dahin einen einzigen Geistlichen
erndhrt hatten, auch nur einigermassen recht leben kdénnen? Die Obrig-
keit musste fortan durch Vermittlung ihrer Amtleute immer wieder den
drmsten Priddikantenfamilien aus den Zehntenscheunen und Kornhiu-
sern Zuschiisse verabfolgen, “‘Handreichung tun”. Neben den Existenz-
fragen fiir die Bewohner der Pfarrhduser nahmen aber die Fragen ihres
sittlichen Lebens den grossten Raum ein. Der Rat hatte 1528 die fir
Fragen von Ehe-, Familien-, Kirchenzucht und Sitte auf bernischem
Gebiet zustindige geistliche Gerichtsbarkeit der Bischofe von Konstanz
und Lausanne an sich gezogen. Er libte fortan die geistliche Jurisdiktion
aus. Da er die Verantwortung fur das Seelenheil der Untertanen {iber-
nommen hatte, erliess er Sittenmandate, Gebote und Verbote. Das Land-
volk zeigte nicht Gberall Freude an den geistlichen Vorschriften, ganz
besonders nicht am kirchlichen Sitten- und Ehegericht, dem Chorgericht,
“dan sie wellten nit von den pfaffen beherrschet syn”. Nun, das Volk ge-
wohnte sich auf dem ganzen bernischen Staatsgebiet an alle Neuerungen.
In den ein- bis zweimal jdhrlich abgehaltenen Kapitelversammlungen
kamen regelmadssig Ehe- und Erziehungsfragen zur Sprache. Die Dekane,
Kammerer und Juraten berieten und ermahnten ihre Amtsbrider.
Schwere Verstosse gelangten an das Oberchorgericht und oft an den Rat
in Bern. Vielleicht hatte die Obrigkeit 1528 nicht vorausgesehen, wie
gross der Umfang der sittlichen Uberwachung und Beratung dann wirk-
lich wurde. Sie hitte jedoch wissen miissen, dass die Bewohner der Pfarr-
hduser nicht vollkommene Menschen waren, sondern mit allen Schwi-

30



chen und Fehlern in den Pfrundhdusern Einzug hielten. Mit ihnen zogen
nicht selten Streitsucht, liederliche Hauswirtschaft, schlechte Kinder-
zucht, Trunksucht, Herrschsucht und viele andere Ubel ein. Pridikanten
wurden ermahnt, ihre Kinder, vor allem die Toéchter, zu einem eingezo-
genen, zichtigen und gottesfiirchtigen Leben anzuhalten. Es kam vor,
dass es Priadikantenkinder mit Fluchen und Schworen drger trieben als
die Dorfkinder.

Die Gestalt der Pridikantenfrau trat mit der Reformation erstmals in
Erscheinung. Thr wurden grosse Aufgaben anvertraut. Sie musste sich
jedoch “wiirdig” erweisen, einem Angehdrigen des geistlichen Standes
verbunden zu sein. Nicht nur der Priddikant, sondern ebenso seine Frau
und Familie wurden zensuriert. In den Kapitelsakten treten immer wie-
der fehlbare oder charakterlich ungecignete Pradikantenfrauen auf. Im
vierten Teil dieser Arbeit und im Pfarrerregister von C.F.L. Lohner aus
dem Jahr 1864 sind einzelne versagende, vielfach aber auch geplagte
Frauen aufgefiihrt. Einige Klagen gegen Pridikantenfrauen sollen hier
dargestellt werden. Balthasar Frey, von 1588 bis 1611 Priddikant auf
dem Boézberg, brachte vor, seine Frau halte ihn schndde, duze ihn und
beschreie ihn “du schwarzer Pfaffe”! Der Pradikant Johannes Liithi von
Reinach wurde 1688 abgesetzt, weil er sich nicht standesgemass verhei-
ratet hatte, denn seine Frau sei als ledige wegen Hurerei bestraft und in
einer spdteren Ehe geschieden worden. Eine solche Eheschliessung sei
“dem heiligen Beruf des Kirchendieners disreputierlich”. Der Brugger
Biirger Samuel Ryz hatte in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts in
einem Schweizerregiment in den Niederlanden gedient und cine Wésche-
rin aus dem Regimentstross geheiratet. Auch diese Eheschliessung galt
als anstdssig und unstandesgemass.

Ein Beispiel aus dem 16. Jahrhundert zeigt, dass auch die Ehre von
Priddikantenfrauen geschidndet werden konnte. Die Ehefrau von David
Wirz, des Pradikanten von Uerkheim, wurde 1569 von einem Ubeltiter
geschwingert. Diese Verletzung des geistlichen Standes kam vor den
Kleinen Rat von Bern. Im Jahre 1737 verklagte der sicher nicht un-
schuldige Prddikant von Auenstein Johann Jakob Schirer seine Ehefrau
in der Kapitelversammlung, ‘“wenn sie ihm doch nur abgenommen
wiirde”’! Der Landvogt von Biberstein sprach ihr kriftig zu. Im folgen-
den Jahr wurde ihr angedroht, man werde sie ins Kloster Thorberg
einschliessen, wenn sie ihr Besserungsversprechen nicht halten sollte.

Die Gemeindeangehorigen beobachteten das Leben und Treiben in
den Pfarrhdusern sehr genau. Einmal im Jahr hatten sie Gelegenheit, bei

31



der Visitation in der Kirche dem Visitator — einem Amtsbruder ihres
Pridikanten — zu melden, wie oft oder wie selten die Frau des Pridi-
kanten und die Kinder zum Gottesdienst oder zur Kinderlehre gegangen
waren und ob das Hauswesen beim Pridikanten wohl oder {ibel bestellt
schien. Bestimmt hatten die meisten Geistlichen und ihre Ehefrauen
und Familien die hohen Erwartungen der weltlichen und geistlichen
Oberen nicht enttiuscht. Die ihnen durch die Reformatoren zugedachte
Rolle, als Vorbild fur die Familien der ganzen Kirchgemeinde zu dienen,
werden sie erfiillt haben, natiirlich in den Formen, wie sie ihre Zeit ver-
langte. Die erfahrenen Rédte wussten, dass gewisse Fehler und Mingel
nicht zu verbessern waren und auch ein Geistlicher nicht {iber seinen
eigenen Schatten springen konnte. In tiblen Fillen liessen sie die Pfarr-
hduser riumen und setzten dort wirdige Prddikantenfamilien ein.
Gegen Ende des 17. Jahrhunderts hatten die Réte einmal in einem
schwierigen Fall zu entscheiden: Ein pflichtgetreuer Priadikant hatte
eine so bose Ehefrau, dass er ihretwegen schon aus drei Pfarrstellen ver-
triecben worden war. Nun wurde ihm bewilligt, vielleicht sogar angera-
ten, als Feldprediger in ein Schweizerregiment nach Frankreich zu zie-
hen, die Frau allein im Pfarrhaus zuriickzulassen, und der Kirchendienst
sollte durch Vikare versehen werden. In diesem Fall bewiesen die Rite
viel gesunden Menschenverstand. Sie wollten die Frau nicht in die
Armut stossen, sondern liessen sie mit dem Pfrundeinkommen — aus
dem sie die Vikare besolden musste — einfach allein im Pfarrhaus.
Damit wurde vermieden, dass die Gemeindeangehorigen unaufhorlich
Streit und unchristliches Wesen im Pfarrhaus mitzuerleben gezwungen
waren. In diesem Falle litt der Pradikant unter der Bosartigkeit der Ehe-
frau, konnte sich ihr jedoch durch den Eintritt in fremden Kriegsdienst
entziehen.

An den meisten Fillen von anstOssigem Leben in Pfarrhdusern trug
aber das Verhalten der Priadikanten die Schuld. Einem schweren Leben
konnten sich die Ehefrauen nicht entziehen und mussten darin aushal-
ten. Vielleicht wurde der Geistliche eines Tages abgesetzt und “aus dem
Pfrundhaus getan”. Damit verlor die ganze Familie Heim, Einklinfte
und Ansehen. Dann bat ein solchermassen bestrafter Pridikant, “‘dass
man seine armen Tropflein in Gnaden bedenken moge”. Andere Ge-
massregelte schrieben an die Obrigkeit, mit ihnen gniddig zu verfahren
“um des armen Weibes und der vielen unschuldigen Kinder willen”. Die
Pfarrhduser erlebten mit ihren Bewohnern seit der Reformation, vor
allem aber im 16. und 17. Jahrhundert, Gefreutes und weniger Schones.

32



Die Prdadikantenfamilien waren ein Abbild des Lebens in der damaligen
Zeit,

Das Heimatrecht der Priadikantenfamilie

In friheren Jahrhunderten schloss sich jedes Gemeinwesen streng
vom benachbarten ab. Gegenseitige Fehden und Schéidigungen aller Art
waren hdufig. Im 17. und 18. Jahrhundert kamen Aufnahmen ins Biir-
ger- und Landsassenrecht oft nur aut obrigkeitlichen Druck hin
zustande, da sich die ziemlich selbstindigen Gemeinden weigerten,
Fremde bei sich wohnen zu lassen. Schon in den ersten Jahrzehnten
nach der Reformation hatte die bernische Obrigkeit diese engen Schran-
ken in einem Fall grundsidtzlich durchbrochen. Sie ordnete ndmlich an,
dass alle Priddikantenkinder an dem Ort, wo sie geboren wurden, als
heimische Landsdssen und nicht als Fremde betrachtet und von nie-
mandem verstossen und verschupft werden sollten. Der Priadikant mit
seiner gesamten Familie sollte in seiner Kirchhore die allgemeinen Frei-
heiten und Nutzungen in Wunn und Weide, Holz und Feld geniessen
diirfen, gleich wie die alteingesessenen Dorfbewohner. Wohnung und
Guter zu kaufen und zu verkaufen sollte der Pradikantenfamilie nicht
verwehrt werden wie etwa den Fremden. Von den oft zahlreichen Kin-
dern der Geistlichen blieben nicht selten einige in der Kirchhore, in die
sie hineingewachsen waren, als Handwerker oder Bauern zuriick. Noch
heute leben in einigen Gemeinden des bernischen Aargaus Nachkom-
men solcher zurilickgebliebener Pridikantenkinder, und etliche tragen
noch deren Namen.

Die Absetzungen vom Amt

Die Anmerkungen zur Namensliste zeigen recht anschaulich die man-
nigfaltigen Verfehlungen der Priadikanten. Da die Obrigkeit eine straffe
Aufsicht Giber die Kapitel fiihrte, erhielt sie von allen strafwiirdigen Ver-
fehlungen Kenntnis. Sie sind alle in den Rats- und Chorgerichtsmanua-
len verzeichnet. Vom stillen und ehrbaren Leben der Priddikanten steht
dort nichts zu lesen. Fehlbare wurden meist nach mehreren Verwarnun-
gen nach Bern vor Oberchorgericht zitiert, von wo durch einen Ratszet-
tel dem Rat Bericht iiber den Handel erstattet wurde. Die Strafe konnte

33



in einer allerletzten Warnung (aufs dusserste gesetzt) oder in Gefangen-
schaft bestehen (ins Pfaffenloch erkennt), und bei schwerwiegenden
Fehltritten setzte der Rat die Schuldigen von ihrem Amt ab (von der
Pfrund gestossen). Die Absetzungen waren oft unbefristet, und die
Bestraften konnten nach ihrem eigenen Rechtsempfinden wieder um
Begnadigung anhalten. Ein obrigkeitlicher Spruch konnte aber auch auf
ein sogenanntes Ponitenzjahr lauten, in schwereren Féllen auch auf
mehrere. Bei ganz schweren Vergehen wurden die Prddikanten von
Stadt und Land verwiesen. In der Regel erhielten Begnadigte eine
geringere Pfriinde, oft auch nur eine arme Schule oder Helferei. Hin und
wieder wusste ein Manual-Schreiber nicht mehr, auf welche unbedeu-
tende Stelle der Begnadigte gesetzt wurde, und er trug ein “‘auf ein klei-
nes Pfriindli versetzt, heisst nicht wohin”. Die Ratsherren begnadigten
stets “in der Hoffnung kiinftiger Besserung”. Sie wussten, dass ein Poni-
tenzjahr eine lange und schwere Zeit sein konnte und sprachen denn
auch gelegentlich vom “bitteren und schmerzlichen Brot des Strafjah-
res’” und davon, ein Bestrafter miisse ‘“‘noch mehr panem doloris essen”.
Nicht alle Abgesetzten hatten in einer der Landstddte reiche Verwandte.
bei denen sie und ihre oft zahlreichen Angehorigen in der erwerbslosen
Zeit unterkommen konnten.

Es ist bereits angedeutet, welche Verfehlungen unter Strafe der
Absetzung standen. Zdanker, Trunkstichtige, zum Kirchendienst Untaug-
liche, hoffartige Lebemenschen, aber auch etwa Schwermiitige und
unheilbare Melancholiker, Leiseredner (lyses gesprich) wurden abge-
setzt. Wenn eine Jungfrau einem Prddikanten ein Kind mit dem Eid
zutrug oder wenn ein Priadikant mit seiner schwangeren Magd eine Not-
heirat eingehen wollte, um auf der Pfriinde bleiben zu konnen, dann
reichten solche Griinde zur Absetzung und Abbiissung als Ehebruch
oder Hurereifehler laut der Chorgerichtssatzung. Es kam vor, dass ein
Priadikant mit seiner Magd oder Dirne gefangen zur Aburteilung nach
Bern gefiihrt werden musste. Ein Schuldiger konnte des Landes verwie-
sen und die Magd, wenn sie das Kind getdtet hatte, enthauptet werden.
Gelegentlich wurden Pradikanten entdeckt, wie sie das von einer Magd
heimlich geborene Kind fortschaffen wollten. Bei solchen Fillen kam
eine Begnadigung nicht mehr in Frage. 1657 wurde sogar ein Pradikant
hingerichtet. Noch im 16. Jahrhundert erhielten Pridikanten, die wegen
doppeltem Ehebruch und mehrfachen Hurereifehlern abgesetzt worden
waren, die Begnadigung.

34



Es gab immer wieder Pridikanten, die nicht ohne “Kyb” mit den
Helfern auskamen. Nicht nur Wortstreitigkeiten wurden ausgetragen,
sondern gelegentlich auch Degen geziickt. Wenn sich die Streitenden
blutig schlugen (blutruns machten), reichte es zur Absetzung. Einige
wenige Pridikanten lehnten sich gegen die Obrigkeit auf, beschimpften
sie, flohen daraufhin meistens aus dem Land. Es war bekannt, dass auf
Schmihungen der Obrigkeit schwere Strafen standen. 1588 rief ein dar-
bender Helfer von der Kanzel gegen die Obrigkeit aus, sie wolle den Pri-
dikanten die Zehnten nehmen und mit leichtem Korn aus dem Kasten
entgelten, damit die Herren ihre Kuttensidcke fullen und aus ihren S6h-
nen Junker machen konnten! Der Aufbegehrende musste froh sein,
keine hidrtere Strafe als die Absetzung zu erhalten. Die Mehrzahl aller
Absetzungsfille betraf Alkoholiker. Da wurde alkoholsiichtigen Pri-
dikanten erfolglos der Wirtshausbesuch obrigkeitlich verboten. Wenn
sich betrunkene Geistliche im Wirtshaus zum Narren und Possenreisser
erniedrigten, Unzucht mit Worten und Gebirden trieben, ihren Stand
entehrten und zum Gespott des gemeinen Landvolkes wurden, dann
verloren sie ihre Pfriinden. Die Rite in Bern und ihre Amtleute auf den
Landvogteisitzen, aber auch die Dekane, fiihrten sehr oft einen vergeb-
lichen Kampf gegen die Alkoholsucht einzelner Pridikanten. Wohl einer
der schlimmsten Trinker im geistlichen Stand im Unteraargau war Elias
Paulus, ein zuerst in Zofingen, dann auch in Aarau abgesetzter Helfer.
Er hatte auf Kosten Berns studieren diirfen, vergalt jedoch diese Wohl-
tat schlecht. Der Ratsschreiber setzte 1632 eigenhdndig nach der end-
giltigen Absetzung des hoffnungslosen Trunkenboldes ins Eidbuch:
“Oh du voller versoffner Bachant, mochtest wohl widrumb inn Biind-
ten ziichen”.

Zwischen 1530 und 1798 musste der bernische Rat im deutschspra-
chigen Gebiet 334 Prddikanten absetzen, wovon 58 aus dem Unter-
aargau stammten. Die nachstehende Zusammenstellung zeigt die Anzahl
der Absetzungsfdlle im 16. Jahrhundert nach Jahrzehnten, spiter in
Vierteljahrhunderten und zuletzt in einem halben Jahrhundert. Die in
Klammer gesetzte Zahl hdlt die Anzahl der Fille aus dem Unteraargau
fest.

35



153039 11 (2)

1540 —49 16 (6)

1550 59 21 (3)

1560 —69 39 (8)

1570—79 36 (7)

1580 -89 25 (4)

1590 —-99 40 (8)  im16.Jahrhundert 188  (38)

1600 —24 25 (1)

1625 —49 38 (6)

1650 —74 25 (5)

1675 -99 20 (5)  im 17.Jahrhundert 108  (17)

1700 —24 18 (2)

172549 13 (1)

1750—-99 7 im 18. Jahrhundert 38  ( 3)
334 (58)

Die Verhdltnisse in den franzosischsprachigen Gebieten des Waadt-
landes und des Kapitels Biel-Erguel werden vermutlich etwa gleich wie
im deutschsprachigen Teil Berns gewesen sein, so dass auf dem gesamten
bernischen Staatsgebiet im 16. bis 18. Jahrhundert zwischen 600 und
700 Geistliche abgesetzt werden mussten.

Die Zusammenstellung ist aufschlussreich. In den ersten zwei Jahr-
zehnten nach der Durchfiihrung der Reformation konnten nach den
vorhandenen, oft spirlichen Quelien nicht viele Absetzungen vorgenom-
men werden. Das lag wohl kaum an der geringen Zahl von Verfehlun-
gen, sondern daran, dass noch kein geniligender Pridikantennachwuchs
zur Verfligung stand.

In den ersten Jahrzehnten nach der Reformation scheint die Obrig-
keit sogar bereit gewesen zu sein, ausnahmsweise Handwerker zu Pridi-
kanten zu machen. Solche Fille sind recht schwer zu entdecken. Im
Unteraargau fand sich fast zufillig ein einziger in einer Aufstellung der
Prddikanten von Rued im 16. Jahrhundert, die ein Rueder Priadikant
gegen Ende jenes Jahrhunderts verfasst hatte. Der Handwerksmann
Jonas Blunschli von Lenzburg wurde Priddikant und unterrichtete bis
1561 als schlechtbezahlter Lateinschullehrer in Lenzburg, ibersiedelte
darauf an die ebenfalls schlecht entlohnte Pfarrstelle von Rued. Dort

36



?”m - wal / .
a grois

Abb.3 Der Pridikant Jonas Blunschli in Rued (1561 —1565) war friither ein Hand-
werksmann

geriet er in eine jener “triibseligen Pestzeiten” und starb 1565233 . Nicht
alle fritheren Handwerksleute schienen ihre Pradikantenpflichten erfiillt
zu haben. Ein Vorwurf wegen ihrer Herkunft wire ungerechtfertigt,
denn sie sahen mehr als genug Verfehlungen ihrer “studierten” Amts-
bruder.

Und die Fille von getreu dienenden ehemaligen Handwerkern sind
wie so oft nicht verzeichnet. Aber zwei sprechende Beispiele — je eines
aus dem Bern- und dem Thun-Kapitel — sind interessant. Jakob Falk
erhielt 1550 die Helferstelle von Interlaken und wurde 1551 Priddikant
von Goldswil-Ringgenberg. Schon drei Jahre spiter musste er wegen
Ehebruchs abgesetzt werden und “ward wieder Schuhmacher, was er
frither gewesen war’. Johannes Wannenmacher von Thun versagte 1568
als Priadikant von Thierachern, nachdem er schon 1560 einmal abgesetzt
worden war. Der Schultheiss von Thun erhielt vom Kleinen Rat in Bern
die Anweisung, ihn sofort seines Dienstes zu entheben. Er musste dem
Abgesetzten Axt, Schlegel und Weggen kaufen und *“‘ihn wysen, sin
Nahrung damit zu bekommen”.23* Damit schien Johannes Wannen-
macher wieder bei seinen fritheren Werkzeugen angelangt zu sein. Nach
einem Ponitenzjahr wurde er wieder begnadigt. Ob sich das Heranziehen
von Handwerkern zum Pridikantendienst als ein Mittel zur Uberbriik-
kung des Pfarrermangels gut ausgewirkt hatte, kann hier nicht beurteilt
werden. In der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts verfiigte der Rat
von Bern iliber geniligend Absolventen der Theologenschule, so dass die
durch Absetzungen verursachten Licken wieder aufgefiillt werden
konnten. Die Schulung der Lateinschiiler in einem reformatorischen
Geist benotigte natirlich eine gewisse Anlaufzeit, ebenso der Aufbau

37



der Hohen Schulen in Bern. Die zunehmend strengere Kirchenzucht von
der Mitte des 16. Jahrhunderts an zeitigte im 17. Jahrhundert Frichte,
indem die Zahl der Absetzungen zuriickging. In der zweiten Hilfte des
18. Jahrhunderts waren es deren nur noch sieben.

Es wire interessant, diese Zahlen mit den Verhiltnissen anderer Kir-
chen beider Glaubensbekenntnisse vergleichen zu konnen. Wahrschein-
lich ergibe sich in den meisten eidgendssischen Orten ein dhnliches Bild
wie im bernischen Staat. Vielleicht trat eine stirkere Disziplinierung der
Geistlichen innerhalb der katholischen Kirche in der Eidgenossenschaft
erst im 17. Jahrhundert zur Zeit der Gegenreformation ein. In der
bernischen Kirche lebten ja die gleichen Menschen wie in der ibrigen
Eidgenossenschaft, und die Sitten waren damals vermutlich iberall etwa
gleich rauh. Mehr als hundert Jahre mussten vergehen, bis die lebens-
kriaftigen Menschen des 16. und beginnenden 17. Jahrhunderts diszipli-
niert waren. Es scheint eigentlich, als ob hundert Jahre kaum ausreichen
sollten, um Kkriegerische Herzen und ungebindigte Triebe und Leiden-
schaften unter dem schwarzen Pridikantenrock zu bezwingen. Degen
und Fiuste sassen noch zu Ende des 16. Jahrhunderts sehr locker, und
noch leicht gingen zornmiutige Herzen iber. Der Kampf gegen die
Leidenschaften war auch damals noch so hart wie zur Zeit der Refor-
matoren'”. Ein Jahrhundert, das mit gewaltigen kriegerischen Ausbrii-
chen begonnen hatte, musste in dhnlichem Geiste enden.

Das Einkommen der Pradikanten

Der Inhaber der Kollatur bezog simtliche kirchlichen Einkiinfte, vor
allem den ertragreichen Zehnten und die Gefille. Aus diesen Einnah-
men musste er den oder die Geistlichen besolden und fiir den Unterhalt
von Kirche und Pfrundhaus aufkommen. Den oft betrichtlichen Uber-
schuss behielt er fir sich. Die Kirchenreformation verschaffte der Stadt
Bern als Rechtsnachfolgerin der aufgehobenen Stifte und Kldster viele
Kollaturrechte. Ausser Bern besassen im bernischen Aargau die Stddte
Aarau, Brugg und Lenzburg dieses Recht. Kollatoren waren ebenfalls
die aargauischen Herrschaften von Hallwyl, Liebegg, Wildegg, Schoft-
land, Rued, Wildenstein und Kasteln (1720 und 1732 an Bern). Auswar-
tiger Kollator war die Stadt Zirich. So wie Bern in katholischen Gebie-
ten Pfarreinsetzungsrechte besass und altgliubige Geistliche zur Wahl
vorschlug, libten umgekehrt das Chorherrenstift Beromiinster, das

38



Frauenstift Schidnnis und die Kommende Leuggern dieses Recht im ber-
nischen Aargau aus.

Bern hatte in den ersten nachreformatorischen Jahrzehnten versucht,
durch Tausch und Kauf katholische Kollaturen auf seinem Gebiet abzu-
16sen. Die schon im Mittelalter giiltigen rechtlichen Verhiltnisse der ein-
zelnen Kirchen blieben meistens weiterhin bestehen.

Immer wieder kann man lesen, es sei ‘““von altersher’ so eingerichtet
und misse so bleiben. Dieser starre konservative Zug schiitzte einerseits
vor Rechts- und Vertragsbruch, hinderte aber andererseits jede Verbes-
serung. Grosser und Kleiner Zehnten, Gefille, Fastnachshiihner und
andere Rechtsame blieben vom Mittelalter bis ins 19. Jahrhundert fast
unverdndert. Das gleiche gilt fiir die Einkommen der Geistlichen. Im
dltesten erhaltenen Zehntenbuch aus unserer Gegend aus dem Jahre
1275 bestanden bereits sehr grosse Unterschiede in den Pfrundeinkom-
men!® , und am Ende des 18. Jahrhunderts standen noch immer die rei-
chen neben den armen Pfriinden.

Die letzteren blieben weiterhin arm, im besten Fall nahm der Kolla-
tor etwa eine sogenannte Pfrundverbesserung vor durch den Zukauf von
Matten, deren Nutzung oder der darauf liegende Zins dem Prddikanten
zugute kam. Im Mittelalter diente das Pfrundeinkommen zum Unterhalt
eines einzigen Geistlichen, aber wie sollten nach 1528 die Pridikanten mit
ihren Familien davon leben kdnnen? Notgedrungen wurden Pfrundver-
besserungen vorgenommen, am hdufigsten durch die Stadt Bern. Die
Twingherren als Kollatoren jedoch zeigten sich zu solchen Verbesserun-
gen sehr selten bereit, und noch weniger waren die katholischen Kolla-
toren dazu geneigt. Alle Pridikanten von Suhr, deren Kollator das Stift
Beromiinster war, mussten in dieser Beziehung die schmerzlichsten
Erfahrungen machen. Aber es gab noch andere solche Hungerpfriindlein.
Statt das Pfrundeinkommen zu mehren, versuchten es die Twingherren
nicht selten zu beschneiden, und die Priddikanten mussten sich gegen
solche Schmilerungen heftig zur Wehr setzen. Die bernischen Ratsma-
nuale enthalten viele Hinweise auf einen steten Kampf zur Erhaltung
des in den Urbarien festgelegten Pfrundeinkommens.

Im Jahre 1694 wurde das Existenzminimum fiir eine Pridikantenfa-
milie auf 242 Kronen (800 Pfund) geschidtzt. Der obrigkeitlichen
Zusammenstellung aus jenem Jahr ist zu entnehmen, dass von den 51
unteraargauischen Pfriinden 26 unter dem Existenzminimum lagen. Bei
grosstem Einkommen, das heisst bei bestem Erlos aus dem verkauften
Getreide, erreichten 7 Pfriinden das Mindesteinkommen nicht; bei mitt-

39



lerem Einkommen lagen bereits 13, ein Viertel, darunter, und bei gerin-
gem Erlos blieben 26, die Hilfte, unter dem Existenzminimum. Oft ver-
mochten arme Pridikanten den Lohn fiir den in Feld und Stall arbeiten-
den Knecht und die Magd nur mit grosser Miithe aufzubringen.

In meiner 1943 erschienenen Arbeit “‘Die Pradikanten des bernischen
Aargaus im 16.—18. Jahrhundert” ist in der Beilage 1 das Einkommen
von 1694 fir die 51 unteraargauischen Pfriinden aufgefiihrt. Fir die
nachstehende Zusammenstellung der zehn besten sowie der stddtischen
Pfarrstellen ist ein Durchschnittswert errechnet worden. Die besten
Pfriinden waren denn auch immer begehrt, wihrend sich zu den
schlecht entlohnten in den vier unteraargauischen Stidten eigentlich
niemand dridngte. Dabei galten die stddtischen Pfarrstellen als die
anspruchsvollsten, vor allem die von Aarau, weil dort oft die Tagsat-
zungsherren der reformierten Orte als geistig verwohnte und kritische
Gottesdienstbesucher weilten. Unter dem Existenzminimum von 242
Kronen lagen die Lateinschulmeister, Klasshelfer und Provisoren
(Unter-Lateinschulmeister) in den Stddten. Von den Landpfriinden war
die von Suhr am schlechtesten entléhnt. Schon bei hohem Einkommen
erreichte diese Pfarrstelle mit 234 Kronen das Existenzminimum nicht,
bei mittlerem mit 199 Kronen noch weniger, und bei geringem Einkom-
men war dieses Hungerlohnlein nicht einmal mehr in der Aufstellung
von 1694 aufgefiihrt worden. Das Chorherrenstift Beromiinster war ein-
fach nicht dazu zu bewegen, eine zum Leben ausreichende und menschen-
wiirdige Entlohnung zu leisten.

Durchschnittseinkommen von 1694 in Kronen

1 Auenstein 807 6 Brittnau 528
2 Schéftland 761 7 Kirchberg 519
3 Ammerswil 709 8 Holderbank 498
4 Reitnau 696 9 Entfelden 496
5 Mandach 656 10 Grinichen 486

40



Pradikanten Helfer Lateinschulmeister Provisor

Lenzburg 479 208
Zofingen 341 186 228 139
Aarau 331 172 181
Brugg 256 167 209 143

Wenn ein Prddikant auf seiner ersten oder zweiten armen Pfriinde
starb, bevor er auf eine bessere hatte vorriicken kdnnen, dann gerieten
seine Witwe und Waisen in eine grosse Notlage. Auf einer Pfriinde, die
unter oder nur wenig liber dem Existenzminimum lag, konnten keine
Riicklagen flir bose Tage gemacht werden. Beispiele fiir die Lage von
Hinterlassenen armer Pridikanten aus den Jahren 1578 und 1638 sind in
den Beilagen 2 und 3 der 1943 erschienenen erwihnten Arbeit enthal-
ten.

Im Jahre 1740 nahm die Obrigkeit, gestiitzt auf einige Durchschnitte
an Jahreseinkommen zwischen 1730 und 1740, wiederum eine Klassifi-
zierung der Pfriinden vor. Die fiir 1694 dargestellten Verhiltnisse wur-
den dadurch bestitigt.

III. Klasse = Einkommen iiber 1800 Pfund (545 Kronen) = 1 Pfriinde
II. Klasse = Einkommen 1000 — 1800 Pfund = 15 Pfriinden
[. Klasse = Einkommen bis 1000 Pfund (303 Kronen) = 35 Pfriinden.

Bloss sechzehn Pfriinden kOnnen als mit gutem bis sehr gutem Ein-
kommen ausgestattet bezeichnet werden, und unter diesen befindet sich
eine einzige stddtische Pfriinde. Die librigen flinfunddreissig Pfriinden
sind als genligend bis sehr gering zu betrachten.

Vor allem hatten die Helfer, Ober-Lateinschulmeister und Provisoren
ein sehr schlechtes Einkommen. In den Ratsmanualen sind hdufig Kla-
gen lber das geringe Einkommen dieser mageren Pfriinden zu finden,
auf denen die Geistlichen fast verderben, ‘ja gar verrdblen’ miissten. Zu
den Feldpredigerstellen wollte sich ohnehin kein Kandidat mehr mel-
den, bis die Obrigkeit dazu liberging, den zum Kriegsdienst Willigen
zum voraus auf die Riickkehr eine Pfriinde zu versprechen.

Gegen Ende des 17. Jahrhunderts wurde die Notwendigkeit, den
armen Pfriinden zu Hilfe zu eilen, immer augenscheinlicher. Im Jahre

41



1694 wurde der sogenannte Pfrund-Tax eingefiihrt, eine Abgabe nach
der Hohe des Pfrundeinkommens berechnet, die beim Antritt einer
Stelle von den Pridikanten zu entrichten war!®. Mit diesem zusammen-
gesteuerten Geld hoffte die Obrigkeit, wenigstens den allergeringsten
Pfriinden etwas aufzuhelfen. Eine “Calcul und Ausrechnung, wieviel
Capital erfordert wiirde, wenn alle Pfriinden, die unter achthundert
Pfund Einkommens auf achthundert Pfund, und unter tausend Pfund
bis auf tausend Pfund sollen verbessert werden’, wies 1741 nach, dass
dieser Pfrund-Tax bei weitem unzulidnglich war, da sehr viele Pfriinden
auch bloss bis zum Mindesteinkommen von achthundert Pfund aufge-
bessert werden miussten. Wenn die Obrigkeit nicht aus eigenen Mitteln
zu Hilfe kidme, wiirde das 1694 begonnene Werk scheitern. Die Obrig-
keit verbesserte jedoch bloss einige wenige sehr schlechte Pfriinden aus
eigenen Mitteln und griff nicht grundsadtzlich durch. So blieben die alten
Zustinde eben weiterhin bestehen bis zur Umwalzung von 1798, als der
bernische Staatsschatz nach Paris gefiihrt und dort zur Finanzierung des
napoleonischen Feldzuges nach Agypten verwendet wurde.

Es ist interessant, die Zusammensetzung des Pfrundeinkommen eines
Priadikanten zu kennen. Es zerfiel in zwei Teile: In Fixes und Casuali-
sches (Veridnderliches). Zum Fixen gehorten meist die immer gleichblei-
benden Einnahmen an Geld, Holz, Stroh, Wein und Bodenzinsen. Fixes
Getreide und Geld wurden jeweilen zu den vier Fronfasten geliefert,
nidmlich zu Verena, Weihnachten, Fastnacht und Pfingsten. Casualisch
waren je nach der Witterung der Kleine und Grosse Zehnten. Der Grosse
Zehnten wurde in Kernen, Roggen, Dinkel und Hafer bezogen. Unter
den Kleinen Zehnten fielen Bohnen, Wicken, Erbsen, Linsen, Hirse,
Fenchel, Flachs, Hanf, Lewat, Obst, Niisse, Riiben, Erdadpfel seit 1750,
Klee und Heu. Man stelle sich nun die Miihe vor, die dem Prddikanten
zufiel, um seine vielfiltig zersplitterte Zehnten und Zehntlein einzutrei-
ben! Hiufig entstand darob bitterer Streit, und es fielen Klagen tiber die
Untreue der Bauern in der Entrichtung des Zehnten. Wenn die Pridi-
kanten sonst keinen Anlass hdtten, heisst es, mit den Bauern in Streit zu
geraten, so entbrenne er doch bei diesem Anlass des 6ftern, “so man
sein Einkommen nicht fahren lassen will”’. Die unteraargauischen
Bauern werden im allgemeinen in den Berichten nach Bern nicht als
freigebig dargestellt, sondern als zurlickhaltend, die den Geistlichen sel-
ten eine Wohltat erwiesen, ““welches bei dem vorteilsiichtigen Wesen,
wie gewohnlich beim Bauer sichs eintrifft”, nicht zu verwundern sei.
Die Priadikanten mussten sich gegen die hdufigen Versuche zur Schmile-

42



rung des Pfrundeinkommens tiichtig wehren. Heu- und Emdzehnten
gingen durch neue Erdaufbriiche, Abmihen und Abweiden durch das
Vieh verloren. Es brauchte jeweilen heftige Kdmpfe, bis das Verlorene
durch andere Einnahmen ersetzt war. Die meisten Pridikanten auf der
Landschaft trieben Landwirtschaft und hatten ein Anrecht wie die
Gemeindegenossen auf Weidgang und Acherum fir ihr Vieh. Auch die-
ses Recht bot oft einen Anlass zu Streit. An einigen Orten lag seit dem
Mittelalter die Pflicht zur Haltung des Wucherstieres und -schweines auf
dem Pfrundstalle. Im Laufe der Zeit brachte es die Obrigkeit aber in
den weitaus meisten Kirchhoéren, wo diese Beschwerde lag, dahin, dass
diese Belastung von der Pfriinde abgelost wurde. Bis 1694 hatten sich
bloss die Mandacher Bauern noch nicht zu einer solchen Abldsung tiber-
reden lassen.

Den Uberschuss an Getreideeinnahmen mussten die Pradikanten ver-
kaufen, um zu Geld zu gelangen. War die Ernte schlecht gewesen, dann
wurden hohe Preise aus dem Verkauf geldst. Meist waren leichte Fehl-
jahre den Geistlichen willkommener als die mit Getreide reichgesegne-
ten Sommer, weil sie in solchen mit weniger Mithe mehr an Geld aus
dem Verkaufe losten. Es war fiur die Pridikanten nicht immer leicht, in
gesegneten Jahren einen Erntedankgottesdienst aus uiberzeugtem Her-
zen zu halten. Die Getreidepreise waren im 16.—18. Jahrhundert sehr
grossen Schwankungen unterworfen durch Misswachs, ruicksichtslose
Kornaufkaufer, Grenzsperren und Zufille aller Art. Dadurch gestalteten
sich die Einnahmen aus dem Verkauf des Getreides und des tiberschiis-
sigen Pfrundweines jedes Jahr verschieden?® . Die Schwankungen konn-
ten sogar bis zur Hilfte des in normalen Jahren Eingebrachten herunter-
gehen. Kein Prddikant war imstande, sein Einkommen im kiinftigen
Jahr im voraus zu bestimmen. Das Pfrundeinkommen konnte also nicht
eindeutig in einem Wert angegeben werden, sondern es wurde oft mit
drei Werten festgehalten.

Unterstiitzung, Leibgeding, Witwen- und Waisenkistenprojekt

Der vorgehende Abschnitt hat gezeigt, dass es gleichzeitig neben
wohlbestellten Pfriinden keine geringe Anzahl Pfarrstellen gab, “‘auf
denen die Nahrung nicht oder nur kiimmerlich zu finden”” war. Den dar-
benden Geistlichen kam die Obrigkeit auf demiutiges Bitten hin nach
eingehender Priifung jedes einzelnen Falles in mannigfacher Weise zu

43



Hilfe, aber immer in der Form eines gniddigen Almosens?!. In arge Geld-
not geratene Pridikanten bekamen von den Amtleuten bis zu hundert
Gulden geliehen. Solche Darlehen wurden nach Moglichkeit an dem fron-
fastlichen Pfrundcorpus ratenweise zuriickbehalten. Wo aber die Notlage
hoffnungslos war, musste der Amtmann auf Anweisung des bernischen
Rates einen Strich durch die Schuld des Pridikanten machen. Sehr arme
Geistliche erhielten etwa ein paar Ellen schwarzen Tuches fir ein
Kleid. Kranken wurden einige Kronen an eine Badenfahrt oder an den
Arztlohn geschenkt. Nicht selten baten Priddikanten darum, dass die
Obrigkeit ihnen einen Sohn abnehme, damit dieser die Studien fortset-
zen oder in eine Lehre verdingt werden konne. Haufig konnten Pradi-
kantenwitwen aus der Waisenschar einen Sohn nach Bern ins Alumnat
oder zum Mushafen senden, und die Obrigkeit vergass nicht zu bemer-
ken, dies geschehe um des Andenkens des seligen geistlichen Herrn wil-
len, der zu Lebzeiten gar treulich und unverdrossen der Kirche vorge-
standen habe (des priddikanten selig kndblin uffzeziichen und zebekley-
den). Sehr arme Priddikantenkinder und -witwen wurden in Bern auf
obrigkeitliche Kosten in das Inselspital aufgenommen und dort unent-
geltlich behandelt. Die hiufigste Form der Hilfeleistung geschah jedoch
durch die Anweisung an die Amtleute, ein oder mehrere Miitt Getreide
zu einer meist einmaligen Spende den Priddikanten, deren Witwen oder
Waisen abzugeben (pro semel). Wie oft mag dies bloss ein Tropfen auf
einen heissen Stein bedeutet haben. Die Obrigkeit verwahrte sich immer
dagegen, zu Beihilfen verpflichtet zu sein. Was sie ausgab, wollte sie
“um Gottes willen” getan haben. Alle Unterstiitzung musste als frei-
willige Beisteuer angesehen werden, um die in jedem einzelnen Falle
angehalten werden sollte.

In der Namensliste steht sehr haufig der Tod der Geistlichen auf ihrer
Pfriinde verzeichnet. Das hat seinen ganz bestimmten Grund. Nur die
verhdltnisméssig Reichen konnten es sich erlauben, bei zunehmender
Altersschwiche zu resignieren und vom eigenen Vermogen zu leben.
Alle Ubrigen mussten eben weiterdienen bis zu ihrem Ende, denn es
stand ihnen keine Rente oder irgendein anderes Einkommen zu, wenn
sie die Pfriinde verliessen. Auf langes, demiitiges Bitten hin erhielten sie
bei grosser Leibsschwachheit wohl etwa einen Vikar zugeordnet.

Noch im letzten Jahrhundert kam es vor, dass Pfarrer bis ins hohe
Alter weiterdienen mussten. Die Vikare, die ihnen die Last des Dienstes
abnehmen sollten, waren oft auch nicht mehr so jung, sondern hatten
schon mehrere Jahre gedient und auf eine Pfarrstelle gewartet. Das klas-

44



sische und wohl bekannteste Beispiel bilden die Verhiltnisse von Litzel-
fliih im Emmental aus dem Anfang der 1830er Jahre: Der 1797 gebo-
rene und seit 1820 Vikardienst leistende Albert Bitzius bezog gegen
Ende 1830 das dortige Pfarrhaus, um dem 88 Jahre alten Geistlichen
beizustehen. Der greise Pfarrer litt unter der Wahnvorstellung, die
Migde wiirden ihn bestehlen. Im 90. Lebensjahr wurde er vom Tod
erlost, und der fast 35jdhrige und spdter unter dem Dichternamen Jere-
mias Gotthelf bekannte Vikar erhielt seine erste Pfarrstelle. Es gab im
16.—18. Jahrhundert Fille, in denen die alten Prddikanten, oft halb
blind und taub, zum Kirchendienst einfach nicht mehr tauglich waren,
aber ohne Vikar und Beihilfe weiterdienen mussten. Vor Schwiche
schliefen sie wihrend der Predigt auf der Kanzel ein, indessen die Zuho-
rer aus der Kirche liefen. Es kam aber auch vor, dass ein alter Priadikant
so mithsam predigte, dass die Gottesdienstbesucher einschliefen, was bei
abgearbeiteten Landleuten wohl nicht ungewdhnlich war. Wurden die
geistigen und korperlichen Altersbeschwerden bei Pridikanten aber der-
art unertraglich, dass von einem Versehen des Kirchendienstes keine
Rede mehr sein konnte, dann nahm die Obrigkeit die alten, ausgedien-
ten und zittrigen Minner in die ehemaligen Kloster Konigsfelden, Thor-
berg oder Gottstatt als Pfriinder auf, wo sie auf ihren Tod warteten.
Dort bekamen sie ihr Mus und Brot und den iiblichen téiglichen Trunk
Wein als ein Leibgeding. Hin und wieder ist in den Ratsmanualen die
Anweisung an die Hofmeister (Klosterschaffner) zu lesen, dem alten
Pridikanten sei auf sein flehentliches Anhalten hin aus besonderer
Gnade ein leeres Stiiblein zuzuweisen. Es muss fiir altgewordene Pradi-
kanten schlimm gewesen sein, in der Masse dieser kranken, abgestumpf-
ten und dahinserbelnden Pfriinder zu versinken. Im Kloster Kdnigsfel-
den waren schon im 16. Jahrhundert die Geisteskranken in einem Nar-
ren- oder Toubhtsli ¢ingesperrt und in Banden gelegt. Im Laufe des 17.
Jahrhunderts wurde diese Versorgung der alten Priadikanten etwas
gemildert, indem ihnen alljdhrlich etwas Geld und ein paar Miitt
Getreide aus den obrigkeitlichen Kornschiittinen gespendet wurden,
so dass sie nicht mehr in eines der Kloster gesteckt werden mussten.

Im 16. und 17. Jahrhundert bestand noch eine andere Art der Pfriin-
derannahme. Die Obrigkeit nahm Pridikanten samt Ehefrauen mit
allem Gut und Hausrat (mit lyb und guot) in eines der drei erwdhnten
friheren Kloster auf und versah sie bis an ihr Lebensende mit Speise
und Trank. Bei ihrem Tode fielen alle eingebrachten Giiter, Geld, Klei-
der und Hausrat der Obrigkeit anheim. Es war eine Form von Leib-
rente.

45



Zu Anfang des 18. Jahrhunderts fanden endlich die Pridikanten, dass
es ein des geistlichen Standes unwiirdiger Zustand sei, wenn bei ihrem
Ableben die Witwen und Waisen die Obrigkeit jeweilen um Unter-
stiitzung anflehen miussten. Projekte liber die Errichtung von Prddikan-
tenwitwen- und -waisenkisten, heutigen Pensionskassen entsprechend,
wurden ausgearbeitet. Damals konnte auf fremde Beispiele hingewiesen
werden. Im Jahre 1726, zum Teil bereits friither, hdtten die Hollindi-
sche, Seelindische, Brabantische, Geldrische, Flandrische, Wallonische
und Brandenburgische Evangelische Kirche wohltdtigwirkende Einrich-
tungen geschaffen, um die Witwen der Geistlichen zu trdsten und zu
schiitzen und nicht in Armut versinken zu lassen. Ob es nicht mdglich
wdre, dass die bernische Kirche einen “gemeinen Zusammenschluss”
tun konnte? Zum ersten sollte jeder Pridikant zwolf Kronen beisteuern
und die spédter Eintretenden ebenfalls die gleiche Summe als Einkaufs-
geld erlegen, und vom Jahreseinkommen konnten ein oder zwei vom
Hundert alljdhrlich von allen in diese grosse Kiste gelegt werden. Die
Not der Pradikantenwitwen und -waisen erheische dringend eine Verbes-
serung ihrer Lage. Der Witwenstand sei an sich schon erbarmungswiir-
dig, vor allem dann, wenn die Armut dazu schlage. Unter allen Witwen
aber seien die Witwen der Geistlichen die betriibtesten, weil sie zu Leb-
zeiten ihrer Eheminner sich in feinem Stand und Ansehen befunden
hdtten. Mit dem Tod des Gatten gingen ihnen nicht nur die Stiitze des
Ehemannes, sondern meist auch alles Brot und Ansehen verloren. Die
sich selbst liberlassenen Witwen konnten die oft grosse Kinderschar
nicht ihrem Stande gemdss erziehen, sondern sie miissten in die Stidte
zuriickkehren, wo sie gar oft unbekannt seien und gering geachtet wiir-
den.

Keines der Projekte “Wie eine Prddicanten Wittwen Kisten auffzu-
richten wire” gelangte fiir die bernische Staatskirche im 18. Jahrhun-
dert zur Ausfiihrung. Erst die zweite Hilfte des 19. Jahrhunderts brach-
te den Pfarrern bescheidene Ruhegelder. Die Verwirklichung des sozia-
len Gedankens einer Kiste oder Pensions- und Sterbekasse brachte erst
das 20. Jahrhundert. Zwei Jahrhunderte mussten vergehen, bis der
Traum jener weitsichtigen Projektemacher aus dem 18. Jahrhundert fur
den geistlichen Stand Wirklichkeit wurde.

46



Die Brugger Pradikantenwitwen- und -waisenkiste 1766

Der Versuch zur Errichtung einer Kiste fiir Pridikantenwitwen und
-waisen im grossen Raume des bernischen Staates im 18. Jahrhundert
war gescheitert. Die bedichtigen und vorsichtigen Ratsherren rangen
sich nicht zur Verwirklichung eines Projektes durch. Dass nicht der Zeit
an diesem Scheitern schuld gegeben werden kann, dafiir leisteten die
aus Brugg stammenden Priadikanten den liberzeugenden Beweis. Was auf
grossem Gebiet nicht durchfiihrbar schien — das brachten auf kleinem
Raum die weitblickenden Brugger Geistlichen zustande?? .

Im Herbst 1764 horte der Gebenstorfer Pridikant Abraham Rengger,
der Vater des nachmaligen helvetischen Politikers, dass die aus Thun
stammenden Geistlichen im Begriffe stiinden, eine Kistengesellschaft zu
griinden. Im Friihjahr 1765 hatte er die Grundsitze des Thuner Projek-
tes studiert und trug sie allen Brugger Pradikanten in seinem Kapitel
vor. Am 30. Mai 1765 waren sechzehn Geistliche bereit, das grosse Werk
zu wagen. Die kleine Schar wusste genau, dass die Witwen und Waisen
ihrer Generation kaum Nutzen daraus ziehen konnten, sondern dass
damit erst spdteren Generationen eine grosse, splirbare Wohltat erwiesen
wiirde. “Einzig das edle Vergniigen, kommenden Geschlechtern zu die-
nen, Betriibte zu erquicken, Verlassene zu unterstiitzen, zur Erziehung
unsrer Mitburger etwas beyzutragen, das sollen unsre Beweggriinde zu
solchen patriotischen Stifftungen seyn.” Eine engere Kommission
wurde gebildet, ein “Gesatzbuch™ aufgerichtet und eine eiserne Kiste
angeschafft. Der Rat von Brugg nahm beistimmend Kenntnis von der
Aufrichtung der 16blichen Brugger Kistengesellschaft, und gleichzeitig
wurde ihm die Bitte um eine Beisteuer vorgelegt. Am 22. Mai 1766
konnte der Seckelmeister der Gesellschaft bereits von neun Amtsbrii-
dern je zehn Gulden Eintrittsgeld in die Eisenkiste legen; am gleichen
Tag stiftete Herr Hauptmann Zimmermann von Brugg vierhundert Gul-
den, und am 3. Juni steuerte der Rat von Brugg zweihundert Gulden
bei. Damit war ein gliickhafter Anfang gemacht. Von 1766 — 1768 traten
dann die Ubrigen, im ganzen Bernbiet verstreut lebenden Brugger Pradi-
kanten der Kistengesellschaft bei, und achtundzwanzig mal zehn Gul-
den Eintrittsgeld floss in die Eisenkiste. Hinzu kamen alljihrlich auf
Neujahr die Jahresbeitrige, Neujahrsgeld genannt. Ein Vikar zahlte
finfzehn Batzen, Pridikanten auf Pfriinden I. Klasse zwanzig Batzen,
auf solchen II. Klasse dreissig Batzen, und wer das Gliick hatte, eine
Pfriinde III. Klasse innezuhaben, der mochte vierzig Batzen Neujahrs-

47



geld zu steuern wohl erleiden! Wer zu einer besseren Pfriinde gelangte,
zahlte bei diesem gliicklichen Ereignis ebenfalls ein paar Gulden Befor-
derungsgeld in die Eisenkiste. Der jeweilige Seckelmeister sorgte dafur,
dass die Talente nicht vergraben wurden, indem er immerzu Giiltbriefe
und Obligationen aufrichtete und auf alle redliche Weise besorgt war,
dass der Geldstrom ununterbrochen floss. Hundert Jahre nach der
Errichtung dieser Brugger Kiste, im Jahre 1866, enthielt diese segensrei-
che Kiste 41 000 Franken, und der Vermdgensstand von 1943 betragt
140 000 Fr. Seit 1766 haben viele Witwen und Waisen von aus Brugg
stammenden Prddikanten betrdchtliche Zuschiisse fiir den Lebensunter-
halt und die Erziehung der Kinder erhalten?®®. Das Werk der Brugger
Priadikanten ist kein geringer Beitrag zum Ruhm des Prophetenstidt-
chens. Was aus der Thuner Kiste geworden ist, ist heute unbekannt.

Die Geschichte der Brugger Kisten-Stiftung ist ein lebendiges Beispiel
dafiir, was tapferer Gemeinsinn und grosser Wagemut fur eine hilf-
reiche Sache vermogen. Die erste, vielleicht auch noch die zweite Stif-
tergeneration hatte ihre Opferbereitschaft mit der Tat bewiesen, zum
Wohl der nachfolgenden Generationen von Pridikantenwitwen und
-waisen. Entscheidend ist nicht immer die Grosse des Raumes und der
Machtmittel, sondern sehr hidufig die Stirke des guten Willens.

Die Quellen

Beim Kleinen oder Tiglichen Rat zu Bern liefen Berichte tiber politi-
sche, militdrische, wirtschaftliche und kirchliche Geschehnisse und
Bediirfnisse aus den bernischen Amtern und Stidten ein. Alle Resultate
der hiertiber gepflogenen Beratungen finden sich in den Ratsmanualen
verzeichnet. Unter der Fille des aufgezeichneten Geschehens finden
sich in den 956 Binden Ratsmanuale, die den Zeitraum von 1528 —1798
umfassen, jeweilen die kleinen, fast verschwindenden Eintragungen lber
Erwdhlung, Bestdtigung, Versetzung und Absetzung der Priddikanten.
Kamen Klagen iiber Amts- und Lebensfiihrung vor den Rat, fanden
auch diese Gravamina ihren Niederschlag in den Ratsmanualen. Solange
die Geistlichen ihre Pflicht erfiillten, blieben sie unerwidhnt. Bloss das
aus dem gewohnten Rahmen Fallende und Negative konnte demnach
in die unten stehenden Anmerkungen {ibernommen werden, welche
dadurch ungewollt einer Chronique Scandaleuse dhnlich sehen. Die
zweiltwichtigste Quelle bilden die Kapitelsakten, die Sammlung der

48



Zensuren Uber die Geistlichen. Sie sind erst seit 1620 einigermassen
lickenlos vorhanden. Akten im Staatsarchiv Aarau konnten zur teilwei-
sen Schliessung der Liicken herangezogen werden, so vor 1630 und nach
1740. Fir die Darstellung der wirtschaftlichen Verhiltnisse seit 1694
bildet die reichhaltige Grunersche Handschriftensammlung in der Stadt-
bibliothek Bern die Grundlage. Der Kammerer des Burgdorfer Kapitels in
der ersten Halfte des 18. Jahrhunderts, Johann Rudolf Gruner von Bern,
trug in jahrelanger Arbeit wertvollstes Material zusammen. Sehr schwie-
rig war es, die Herkunft der Priadikanten zu bestimmen. Die Eidblicher,
der Handschriftenband Lohner, der Matrikelband der Akademie und
simtliche verwendbaren genealogischen Handbiicher liessen aber doch
ein vor allem fiir das 17. und 18. Jahrhundert aufschlussreiches Bild ent-
stehen. Die Todesdaten der Priadikanten wurden mit Hilfe von 152
Totenroddeln des 16.—18. Jahrhunderts in den 43 Kirchhoren des berni-
schen Aargaus ermittelt. Sehr hdufig ist das Todes- oder Begribnisdatum
nicht verzeichnet, da der nachfolgende Pridikant oder Vikar die Liicke
unausgeflillt liess. Mannigfaltige Hinweise auf Pfrundverhiltnisse ent-
hilt die Sammlung Kirchenwesen I und Il im Staatsarchiv Bern. In glei-
cher Weise dienen die Binde unter Ruralkapitel Aarau und Brugg-Lenz-
burg im Staatsarchiv Aarau. Den Bearbeitern der Geschichte der einzel-
nen Kirchgemeinden bleiben noch viele Quellen, um die kirchlichen
Verhiltnisse eingehender zu erfassen und die Priadikantengestalten bis
ins einzelne zu charakterisieren. Hiezu dienen im Staatsarchiv Bern etli-
che Bidnde Epistolae sowie die 304 Binde Oberchorgerichtsmanuale und
die lange Reihe der Missivenbiicher. Das Staatsarchiv Aarau beherbergt
viele Binde Amtsrechnungen, worin die Pfrundcorpora, Zehnteinginge
und Pfrundreparaturkosten verzeichnet sind. Die einzelnen Gemeinde-
und Pfarreiarchive enthalten Ehe-, Tauf- und Totenrodel, die sogenann-
ten Schlafblicher, Mandatenblicher, Urbare, Steuerrédel, Satzungen und
Ordnungen sowie die wichtigste Quelle, um ganz unmittelbar den Puls-
schlag friiheren Lebens zu verspliren, die Chorgerichtsmanuale. Das
Stiftsarchiv Beromiinster enthdlt unter anderen Quellen einige wichtige
Reversbriefe fiir die Kollaturen des Chorherrenstiftes im bernischen
Aargau. Fir die Verhiltnisse in den vier unteraargauischen Stddten bil-
den die in den dortigen Archiven liegenden Ratsmanuale die gleich
wichtige Quelle, wie es die bernischen Ratsmanuale fiir die vorliegende
Arbeit waren. Gleicherweise sind die gedruckten Urkundenbiicher der
Stadtarchive zu verarbeiten. Die aus dem Aargau stammenden Geistli-
chen, die sich auf irgendeinem Gebiete literarisch betitigt hatten, kon-

49



nen ohne Milhe festgestellt werden®*. Die vorliegende Arbeit stellt
einen Rahmen um die kirchlichen Verhiltnisse und die Theologen in
den reformierten aargauischen Gebieten dar, nicht etwa deren einge-
hende Geschichte. Nur ausnahmsweise kann sie sich mit Einzelheiten
und besonderen Begebenheiten in den Kirchgemeinden befassen. Eine
solche wichtige Titigkeit fallt der Ortsgeschichte zu?3%. Allein die
Lokalhistoriker sind in der Lage, vor allem aufgrund des ortlichen
Archivmaterials die Verhiltnisse seit dem 16. Jahrhundert darzustellen.
Die Lokalgeschichte ist oft eine zeitraubende Kleinforschung, die aber
nicht selten erstaunliche Resultate zutage fordert. Besonders zur Zeit
der Reformation und den damaligen sich oft tiberstiirzenden, noch un-
gefestigten Verhdltnissen und wegen oft unterlassenen Eintragungen
fehlen in einer ganzen Reihe von Kirchgemeinden die Angaben tber die
ersten Pridikanten. Nicht selten ist dann die Bezeichnung N.N. zu fin-
den. Aber in Einzelfillen konnen Lokalhistoriker oder Genealogen die
gesuchten Namen aus verschiedenen Quellen herausarbeiten?®®.

Riickblick auf die Zeit der alten bernischen Kirche

Der Kanton Bern besitzt seit 1864 durch die Arbeit von C.F.L. Loh-
ner das Verzeichnis der reformierten Geistlichen innerhalb seines Gebie-
tes. Die Pradikanten des Waadtlandes sind im Dictionnaire historique,
géographique et statistique du Canton de Vaud (1911 —1921) verzeich-
net. Die vorliegende Arbeit schliesst den Ring um die Geistlichen der
alten bernischen Staatskirche.

Das Pridikantenverzeichnis widerspiegelt an mehreren Stellen die
noch ungefestigten Verhdltnisse vor allem der zwei Jahrzehnte nach der
Reformation?®. In der Stadt Zofingen herrschten zerriittende theolo-
gische Zinkereien. In den Grenzorten gegen die katholischen Gebiete
hatten die Prddikanten der ersten Zeit einen schweren Stand. Sehr ein-
drucksvoll ist das Bild von Gebenstort-Birmenstorf, wo bis 1712 der
Streit um die Auslegung des Landfriedens von 1531 offen und versteckt
weiterging. Im ganzen Lande wurde ein Kampf gegen die Tadufer ge-
fihrt. Die von der Obrigkeit hdufig vorgenommenen Pradikantenwech-
sel zeugen ebenfalls von den ungefestigten kirchlichen Verhiltnissen.

Die Reformierten hatten nach dem verlorenen zweiten Kappelerkrieg
von 1531 einen schweren Stand nach aussen und innen. Auch Bern war
geschwicht. Im Oberland hatten sich gewalttitige Reformationswirren

50



abgespielt. Im Landvolk machte sich Unwillen gegen die Priddikanten
breit, vor allem, weil sie im Chorgericht eine michtige Stellung einnah-
men, 1531 ging das bose Wort um: *““‘denn wir von den pfaffen und pre-
dicanten nit wollen beherrschet sin”. Einzelne Theologen mit ihren
Streitigkeiten und Vorwiirfen wegen des verlorenen Krieges wurden
nicht nur vom Landvolk, sondern auch von den Riten als belastend
empfunden. Der Streit zwischen Theologen und Politikern, zwischen
Kirche und Staat schwichte die junge Kirche. Im Januar 1532, vier
Jahre nach der grossen Berner Disputation, fand in Bern die erste, sehr
wichtige und klirende Synode statt. Ihr Ziel war, die schwach gewor-
dene und innerlich zerstrittene Kirche wieder zu festigen. Auf ihr wurde
der beriihmte “Berner Synodus’ angenommen. Der Rat bestitigte diese
erste Predigerordnung am 14. Januar 1532 und war voller Hoffnung auf
ein gesundes Wachsen ihrer Kirche?¢.

Im 16. und 17. Jahrhundert sahen sich die Prddikanten und ihre
Kirchgemeinden einer grossen Lebensgefahr gegentibergestellt: der Pest.
Mindestens einmal in jeder Generation suchten Pestziige unser Land
heim?®’. Wihrend dieser Epidemien — in der zeitgendssischen Literatur
und dem Archivmaterial stets als “triibselige Sterbenszeiten’ bezeich-
net — mussten sich die Geistlichen bewidhren und dem Volk “trostlich
beistehen™. Sie waren mitten in das traurige Geschehen hineingestellt
und der Contagion, der Ansteckung, ausgesetzt. Niemand konnte sich
davor schiitzen, auch die Doktoren der Medizin, Wundairzte, Chirurgen,
Schirer und Quacksalber nicht. Die Pridikanten setzten sich vermutlich
der grossten Gefidhrdung aus, weil sie die Pestbefallenen bis zum Tod
begleiten mussten und den Sterbenden sehr nahe waren. Sie konnten
nur beten und hoffen, von der grausamen Seuche nicht befallen zu wer-
den. Ein Teil der Angesteckten kam mit dem Leben davon, aber einer
Anzahl wartete der Tod. Unvorstellbar gross mochten in den dunklen
Jahren der Epidemien die Angste vor diesem als Gottesgericht verstan-
denen Schrecklichen gewesen sein. Auf dem Hohepunkt eines Seuchen-
zuges kamen viele Pridikanten oft nicht mehr dazu, die Namen der vie-
len Toten in den Rodel einzusetzen, sondern schrieben einfach “ein
Kind, eine Hausfrau, ein Tochterlein, ein Knédblein, dem Johannes selig
sein Kind”. Fir einige Pridikanten musste es fast untragbar gewesen
sein, ihre Familienangehorigen in den Totenrodel einzutragen. Die
Abbildung 4 zeigt, wie der Umiker Pridikant Balthasar Filichslin im
Pestjahr 1668 einen Sohn, seine Ehefrau und eine Tochter zu Grabe tra-
gen musste und zwei Wochen spater selbst der Seuche erlag. Im gleichen

3l



Abb.4 Das Sterben der Familie des Pradikanten Balthasar Fiichslin in Umiken im
Pestjahr 1668

/D{Mvga,ﬁéﬁ?m,yﬂ/;ﬁ
PSS 7 S I W -
e LT AT

of e b

Abb. 5 Die grosse Zahl der Pesttoten in der Kirchgemeinde Umiken 1668

32



Pestjahr und in der gleichen Kirchgemeinde tiberstanden 230 Menschen
die Infektionskrankheit nicht. Welches Leid war seit der Mitte des 14,
bis gegen Ende des 17. Jahrhunderts durch Pestepidemien liber unsere
Vorfahren hereingebrochen! Viele trugen es mit Gottergebung. Der Pri-
dikant von Bozberg schrieb 1666 in den Totenrodel: “Was dies nun
bedeuten soll, ist Gott bekannt. Gott wolle uns gnidig sein und nicht
strafen nach unserem Verdienen.” Im schon mehrmals erwidhnten Pest-
jahr 1668 hielt der Tod auch auf dem abgelegenen Bozberg reiche Ernte
und raffte wie auch andernorts ganze Familien dahin. Dieses Schicksal
traf auch Joggli Wiilser von Linn. Bei seinem Tod trug der Priadikant von
Bozberg ein: “ist also das ganze Haus ausgestorben”. Kurze Zeit nach
dieser Eintragung starb der Pridikant selbst an der Pest. Von seinem
Nachfolger wurde in der Kapitelversammlung von 1680 lobend berich-
tet, er sei in Pestzeiten tapfer gewesen und dadurch beliebt geworden.
Die Obrigkeit erwartete furchtloses Aushalten und riigte grosse Angst-
lichkeit. Die gleiche Haltung mussten die Geistlichen auch in Kriegszei-
ten beweisen. Dem Pridikanten von Reinach wurde in der Kapitelver-
sammlung von 1656 vorgeworfen, er sei im Villmergerkrieg “zu bald
von seiner Gemeinde gelaufen”. In Pest- und Kriegszeiten durften die

Pif> g
.é'zaacw,ﬂ\p»g,.,
g:» )4 j %

Abb. 6 Die gottergebene Annahme der Heimsuchungen 1666: “Gott wolle uns
gnadig sein und nicht nach unserem Verdienen strafen.”

23



q*\— 5 A":/{d.‘ Jd}/a'l'l/‘\a g
\9}"" 10 c“A\j—l S jc)ﬂ{ W.Qif{y:.,ghg

\9% b A‘L" "-Oﬁm ‘6 \F;MTP
Naas %"Ji ol e P
s ay.dibo 3 +” UGer Of s
'1‘ y °© Do '(f)am a;:—;g e

Abb.7 Das Aussterben eines ganzen Hauses in der Pestzeit 1668 auf dem Bozberg

geistlichen Hirten ihre Herde nicht verlassen. Sie wurden auch nie zur
Miliz einberufen, damit sie allzeit ihrer Gemeinde beistehen konnten.

Eine weitere, kaum erkennbare Gefahr bestand fiir die Pridikanten
darin, in irgendeiner Weise in ein unsichtbares Netz von Verddchtigun-
gen abergldubischer Art zu geraten. Ging einmal etwas schief, glaubte
das Volk schon, verwiinscht und verhext worden zu sein. Die Anklage
der Hexerei hatte 1655 nicht einmal das Pfarrhaus von Kappelen ver-
schont. Die Ehefrau des Pradikanten wurde der Hexerei bezichtigt, ver-
hort, wohl auch gefoltert und im gleichen Jahr in Erlach enthauptet. Er
selbst resignierte und zog fort. Erst im Laufe des 18. Jahrhunderts
kamen bei uns der Aberglaube und der Hexenwahn langsam ins Wan-
ken. Etwas Ahnliches, heute kaum Begreifliches, ereignete sich 1730 in
Bern. Der an Melancholie leidende Spitalprediger Sigmund von Riithe
ertrinkte sich. Seine Frau wurde gefangengesetzt, der Giftmischerei
bezichtigt und 1731 verbrannt.

54



Die Menschen des 16. bis 18. Jahrhunderts standen Problemen wie
Schwermut, geistigen Storungen aller Art, vor allem aber Wahnsinn und
Selbstmord, hilflos gegeniiber und brachten sie in Zusammenhang mit
Teufelskriften. Simeon Gamper hatte bis 1637 als Lateinschulmeister
von Zofingen gewirkt, kam dann als vermutlich kranker Mann in die
Kirchgemeinde Biglen, wo er sich 1639 selbst umbrachte. Sterbend habe
er seine Tat noch bereuen konnen. Im 18. Jahrhundert wuchs dann das
Verstindnis fur Suizidfille unter den Pridikanten doch etwas, indem
solche immer mehr mit der Melancholie und nicht mit dem Teufel in
Zusammenhang gebracht wurden. Vieles fiel unter den Begriff Melan-
cholie, nicht nur Gemitskrankheiten, sondern auch andere Ursachen
von Versagen. Man darf nicht annehmen, es hitten frither wenig oder
keine geistigen Storungen die Menschen geplagt. In den Bittgesuchen
von Pridikantenwitwen kommt immer wieder vor, dass unter der Kin-
derschar sich solche befanden, die “mit torheyt begabet™ waren, kleine
oder grosse Toren oder “torlin” genannt wurden oder ‘“‘unbesinnet”
waren.

Fiir die Versorgung geisteskranker Pridikanten standen der Obrigkeit
die ehemaligen Kloster zur Verfigung. Dort wurden sie in eine Zelle
gesperrt, oft mit Riemen gebunden. So erging es Samuel Ruchenstein
von Brugg. Von 1709 bis 1714 wirkte er als Unter-Lateinschulmeister
von Brugg und Pridikant von Monthal, dann kehrte er als Ober-Latein-
schulmeister wieder an die Schule seiner Heimatstadt zuriick. 1717
musste er jedoch als Verwirrter in das “Toubhiisli’” im fritheren Kloster
Konigsfelden gesperrt werden. Zeigte ein Pridikant deutliche Anzeichen
einer beginnenden “Verwirrung der Sinne”’, bekam er einen Vikar zuge-
ordnet, damit die Kirchgemeinde einigermassen geistlich betreut war.
Natirlich litt auch die Gemeinde unter dem Treiben eines geistesgestor-
ten Priadikanten. Das erlebte die Kirchgemeinde Holderbank. Ihr Pridi-
kant Johannes Imhof, ein fritherer Feldprediger im Berner Regiment in
Frankreich, wurde 1728 so geisteskrank, dass in der Kapitelversamm-
lung von 1728 dariiber verhandelt werden musste. Er fluche und schwo-
re, dann bedaure er wieder unter Trinen. 1730 berichtete der Junker
Effinger von Wildegg dem Rat nach Bern, “es sei kein Pfrundhaus mehr,
sondern ein Toll- und Narrenhaus™. 1731 lag der kranke Pridikant acht
Monate lang in Banden. Er musste noch zwei Jahre im Wahnsinn leben,
bis er 1733 sterben konnte.

Nicht nur aus dem Unteraargau, sondern von weither aus dem Bern-
biet wurden schwermiitige oder wahnsinnig gewordene Pridikanten

55



nach Konigsfelden gebracht. Es heisst dann jeweilen ““ward wahnsinnig,
bekam eine Pfrund in Konigsfelden”. Wenn der Wahnsinn noch nicht zu
stark in Erscheinung getreten war, konnte der Kranke auf Kosten der
Obrigkeit zu einem Schirer geschickt werden, der ihn vermutlich zuerst
einmal zu Ader liess. Immer aber bedeutete der Tod fiir die in Zellen
gesperrten Geisteskranken eine Erlosung. In ganz schlimmen Fillen ist
gelegentlich vermerkt “kam elendiglich ums Leben™.

Die Befangenheit in Aberglauben und Hexenwahn war keine auf das
bernische Gebiet beschrinkte, sondern eine allgemeine Erscheinung des
16. bis Mitte 18. Jahrhunderts. Hochgelehrte Geistliche und Staatsmén-
ner waren davon nicht frei. Ein sprechendes Beispiel bilden Vorkomm-
nisse in Zirich aus dem Anfang des 18. Jahrhunderts. Von 1701 bis
1705 wurde weitherum erziahlt, das Haus des Ziircher Antistes Dr. Anton
Klingler, des Ersten Geistlichen der Zircher Kirche, sei eine Stitte
boser Geister. Nach vier Jahren kam es dann in einem Prozess zutage,
dass alles Geisterwerk bloss ein Spuk der Midgde und des Pedells gewe-
sen war. Lange geistige Kimpfe vermochten in der zweiten Hilfte des
18. Jahrhunderts in unserem Lande Aberglauben, Hexenwahn und ande-
res primitives Denken zu iiberwinden, nicht nur bei den Geistlichen,
sondern auch bei einem Teil des einfachen Volkes. Bis die geistige Ent-
wicklung aber so weit fortgeschritten war, blieben auch die Priddikanten
in althergebrachten, quilenden und abergldubischen Vorstellungen
gefangen. Ihr Leben war dadurch recht schwer.

Die alte bernische Staatskirche hatte zweihundertsiebzig Jahre
Bestand gehabt. Fiir diesen Zeitraum haben wir die vielhundert Pradi-
kanten im untern Aargau betrachtet. Von den allermeisten ist nichts
Negatives erwdhnt. Das bedeutet, dass sie in stiller Pflichterfiillung ihren
Auftrag erfiillten in der Form, wie es ihre Zeit verlangte. Ein Teil unter
ihnen machte Entbehrungen aller Art durch. Paul Wernle spricht sogar
von teilweise betteihafter und verdchtlicher Entlohnung und daraus ent-
springender Pfriindenjagd. Die Folgen der ungeniigenden Entlohnung
blieben nicht aus. Es kam gelegentlich vor, dass ein Pridikant auf einer
armen Pfriinde die Bauern mit Wein bewirtete und sie nachher zum
Landvogt schickte, um bei ihm den Geistlichen zu rithmen und fiir eine
freigewordene gute Pfriinde zu empfehlen. Das war eine unwiirdige
Pfriindenjagd. Viel diskreter und raffinierter ging es in dieser Beziehung
in Bern zu. Die Armut und Dauerverschuldung trieb einzelne Pridikan-
ten zu Tatigkeiten, die unter ihrem Stande waren: kaufen und verkau-
fen. Sie trieben Handel mit Pferden, Kithen, Stieren und Hunden, fuh-

56



ren oder ritten auf die Mirkte und feilschten mit den Bauern. Johann
Heinrich Schmid kam in seinem fast SOjdhrigen Kirchendienst in Leut-
wil und Entfelden nie aus den Schulden heraus. In den Kapitelversamm-
lungen von 1642 bis 1673 musste er dauernd ermahnt werden, die
Schulden zu begleichen und den Dienst nicht zu vernachlissigen. Die
Schulden wiirden ihn ‘“‘herumrasen, herumvagieren, von zu Hause fort-
treiben lassen, und er miisse deshalb die Predigten oft verschieben”.
Vereinzelte Pridikanten trieben Wucher, kauften Obligationen und ver-
kauften sie wieder mit Wuchergewinn zwischen 10 und 20 Prozent.
Andere betrieben ungebilihrliches Weinausschenken im Pfarrhaus und
gerieten dabei mit dem Dorfwirt und andern Dorfgenossen in Streit.
Ganz schlimm trieb es der 1647 in Gontenschwil abgesetzte Pradikant
Johannes Schirmann. Er war fortwihrend in Rechts- und Troélhidndel
verwickelt, woraus Ungelegenheiten und Schméihungen entstanden. Vor
allem aber kaufte, verkaufte, tauschte und marktete er, gab Verspre-
chungen, die er nicht halten konnte, wurde jihzornig, verwirrt und stor-
risch. Er jagte Frau und Kinder aus dem Haus und richtete viel Argernis
an. Wenn er Rechtshdndel hatte, musste er auf der Kanzel erkliren,
wihrend dieser Zeit das Abendmahl nicht geniessen zu dirfen, was
weitherum, vor allem bei den Tédufern, grossen Schaden fiir die Kirche
verursachte.

Nach der Einteilung der Historiker beginnt die Neuzeit, in der wir
stehen, mit der Einfithrung der Reformation in Deutschland. *“Die
moderne Zeit fangt mit Martin Luther an”, schrieb 1907 ein bekannter
deutscher Historiker. Ein Jahr vorher hatte ein ebenfalls bekannter
deutscher Historiker hingegen festgehalten: “Das 16. und 17. Jahrhun-
dert sind nicht mehr Mittelalter, aber auch nicht Neuzeit, sie sind das
konfessionelle Zeitalter der europdischen Geschichte.”” Man kdnnte also
den eigentlichen Beginn der modernen, neuzeitlichen europdischen Welt
auf den Anfang des 18. Jahrhunderts setzen?®. Es soll hier nicht auf die
damaligen Einrichtungen der Kirchen und Staaten und auf die geistigen
Stromungen eingegangen, sondern nur das Bild der Menschen betrachtet
werden. Und diese waren im 16. und weitgehend auch noch im 17. Jahr-
hundert im allgemeinen nicht neuzeitlich, sondern standen dem ausge-
henden Mittelalter sehr nahe. Diesen Eindruck erhilt der Leser, der mit
Hilfe der vorliegenden Arbeit und derjenigen von C.F.L. Lohner die
Gestalten der Prddikanten an sich voriiberziehen ldsst. Sie erscheinen
oft gleich impulsiv, unbeherrscht oder gar gewalttitig wie die kriege-
rischen Menschen zur Zeit der Burgunder- und italienischen Kriegsziige

57



am Ende des 15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts. Nicht wenige Pri-
dikanten mussten von der Obrigkeit gemassregelt und zur Ordnung
gerufen werden. Aber lange nicht alle liessen sich zur Ordnung zwingen.
Selbstherrlich, Gberheblich und oft trotzig fuhren sie weiter mit alkoho-
lischen Exzessen und den von der Kirche verbotenen geschlechtlichen
Beziehungen. Aus diesem Grunde hatten sie den grossten Anteil an den
Féllen von Absetzungen. Gebote und Verbote kiimmerten sie oft wenig,
vielleicht auch, weil sie wussten, dass nicht alle eine sehr lange Zeit der
Erwerbslosigkeit — mochte sie auch hart sein — aushalten mussten. Sie
wurden von den Riten oOfters nach verhdltnismissig kurzer Zeit wieder
begnadigt — ohne Zweifel weil Bern so viele Prddikanten bendtigte, um
die vielen Stellen an der Hohen Schule, den Kirchgemeinden, stidti-
schen Lateinschulen und Klasshelfereien besetzen zu konnen. Man kann
sich heute nur wundern — oder es auch bewundern — wie trotz der
nicht wenigen schwachen Dienern am Wort Gottes die Reformationsbe-
wegung durch die Jahrhunderte hindurch in die neuere Zeit weitergetra-
gen wurde. Man kann die Menschen des 16. und 17. Jahrhunderts nicht
mit unseren Massstiben messen. Sie lebten in andern Verhiltnissen, in
rauheren und drmeren als den unsrigen. Wie zu allen Zeiten blieben
auch den damaligen Menschen harte Schicksalsschlige nicht erspart,
und sie hatten oft Leiden zu ertragen. Wohl ein Ubermass an solchen
musste Johann Jakob Lutstorfer, der Pridikant von Erlenbach im Sim-
mental, auf sich nehmen. Im Jahre 1701 wurde seine Tochter zur Kinds-
morderin. Sie hatte heimlich ein Kind geboren und es beseitigt. Auf die-
sem Verbrechen stand die Todesstrafe. Der Vater blieb bei seiner Toch-
ter, bereitete sie auf das Sterben vor und begleitete sie bis zum Blutge-
rust. Er selbst starb noch im gleichen Jahr. Die Lokalhistoriker kdnnen
aus den lokalen Quellen, vor allem den Kirchenbiichern, viel Personli-
ches aus dem Leben von Prddikanten herausarbeiten: Wie einzelne
Geistliche erblindeten, das Gehor oder die Sprache verloren, nicht sel-
ten auf der Kanzel vom Schlage getroffen wurden (*‘von der Hand Got-
tes getroffen’), in der Kélte liegen blieben und erfroren, ertranken, von
einem Pferd oder einem Baum herunterfielen und starben. 1592 er-
schlug der Pfarrknecht von Lenk seinen Meister, und 1656 wurde ein
Pridikant auf dem Ramisberg ermordet aufgefunden. 1657 starb ein
anderer auf der Richtstitte von Thun?37.

Wer heute in einer der dlteren Kirchen einen Gottesdienst besucht,
kann sich die lange Reihe der Geistlichen vorstellen, die seit 1528 auf
der Kanzel gestanden und das Evangelium verkiindet hatten. Der heuti-

58



ge Pfarrer ist nur der letzte in der Reihe der Diener am Wort Gottes.
Ihm wird ein anderer nachfolgen. Die Bibel, die Kirche, der Taufstein
und die Kanzel aber bleiben bestehen.

Durch die Reformation wurde die Wortverkiindigung — und damit
die Kanzel — in den Mittelpunkt gestellt. Die Abbildung 8 zeigt die
1663 geschaffene schone, einfache Kanzel in der Kirche von Densbiiren.
Ganz zentral und allen Gottesdienstbesuchern in die Augen fallend
steht darauf in grossen Lettern

GOTTS WORT BLEIBT EWIGLICH

Bei der Loslosung des bernischen Aargaus aus dem zusammengebroche-
nen alten bernischen Staat 1798 zeigte es sich deutlich, wie eng auf kirchli-
chem Gebiet die Bindung des Unteraargaus an Bern war. Es erhob sich
1803 die Frage, ob nicht der kirchliche Zusammenhang des reformierten
Aargaus mit der bernischen Kirche aufrechtzuerhalten sei. Die Konserva-
tiven drangen jedoch mit diesen Vorschldgen nicht durch, so dass es bei
der durch die Helvetik verursachten kirchlichen Trennung blieb?® .

Noch heute wird man in vielen reformierten Kirchen des Unteraar-
gaus an den einstigen Zusammenhang mit der bernischen Kirche erin-
nert. Da fallen dem Besucher sofort die Glasmalereien, meistens in den
Chorfenstern, auf. Da sind Standesscheiben von Bern, Wappenscheiben
von Berner Stiftern, Einzel- oder auch Allianzwappen, viele Figuren-
scheiben und andere Glasmalereien zu sehen und nicht selten auch zu
bewundern. Hiufig finden sich auf Taufsteinen die Namen und Wappen
der Stifter, worunter auch Frauen anzutreffen sind, etwa die Frau
Landvogtin. Beim Eingang, im Chor oder auch an Aussenmauern der
Kirchen sind oft Grabdenkmiler, sogenannte Epitaphien, von Berner
Stifter- oder Prddikantenfamilien eingemauert. Solche Zeugen der Ver-
bundenheit mit dem alten Bern weisen auch immer Einzel- oder Allianz-
wappen auf und sind nicht selten mit einem Stundenglas verziert. Die
Sanduhr bildete ein mit Vorliebe verwendetes Sinnbild der Verginglich-
keit. Sie hatte eine enge Verbindung zur Kirche, denn auf jeder Kanzel
stand sie als Zeitmesser fir die Linge der Predigt, fiir den Pridikanten
und die Gemeinde sichtbar. Seltener sind Hinweise mit Namen und
Wappen von Berner Stiftern an Kanzeln zu finden. Es ist nicht erstaun-
lich, in und an aargauischen Kirchen den alten, wohlvertrauten Berner
Biren als ein Zeichen der fritheren Zugehorigkeit des Unteraargaus zum
grossen bernischen Staatswesen mit seiner ebenfalls grossen Kirche
gemalt, geschnitzt oder in Stein gehauen anzutreffen?3®

59



Abb. 8 Kirche Densbiiren: Schone, einfache Kanzel von 1663

60



Abb.9 Kirche Kulm: Taufstein von 1310 und Fresko von 1325. Altester im Ge-
brauch befindlicher Taufstein in einer aarg. ref. Kirche. Kreuzigung Christi,
mit einer der drei Marien und dem Jiinger Johannes.



Abb. 10 Einfaches Stundenglas aus der Abb. 11 Stundenglas aus dem Berner
Landschaft. 17. Jahrhundert Minster. 18. Jahrhundert

62



	Die Prädikanten im Aargau im 16. bis 18. Jahrhundert

