
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 97 (1985)

Artikel: Die reformierten Pfarrer im Aargau seit der Reformation 1528-1985

Autor: Pfister, Willy / Leuschner, Immanuel

Kapitel: I. Teil: Die Prädikanten im Aargau im 16. bis 18. Jahrhundert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-75700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-75700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I. Teil
Die Prädikanten im Aargau im 16. bis 18. Jahrhundert

Leibliche und geistige Nahrung im Unteraargau

In den Dörfern der Täler und weiten Ebenen des bernischen Aargaus
und in den vier Städten besass die Obrigkeit ihre Kornspeicher. Dieses

fruchtbare Land bildete seit dem 15. Jahrhundert die Kornkammer des

bernischen Staates. Es half mit, dem Hunger im Oberland und in andern,
weniger fruchtbaren Ämtern zu wehren. Der Beitrag dieser mit Korn
gesegneten Landschaft an die Beschaffung des täglichen Brotes innerhalb

des bernischen Staates war gross1.
Auch die vier unteraargauischen Städte spendeten Brot, jedoch in

Form geistiger Nahrung: Studenten, Prädikanten, Verkünder der Seelenspeise.

So wie die Landschaft um diese Städte herum als Kornkammer
Jahr um Jahr leibliches Brot spendete, schickten die städtischen
Lateinschulen Jahr um Jahr ihre vierzehnjährigen Studentlein an die Akademie

nach Bern. Aus diesen Knaben wurden nach sechs bis neun Lehr-
und Reifejahren Vikare, Provisoren, Obere Lateinschulmeister, Helfer
und Prädikanten, die entweder in ihre Heimat zurückkehrten oder der
bernischen Staatskirche in den Landstädten oder der Hauptstadt, im
Oberland, Seeland, Emmental, Oberaargau, in den deutschen Pfarreien
des Waadtlandes, bei den bernischen Regimentern in Frankreich, Sardinien

und den Niederlanden, in der Schweizerkolonie zu Potsdam oder
gar als Professoren an der Akademie zu Bern dienten. Einige dieser
aargauischen Prädikanten rückten zu hohen Ämtern und Würden auf.
Es wurden Dekane des Bern-Kapitels, Erste Geistliche der bernischen
Kirche Heinrich Hummel von Brugg 1662, Rudolf Strauss von Lenzburg
1692 und Johannes Rudolf von Zofingen 1716. Der hochgelehrte Dr.
Marcus Rütimeyer von Aarau war 1618 Gesandter der bernischen Kirche

an der berühmten evangelischen Synode zu Dordrecht. Von den
insgesamt vierundachtzig Professoren, welche an der Akademie zu Bern
von 1528-1798 lehrten, stammten fünfzehn aus den vier unteraargauischen

Städten. Zofingen stellte neun Professoren, Brugg drei, Aarau
zwei, und aus Lenzburg stieg ein Bürger zur Professorenwürde auf2.

Im 18. Jahrhundert stammte der fünfte Teil aller bernischen Geistlichen

aus den vier unteraargauischen Städten3. Die Stadt Bern stellte aus

11



ihren zahlreichen Burger- und Habitantenfamilien den überwiegenden
Teil der Prädikanten, nämlich zwei Drittel. Allen bernischen Landstädten

voran brachten eine grosse Zahl von Prädikanten hervor: Brugg, später

das Prophetenstädtchen genannt; Zofingen, mit seiner grossen
Bürgerbibliothek und der gelehrten, aufgeschlossenen Bürgerschaft; Aarau,
die tüchtige, reichgewordene Handwerks- und Handelsstadt. Dann folgten

Thun, Burgdorf, Lenzburg, Murten, Nidau und andere mehr.

Das Volk vom 16. bis 18. Jahrhundert

Die vorliegende Arbeit lässt einige hundert Prädikantengestalten
zwischen 1528 und 1798 in langer Reihe am Leser vorbeiziehen. Sie lebten
mit unserem Volk, waren seine Söhne und wurden von ihm getragen
oder zerschellten an ihm. Wer war nun jenes Volk4 Ein Heer namenloser

Männer und Frauen: Bauern, Städter, Taglöhner, Knechte, Mägde,
Handwerker, Wirte, Soldaten, Krämer, Bettler — vielhunderttausendmal
ein Schicksal. Ihr Weltbild war verschieden von unserem. Sie kannten
bei Tische die Essgabel nicht, sondern griffen mit den Fingern in die
Speisen, langten mit den Händen oder im besten Fall mit einem hölzernen

Schöpflöffel in die gemeinsame irdene oder zinnene Schüssel. Der
Weinkrug machte von Mund zu Mund die Runde. Brot, Hafermus,
Feldfrüchte und Gedörrtes aus dem Schnitztrog waren die Hauptspeisen.
Die Erdäpfel blieben bis zur Hungersnot von 1771 als "Teufelswurzeln"
verschrien und ungeschätzt. Kamm, Seife und Taschentuch waren dem
Volk unbekannt. Die Menschen hatten Gefallen an weiten bunten
Kleidern. Für den Kirchgang und zu Reisen über Land trugen die Männer
den Mantel mit umgehängtem Degen. Dichtgedrängt wohnten Alte und
Junge in engen Stuben der städtischen hohen Bürgerhäuser und der
landschaftlichen Strohhäuser. Ein guter Familiensinn Hess alle
zusammenrücken, um eine Feuerstätte und die niederen Stuben und Gaden
miteinander zu teilen. Vater und Mutter mussten von den Kindern
geehrt werden. "Ehre Vater und Mutter, auf dass es dir wohlergehe in
dem Lande" stand in hohem Ansehen, sonst verhalfen die Chorrichter
und im äussersten Falle der Scharfrichter zur Beachtung des fünften
Gebotes. Eine alttestamentliche Angst vor Gottes heimsuchenden Strafen

war allgegenwärtig und bestimmte wesentlich das Tun der
Menschen. Blitzstrahl und Donnergrollen erschütterten sie. Dürre und
Wassernot brachten Schrecken. Seuchen und Krankheiten standen sie in

12



grösster Hilflosigkeit gegenüber. Kriegszeiten und Teuerungsjahre wurden

als strafende Geissein Gottes angenommen. Die Menschen waren in
einem Masse abhängig von den Naturgewalten, wie uns dies heute fremd
geworden ist. Ob die Arbeit im Lande für alle ausreichte5 Seit dem 16.

Jahrhundert hatte sich die Bevölkerung jeweils in hundert Jahren
verdoppelt. Das Land war bereits im 16. Jahrhundert vergeben und bebaut.
Die vielen überzähligen Menschen mussten entweder als Taglöhner ohne
eigenen Grund und Boden oder als Söldner in fremden Diensten das

Leben fristen. Gar mancher Tauner, Knecht und Verdingte wird seine

Armut verwünscht haben, und wie mancher Söldner ist in fremder Erde
geblieben. Zeitgenössische Quellen melden, dass die Spinner und Weber
im 18. Jahrhundert ein kraftloses Volk geworden seien. Ein Teil der
Bevölkerung war immer gezwungen, das Land zu verlassen, damit die
Zurückbleibenden ihr Auskommen finden konnten. Scharen einheimischer

und fremder Bettler durchzogen das Land, der Aare entlang gegen
Westen, ins welsche Land, der Aare abwärts nach Osten, dem Lande
Böhmen zu6. Nachts schlichen sie sich ins Land, und die Obrigkeit
bestellte die Betteljäger und Profosen, die solche entwurzelten Gestalten

mit allen Mitteln an die Grenzen und aus dem Lande trieben.
Im Dreissigjährigen Krieg zogen Scharen pfälzischer Religionsver-
triebener durch das Land, und nach der Aufhebung des Toleranzediktes
von Nantes im Jahre 1685 ergoss sich ein Strom französischer
Refugianten von Westen nach Osten. Ein Teil der Hugenotten blieb in
unserem Lande und bereicherte seine Kultur. Im Dreissigjährigen Krieg
standen die Wachen gegen Norden im Jura, und im Bauernkrieg 1653

und in den beiden Villmergerkriegen 1656 und 1712 sammelten sich
die Heere im untern Aargau. Sehr oft überschatteten Kriegsdrohungen

das Land, vor allem in dem konfessionell gespannten 17.

Jahrhundert, und die Grenzorte mussten in ständiger Furcht vor Einfällen
leben.

Einen grossen Zug hatten die Menschen des 16. —18. Jahrhunderts
uns heutigen voraus: Sie waren tapferer im Ertragen von Schmerzen,
Anstrengungen und Entbehrungen. Regen, Schnee, Kälte, Hitze, stunden-

und tagelange Märsche und Botengänge gehörten ohne Klage mit
zum Leben jener Zeit. Nicht allen Gefolterten am Seil hatte der hun-
dertfünfzigpfündige Marterstein die Zunge zu lösen vermocht. Man
mochte die der Hexerei oder eines Verbrechens angeklagten Frauen und
Männer in der Tortur fast zerreissen, ihnen alle Glieder und Gelenke
strecken und ausrenken, bis sie ohnmächtig wurden, oder man konnte

13



die Gefangenen mit Ruten und Stöcken bis aufs Blut peitschen — sie
blieben oft sehr tapfer und standhaft, berichten die alten Turmbücher
und Manuale.

Eine starke Lebenskraft war diesen Vorfahren eigen, die sich häufig
primitiv und hemmungslos äusserte. Dieses Unbändige in vielen Lebens-

©onberlicr) foil t>a£ an (Sonntagen in Me

©tatt commence Saninole! t>on aüem Urnwfen
mit @cÇret)en, Saueren, Otiten unD anderem

nnejjrbaren £(?nn, mit groben unD üppigen ärgerlichen
^Borten/©eberten mit) Verden, abgemabnt tmt>

Pematnct fepn.

Abb. 1 Berner Chorgerichtssatzung 1743: Die in die Stadt strömenden Landleute
verletzen die Sonntagsheiligung

beziehungen bewirkt, dass im 16.- 18. Jahrhundert so vieles unausgeglichen,

unerwachsen vorkommt und die Gegensätze sich fast zu berühren
scheinen. Alles war so nahe beieinander und hatte nebeneinander
Raum: Reue und Frevel, Erbarmen und scheusslichste Roheit, Treue
und Verrat. Da verlässt der Mann Frau und Kinder, und seine Liebste
zieht mit ihm in die Welt hinaus, "so weit als der Himmel blau ist". Die
Ratsmanuale der Landstädte und die Gerichtsmanuale der Landschaft
aus jener Zeit sind angefüllt mit Berichten über Streitfälle, blutige
Kämpfe mit Messer und Degen (Gestüchel) und zahllose Schmachworthändel.

Die gleiche Hemmungslosigkeit herrschte oft in den geschlechtlichen

Beziehungen. Die Liebe war unproblematisch, primitiv fordernd
und ohne schöne Form. Die Verwitweten verheirateten sich meist bald
nach dem Ableben ihrer Gatten, um eine Hausfrau oder einen Ernährer
(Brotätti) zu haben. Die offenen Kammertüren und -fenster der Mädchen

und das gemeinsame Heimgehen der Burschen und Jungfrauen aus
den Lichtstubeten (Kilten und Zusammenschlüfen) zeugen von einer
grossen sittlichen Ungebundenheit. Die bernischen Mandate redeten
denn auch immer davon, das Land sei überfüllt mit unehelich Geborenen,

und sehr viele Bräute begäben sich schwanger zum Traualtar.

14



Wenn die Waisen versorgt und die Witwen getröstet — so sagt ein alter
wahrer Spruch — und die Schulen und Spitäler wohl gepflegt seien,
dann dürfe man dies als Zeichen weiser und einsichtiger Regierung
betrachten. Wie war es nun um diese fundamentalen Einrichtungen —

Anhängsel der verhältnismässig guten Verwaltung — im bernischen Aargau

bestellt? Nicht schlechter als anderswo, aber schlimm genug. Zur
Armenpflege waren bloss Ansätze vorhanden, ziemlich spärliche Spenden

"um Gottes willen" konnten aus den einzelnen Kirchen- und
Almosengütern gereicht werden. Die Geisteskranken wurden in Armeisen und
Banden gelegt und vielleicht ins Siechen- oder Narrenhaus gesperrt. Die
Blinden mussten sich mit Betteln durchschlagen. Es gab viele solche
Anormale und Verwahrloste, nicht zuletzt deswegen, weil das Laster der
Trunkenheit sehr verbreitet war.

Um das Schul- und Erziehungswesen auf der Landschaft war es

schlimm bestellt. Dumme, untaugliche, schlecht bezahlte Schulmeister
prügelten die Kinder, so dass statt Lehre und Bildung Angst in den
Gemütern der Kinder zurückblieb. Statt weises Führen der Kinder ins
Leben, wurden schwarze Wolken mit Verboten und erschreckenden
Exempeln über die gesunde Lebensfreude gehängt. Zwei Beispiele sollen
diese freudlose, auf Abschreckung hinzielende Erziehungsart —

Ausdruck einer starren und alles überschattenden Auslegung des Glaubens
ah die Erbsünde und die Verlorenheit der Menschen — beleuchten: Die
Trompeter mussten von den Türmen zu Bern und andern Städten
verkünden, wenn die Dirnen mit Ruten gestrichen wurden, damit jedermann

"die huoren ussstrychen säche und die dienstmägd vor huory
destobas sich zegoumen wüssind" (RM 24.1.1593). Und weiter: Den
vielen unehelich Geborenen, Bastarde genannt, war lebenslang weder
zu erben noch zu testieren erlaubt, sondern ihr Erbteil fiel der Obrigkeit
anheim, "den hass zuozeigen wider dergleichen lasterhaffte geburten"
(Gerichtssatzung 1762). Wie sagte doch Johann Heinrich Pestalozzi in
seiner tiefgründigen Untersuchung "Über Gesetzgebung und Kindermord":

Nicht Abschreckung bewahre und helfe, sondern einzig die
Menschenbildung, denn im Moment jeglicher Tat denke kein Mensch an
die Folgen und Strafen.

Um die Bestrafung und Besserung von Rechtsbrechern war es sehr
schlimm bestellt. Das Schallenwerk für die Männer und die Spinnstuben
für die Frauen beherbergten ohne Unterschied Verbrecher, Invalide,
Irre, Heimatlose, Vaganten, Junge und Alte. Von einer Besserung konnte
unter solchen Verhältnissen keine Rede sein, im besten Falle von
Abschreckung.

15



Im Jahre 1680 sprach der bernische Rat das letzte Todesurteil in
Hexenprozessen aus; von da an wurden bloss noch Geld- und Freiheitsstrafen

gefällt. Aber bis weit ins 18. Jahrhundert hinein glaubten weltliche

und geistliche Behörden und das Volk an die Existenz und
Wirksamkeit von Hexen und Unholden. Im 17. Jahrhundert liess sich die

Obrigkeit von ausländischen medizinischen Fakultäten Gutachten
darüber erstellen, weshalb besonders auf bernischem Gebiet so viele Hexen
sich fänden, ob dies wohl mit dem Klima zusammenhänge? 1634 fanden
die bernischen Ärzte heraus, dass es eine Ohnmacht sei, wenn die
Gefolterten, mit dem hundertfünfzigpfündigen Stein am Seil aufgezogen,
wegen "Strenge der Marter" den Kopf sinken Hessen, als ob sie schliefen;

dies sollte fortan nicht mehr als ein Zeichen der Realität und
Beweis der Hexerei betrachtet werden. Erst gegen Ende des 18.

Jahrhunderts kamen Zweifel über die bernischen Ratsherren, ob die mit der
Tortur erpressten Geständnisse als zulässig und gültig anzusehen seien.
Am 29.8.1785 erstattete ein Ausschuss dem Rat der Zweihundert ein
Gutachten darüber, "ob die Peinigung die Gerechtigkeit nicht
beleidige?"

Man könnte diese bruchstückhafte Schilderung der primitiven
Verhältnisse im 16. —18. Jahrhundert lange fortsetzen. Es wäre viel zu
schreiben über die auf Galeeren verschickten Wiedertäufer, über die
Kindsmörderinnen, die in Schande die Kinder zur Welt bringen mussten
und keinen andern Ausweg wussten, als die Kinder umzubringen oder

auszusetzen, sowie über das Los der Findelkinder und Verdingten. Vor
diesem Hintergrund müssen die Prädikanten im untenstehenden Register

betrachtet werden, sie wollen aus ihrer Zeit heraus verstanden
werden232

Bis weit ins 19. Jahrhundert hinein reichten zum Teil die erwähnten
Verhältnisse. Der grosse streitbare Meister Jeremias Gotthelf kämpfte
1850 noch immer für bessere und verständigere Schulmeister, für eine
menschlichere Behandlung der Armen, die in der ersten Hälfte des 19.

Jahrhunderts oft nach Amerika verschickt wurden, gewissenlosen Agenten

in die Hände fielen oder gelegentlich auf seeuntüchtigen Schiffen im
Meer versanken und nie in Amerika ankamen. Jeremias Gotthelf schrieb

gegen den schrecklichen Armenmarkt, wo die Kinder von den
Gemeindebehörden an den Wenigstfordernden abgetreten wurden. Und gleich
wie die Obrigkeit in früheren Jahrhunderten schrieb er gegen die Hud-
lermeitli und Kilterbuben, die in den Gaden und Kammern miteinander
Unzucht trieben.

16



Zu Ende des 18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts aber lebte der
Mann, der als Zeuge für die grundlegenden Mängel und Fehler jener und
der vorangegangenen Zeiten glaubwürdig erscheint: Johann Heinrich
Pestalozzi, einer der gütigsten Menschen seiner Zeit. Die guten und
verkommenen Gestalten in "Lienhard und Gertrud", dem Denkmal seiner
Lebenserfahrung, fand er in seiner Umgebung auf dem Birrfeld vor. All
das Elend, das sich da auf der grossen Landstrasse der Aare entlang
schleppte und dahinserbelte, erschütterte ihn derart, dass er 1776 seine
Anstalt für heimat- und elternlose und verdingte Kinder auf dem Neuhof

ins Leben rufen musste. Von jenen ersten siebenunddreissig
Bettelkindern, die er damals bei sich aufnahm, kamen zwanzig aus der Umgebung

des Birrfeldes: neun aus der Grafschaft Baden, sechs aus Mandach,
zwei aus Windisch und je eines aus Elfingen, Thalheim und Brugg. Die
entscheidenden Eindrücke davon, dass so viele leibliche, seelische und
geistige Kräfte der Menschen aus Unwissenheit, Trägheit und Bosheit
zugrunde gehen mussten, hatte Johann Heinrich Pestalozzi auf dem
Birrfeld empfangen. Als er 1825 als achtzigjähriger Greis wiederum auf
den Neuhof zurückkehrte, nachdem sein grosses Lebenswerk gescheitert
war, gedachte er dort anzuknüpfen, wo er 1780 mit seiner
Armenerziehungsanstalt hatte aufhören müssen: Auf dem Birrfeld sollten wie
1776 die eitern- und heimatlosen Kinder eine Stätte zu wahrhafter
Menschen-Bildung finden. Noch immer war auf den Landstrassen
und in den Dörfern und Städten, nicht nur des Aargaus, sondern
allerorten, genug des Elends.

Die Zehn Schlussreden von 1528

Es wird dem Leser des Prädikantenverzeichnisses auffallen, wie in vielen

Kirchgemeinden neben dem Namen des ersten reformierten Geistlichen

der Satz steht: "unterschrieb die 10 Schlussreden". Das bedarf
einer Erklärung. Kurze Zeit vor der Durchführung der Reformation, am
17. November 1527, wurden in Bern die wegweisend gewordenen zehn
Thesen, Schlussreden genannt, veröffentlicht. Vom 6. bis 26. Januar
1528 fand dann die entscheidende Berner Disputation statt, an welcher
die Neugläubigen den Sieg davontrugen. Bereits am 27. Januar entfernten

sie in der Stadt Bern die Heiligenbilder, die "Götzen", und schafften

die Messe ab. Wenige Tage später, am 7. Februar, erging das
Reformationsmandat an Stadt und Land. Schon am 13. Januar, noch vor dem

17



Ende der Disputation, hatten viele altgläubige Geistliche mit ihrer
Unterschrift unter die zehn Schlussreden den Übertritt zur neuen Lehre
bezeugt. Wo sich bisherige Inhaber der Pfarrstellen für die Annahme des

neuen Glaubens erklärten, durften sie als erste reformierte Prädikanten
auf ihrer Pfarrstelle bleiben. Der Rat von Bern verlangte jedoch von
allen ihre schriftliche Zustimmung. Die beiden bernischen Reformatoren

Franz Kolb und Berchtold Haller hatten die Schlussreden vom 17.

November 1527 verfasst. Die Thesen enthalten in kurzer Form die
Grundsätze des neuen Glaubens: die alleinige Gründung auf Christus
und das Wort Gottes; die Abschaffung der Messe, Totenmesse, Jahrzeiten,

der Heiligen als Mittler; die Beseitigung der Bilder7
Von 24 der ersten Prädikanten im Unteraargau sind die Unterschriften

unter die Zehn Schlussreden vorhanden. In 9 Kirchgemeinden sind
die Namen der am 13. Januar 1528 eingesetzten Prädikanten nicht zu
finden. Neun Prädikanten sind erst nach 1528 erwähnt und ohne den
wichtigen Zusatz, die Unterschrift unter die Thesen geleistet zu haben,
als erste reformierte Geistliche aufgeführt. Der Prädikant von Seon

hatte die Schlussreden mit Vorbehalten unterschrieben, trotzdem
konnte er auf seiner Pfarrstelle bleiben. In Veitheim unterschrieb der
letzte Kaplan dieser Kirchgemeinde und wurde dort erster reformierter
Geistlicher. 1529 übernahm der bisherige Leutpriester zu Lostorf die
Pfarrstelle in Erlinsbach. Der erste Prädikant von Gränichen war der
Kaplan zu Suhr. 1529 wurde in Reinach ein bisheriger Mönch zu
Frienisberg als Prädikant eingesetzt. Etwas von den heute kaum mehr
vorstellbaren Schwierigkeiten jener ersten Monate und Jahre nach der
Durchführung der Reformation in den bernischen Gebieten zeigen
einige Beispiele. In Reitnau wirkte bis zum 25. April 1528 ein
unbekannter Pfarrer, der als "ein ungeschickter Pfaffe" aufgeführt ist. Einer
der neuen Geistlichen stammte aus Waldshut. Er kehrte nicht in seine

Heimal zurück, sondern wirkte von 1528 bis 1544 auf dem Bözberg und
anschliessend zwei Jahre in Windisch bis zu seinem Tod. Im April 1528

setzte Bern in Brugg einen Schulmeister aus Schaffhausen ein, nachdem
vermutlich der erste Prädikant untauglich gewesen war. In Zofingen
begann am 6. Mai 1528 der gelehrte Dr. Sebastian Hofmeister, ebenfalls
von Schaffhausen, seine reformatorische Tätigkeit. Er starb dort im
Jahre 1533 als der Reformator Zofingens. Man darf annehmen, dass die
beiden Schaffhauser und der Fremdling aus Waldshut ebenfalls in
irgendeiner Form ihre Zustimmung zu den Schlussreden geben mussten.

18



Der Rat von Bern hatte in den ersten Jahren nach 1528 mit der
Besetzung der vakanten Stellen nicht wenig Mühe. Wenn ein bisheriger
Inhaber einer Pfründe sich weigerte, die neue Lehre anzunehmen,
musste er sie verlassen. Man muss sich das so vorstellen, dass der Rat
kleine Zettel, die sogenannten Ratszettel, mit der Mitteilung einer
Vakanz erhielt. 1528 waren ungefähr 250 Prädikantenstellen zu besetzen
und dazu noch die Helfereien und Lateinschulen zu versorgen. Eine Übersicht

über wohl oft wechselnde Stellen zu behalten war schwierig, nicht
zuletzt auch deshalb, weil sich einzelne Prädikanten weigerten, diese oder
jene angebotene Pfründe anzunehmen. Da kam es in den ersten Jahren

vor, dass die Ratsschreiber die Namen von Gewählten nicht kannten und
einfach etwa vermerkten "ein predicant gan Leutwil geordnet". Im
Namensverzeichnis steht in solchen Fällen N. N., das Zeichen für einen
Unbekannten. In den Grenzgebieten bei Reinach, Reitnau und Gebenstorf

waren die Verhältnisse verworren. In Gebenstorf, ausserhalb des

bernischen Staatsgebietes gelegen, wurde 1531 der Prädikant von
Altgläubigen in die Reuss gejagt und ertränkt. Der Schreiber fügte der
schlechten Nachricht hinzu "mit was fougen weiss Gott wol, hat ein
frouwen und ein klein kind gelassen". Mit der Zeit beruhigten und
festigten sich die bernischen kirchlichen Verhältnisse. Die früher altgläubig

gewesenen Prädikanten starben aus. Vom Prädikanten Hans
Zimmerli von Rüderswil heisst es im Jahre 1569 bei seinem Tod, er sei der
letzte Geistliche gewesen, der noch der alten Lehre gedient habe.

Die städtischen Lateinschulen

Die Jugend in den Städten wurde entweder in der Deutschen oder
der Lateinischen Schule gebildet8. Die Lateinschüler bereiteten sich

zum Weiterstudium an der Akademie Bern vor. Die an den Lateinschulen

unterrichtenden Ludimagister (Lateinschulmeister) und Provisoren
(Unter-Lateinschulmeister) hatten alle die Akademie Bern durchlaufen.
Nach ein paar Jahren Schuldienst rückten sie bei Bewährung zu einer
Helfer- oder Prädikantenstelle auf. Die zum Schuldienst abgeordneten
Kandidaten waren häufig pädagogisch ungeschickt und führten ein rauhes,

ungefreutes Regiment in niedrigen, düsteren Schulstuben. Kamen
die Lateinschüler aus den Städten schlecht unterrichtet an die Akademie

nach Bern, dann wurden die Lateinschulmeister durch die Obrigkeit
gemassregelt.

19



Studenten und Stipendiaten

Im Jahre 1528 richtete die bernische Obrigkeit zur Heranbildung des

theologischen Nachwuchses9 die Akademie ein. Mit vierzehn Jahren
bezogen die Knaben die Akademie zu einem Studium von neun Jahren.
Dort lernten sie die machtvolle, schöngebaute Hauptstadt des Landes
kennen, und wohl alle werden von ihr beeindruckt gewesen sein. Viele
der ankommenden Lateinknaben waren unbemittelt, ihnen gewährte
die Obrigkeit ein Almosen oder Stipendium. Die meisten gelangten in
den Genuss der Mushafenstiftung, wo ihnen Mus und Brot, ein- oder
zweifach, und oft dazu noch ein Wochenschilling zugeteilt wurde.
Zudem gab es Freiquartiere. Zwei grosse Alumnate nahmen sechsund-
dreissig arme Studenten auf, im ehemaligen Barfüsserkloster und auf
der Schule. Von diesen sechsunddreissig Alumnatfreiplätzen waren je
vier den Bürgern aus Thun, Zofingen und Brugg vorbehalten10.
Wahrscheinlich rührt dieses Vorrecht der Städte Brugg und Zofingen von der
Säkularisierung des Klosters Königsfelden und des Stiftes Zofingen her.
Viele aargauische Studenten genossen im Laufe der drei Jahrhunderte
diese Stipendien. Bei fehlendem Fleiss, Ungehorsam, Liederlichkeit
oder zu früher Heirat wurde den Unwürdigen der Mushafen, ebenso das

Tischgeld im Kloster und auf der Schule entzogen; so diente das Stipendium

gleichzeitig auch als Mittel zur Erhaltung der Disziplin.

Die Herkunft der Prädikanten

Grundsätzlich hatte jeder bernische Untertan das Recht auf Besuch
der Akademie, sofern er die verlangte Vorbildung besass. Da aber auf
der Landschaft keine Lateinschulen bestanden, waren die Untertanen
der Landgemeinden praktisch vom Erlernen der lateinischen Sprache
ausgeschlossen. Die Prädikanten auf der Landschaft waren jedoch in der
Lage, meist einen begabten Sohn aus ihrer zahlreichen Kinderschar zu
Hause oder in einer städtischen Lateinschule unterrichten zu lassen. Die
Obrigkeit teilte an solche Prädikanten, die einen Sohn im Studium stehen

hatten, auf eine Bitte hin einige Mütt Getreide aus, zur besseren

Ermöglichung des Studiums. So war es den meisten Prädikanten möglich,

einen Sohn, sofern er zum Studium tauglich war, studieren zu
lassen. Es kamen ganze Prädikantendynastien zustande, und so vererbte
sich eine gewisse Standestradition. Wohl in Erinnerung an die vorrefor-

20



matorische Zeit, da der niedere Klerus zum grössten Teil aus der
Landschaft stammte, Hessen sich in den ersten nachreformatorischen
Jahrzehnten noch etliche Studenten ab der Landschaft zu Prädikanten
ausbilden, und die Obrigkeit stiess sie keineswegs zurück, da sie damals
dringend Prädikanten benötigte. Vereinzelte Fremde — Zürcher,
Elsässer, Süddeutsche — dienten in den ersten Jahrzehnten nach der
Reformation der bernischen Kirche als Prädikanten und Lateinschulmeister.

Zur Zeit des Dreissigjährigen Krieges wurden einige aus der Heimat

vertriebene pfälzische Geistliche in den bernischen Kirchendienst
aufgenommen. Gegen Ende des 16. Jahrhunderts verengte sich der
Herkommenskreis der Prädikanten zusehends. Nur selten noch verirrte sich
ein sogenanntes Landskind, meist aus der Umgebung einer Stadt
kommend, an die Akademie nach Bern. Die Studenten entstammten seit
dem 17. Jahrhundert zum weitaus grössten Teil der Hauptstadt und den
Landstädten. In den Quellen lässt sich von Seite der Landschaft nie eine

Klage darüber vernehmen, dass diese Entwicklung etwa als Zurücksetzung

empfunden worden wäre. Die Menschen der Landschaft hatten im
17. und 18. Jahrhundert ihren eigenen Stand und Lebenskreis und
begehrten wohl nicht, diese zu verlassen. Nur die Stadtbürger strebten
nach dem Prädikantenstand. Den Bürgern der aargauischen Städte blieb
auch wenig anderes übrig; ausser Prädikanten konnten sie bloss Beamte
ihrer Vaterstadt, Notare, Landschreiber, Handelsleute und Fabrikanten,
Chirurgen, Ärzte nach dem Besuch ausländischer Universitäten und im
besten Falle Hauptleute in der bernischen Miliz werden. Eine eigentliche

Gelehrtenlaufbahn konnte ihnen, von den Theologen abgesehen,
bloss das Ausland bieten. Politiker brachte der bernische Aargau vor
1798 keine hervor, weil das Regieren den regimentsfähigen Burgern der
Stadt Bern vorbehalten blieb.

Die Ehefrauen der Prädikanten kamen meistens aus den Städten. Im
Laufe der Studentenjahre hatten die Jünglinge sich etwa eine Bürgerstochter

auserwählt, oder dann begegneten ihnen in den Pfarrhäusern,
wo sie vikarisierten, heiratsfähige Prädikantentöchter. Hin und wieder
wurden Prädikanten auf benachbarte Amtssitze zur Gesellschaftsleistung

von Amtmännern eingeladen, und daraus konnte etwa ein
Verwandtschaftsverhältnis entstehen, indem eine Landvogtstochter ehrbare
Frau Pfarrerin wurde.

Es ist verständlich, dass die Stadtbürger und -bürgerinnen sich von
den einfachen Landleuten unterschieden und abhoben. Auch rein äus-
serlich fiel dies in die Augen: Die Geistlichen bewohnten ein Steinhaus,

21



mit dem Wappen der Gnädigen Herrn von Bern oder der Twingherren
geziert11. Das Volk redete seine Prädikanten immer mit "Herr" an. Das

war eine Anrede, die es sonst nur den Ratsherren und Amtleuten
zukommen liess. Die Geistlichen fühlten sich als Diener nicht nur der

Kirche, sondern auch eines grossen Staates. Viele unter ihnen kannten
die Mannigfalt, Grösse und Schönheit des bernischen Landes aus eigenem

Erleben, da sie als Prädikanten von der schreckerregenden Bergwelt

des Oberlandes bis in den untersten Teil des Aaretales versetzt wurden.

Keine Spur einer Grenze zwischen Aargau und Bern wurde
empfunden. Die Obrigkeit unterliess nicht, bei jeder sich bietenden
Gelegenheit auf die Würde des geistlichen Amtes hinzuweisen, sei es in
Mandaten oder im Kapitel.

Die Wahl der Prädikanten

Nach bestandenem Examen und erfolgter Handauflegung galten die
Examinaten als in das Ministerium aufgenommen und konnten sich zu
den ausgeschriebenen Pfründen melden. Die Form der Ausschreibung
und Bewerbung blieb in den drei Jahrhunderten fast unverändert. Jeder
bernische Amtmann — in den Städten der Rat und Schultheiss - war
verpflichtet, ungesäumt den Tod eines Geistlichen dem Kleinen Rat
nach Bern zu melden. Dieser benachrichtigte mit einem Ratszettel den
Konvent vom Freiwerden der betreffenden Pfründe. Der Konvent —

bestehend aus den Geistlichen der Stadt Bern und den Professoren der
Theologie12 — berichtete darüber an sämtliche deutschsprachigen
Dekane der Landschaft, deren Pflicht es war, den Kapitelsbrüdern die
Ausschreibung der freigewordenen Pfründe mitzuteilen. Innerhalb von
vier Wochen erstatteten die Dekane wiederum Bericht an den Konvent,
wer sich aus ihrem Kapitel um die ausgeschriebene Pfründe bewerbe.
Die Geistlichen Herren des Konvents — von den Ratsherren die "Gelehrten"

genannt — schlugen nun zwei bis acht würdige Prädikanten vor,
und der Kleine Rat erwählte einen daraus. Im Ratsmanual ist jeweilen
niedergeschrieben zu finden: "gan xx einen Prädikanten gemacht".
Wenn Bern in einer verwaisten Kirchhöre die Kollatur (Pfarreinsetzungs-
recht) nicht besass (Kollaturpfründe), dann hatte der KoUator aus den
bernischen Kandidaten und Prädikanten dem Kleinen Rat mindestens
einen Zweiervorschlag zu machen. Nach Belieben bestätigte oder lehnte
der Rat ab, je nach Tauglichkeit der Vorgeschlagenen. Der Konvent aber

22



schickte meistens ein paar tüchtige Kandidaten zu den Kollatoren, zu
den Twingherren im Aargau, ebenso nach Beromünster, Schännis und
Leuggern, um sich vorzustellen und für sich zu werben. Dann trafen die
Kollatoren aus der Schar der Konkurrenten ihre Wahl zum Vorschlag. In
der Regel kam die Bestätigung eines der Vorgeschlagenen ohne Anstände

nach einem Gutachten des Konvents zustande. Das Datum der Wahl
oder Bestätigung durch den Kleinen Rat ist als der eigentliche Amtsbeginn

anzusehen.

In den Ratsmanualen und in Mandaten finden sich häufig Klagen
über das unanständige und unwürdige "Pfrundgeläuf der Prädikanten".
Statt sich — wie vorgesehen — mit der Anmeldung beim Dekan auf eine

erledigte Pfründe zu begnügen, strömten die Angemeldeten oft selbst
nach Bern, um für sich bei den Wahlherren (Konvent) und den Ratsherren

oder andern einflussreichen Gönnern zu werben. Es war den
Prädikanten ebenfalls verboten, direkt und unter Umgehung des Landvogtes
an die Obrigkeit zu schreiben. Die Bewerber hatten wohl alle ihre
Gründe, weshalb sie eine Veränderung ihrer bisherigen Lage
herbeiwünschten. Die meisten strebten von einer armen Pfründe weg in eine
besser ausgestattete; daher rühren die vielen Pfarrwechsel in armen
Kirchgemeinden. Eine kleinere Anzahl wünschte eine abgelegene Kirchhöre

zu verlassen — wo man in Melancholie und Hypochondrie
versinke —, um einen geselligeren Ort zu finden, wo sie Verkehr mit den
Amtleuten und Durchreisenden aus Bern pflegen konnten.

Gegen Ende des 17. Jahrhunderts wurden die bis dahin geübten
Wahlmethoden unmöglich13. Kein Mensch ausser dem Kleinen Rat wusste,
wie und nach welchen Gesichtspunkten eigentlich vorgegangen wurde.
1710 wurde endlich — von allen Kapiteln freudig begrüsst — die Wahl
durch das Los durchgeführt, und fortan blieb es das ganze 18. Jahrhundert

bei dieser gerechter scheinenden Lösung. Die neue Wahlart bestand
aus einem komplizierten System von roten, weissen und schwarzen
Kugeln, den Balloten, und die Lage der Kugeln schied die Kandidaten
aus bis auf einen. Man nannte dies das Ballotenmehr.

Einen weiteren Schritt zur gerechteren Verteilung der Pfründen tat
die Obrigkeit im Jahre 1694. Sie liess sich ein bis in alle Einzelheiten
gehendes Verzeichnis der Einkünfte jeder einzelnen Pfründe erstellen14.
Sämtliche Pfründen des bernischen Landes wurden daraufhin in drei
Klassen eingeteilt: in geringe, mittlere und gute Pfründen, in I. bis III.
Klasse. Erstmals 1736, dann verbessert 1766, wurden alle Pfründen, in

23



denen Bern die Kollatur besass, in zwei Teile geteilt, in die Wahl- und
Rangpfründen15. Die letzteren sollten verdienten älteren Prädikanten
zugehalten werden. Jeder Geistliche hatte ein Anrecht auf dreimalige
Veränderung und Verbesserung innerhalb der Wahlpfründen, und zweimal

konnte er sich je nach Alter und Verdienste in den Rangpfründen
verändern und verbessern. In der I. Klasse, der geringsten, musste aber
mindestens fünf Jahre ausgehalten werden; in der II. Klasse wurden
mindestens zehn Jahre Dienst verlangt, und in der höchsten Klasse sogar
mindestens fünfzehn Dienstjahre, bis man eine Veränderung erbitten
konnte. Es scheint, als ob durch diese Pfründenbesetzungsreglemente
von 1736 und 1766 eine gewisse Ordnung in den Pfarrwechsel gebracht
wurde. Die Namensliste zeigt, dass die Wechsel im 18. Jahrhundert
bedeutend seltener wurden, wohl als Frucht der obrigkeitlichen
Bemühungen.

Eid, Präsentation und Aufzug der Prädikanten

Am 6. Dezember 1546 beschloss der bernische Rat, jedem Prädikanten

einen Eid aufzuerlegen. Dies war wohl als eine Festigung des
obrigkeitlichen Einflusses nach den ersten verwirrenden Jahren seit 1528

gedacht. Ohne diese Eidleistung sollte hinfort kein Prädikant auf
bernischem Gebiet mehr angenommen werden. Im Dezember 1546 und
Januar 1547 musste ein Kapitel nach dem andern den Abgesandten des
Rates schwören, nicht gegen die Zehn Schlussreden der Disputation von
1528 zu reden und zu lehren. Im Ratsmanual steht am 7. Januar 1547
über das Aarauer und Brugg-Lenzburger Kapitel zu lesen: "den eid
beyden capittlen vorgläsen, hand den ungewideret than". Fortan musste
jeder Geistliche, der in seinen ersten Dienst trat, auf der Ratskanzlei
sich eigenhändig in das Eidbuch eintragen, nachdem er vom Ratsschreiber

den Eid vernommen hatte.
Jedem Gewählten oder Bestätigten wurde unverzüglich nach dem

Ratsbeschluss nach altgewohnter Form ein Zollfreiungsbrief für das

Abführen seiner Fahrhabe ausgehändigt, und ebenso erhielt er den
Präsentationsbrief, den Einsetzungsbefehl, zur Überreichung an den Inhaber

der Kollatur. Das Einsetzungsrecht übte die Stadt Bern dort aus, wo
sie die ganze Kollatur innehatte, aber ebenso dort, wo sie bloss Mitkol-
lator war. Als Oberherr beanspruchte sie in diesen Fällen die Vorzugsstellung.

Ausländischen oder katholischen Kollatoren bestritt Bern das

24



Präsentationsrecht und übte es immer selbst aus. Den in bernischen
Landen sesshaften Twingherren als Kollatoren liess die Stadt Bern das

die Herrschaft und Macht augenfällig darstellende Recht.
Aufzug und Präsentation waren ein feierlicher Anlass, an dem ausser

den weltlichen Herren auch der Dekan und die benachbarten Amtsbrüder

teilnahmen. Der einzusetzende Prädikant hatte dem Präsentierenden
das Aufzugsgeld von zehn Pfund zu entrichten. Sehr häufig schenkte
der bernische Rat den zum ersten Mal Aufziehenden die oft schwer zu
erbringende Summe.

Die Pflichten der Prädikanten

Im Studierstüblein jedes Prädikanten stand auf dem Bücherbrett
neben der Bibel und dem Katechismus die jeweils geltende Prädikanten-
ordnung. Darin waren deutlich die Pflichten für die Geistlichen
verzeichnet: Wirken in der Wochenpredigt freitags oder seltener donnerstags

und in der Sonntagspredigt; Lehren in der Katechisation von Jungen

und Alten; Arbeit am Chorgericht; Aufsicht über die Schulen in der
Kirchhöre; Besuch der Gemeindegenossen; Trostspenden an die Armen
und Kranken und endlich Sorgetragen zum Kirchen- und Almosengut.
Die Kapitel über den geistlichen Wandel standen betont im Mittelpunkt.
Unter Strafandrohung wurde allen Prädikanten zu Stadt und Land von
der Obrigkeit anbefohlen, das Predigtamt, den Lebenswandel und das

Hauswesen untadelig zu gestalten, als ein Vorbild im Geist, im Glauben
und in der Keuschheit. Auf Verfehlungen und Lastern, wie sie im
untenstehenden Register und den dazugehörenden Anmerkungen zu finden
sind, standen Strafen. Im Laufe der 270 Jahre, die zwischen der
Durchführung der Reformation 1528 und dem Ende der alten bernischen Kirche

1798 lagen, hatte sich ein langer Zug von Fehlbaren gebildet, der
sich am Leser vorbeibewegt: Unzüchtige in Worten, Werken und Gebärden;

Ehebrecher und mit Hurereifehlern Behaftete; Prädikanten, die
unanständige weltliche Gewerbe trieben, tauschten, markteten, in weltliche

Injurien- und Trölhändel verflochten waren; solche, die aus dem
Pfrundhaus mit Weinausschenken und Geselleneinziehen eine Pinten-
schenke machten, Trunkenbolde, Liederliche, üble Haushalter; Wucherer,

Verschuldete, Jähzornige, Flucher und Schwörer und viele, die
mehr dem Bauche und dem Fleische dienten als für die Ehre Gottes
arbeiteten. Durch die deutliche Erwähnung solcher ungeistlicher Dinge

25



B I R L 1 A. i^^B
i A -Blirixt l,^lj^lj^B

ÄlÄ(6riftt H
<ïi- ;1 Iren un!> ;ì]ra>cn Çacamctuo. l^i^i^i^il

¦Aupji(«i|»<iui*l;'^r*i*tti(f*raüa' mimi. !^^ij!^ij!^ij!^ij!^ij!^ij!H
¦lltrxfiithnnmtvtmiSititiaimiud ?^lj^ljfl>l^lj^lj^lj^lj^lj^lfl

Chu« |t:»m *2Wïi unMfapudi «boli (mi Stooo'âarai ClWNt«t|M ii^ii^ii^ii^ii^ii^ii^ii^il

^»AfAnph. ;.«c! !v'.^ì4it uri fr r ¦'—¦ ¦¦--¦ f--f,- Mn nfrjj ^l^l^l^l^l^l^l^l^H

&i>liaiin tyfcator/ l^^^^l
Vr .'wiirt Mr HWiw tf(NB (u .Catara/ ^i^i^i^i^i^i^ifl

¦

¦ SB

1

^S'-'i'fi'-
*¦ 1

tEVn
.gm* «WM» gift.

Jl: - -A
vjftÌ8Fl

Abb. 2 Die erste in Bern gedruckte Bibel von 1684. Berner Staatsbibel genannt,
ein Nachdruck der Piscator-Bibe!

in den Prädikantenordnungen wollte die Obrigkeit nicht etwa zu
diesem Tun anreizen, als sei es als ein Rezept zu betrachten, sondern sie

glaubte, damit die Pfarrer vor der teuflischen, fleischlichen Versuchung
und Verführung zu bewahren. Sehr ernsthaft war der obrigkeitliche
jahrhundertelange Kampf gegen die Unwürdigen im geistlichen Stande,
und der Besen, mit dem gefegt wurde, räumte manchmal rauh.

26



Pfrundteilung und -auskauf

Innert acht Wochen nach der Wahl sollte der neugewählte Prädikant
in sein neues Pfrundhaus einziehen. Der abziehende Prädikant — im
Sterbefall die Witwe oder der Vogt der unmündigen Kinder — aber hatte
das Recht auf die Einkünfte noch drei Monate über die Wahl hinaus,
damit die nächste Fronfasten in seinen Nutzungsbereich fallen konnte.
Er war aber so lange verpflichtet, für die Besorgung des Kanzeldienstes
aufzukommen. Um Streit zwischen der auf- und abziehenden Partei zu
verhüten, mussten beide sich zwei bis drei Wochen nach der Wahl im
Beisein eines benachbarten Prädikanten einigen und die Pfrundteilung
und den Pfrundauskauf als Vertrag schriftlich vereinbaren. Bei ernster
Uneinigkeit halfen der Landvogt und Dekan, zu einer friedlichen
Vereinbarung zu gelangen. Die aufziehende Partei hatte die abziehende
für die Zeit, die sie vor Ablauf der drei Monate aufzog, nach Markzahl
der Tage an Pfrundeinkommen zu entschädigen. Diese Pfrundteilung
konnte meistens mühelos an Hand des Pfrundurbars vorgenommen werden.

Weit schwieriger gestaltete sich der zweite Teil, der sogenannte
Notkauf, der Pfrundauskauf. Der aufziehende Teil hatte dem abziehenden

alles Zurückgelassene abzukaufen: Hausrat, Geräte, Wagen, Fässer,
Garten-und Feldfrüchte (Gartenlösi), junge Obstbäume, Saatgut, Stroh,
Heu, Emd, Tiere, Bienenvölker, Mistgruben, Sodbrunnen, Tröge,
Weintrotte, Holzhaufen, Gartenzäune, Feuereimer, Brennhafen und viele
andere Gegenstände mehr. Die zur Landwirtschaft gehörenden Sachen
durften nicht abgeführt werden, um die Pfrundgüter nicht in Verfall
und Mangel geraten zu lassen. Ein leerer Wintergarten galt fünf Kronen,
ein angepflanzter zehn, alles übrige sollte nach billigem Landsbrauch
geschätzt werden. Eine ansehnliche Auskaufsumme konnte der aufziehende

Prädikant kaum sogleich übergeben und musste sie häufig stehen
lassen, bis zu vier Jahren ohne Zins, erst von da an sollte er den
landesüblichen Zins von fünf Prozent entrichten16

Die unteraargauischen Kapitel, Dekane, Kammerer, Juraten

Der bernische Aargau umfasste von 1528 — 1798 zwei ganze Kapitel
sowie ein drittes teilweise. In der Reihe der acht deutsch-bernischen
Kapitel — neben fünf welschen — wurden die Kapitel Aarau und Brugg-
Lenzburg immer zuletzt aufgeführt. In den ersten Jahrzehnten nach der

27



Reformation wurde das Aarauer Kapitel meist als Suhrer Kapitel
bezeichnet, der Helfer als "Helfer zu Suhr", der auch bis 1603 seinen
Wohnsitz in Suhr hatte und erst nach diesem Zeitpunkt in der Helferei
zu Aarau wohnte. Gleicherweise erscheint in den Quellen das Kapitel
Brugg-Lenzburg als Schenkenberger Kapitel. Brugg war der Mittelpunkt
dieses untersten der bernischen Kapitel, und dort wohnte auch der Helfer.

Im 18. Jahrhundert setzte sich das Aarauer Kapitel aus zwanzig
Kirchhören zusammen. Das Kapitel Brugg-Lenzburg umfasste achtzehn
Kirchgemeinden sowie seit 1712 die neugegründete Gemeinde Baden,
sofern dort ein bernischer Prädikant amtete. In das Langenthaler — im
16. Jahrhundert Thunstetter Kapitel geheissen — gehörten vier bernisch-
aargauische Kirchhören. Neue Kirchgemeinden wurden seit der
Reformation insgesamt drei errichtet: Densbüren, Rupperswil und Niederwil.
1642 bewilligte die Obrigkeit die Neugründung Densbüren, weil der
Prädikant von Elfingen (Bozen) leicht durch die Kaiserlichen auf seinem
Weg dorthin abgefangen werden konnte. 1681 ermöglichte der Reit-
nauer Prädikant Johann Heinrich Steinegger durch die Vergabung von
8000 Pfund die Errichtung der Pfründe Rupperswil "als ein Werk der
Gottseligkeit". Ebenfalls ein Zofinger Bürger, Mauriz Bossard, Prädikant

zu Ürkheim, stiftete 12 000 Pfund zur Errichtung der Pfründe
Niederwil im Jahre 1715.

Das Kapitel — das sind die Prädikanten, Helfer, Obere und Untere
Lateinschulmeister und Vikare — unterstand dem Gebot des Dekans.
Bei einer Neubesetzung des Dekanamtes reichte die Kapitelversammlung

an den Kleinen Rat zu Bern einen Zweier- oder Dreiervorschlag
ein, wonach dieser eine Bestätigung vornahm. Der neuerwählte Dekan
hatte auf der Ratskanzlei zu Bern den Dekaneid zu leisten. Bei seinem
Amtsantritt schwörten ihm wiederum seine Kapitelsbrüder, ebenso die
später Eintretenden, Intranten genannt. In der Kapitelversammlung
teilte er mit dem Amtmann, in dessen Verwaltung der Tagungsort fiel,
den Vorsitz. Das Amt des Dekans verblieb dem Inhaber lebenslänglich,
sofern er nicht resignierte oder ersetzt wurde wegen Ungeschick. Der
Dekan hatte der Obrigkeit zu schwören, auf Amts- und Lebensführung
seiner Kapitelsbrüder ein getreues Aufsehen zu haben sowie die reine
Lehre nach den Disputationsakten von 1528 in seinem Kapitel zu erhalten,

die Fehlbaren zu ermahnen, zu strafen und an die Obrigkeit zu
verzeigen. Eine Liste der Dekane und Kammerer der Kapitel Aarau und
Brugg-Lenzburg findet sich im Kirchlichen Zeitbuch von Johann Jakob
Frikart. Es umfasst den Zeitraum von 1528 bis 1835. In der Verwaltung

28



des Kapitels standen dem Dekan ein Kammerer, ein Actuarius oder
Secretarius sowie vier bis sechs Juraten zur Seite. Der nächste Mitarbeiter,

zugleich Stellvertreter und meist auch Nachfolger des Dekans, war
der Kammerer. Er hatte die Schlüssel zur Kapitelslade in Verwahrung,
worin sich Geld, Urbarien, Gültbriefe, Obligationen und Kammererrö-
del befanden. Ihm unterstand die Geldverwaltung des Kapitels. Ausser
den Zinseinnahmen flössen etwa freiwillige Steuern der Amtleute und
Prädikanten in die Geldkiste, zudem hatte jeder Neueintretende sein

Intrantengeld von einigen Pfund zu erlegen. Bis 1605 hatte das Aarauer
Kapitel eine sonderbare jährliche Einnahme: das Oblatengeld. In den
Kirchhören dieses Kapitels wanderte das Oblateneisen herum. Damit
wurden Oblaten — ein Überrest aus vorreformatorischer Zeit — zum
Abendmahl gebacken. Die Kirchgemeinde, "so eine Zeit daher das Eisen

gehabt und gebacken", legte dem Kammerer Rechenschaft ab über die

an alle übrigen Kirchen des Kapitels verkauften Oblaten. Im September
1605 beschloss das Aarauer Kapitel, dass fortan jede Kirchgemeinde
selber den Tisch des Herrn mit Brot versehen sollte. An Stelle des nun
ausfallenden Oblatengeldes wurde eine feste Steuer geschaffen, nach
welcher jede Kirchhöre gemäss der Anzahl der Konfirmierten (Commu-
nicanten) einige Pfund in die Kapitelslade legte. Für mannigfaltige
Zwecke wurden diese Kapitelseinnahmen wiederum verbraucht: zur
Deckung der Unkosten des Dekans auf seinen Bernreisen, für
Gesellschaftsleistung und Bewirtung von durchreisenden hohen Geistlichen,
an Badenfahrten von Kapitelsbrüdern und Amtleuten, an das Defensionale

im Dreissigjährigen Krieg und für Geschenke aller Art. Gleicherweise

wurde anlässlich der Kapitelversammlung die Morgensuppe (mor-
gensüpplin) und andere Mahlzeiten gestiftet. Der Secretarius oder
Actuarius befasste sich mit den vorkommenden schriftlichen Geschäften.

Vor allem hatte er bei dem jeweilen um die Auffahrt stattfindenden
Kapitel die Zensuren der Prädikanten, besonders über die Vergehen,
Gravamina genannt, an die gestrenge Obrigkeit abzufassen. Die Juraten
(Geschworene) endlich waren eidlich verpflichtet, bei den ihnen
zugeteilten Amtsbrüdern unbestechlich, ohne Ansehen und Nachsehen

(durch die finger luogen), Visitationen durchzuführen und am Kapitel
darüber Bericht zu erstatten oder Straffällige jederzeit dem Dekan
anzuzeigen.

29



Das Neue: die Prädikantenfamilie im Pfarrhaus

Die Reformatoren hatten den Zölibat abgeschafft, der gegen die
Mitte des 11. Jahrhunderts eingeführt worden war. Die Prädikanten
mussten nicht ehelos leben, sondern ihre Ehen sollten allen Angehörigen

der Kirchgemeinden als Vorbild dienen. Die Prädikantenfamilie im
Pfarrhaus war etwas ganz Neues in jenen Jahren des Umbruchs. Ein Teil
der bernischen Untertanen, welcher die Reformation "über sich ergehen
lassen musste", nahm anfänglich starken Anstoss daran. Die Eheschliessung

der Prädikanten brachte der bernischen Obrigkeit mannigfache
Probleme. Eine wichtige Frage war, ob es den Prädikanten möglich war,
mit dem bisherigen Pfrundeinkommen das Leben zu fristen. Die Kolla-
tur-Inhaber waren 1528 nicht bereit, das bisher dem altgläubigen Geistlichen

zustehende Einkommen zu erhöhen. Wie aber sollte ein Prädikant

mit Ehefrau und Kindern, oftmals noch mit einer Magd und einem
Knecht, aus den Einkünften, die bis dahin einen einzigen Geistlichen
ernährt hatten, auch nur einigermassen recht leben können? Die Obrigkeit

musste fortan durch Vermittlung ihrer Amtleute immer wieder den
ärmsten Prädikantenfamilien aus den Zehntenscheunen und Kornhäusern

Zuschüsse verabfolgen, "Handreichung tun". Neben den Existenzfragen

für die Bewohner der Pfarrhäuser nahmen aber die Fragen ihres
sittlichen Lebens den grössten Raum ein. Der Rat hatte 1528 die für
Fragen von Ehe-, Familien-, Kirchenzucht und Sitte auf bernischem
Gebiet zuständige geistliche Gerichtsbarkeit der Bischöfe von Konstanz
und Lausanne an sich gezogen. Er übte fortan die geistliche Jurisdiktion
aus. Da er die Verantwortung für das Seelenheil der Untertanen
übernommen hatte, erliesser Sittenmandate, Gebote und Verbote. Das Landvolk

zeigte nicht überall Freude an den geistlichen Vorschriften, ganz
besonders nicht am kirchlichen Sitten- und Ehegericht, dem Chorgericht,
"dan sie weilten nit von den pfaffen beherrschet syn". Nun, das Volk
gewöhnte sich auf dem ganzen bernischen Staatsgebiet an alle Neuerungen.
In den ein- bis zweimal jährlich abgehaltenen Kapitelversammlungen
kamen regelmässig Ehe- und Erziehungsfragen zur Sprache. Die Dekane,
Kammerer und Juraten berieten und ermahnten ihre Amtsbrüder.
Schwere Verstösse gelangten an das Oberchorgericht und oft an den Rat
in Bern. Vielleicht hatte die Obrigkeit 1528 nicht vorausgesehen, wie
gross der Umfang der sittlichen Überwachung und Beratung dann wirklich

wurde. Sie hätte jedoch wissen müssen, dass die Bewohner der
Pfarrhäuser nicht vollkommene Menschen waren, sondern mit allen Schwä-

30



chen und Fehlern in den Pfrundhäusern Einzug hielten. Mit ihnen zogen
nicht selten Streitsucht, liederliche Hauswirtschaft, schlechte Kinderzucht,

Trunksucht, Herrschsucht und viele andere Übel ein. Prädikanten
wurden ermahnt, ihre Kinder, vor allem die Töchter, zu einem eingezogenen,

züchtigen und gottesfürchtigen Leben anzuhalten. Es kam vor,
dass es Prädikantenkinder mit Fluchen und Schwören ärger trieben als

die Dorfkinder.
Die Gestalt der Prädikantenfrau trat mit der Reformation erstmals in

Erscheinung. Ihr wurden grosse Aufgaben anvertraut. Sie musste sich

jedoch "würdig" erweisen, einem Angehörigen des geistlichen Standes
verbunden zu sein. Nicht nur der Prädikant, sondern ebenso seine Frau
und Familie wurden zensuriert. In den Kapitelsakten treten immer wieder

fehlbare oder charakterlich ungeeignete Prädikantenfrauen auf. Im
vierten Teil dieser Arbeit und im Pfarrerregister von C.F.L. Lohner aus
dem Jahr 1864 sind einzelne versagende, vielfach aber auch geplagte
Frauen aufgeführt. Einige Klagen gegen Prädikantenfrauen sollen hier
dargestellt werden. Balthasar Frey, von 1588 bis 1611 Prädikant auf
dem Bözberg, brachte vor, seine Frau halte ihn schnöde, duze ihn und
beschreie ihn "du schwarzer Pfaffe"! Der Prädikant Johannes Lüthi von
Reinach wurde 1688 abgesetzt, weil er sich nicht standesgemäss verheiratet

hatte, denn seine Frau sei als ledige wegen Hurerei bestraft und in
einer späteren Ehe geschieden worden. Eine solche Eheschliessung sei

"dem heiligen Beruf des Kirchendieners disreputierlich". Der Brugger
Bürger Samuel Ryz hatte in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts in
einem Schweizerregiment in den Niederlanden gedient und eine Wäscherin

aus dem Regimentstross geheiratet. Auch diese Eheschliessung galt
als anstössig und unstandesgemäss.

Ein Beispiel aus dem 16. Jahrhundert zeigt, dass auch die Ehre von
Prädikantenfrauen geschändet werden konnte. Die Ehefrau von David
Wirz, des Prädikanten von Uerkheim, wurde 1569 von einem Übeltäter
geschwängert. Diese Verletzung des geistlichen Standes kam vor den
Kleinen Rat von Bern. Im Jahre 1737 verklagte der sicher nicht
unschuldige Prädikant von Auenstein Johann Jakob Schärer seine Ehefrau
in der Kapitelversammlung, "wenn sie ihm doch nur abgenommen
würde"! Der Landvogt von Biberstein sprach ihr kräftig zu. Im folgenden

Jahr wurde ihr angedroht, man werde sie ins Kloster Thorberg
einschliessen, wenn sie ihr Besserungsversprechen nicht halten sollte.

Die Gemeindeangehörigen beobachteten das Leben und Treiben in
den Pfarrhäusern sehr genau. Einmal im Jahr hatten sie Gelegenheit, bei

31



der Visitation in der Kirche dem Visitator — einem Amtsbruder ihres
Prädikanten — zu melden, wie oft oder wie selten die Frau des
Prädikanten und die Kinder zum Gottesdienst oder zur Kinderlehre gegangen
waren und ob das Hauswesen beim Prädikanten wohl oder übel bestellt
schien. Bestimmt hatten die meisten Geistlichen und ihre Ehefrauen
und Familien die hohen Erwartungen der weltlichen und geistlichen
Oberen nicht enttäuscht. Die ihnen durch die Reformatoren zugedachte
Rolle, als Vorbild für die Familien der ganzen Kirchgemeinde zu dienen,
werden sie erfüllt haben, natürlich in den Formen, wie sie ihre Zeit
verlangte. Die erfahrenen Räte wussten, dass gewisse Fehler und Mängel
nicht zu verbessern waren und auch ein Geistlicher nicht über seinen

eigenen Schatten springen konnte. In üblen Fällen Hessen sie die
Pfarrhäuser räumen und setzten dort würdige Prädikantenfamilien ein.
Gegen Ende des 17. Jahrhunderts hatten die Räte einmal in einem

schwierigen Fall zu entscheiden: Ein pflichtgetreuer Prädikant hatte
eine so böse Ehefrau, dass er ihretwegen schon aus drei Pfarrstellen
vertrieben worden war. Nun wurde ihm bewilligt, vielleicht sogar angeraten,

als Feldprediger in ein Schweizerregiment nach Frankreich zu
ziehen, die Frau allein im Pfarrhaus zurückzulassen, und der Kirchendienst
sollte durch Vikare versehen werden. In diesem Fall bewiesen die Räte
viel gesunden Menschenverstand. Sie wollten die Frau nicht in die
Armut stossen, sondern Hessen sie mit dem Pfrundeinkommen — aus
dem sie die Vikare besolden musste — einfach allein im Pfarrhaus.
Damit wurde vermieden, dass die Gemeindeangehörigen unaufhörlich
Streit und unchristliches Wesen im Pfarrhaus mitzuerleben gezwungen
waren. In diesem Falle litt der Prädikant unter der Bösartigkeit der
Ehefrau, konnte sich ihr jedoch durch den Eintritt in fremden Kriegsdienst
entziehen.

An den meisten Fällen von anstössigem Leben in Pfarrhäusern trug
aber das Verhalten der Prädikanten die Schuld. Einem schweren Leben
konnten sich die Ehefrauen nicht entziehen und mussten darin aushalten.

Vielleicht wurde der Geistliche eines Tages abgesetzt und "aus dem
Pfrundhaus getan". Damit verlor die ganze Familie Heim, Einkünfte
und Ansehen. Dann bat ein solchermassen bestrafter Prädikant, "dass

man seine armen Tröpflein in Gnaden bedenken möge". Andere Ge-

massregelte schrieben an die Obrigkeit, mit ihnen gnädig zu verfahren
"um des armen Weibes und der vielen unschuldigen Kinder willen". Die
Pfarrhäuser erlebten mit ihren Bewohnern seit der Reformation, vor
allem aber im 16. und 17. Jahrhundert, Gefreutes und weniger Schönes.

32



Die Prädikantenfamilien waren ein Abbild des Lebens in der damaligen
Zeit.

Das Heimatrecht der Prädikantenfamilie

In früheren Jahrhunderten schloss sich jedes Gemeinwesen streng
vom benachbarten ab. Gegenseitige Fehden und Schädigungen aller Art
waren häufig. Im 17. und 18. Jahrhundert kamen Aufnahmen ins Bürger-

und Landsassenrecht oft nur auf obrigkeitlichen Druck hin
zustande, da sich die ziemlich selbständigen Gemeinden weigerten,
Fremde bei sich wohnen zu lassen. Schon in den ersten Jahrzehnten
nach der Reformation hatte die bernische Obrigkeit diese engen Schranken

in einem Fall grundsätzlich durchbrochen. Sie ordnete nämlich an,
dass alle Prädikantenkinder an dem Ort, wo sie geboren wurden, als
heimische Landsässen und nicht als Fremde betrachtet und von
niemandem Verstössen und verschupft werden sollten. Der Prädikant mit
seiner gesamten Familie sollte in seiner Kirchhöre die allgemeinen
Freiheiten und Nutzungen in Wunn und Weide, Holz und Feld geniessen
dürfen, gleich wie die alteingesessenen Dorfbewohner. Wohnung und
Güter zu kaufen und zu verkaufen sollte der Prädikantenfamilie nicht
verwehrt werden wie etwa den Fremden. Von den oft zahlreichen
Kindern der Geistlichen blieben nicht selten einige in der Kirchhöre, in die
sie hineingewachsen waren, als Handwerker oder Bauern zurück. Noch
heute leben in einigen Gemeinden des bernischen Aargaus Nachkommen

solcher zurückgebliebener Prädikantenkinder, und etliche tragen
noch deren Namen.

Die Absetzungen vom Amt

Die Anmerkungen zur Namensliste zeigen recht anschaulich die
mannigfaltigen Verfehlungen der Prädikanten. Da die Obrigkeit eine straffe
Aufsicht über die Kapitel führte, erhielt sie von allen strafwürdigen
Verfehlungen Kenntnis. Sie sind alle in den Rats- und Chorgerichtsmanualen

verzeichnet. Vom stillen und ehrbaren Leben der Prädikanten steht
dort nichts zu lesen. Fehlbare wurden meist nach mehreren Verwarnungen

nach Bern vor Oberchorgericht zitiert, von wo durch einen Ratszettel

dem Rat Bericht über den Handel erstattet wurde. Die Strafe konnte

33



in einer allerletzten Warnung (aufs äusserste gesetzt) oder in Gefangenschaft

bestehen (ins Pfaffenloch erkennt), und bei schwerwiegenden
Fehltritten setzte der Rat die Schuldigen von ihrem Amt ab (von der
Pfrund gestossen). Die Absetzungen waren oft unbefristet, und die
Bestraften konnten nach ihrem eigenen Rechtsempfinden wieder um
Begnadigung anhalten. Ein obrigkeitlicher Spruch konnte aber auch auf
ein sogenanntes Pönitenzjahr lauten, in schwereren Fällen auch auf
mehrere. Bei ganz schweren Vergehen wurden die Prädikanten von
Stadt und Land verwiesen. In der Regel erhielten Begnadigte eine
geringere Pfründe, oft auch nur eine arme Schule oder Helferei. Hin und
wieder wusste ein Manual-Schreiber nicht mehr, auf welche unbedeutende

Stelle der Begnadigte gesetzt wurde, und er trug ein "auf ein kleines

Pfründli versetzt, heisst nicht wohin". Die Ratsherren begnadigten
stets "in der Hoffnung künftiger Besserung". Sie wussten. dass ein
Pönitenzjahr eine lange und schwere Zeit sein konnte und sprachen denn
auch gelegentlich vom "bitteren und schmerzlichen Brot des Strafjahres"

und davon, ein Bestrafter müsse "noch mehr panem doloris essen".
Nicht alle Abgesetzten hatten in einer der Landstädte reiche Verwandte,
bei denen sie und ihre oft zahlreichen Angehörigen in der erwerbslosen
Zeit unterkommen konnten.

Es ist bereits angedeutet, welche Verfehlungen unter Strafe der
.\bsetzung standen. Zänker. Trunksüchtige, zum Kirchendienst Untaugliche,

hoffärtige Lebemenschen, aber auch etwa Schwermütige und
unheilbare Melancholiker. Leiseredner (lyses gespräch) wurden
abgesetzt. Wenn eine Jungfrau einem Prädikanten ein Kind mit dem Eid

zutrug oder wenn ein Prädikant mit seiner schwangeren Magd eine
Notheirat eingehen wollte, um auf der Pfründe bleiben zu können, dann
reichten solche Gründe zur Absetzung und Abbüssung als Ehebruch
oder Hurereifehler laut der Chorgerichtssatzung. Es kam vor. dass ein
Prädikant mit seiner Magd oder Dirne gefangen zur Aburteilung nach
Bern geführt werden musste. Ein Schuldiger konnte des Landes verwiesen

und die Magd, wenn sie das Kind getötet hatte, enthauptet werden.
Gelegentlich wurden Prädikanten entdeckt, wie sie das von einer Magd
heimlich geborene Kind fortschaffen wollten. Bei solchen Fällen kam
eine Begnadigung nicht mehr in Frage. 1657 wurde sogar ein Prädikant
hingerichtet. Noch im 16. Jahrhundert erhielten Prädikanten, die wegen
doppeltem Ehebruch und mehrfachen Hurereifehlern abgesetzt w orden
waren, die Begnadigung.

34



Es gab immer wieder Prädikanten, die nicht ohne "Kyb" mit den
Helfern auskamen. Nicht nur Wortstreitigkeiten wurden ausgetragen,
sondern gelegentlich auch Degen gezückt. Wenn sich die Streitenden
blutig schlugen (blutruns machten), reichte es zur Absetzung. Einige
wenige Prädikanten lehnten sich gegen die Obrigkeit auf, beschimpften
sie, flohen daraufhin meistens aus dem Land. Es war bekannt, dass auf
Schmähungen der Obrigkeit schwere Strafen standen. 1588 rief ein
darbender Helfer von der Kanzel gegen die Obrigkeit aus, sie wolle den
Prädikanten die Zehnten nehmen und mit leichtem Korn aus dem Kasten
entgelten, damit die Herren ihre Kuttensäcke füllen und aus ihren Söhnen

Junker machen könnten! Der Aufbegehrende musste froh sein,
keine härtere Strafe als die Absetzung zu erhalten. Die Mehrzahl aller
Absetzungsfälle betraf Alkoholiker. Da wurde alkoholsüchtigen
Prädikanten erfolglos der Wirtshausbesuch obrigkeitlich verboten. Wenn
sich betrunkene Geistliche im Wirtshaus zum Narren und Possenreisser

erniedrigten, Unzucht mit Worten und Gebärden trieben, ihren Stand
entehrten und zum Gespött des gemeinen Landvolkes wurden, dann
verloren sie ihre Pfründen. Die Räte in Bern und ihre Amtleute auf den
Landvogteisitzen, aber auch die Dekane, führten sehr oft einen vergeblichen

Kampf gegen die Alkoholsucht einzelner Prädikanten. Wohl einer
der schlimmsten Trinker im geistlichen Stand im Unteraargau war Elias
Paulus, ein zuerst in Zofingen, dann auch in Aarau abgesetzter Helfer.
Er hatte auf Kosten Berns studieren dürfen, vergalt jedoch diese Wohltat

schlecht. Der Ratsschreiber setzte 1632 eigenhändig nach der
endgültigen Absetzung des hoffnungslosen Trunkenboldes ins Eidbuch:
"Oh du voller versoffner Bâchant, möchtest wohl widrumb inn Bünd-
ten züchen".

Zwischen 1530 und 1798 musste der bernische Rat im deutschsprachigen

Gebiet 334 Prädikanten absetzen, wovon 58 aus dem Unteraargau

stammten. Die nachstehende Zusammenstellung zeigt die Anzahl
der Absetzungsfälle im 16. Jahrhundert nach Jahrzehnten, später in
Vierteljahrhunderten und zuletzt in einem halben Jahrhundert. Die in
Klammer gesetzte Zahl hält die Anzahl der Fälle aus dem Unteraargau
fest.

35



1530-39 11 (2)
1540-49 16 (6)
1550-59 21 (3)
1560-69 39 (8)
1570-79 36 (7)
1580-89 25 (4)
1590-99 40 (8)

1600-24 25 d)
1625-49 38 (6)
1650-74 25 (5)
1675-99 20 (5)
1700-24 18 (2)
1725-49 13 (D
1750-99 7

im 16. Jahrhundert 188 (38)

im 17. Jahrhundert 108 (17)

im 18. Jahrhundert 38 3)

334 (58)

Die Verhältnisse in den französischsprachigen Gebieten des Waadt-
landes und des Kapitels Biel-Erguel werden vermutlich etwa gleich wie
im deutschsprachigen Teil Berns gewesen sein, so dass auf dem gesamten
bernischen Staatsgebiet im 16. bis 18. Jahrhundert zwischen 600 und
700 Geistliche abgesetzt werden mussten.

Die Zusammenstellung ist aufschlussreich. In den ersten zwei
Jahrzehnten nach der Durchführung der Reformation konnten nach den

vorhandenen, oft spärlichen Quellen nicht viele Absetzungen vorgenommen

werden. Das lag wohl kaum an der geringen Zahl von Verfehlungen,

sondern daran, dass noch kein genügender Prädikantennachwuchs
zur Verfügung stand.

In den ersten Jahrzehnten nach der Reformation scheint die Obrigkeit

sogar bereit gewesen zu sein, ausnahmsweise Handwerker zu
Prädikanten zu machen. Solche Fälle sind recht schwer zu entdecken. Im
Unteraargau fand sich fast zufällig ein einziger in einer Aufstellung der
Prädikanten von Rued im 16. Jahrhundert, die ein Rueder Prädikant
gegen Ende jenes Jahrhunderts verfasst hatte. Der Handwerksmann
Jonas Blunschli von Lenzburg wurde Prädikant und unterrichtete bis
1561 als schlechtbezahlter Lateinschullehrer in Lenzburg, übersiedelte
darauf an die ebenfalls schlecht entlöhnte Pfarrstelle von Rued. Dort

36



Abb. 3 Der Prädikant Jonas Blunschli in Rued (1561 —1565) war früher ein Hand¬

werksmann

geriet er in eine jener "trübseligen Pestzeiten" und starb 1565233. Nicht
alle früheren Handwerksleute schienen ihre Prädikantenpflichten erfüllt
zu haben. Ein Vorwurf wegen ihrer Herkunft wäre ungerechtfertigt,
denn sie sahen mehr als genug Verfehlungen ihrer "studierten"
Amtsbrüder.

Und die Fälle von getreu dienenden ehemaligen Handwerkern sind
wie so oft nicht verzeichnet. Aber zwei sprechende Beispiele —je eines

aus dem Bern- und dem Thun-Kapitel — sind interessant. Jakob Falk
erhielt 1550 die Helferstelle von Interlaken und wurde 1551 Prädikant
von Goldswil-Ringgenberg. Schon drei Jahre später musste er wegen
Ehebruchs abgesetzt werden und "ward wieder Schuhmacher, was er
früher gewesen war". Johannes Wannenmacher von Thun versagte 1568
als Prädikant von Thierachern, nachdem er schon 1560 einmal abgesetzt
worden war. Der Schultheiss von Thun erhielt vom Kleinen Rat in Bern
die Anweisung, ihn sofort seines Dienstes zu entheben. Er musste dem

Abgesetzten Axt, Schlegel und Weggen kaufen und "ihn wysen, sin

Nahrung damit zu bekommen".234 Damit schien Johannes Wannenmacher

wieder bei seinen früheren Werkzeugen angelangt zu sein. Nach
einem Pönitenzjahr wurde er wieder begnadigt. Ob sich das Heranziehen
von Handwerkern zum Prädikantendienst als ein Mittel zur Überbrük-
kung des Pfarrermangels gut ausgewirkt hatte, kann hier nicht beurteilt
werden. In der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts verfügte der Rat
von Bern über genügend Absolventen der Theologenschule, so dass die
durch Absetzungen verursachten Lücken wieder aufgefüllt werden
konnten. Die Schulung der Lateinschüler in einem reformatorischen
Geist benötigte natürlich eine gewisse Anlaufzeit, ebenso der Aufbau

37



der Hohen Schulen in Bern. Die zunehmend strengere Kirchenzucht von
der Mitte des 16. Jahrhunderts an zeitigte im 17. Jahrhundert Früchte,
indem die Zahl der Absetzungen zurückging. In der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts waren es deren nur noch sieben.
Es wäre interessant, diese Zahlen mit den Verhältnissen anderer

Kirchen beider Glaubensbekenntnisse vergleichen zu können. Wahrscheinlich

ergäbe sich in den meisten eidgenössischen Orten ein ähnliches Bild
wie im bernischen Staat. Vielleicht trat eine stärkere Disziplinierung der
Geistlichen innerhalb der katholischen Kirche in der Eidgenossenschaft
erst im 17. Jahrhundert zur Zeit der Gegenreformation ein. In der
bernischen Kirche lebten ja die gleichen Menschen wie in der übrigen
Eidgenossenschaft, und die Sitten waren damals vermutlich überall etwa
gleich rauh. Mehr als hundert Jahre mussten vergehen, bis die
lebenskräftigen Menschen des 16. und beginnenden 17. Jahrhunderts diszipliniert

waren. Es scheint eigentlich, als ob hundert Jahre kaum ausreichen
sollten, um kriegerische Herzen und ungebändigte Triebe und
Leidenschaften unter dem schwarzen Prädikantenrock zu bezwingen. Degen
und Fäuste sassen noch zu Ende des 16. Jahrhunderts sehr locker, und
noch leicht gingen zornmütige Herzen über. Der Kampf gegen die
Leidenschaften war auch damals noch so hart wie zur Zeit der
Reformatoren17. Ein Jahrhundert, das mit gewaltigen kriegerischen Ausbrüchen

begonnen hatte, musste in ähnlichem Geiste enden.

Das Einkommen der Prädikanten

Der Inhaber der Kollatur bezog sämtliche kirchlichen Einkünfte, vor
allem den ertragreichen Zehnten und die Gefälle. Aus diesen Einnahmen

musste er den oder die Geistlichen besolden und für den Unterhalt
von Kirche und Pfrundhaus aufkommen. Den oft beträchtlichen Über-
schuss behielt er für sich. Die Kirchenreformation verschaffte der Stadt
Bern als Rechtsnachfolgerin der aufgehobenen Stifte und Klöster viele
Kollaturrechte. Ausser Bern besassen im bernischen Aargau die Städte

Aarau, Brugg und Lenzburg dieses Recht. Kollatoren waren ebenfalls
die aargauischen Herrschaften von Hallwyl. Liebegg, Wildegg, Schöftland,

Rued, Wildenstein und Kasteln (1720 und 1732 an Bern). Auswärtiger

KoUator war die Stadt Zürich. So wie Bern in katholischen Gebieten

Pfarreinsetzungsrechte besass und altgläubige Geistliche zur Wahl
vorschlug, übten umgekehrt das Chorherrenstift Beromünster, das

38



Frauenstift Schännis und die Kommende Leuggern dieses Recht im
bernischen Aargau aus.

Bern hatte in den ersten nachreformatorischen Jahrzehnten versucht,
durch Tausch und Kauf katholische Kollaturen auf seinem Gebiet
abzulösen. Die schon im Mittelalter gültigen rechtlichen Verhältnisse der
einzelnen Kirchen blieben meistens weiterhin bestehen.

Immer wieder kann man lesen, es sei "von altersher" so eingerichtet
und müsse so bleiben. Dieser starre konservative Zug schützte einerseits
vor Rechts- und Vertragsbruch, hinderte aber andererseits jede Verbesserung.

Grosser und Kleiner Zehnten, Gefälle, Fastnachshühner und
andere Rechtsame blieben vom Mittelalter bis ins 19. Jahrhundert fast
unverändert. Das gleiche gilt für die Einkommen der Geistlichen. Im
ältesten erhaltenen Zehntenbuch aus unserer Gegend aus dem Jahre
1275 bestanden bereits sehr grosse Unterschiede in den Pfrundeinkommen18

und am Ende des 18. Jahrhunderts standen noch immer die
reichen neben den armen Pfründen.

Die letzteren blieben weiterhin arm, im besten Fall nahm der KoUator

etwa eine sogenannte Pfrundverbesserung vor durch den Zukauf von
Matten, deren Nutzung oder der darauf liegende Zins dem Prädikanten
zugute kam. Im Mittelalter diente das Pfrundeinkommen zum Unterhalt
eines einzigen Geistlichen, aber wie sollten nach 1528 die Prädikanten mit
ihren Familien davon leben können? Notgedrungen wurden Pfrundver-
besserungen vorgenommen, am häufigsten durch die Stadt Bern. Die
Twingherren als Kollatoren jedoch zeigten sich zu solchen Verbesserungen

sehr selten bereit, und noch weniger waren die katholischen Kollatoren

dazu geneigt. Alle Prädikanten von Suhr, deren KoUator das Stift
Beromünster war, mussten in dieser Beziehung die schmerzlichsten
Erfahrungen machen. Aber es gab noch andere solche Hungerpfründlein.
Statt das Pfrundeinkommen zu mehren, versuchten es die Twingherren
nicht selten zu beschneiden, und die Prädikanten mussten sich gegen
solche Schmälerungen heftig zur Wehr setzen. Die bernischen Ratsmanuale

enthalten viele Hinweise auf einen steten Kampf zur Erhaltung
des in den Urbarien festgelegten Pfrundeinkommens.

Im Jahre 1694 wurde das Existenzminimum für eine Prädikantenfamilie

auf 242 Kronen (800 Pfund) geschätzt. Der obrigkeitlichen
Zusammenstellung aus jenem Jahr ist zu entnehmen, dass von den 51

unteraargauischen Pfründen 26 unter dem Existenzminimum lagen. Bei
grösstem Einkommen, das heisst bei bestem Erlös aus dem verkauften
Getreide, erreichten 7 Pfründen das Mindesteinkommen nicht; bei mitt-

39



lerem Einkommen lagen bereits 13, ein Viertel, darunter, und bei geringem

Erlös blieben 26, die Hälfte, unter dem Existenzminimum. Oft
vermochten arme Prädikanten den Lohn für den in Feld und Stall arbeitenden

Knecht und die Magd nur mit grosser Mühe aufzubringen.
In meiner 1943 erschienenen Arbeit "Die Prädikanten des bernischen

Aargaus im 16. —18. Jahrhundert" ist in der Beilage 1 das Einkommen
von 1694 für die 51 unteraargauischen Pfründen aufgeführt. Für die
nachstehende Zusammenstellung der zehn besten sowie der städtischen
Pfarrstellen ist ein Durchschnittswert errechnet worden. Die besten
Pfründen waren denn auch immer begehrt, während sich zu den
schlecht entlöhnten in den vier unteraargauischen Städten eigentlich
niemand drängte. Dabei galten die städtischen Pfarrstellen als die
anspruchsvollsten, vor allem die von Aarau, weil dort oft die
Tagsatzungsherren der reformierten Orte als geistig verwöhnte und kritische
Gottesdienstbesucher weilten. Unter dem Existenzminimum von 242
Kronen lagen die Lateinschulmeister, Klasshelfer und Provisoren
(Unter-Lateinschulmeister) in den Städten. Von den Landpfründen war
die von Suhr am schlechtesten entlöhnt. Schon bei hohem Einkommen
erreichte diese Pfarrstelle mit 234 Kronen das Existenzminimum nicht,
bei mittlerem mit 199 Kronen noch weniger, und bei geringem Einkommen

war dieses Hungerlöhnlein nicht einmal mehr in der Aufstellung
von 1694 aufgeführt worden. Das Chorherrenstift Beromünster war
einfach nicht dazu zu bewegen, eine zum Leben ausreichende und menschenwürdige

Entlöhnung zu leisten.

Durchschnittseinkommen von 1694 in Kronen

1 Auenstein 807 6 Brittnau 528
2 Schöftland 761 7 Kirchberg 519
3 Ammerswil 709 8 Holderbank 498
4 Reitnau 696 9 Entfelden 496
5 Mandach 656 10 Gränichen 486

40



Lenzburg 479 208

Zofingen 341 186 228
Aarau 331 172 181

Brugg 256 167 209

Prädikanten Helfer Lateinschulmeister Provisor

139

143

Wenn ein Prädikant auf seiner ersten oder zweiten armen Pfründe
starb, bevor er auf eine bessere hatte vorrücken können, dann gerieten
seine Witwe und Waisen in eine grosse Notlage. Auf einer Pfründe, die
unter oder nur wenig über dem Existenzminimum lag, konnten keine
Rücklagen für böse Tage gemacht werden. Beispiele für die Lage von
Hinterlassenen armer Prädikanten aus den Jahren 1578 und 1638 sind in
den Beilagen 2 und 3 der 1943 erschienenen erwähnten Arbeit enthalten.

Im Jahre 1740 nahm die Obrigkeit, gestützt auf einige Durchschnitte
an Jahreseinkommen zwischen 1730 und 1740, wiederum eine Klassifizierung

der Pfründen vor. Die für 1694 dargestellten Verhältnisse wurden

dadurch bestätigt.

III. Klasse Einkommen über 1800 Pfund (545 Kronen) 1 Pfründe
II. Klasse Einkommen 1000 - 1800 Pfund 15 Pfründen
I. Klasse Einkommen bis 1000 Pfund (303 Kronen) 35 Pfründen.

Bloss sechzehn Pfründen können als mit gutem bis sehr gutem
Einkommen ausgestattet bezeichnet werden, und unter diesen befindet sich
eine einzige städtische Pfründe. Die übrigen fünfunddreissig Pfründen
sind als genügend bis sehr gering zu betrachten.

Vor allem hatten die Helfer, Ober-Lateinschulmeister und Provisoren
ein sehr schlechtes Einkommen. In den Ratsmanualen sind häufig Klagen

über das geringe Einkommen dieser mageren Pfründen zu finden,
auf denen die Geistlichen fast verderben, "ja gar verräblen" mussten. Zu
den Feldpredigerstellen wollte sich ohnehin kein Kandidat mehr melden,

bis die Obrigkeit dazu überging, den zum Kriegsdienst Willigen
zum voraus auf die Rückkehr eine Pfründe zu versprechen.

Gegen Ende des 17. Jahrhunderts wurde die Notwendigkeit, den

armen Pfründen zu Hilfe zu eilen, immer augenscheinlicher. Im Jahre

41



1694 wurde der sogenannte Pfrund-Tax eingeführt, eine Abgabe nach
der Höhe des Pfrundeinkommens berechnet, die beim Antritt einer
Stelle von den Prädikanten zu entrichten war19. Mit diesem
zusammengesteuerten Geld hoffte die Obrigkeit, wenigstens den allergeringsten
Pfründen etwas aufzuhelfen. Eine "Calcul und Ausrechnung, wieviel
Capital erfordert würde, wenn alle Pfründen, die unter achthundert
Pfund Einkommens auf achthundert Pfund, und unter tausend Pfund
bis auf tausend Pfund sollen verbessert werden", wies 1741 nach, dass

dieser Pfrund-Tax bei weitem unzulänglich war, da sehr viele Pfründen
auch bloss bis zum Mindesteinkommen von achthundert Pfund
aufgebessert werden mussten. Wenn die Obrigkeit nicht aus eigenen Mitteln
zu Hilfe käme, würde das 1694 begonnene Werk scheitern. Die Obrigkeit

verbesserte jedoch bloss einige wenige sehr schlechte Pfründen aus

eigenen Mitteln und griff nicht grundsätzlich durch. So blieben die alten
Zustände eben weiterhin bestehen bis zur Umwälzung von 1798, als der
bernische Staatsschatz nach Paris geführt und dort zur Finanzierung des

napoleonischen Feldzuges nach Ägypten verwendet wurde.
Es ist interessant, die Zusammensetzung des Pfrundeinkommen eines

Prädikanten zu kennen. Es zerfiel in zwei Teile: In Fixes und Casuali-
sches (Veränderliches). Zum Fixen gehörten meist die immer gleichbleibenden

Einnahmen an Geld, Holz, Stroh, Wein und Bodenzinsen. Fixes
Getreide und Geld wurden jeweilen zu den vier Fronfasten geliefert,
nämlich zu Verena, Weihnachten, Fastnacht und Pfingsten. Casualisch

waren je nach der Witterung der Kleine und Grosse Zehnten. Der Grosse
Zehnten wurde in Kernen, Roggen, Dinkel und Hafer bezogen. Unter
den Kleinen Zehnten fielen Bohnen. Wicken. Erbsen, Linsen, Hirse.
Fenchel. Flachs, Hanf, Lewat, Obst, Nüsse, Rüben, Erdäpfel seit 1750,
Klee und Heu. Man stelle sich nun die Mühe vor, die dem Prädikanten
zufiel, um seine vielfältig zersplitterte Zehnten und Zehntlein einzutreiben!

Häufig entstand darob bitterer Streit, und es fielen Klagen über die
Untreue der Bauern in der Entrichtung des Zehnten. Wenn die
Prädikanten sonst keinen Anlass hätten, heisst es, mit den Bauern in Streit zu
geraten, so entbrenne er doch bei diesem Anlass des öftern, "so man
sein Einkommen nicht fahren lassen will". Die unteraargauischen
Bauern werden im allgemeinen in den Berichten nach Bern nicht als

freigebig dargestellt, sondern als zurückhaltend, die den Geistlichen selten

eine Wohltat erwiesen, "welches bei dem vorteilsüchtigen Wesen,
wie gewohnlich beim Bauer sichs eintrifft", nicht zu verwundern sei.

Die Prädikanten mussten sich gegen die häufigen Versuche zur Schmäle-

42



rung des Pfrundeinkommens tüchtig wehren. Heu- und Emdzehnten
gingen durch neue Erdaufbrüche, Abmähen und Abweiden durch das

Vieh verloren. Es brauchte jeweilen heftige Kämpfe, bis das Verlorene
durch andere Einnahmen ersetzt war. Die meisten Prädikanten auf der
Landschaft trieben Landwirtschaft und hatten ein Anrecht wie die
Gemeindegenossen auf Weidgang und Acherum für ihr Vieh. Auch dieses

Recht bot oft einen Anlass zu Streit. An einigen Orten lag seit dem
Mittelalter die Pflicht zur Haltung des Wucherstieres und -Schweines auf
dem Pfrundstalle. Im Laufe der Zeit brachte es die Obrigkeit aber in
den weitaus meisten Kirchhören, wo diese Beschwerde lag, dahin, dass

diese Belastung von der Pfründe abgelöst wurde. Bis 1694 hatten sich
bloss die Mandacher Bauern noch nicht zu einer solchen Ablösung
überreden lassen.

Den Überschuss an Getreideeinnahmen mussten die Prädikanten
verkaufen, um zu Geld zu gelangen. War die Ernte schlecht gewesen, dann
wurden hohe Preise aus dem Verkauf gelöst. Meist waren leichte
Fehljahre den Geistlichen willkommener als die mit Getreide reichgesegneten

Sommer, weil sie in solchen mit weniger Mühe mehr an Geld aus
dem Verkaufe lösten. Es war für die Prädikanten nicht immer leicht, in
gesegneten Jahren einen Erntedankgottesdienst aus überzeugtem Herzen

zu halten. Die Getreidepreise waren im 16. —18. Jahrhundert sehr

grossen Schwankungen unterworfen durch Misswachs, rücksichtslose
Kornaufkäufer, Grenzsperren und Zufälle aller Art. Dadurch gestalteten
sich die Einnahmen aus dem Verkauf des Getreides und des überschüssigen

Pfrundweines jedes Jahr verschieden20. Die Schwankungen konnten

sogar bis zur Hälfte des in normalen Jahren Eingebrachten heruntergehen.

Kein Prädikant war imstande, sein Einkommen im künftigen
Jahr im voraus zu bestimmen. Das Pfrundeinkommen konnte also nicht
eindeutig in einem Wert angegeben werden, sondern es wurde oft mit
drei Werten festgehalten.

Unterstützung, Leibgeding, Witwen- und Waisenkistenprojekt

Der vorgehende Abschnitt hat gezeigt, dass es gleichzeitig neben
wohlbestellten Pfründen keine geringe Anzahl Pfarrstellen gab, "auf
denen die Nahrung nicht oder nur kümmerlich zu finden" war. Den
darbenden Geistlichen kam die Obrigkeit auf demütiges Bitten hin nach
eingehender Prüfung jedes einzelnen Falles in mannigfacher Weise zu

43



Hilfe, aber immer in der Form eines gnädigen Almosens21. In arge Geldnot

geratene Prädikanten bekamen von den Amtleuten bis zu hundert
Gulden geliehen. Solche Darlehen wurden nach Möglichkeit an dem fron-
fästlichen Pfrundcorpus ratenweise zurückbehalten. Wo aber die Notlage
hoffnungslos war, musste der Amtmann auf Anweisung des bernischen
Rates einen Strich durch die Schuld des Prädikanten machen. Sehr arme
Geistliche erhielten etwa ein paar Ellen schwarzen Tuches für ein
Kleid. Kranken wurden einige Kronen an eine Badenfahrt oder an den
Arztlohn geschenkt. Nicht selten baten Prädikanten darum, dass die
Obrigkeit ihnen einen Sohn abnehme, damit dieser die Studien fortsetzen

oder in eine Lehre verdingt werden könne. Häufig konnten Prädi-
kantenwitwen aus der Waisenschar einen Sohn nach Bern ins Alumnat
oder zum Mushafen senden, und die Obrigkeit vergass nicht zu bemerken,

dies geschehe um des Andenkens des seligen geistlichen Herrn willen,

der zu Lebzeiten gar treulich und unverdrossen der Kirche
vorgestanden habe (des prädikanten selig knäblin uffzezüchen und zebekley-
den). Sehr arme Prädikantenkinder und -witwen wurden in Bern auf
obrigkeitliche Kosten in das Inselspital aufgenommen und dort
unentgeltlich behandelt. Die häufigste Form der Hilfeleistung geschah jedoch
durch die Anweisung an die Amtleute, ein oder mehrere Mütt Getreide
zu einer meist einmaligen Spende den Prädikanten, deren Witwen oder
Waisen abzugeben (pro semel). Wie oft mag dies bloss ein Tropfen auf
einen heissen Stein bedeutet haben. Die Obrigkeit verwahrte sich immer
dagegen, zu Beihilfen verpflichtet zu sein. Was sie ausgab, wollte sie

"um Gottes willen" getan haben. Alle Unterstützung musste als
freiwillige Beisteuer angesehen werden, um die in jedem einzelnen Falle
angehalten werden sollte.

In der Namensliste steht sehr häufig der Tod der Geistlichen auf ihrer
Pfründe verzeichnet. Das hat seinen ganz bestimmten Grund. Nur die
verhältnismässig Reichen konnten es sich erlauben, bei zunehmender
Altersschwäche zu resignieren und vom eigenen Vermögen zu leben.
Alle übrigen mussten eben weiterdienen bis zu ihrem Ende, denn es

stand ihnen keine Rente oder irgendein anderes Einkommen zu, wenn
sie die Pfründe verliessen. Auf langes, demütiges Bitten hin erhielten sie

bei grosser Leibsschwachheit wohl etwa einen Vikar zugeordnet.
Noch im letzten Jahrhundert kam es vor, dass Pfarrer bis ins hohe

Alter weiterdienen mussten. Die Vikare, die ihnen die Last des Dienstes
abnehmen sollten, waren oft auch nicht mehr so jung, sondern hatten
schon mehrere Jahre gedient und auf eine Pfarrstelle gewartet. Das klas-

44



sische und wohl bekannteste Beispiel bilden die Verhältnisse von Lützelflüh

im Emmental aus dem Anfang der 1830er Jahre: Der 1797 geborene

und seit 1820 Vikardienst leistende Albert Bitzius bezog gegen
Ende 1830 das dortige Pfarrhaus, um dem 88 Jahre alten Geistlichen
beizustehen. Der greise Pfarrer litt unter der Wahnvorstellung, die
Mägde würden ihn bestehlen. Im 90. Lebensjahr wurde er vom Tod

erlöst, und der fast 35jährige und später unter dem Dichternamen Jeremias

Gotthelf bekannte Vikar erhielt seine erste Pfarrstelle. Es gab im
16. —18. Jahrhundert Fälle, in denen die alten Prädikanten, oft halb
blind und taub, zum Kirchendienst einfach nicht mehr tauglich waren,
aber ohne Vikar und Beihilfe weiterdienen mussten. Vor Schwäche
schliefen sie während der Predigt auf der Kanzel ein, indessen die Zuhörer

aus der Kirche liefen. Es kam aber auch vor, dass ein alter Prädikant
so mühsam predigte, dass die Gottesdienstbesucher einschliefen, was bei
abgearbeiteten Landleuten wohl nicht ungewöhnlich war. Wurden die
geistigen und körperlichen Altersbeschwerden bei Prädikanten aber derart

unerträglich, dass von einem Versehen des Kirchendienstes keine
Rede mehr sein konnte, dann nahm die Obrigkeit die alten, ausgedienten

und zittrigen Männer in die ehemaligen Klöster Königsfelden, Thorberg

oder Gottstatt als Pfründer auf, wo sie auf ihren Tod warteten.
Dort bekamen sie ihr Mus und Brot und den üblichen täglichen Trunk
Wein als ein Leibgeding. Hin und wieder ist in den Ratsmanualen die

Anweisung an die Hofmeister (Klosterschaffner) zu lesen, dem alten
Prädikanten sei auf sein flehentliches Anhalten hin aus besonderer
Gnade ein leeres Stüblein zuzuweisen. Es muss für altgewordene
Prädikanten schlimm gewesen sein, in der Masse dieser kranken, abgestumpften

und dahinserbelnden Pfründer zu versinken. Im Kloster Königsfelden

waren schon im 16. Jahrhundert die Geisteskranken in einem Narren-

oder Toubhüsli eingesperrt und in Banden gelegt. Im Laufe des 17.

Jahrhunderts wurde diese Versorgung der alten Prädikanten etwas
gemildert, indem ihnen alljährlich etwas Geld und ein paar Mütt
Getreide aus den obrigkeitlichen Kornschüttinen gespendet wurden,
so dass sie nicht mehr in eines der Klöster gesteckt werden mussten.

Im 16. und 17. Jahrhundert bestand noch eine andere Art der Pfrün-
derannahme. Die Obrigkeit nahm Prädikanten samt Ehefrauen mit
allem Gut und Hausrat (mit lyb und guot) in eines der drei erwähnten
früheren Klöster auf und versah sie bis an ihr Lebensende mit Speise
und Trank. Bei ihrem Tode fielen alle eingebrachten Güter, Geld, Kleider

und Hausrat der Obrigkeit anheim. Es war eine Form von
Leibrente.

45



Zu Anfang des 18. Jahrhunderts fanden endlich die Prädikanten, dass

es ein des geistlichen Standes unwürdiger Zustand sei, wenn bei ihrem
Ableben die Witwen und Waisen die Obrigkeit jeweilen um
Unterstützung anflehen mussten. Projekte über die Errichtung von Prädikan-
tenwitwen- und -waisenkisten, heutigen Pensionskassen entsprechend,
wurden ausgearbeitet. Damals konnte auf fremde Beispiele hingewiesen
werden. Im Jahre 1726, zum Teil bereits früher, hätten die Holländische,

Seeländische, Brabantische, Geldrische, Flandrische, Wallonische
und Brandenburgische Evangelische Kirche wohltätigwirkende Einrichtungen

geschaffen, um die Witwen der Geistlichen zu trösten und zu
schützen und nicht in Armut versinken zu lassen. Ob es nicht möglich
wäre, dass die bernische Kirche einen "gemeinen Zusammenschluss"
tun könnte? Zum ersten sollte jeder Prädikant zwölf Kronen beisteuern
und die später Eintretenden ebenfalls die gleiche Summe als Einkaufsgeld

erlegen, und vom Jahreseinkommen könnten ein oder zwei vom
Hundert alljährlich von allen in diese grosse Kiste gelegt werden. Die
Not der Prädikantenwitwen und -waisen erheische dringend eine Verbesserung

ihrer Lage. Der Witwenstand sei an sich schon erbarmungswürdig,

vor allem dann, wenn die Armut dazu schlage. Unter allen Witwen
aber seien die Witwen der Geistlichen die betrübtesten, weil sie zu
Lebzeiten ihrer Ehemänner sich in feinem Stand und Ansehen befunden
hätten. Mit dem Tod des Gatten gingen ihnen nicht nur die Stütze des

Ehemannes, sondern meist auch alles Brot und Ansehen verloren. Die
sich selbst uberlassenen Witwen könnten die oft grosse Kinderschar
nicht ihrem Stande gemäss erziehen, sondern sie mussten in die Städte
zurückkehren, wo sie gar oft unbekannt seien und gering geachtet würden.

Keines der Projekte "Wie eine Prädicanten Wittwen Kisten auffzu-
richten wäre" gelangte für die bernische Staatskirche im 18. Jahrhundert

zur Ausführung. Erst die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts brachte

den Pfarrern bescheidene Ruhegelder. Die Verwirklichung des sozialen

Gedankens einer Kiste oder Pensions- und Sterbekasse brachte erst
das 20. Jahrhundert. Zwei Jahrhunderte mussten vergehen, bis der
Traum jener weitsichtigen Projektemacher aus dem 18. Jahrhundert für
den geistlichen Stand Wirklichkeit wurde.

46



Die Brugger Prädikantenwitwen- und -waisenkiste 1766

Der Versuch zur Errichtung einer Kiste für Prädikantenwitwen und
-waisen im grossen Räume des bernischen Staates im 18. Jahrhundert
war gescheitert. Die bedächtigen und vorsichtigen Ratsherren rangen
sich nicht zur Verwirklichung eines Projektes durch. Dass nicht der Zeit
an diesem Scheitern schuld gegeben werden kann, dafür leisteten die
aus Brugg stammenden Prädikanten den überzeugenden Beweis. Was auf
grossem Gebiet nicht durchführbar schien — das brachten auf kleinem
Raum die weitblickenden Brugger Geistlichen zustande22

Im Herbst 1764 hörte der Gebenstorfer Prädikant Abraham Rengger,
der Vater des nachmaligen helvetischen Politikers, dass die aus Thun
stammenden Geistlichen im Begriffe stünden, eine Kistengesellschaft zu
gründen. Im Frühjahr 1765 hatte er die Grundsätze des Thuner Projektes

studiert und trug sie allen Brugger Prädikanten in seinem Kapitel
vor. Am 30. Mai 1765 waren sechzehn Geistliche bereit, das grosse Werk
zu wagen. Die kleine Schar wusste genau, dass die Witwen und Waisen

ihrer Generation kaum Nutzen daraus ziehen konnten, sondern dass

damit erst späteren Generationen eine grosse, spürbare Wohltat erwiesen
würde. "Einzig das edle Vergnügen, kommenden Geschlechtern zu
dienen, Betrübte zu erquicken, Verlassene zu unterstützen, zur Erziehung
unsrer Mitbürger etwas beyzutragen, das sollen unsre Beweggründe zu
solchen patriotischen Stifftungen seyn." Eine engere Kommission
wurde gebildet, ein "Gesatzbuch" aufgerichtet und eine eiserne Kiste
angeschafft. Der Rat von Brugg nahm beistimmend Kenntnis von der
Aufrichtung der löblichen Brugger Kistengesellschaft, und gleichzeitig
wurde ihm die Bitte um eine Beisteuer vorgelegt. Am 22. Mai 1766
konnte der Seckelmeister der Gesellschaft bereits von neun Amtsbrüdern

je zehn Gulden Eintrittsgeld in die Eisenkiste legen; am gleichen
Tag stiftete Herr Hauptmann Zimmermann von Brugg vierhundert Gulden,

und am 3. Juni steuerte der Rat von Brugg zweihundert Gulden
bei. Damit war ein glückhafter Anfang gemacht. Von 1766- 1768 traten
dann die übrigen, im ganzen Bernbiet verstreut lebenden Brugger
Prädikanten der Kistengesellschaft bei. und achtundzwanzig mal zehn Gulden

Eintrittsgeld floss in die Eisenkiste. Hinzu kamen alljährlich auf
Neujahr die Jahresbeiträge, Neujahrsgeld genannt. Ein Vikar zahlte
fünfzehn Batzen, Prädikanten auf Pfründen I. Klasse zwanzig Batzen,
auf solchen II. Klasse dreissig Batzen, und wer das Glück hatte, eine
Pfründe III. Klasse innezuhaben, der mochte vierzig Batzen Neujahrs-

47



geld zu steuern wohl erleiden! Wer zu einer besseren Pfründe gelangte,
zahlte bei diesem glücklichen Ereignis ebenfalls ein paar Gulden
Beförderungsgeld in die Eisenkiste. Der jeweilige Seckelmeister sorgte dafür,
dass die Talente nicht vergraben wurden, indem er immerzu Gültbriefe
und Obligationen aufrichtete und auf alle redliche Weise besorgt war,
dass der Geldstrom ununterbrochen floss. Hundert Jahre nach der
Errichtung dieser Brugger Kiste, im Jahre 1866, enthielt diese segensreiche

Kiste 41 000 Franken, und der Vermögensstand von 1943 beträgt
140 000 Fr. Seit 1766 haben viele Witwen und Waisen von aus Brugg
stammenden Prädikanten beträchtliche Zuschüsse für den Lebensunterhalt

und die Erziehung der Kinder erhalten23. Das Werk der Brugger
Prädikanten ist kein geringer Beitrag zum Ruhm des Prophetenstädtchens.

Was aus der Thuner Kiste geworden ist. ist heute unbekannt.
Die Geschichte der Brugger Kisten-Stiftung ist ein lebendiges Beispiel

dafür, was tapferer Gemeinsinn und grosser Wagemut für eine
hilfreiche Sache vermögen. Die erste, vielleicht auch noch die zweite
Stiftergeneration hatte ihre Opferbereitschaft mit der Tat bewiesen, zum
Wohl der nachfolgenden Generationen von Prädikantenwitwen und
-waisen. Entscheidend ist nicht immer die Grösse des Raumes und der
Machtmittel, sondern sehr häufig die Stärke des guten Willens.

Die Quellen

Beim Kleinen oder Täglichen Rat zu Bern liefen Berichte über politische,

militärische, wirtschaftliche und kirchliche Geschehnisse und
Bedürfnisse aus den bernischen Ämtern und Städten ein. Alle Resultate
der hierüber gepflogenen Beratungen finden sich in den Ratsmanualen
verzeichnet. Unter der Fülle des aufgezeichneten Geschehens finden
sich in den 956 Bänden Ratsmanuale, die den Zeitraum von 1528 — 1798

umfassen, jeweilen die kleinen, fast verschwindenden Eintragungen über
Erwählung, Bestätigung, Versetzung und Absetzung der Prädikanten.
Kamen Klagen über Amts- und Lebensführung vor den Rat, fanden
auch diese Gravamina ihren Niederschlag in den Ratsmanualen. Solange
die Geistlichen ihre Pflicht erfüllten, blieben sie unerwähnt. Bloss das

aus dem gewohnten Rahmen Fallende und Negative konnte demnach
in die unten stehenden Anmerkungen übernommen werden, welche
dadurch ungewollt einer Chronique Scandaleuse ähnlich sehen. Die

zweitwichtigste Quelle bilden die Kapitelsakten, die Sammlung der

48



Zensuren über die Geistlichen. Sie sind erst seit 1620 einigermassen
lückenlos vorhanden. Akten im Staatsarchiv Aarau konnten zur teilweisen

Schliessung der Lücken herangezogen werden, so vor 1630 und nach
1740. Für die Darstellung der wirtschaftlichen Verhältnisse seit 1694
bildet die reichhaltige Grunersche Handschriftensammlung in der
Stadtbibliothek Bern die Grundlage. Der Kammerer des Burgdorfer Kapitels in
der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts, Johann Rudolf Grüner von Bern,
trug in jahrelanger Arbeit wertvollstes Material zusammen. Sehr schwierig

war es, die Herkunft der Prädikanten zu bestimmen. Die Eidbücher,
der Handschriftenband Lohner, der Matrikelband der Akademie und
sämtliche verwendbaren genealogischen Handbücher Hessen aber doch
ein vor allem für das 17. und 18. Jahrhundert aufschlussreiches Bild
entstehen. Die Todesdaten der Prädikanten wurden mit Hilfe von 152

Totenrödeln des 16. —18. Jahrhunderts in den 43 Kirchhören des bernischen

Aargaus ermittelt. Sehr häufig ist das Todes- oder Begräbnisdatum
nicht verzeichnet, da der nachfolgende Prädikant oder Vikar die Lücke
unausgefüllt liess. Mannigfaltige Hinweise auf Pfrundverhältnisse enthält

die Sammlung Kirchenwesen I und II im Staatsarchiv Bern. In
gleicher Weise dienen die Bände unter Ruralkapitel Aarau und Brugg-Lenzburg

im Staatsarchiv Aarau. Den Bearbeitern der Geschichte der einzelnen

Kirchgemeinden bleiben noch viele Quellen, um die kirchlichen
Verhältnisse eingehender zu erfassen und die Prädikantengestalten bis
ins einzelne zu charakterisieren. Hiezu dienen im Staatsarchiv Bern etliche

Bände Epistolae sowie die 304 Bände Oberchorgerichtsmanuale und
die lange Reihe der Missivenbücher. Das Staatsarchiv Aarau beherbergt
viele Bände Amtsrechnungen, worin die Pfrundcorpora, Zehnteingänge
und Pfrundreparaturkosten verzeichnet sind. Die einzelnen Gemeinde-
und Pfarreiarchive enthalten Ehe-, Tauf- und Totenrödel, die sogenannten

Schlafbücher, Mandatenbücher, Urbare, Steuerrödel, Satzungen und
Ordnungen sowie die wichtigste Quelle, um ganz unmittelbar den
Pulsschlag früheren Lebens zu verspüren, die Chorgerichtsmanuale. Das
Stiftsarchiv Beromünster enthält unter anderen Quellen einige wichtige
Reversbriefe für die Kollaturen des Chorherrenstiftes im bernischen
Aargau. Für die Verhältnisse in den vier unteraargauischen Städten
bilden die in den dortigen Archiven liegenden Ratsmanuale die gleich
wichtige Quelle, wie es die bernischen Ratsmanuale für die vorliegende
Arbeit waren. Gleicherweise sind die gedruckten Urkundenbücher der
Stadtarchive zu verarbeiten. Die aus dem Aargau stammenden Geistlichen,

die sich auf irgendeinem Gebiete literarisch betätigt hatten, kön-

49



nen ohne Mühe festgestellt werden24. Die vorliegende Arbeit stellt
einen Rahmen um die kirchlichen Verhältnisse und die Theologen in
den reformierten aargauischen Gebieten dar. nicht etwa deren
eingehende Geschichte. Nur ausnahmsweise kann sie sich mit Einzelheiten
und besonderen Begebenheiten in den Kirchgemeinden befassen. Eine
solche wichtige Tätigkeit fällt der Ortsgeschichte zu235. Allein die
Lokalhistoriker sind in der Lage, vor allem aufgrund des örtlichen
Archivmaterials die Verhältnisse seit dem 16. Jahrhundert darzustellen.
Die Lokalgeschichte ist oft eine zeitraubende Kleinforschung, die aber
nicht selten erstaunliche Resultate zutage fördert. Besonders zur Zeit
der Reformation und den damaligen sich oft überstürzenden, noch
ungefestigten Verhältnissen und wegen oft unterlassenen Eintragungen
fehlen in einer ganzen Reihe von Kirchgemeinden die Angaben über die
ersten Prädikanten. Nicht selten ist dann die Bezeichnung N.N. zu
finden. Aber in Einzelfällen können Lokalhistoriker oder Genealogen die
gesuchten Namen aus verschiedenen Quellen herausarbeiten236

Rückblick auf die Zeit der alten bernischen Kirche

Der Kanton Bern besitzt seit 1864 durch die Arbeit von C.F.L. Lohner

das Verzeichnis der reformierten Geistlichen innerhalb seines Gebietes.

Die Prädikanten des Waadtlandes sind im Dictionnaire historique,
géographique et statistique du Canton de Vaud (1911 —1921) verzeichnet.

Die vorliegende Arbeit schliesst den Ring um die Geistlichen der
alten bernischen Staatskirche.

Das Prädikantenverzeichnis widerspiegelt an mehreren Stellen die
noch ungefestigten Verhältnisse vor allem der zwei Jahrzehnte nach der
Reformation25. In der Stadt Zofingen herrschten zerrüttende theologische

Zänkereien. In den Grenzorten gegen die katholischen Gebiete
hatten die Prädikanten der ersten Zeit einen schweren Stand. Sehr
eindrucksvoll ist das Bild von Gebenstorf-Birmenstorf, wo bis 1712 der
Streit um die Auslegung des Landfriedens von 1531 offen und versteckt
weiterging. Im ganzen Lande wurde ein Kampf gegen die Täufer
geführt. Die von der Obrigkeit häufig vorgenommenen Prädikantenwech-
sel zeugen ebenfalls von den ungefestigten kirchlichen Verhältnissen.

Die Reformierten hatten nach dem verlorenen zweiten Kappelerkrieg
von 1531 einen schweren Stand nach aussen und innen. Auch Bern war
geschwächt. Im Oberland hatten sich gewalttätige Reformationswirren

50



abgespielt. Im Landvolk machte sich Unwillen gegen die Prädikanten
breit, vor allem, weil sie im Chorgericht eine mächtige Stellung einnahmen.

1531 ging das böse Wort um: "denn wir von den pfaffen und
predicanten nit wollen beherrschet sin". Einzelne Theologen mit ihren
Streitigkeiten und Vorwürfen wegen des verlorenen Krieges wurden
nicht nur vom Landvolk, sondern auch von den Räten als belastend
empfunden. Der Streit zwischen Theologen und Politikern, zwischen
Kirche und Staat schwächte die junge Kirche. Im Januar 1532, vier
Jahre nach der grossen Berner Disputation, fand in Bern die erste, sehr

wichtige und klärende Synode statt. Ihr Ziel war, die schwach gewordene

und innerlich zerstrittene Kirche wieder zu festigen. Auf ihr wurde
der berühmte "Berner Synodus" angenommen. Der Rat bestätigte diese

erste Predigerordnung am 14. Januar 1532 und war voller Hoffnung auf
ein gesundes Wachsen ihrer Kirche26

Im 16. und 17. Jahrhundert sahen sich die Prädikanten und ihre
Kirchgemeinden einer grossen Lebensgefahr gegenübergestellt: der Pest.
Mindestens einmal in jeder Generation suchten Pestzüge unser Land
heim27. Während dieser Epidemien — in der zeitgenössischen Literatur
und dem Archivmaterial stets als "trübselige Sterbenszeiten" bezeichnet

— mussten sich die Geistlichen bewähren und dem Volk "tröstlich
beistehen". Sie waren mitten in das traurige Geschehen hineingestellt
und der Contagion, der Ansteckung, ausgesetzt. Niemand konnte sich
davor schützen, auch die Doktoren der Medizin, Wundärzte, Chirurgen,
Schärer und Quacksalber nicht. Die Prädikanten setzten sich vermutlich
der grössten Gefährdung aus, weil sie die Pestbefallenen bis zum Tod
begleiten mussten und den Sterbenden sehr nahe waren. Sie konnten
nur beten und hoffen, von der grausamen Seuche nicht befallen zu werden.

Ein Teil der Angesteckten kam mit dem Leben davon, aber einer
Anzahl wartete der Tod. Unvorstellbar gross mochten in den dunklen
Jahren der Epidemien die Ängste vor diesem als Gottesgericht verstandenen

Schrecklichen gewesen sein. Auf dem Höhepunkt eines Seuchenzuges

kamen viele Prädikanten oft nicht mehr dazu, die Namen der vielen

Toten in den Rodel einzusetzen, sondern schrieben einfach "ein
Kind, eine Hausfrau, ein Töchterlein, ein Knäblein, dem Johannes selig
sein Kind". Für einige Prädikanten musste es fast untragbar gewesen
sein, ihre Familienangehörigen in den Totenrodel einzutragen. Die
Abbildung 4 zeigt, wie der Umiker Prädikant Balthasar Füchslin im
Pestjahr 1668 einen Sohn, seine Ehefrau und eine Tochter zu Grabe tragen

musste und zwei Wochen später selbst der Seuche erlag. Im gleichen

51



Au. ^'i^i|XrH^^X^

o*»**«

Abb. 4 Das Sterben der Familie des Prädikanten Balthasar Füchslin in Umiken im

Pestjahr 1668

¦iJ/ni^-1 'O'trtm <*-*x tern., jjff J^iIyJj

S^T^s^ 0J^T^f?fLt^&y> o/lo-n <VWir#€,

^nX)ft*r^r^£; 2_/»<? °r^5- %Ô

Abb. 5 Die grosse Zahl der Pesttoten in der Kirchgemeinde Umiken 1668

52



Pestjahr und in der gleichen Kirchgemeinde überstanden 230 Menschen
die Infektionskrankheit nicht. Welches Leid war seit der Mitte des 14.

bis gegen Ende des 17. Jahrhunderts durch Pestepidemien über unsere
Vorfahren hereingebrochen! Viele trugen es mit Gottergebung. Der
Prädikant von Bözberg schrieb 1666 in den Totenrodel: "Was dies nun
bedeuten soll, ist Gott bekannt. Gott wolle uns gnädig sein und nicht
strafen nach unserem Verdienen." Im schon mehrmals erwähnten Pestjahr

1668 hielt der Tod auch auf dem abgelegenen Bözberg reiche Ernte
und raffte wie auch andernorts ganze Familien dahin. Dieses Schicksal
traf auch Joggli Wülser von Linn. Bei seinem Tod trug der Prädikant von
Bözberg ein: "ist also das ganze Haus ausgestorben". Kurze Zeit nach
dieser Eintragung starb der Prädikant selbst an der Pest. Von seinem

Nachfolger wurde in der Kapitelversammlung von 1680 lobend berichtet,

er sei in Pestzeiten tapfer gewesen und dadurch beliebt geworden.
Die Obrigkeit erwartete furchtloses Aushalten und rügte grosse
Ängstlichkeit. Die gleiche Haltung mussten die Geistlichen auch in Kriegszeiten

beweisen. Dem Prädikanten von Reinach wurde in der Kapitelversammlung

von 1656 vorgeworfen, er sei im Villmergerkrieg "zu bald
von seiner Gemeinde gelaufen". In Pest- und Kriegszeiten durften die

Mr- jt^ ^" &**«

**-+-)*

w
WM.T-*V

Abb. 6 Die gottergebene Annahme der Heimsuchungen 1666: "Gott wolle uns
gnädig sein und nicht nach unserem Verdienen strafen."

53



Abb. 7 Das Aussterben eines ganzen Hauses in der Pestzeit 1668 auf dem Bözberg

geistlichen Hirten ihre Herde nicht verlassen. Sie wurden auch nie zur
Miliz einberufen, damit sie allzeit ihrer Gemeinde beistehen konnten.

Eine weitere, kaum erkennbare Gefahr bestand für die Prädikanten
darin, in irgendeiner Weise in ein unsichtbares Netz von Verdächtigungen

abergläubischer Art zu geraten. Ging einmal etwas schief, glaubte
das Volk schon, verwünscht und verhext worden zu sein. Die Anklage
der Hexerei hatte 1655 nicht einmal das Pfarrhaus von Kappelen
verschont. Die Ehefrau des Prädikanten wurde der Hexerei bezichtigt,
verhört, wohl auch gefoltert und im gleichen Jahr in Erlach enthauptet. Er
selbst resignierte und zog fort. Erst im Laufe des 18. Jahrhunderts
kamen bei uns der Aberglaube und der Hexenwahn langsam ins Wanken.

Etwas Ähnliches, heute kaum Begreifliches, ereignete sich 1730 in
Bern. Der an Melancholie leidende Spitalprediger Sigmund von Rüthe
ertränkte sich. Seine Frau wurde gefangengesetzt, der Giftmischerei
bezichtigt und 1731 verbrannt.

54



Die Menschen des 16. bis 18. Jahrhunderts standen Problemen wie
Schwermut, geistigen Störungen aller Art, vor allem aber Wahnsinn und
Selbstmord, hilflos gegenüber und brachten sie in Zusammenhang mit
Teufelskräften. Simeon Gamper hatte bis 1637 als Lateinschulmeister
von Zofingen gewirkt, kam dann als vermutlich kranker Mann in die

Kirchgemeinde Biglen, wo er sich 1639 selbst umbrachte. Sterbend habe

er seine Tat noch bereuen können. Im 18. Jahrhundert wuchs dann das

Verständnis für Suizidfälle unter den Prädikanten doch etwas, indem
solche immer mehr mit der Melancholie und nicht mit dem Teufel in
Zusammenhang gebracht wurden. Vieles fiel unter den Begriff Melancholie,

nicht nur Gemütskrankheiten, sondern auch andere Ursachen
von Versagen. Man darf nicht annehmen, es hätten früher wenig oder
keine geistigen Störungen die Menschen geplagt. In den Bittgesuchen
von Prädikantenwitwen kommt immer wieder vor, dass unter der
Kinderschar sich solche befanden, die "mit torheyt begäbet" waren, kleine
oder grosse Toren oder "törlin" genannt wurden oder "unbesinnet"
waren.

Für die Versorgung geisteskranker Prädikanten standen der Obrigkeit
die ehemaligen Klöster zur Verfügung. Dort wurden sie in eine Zelle
gesperrt, oft mit Riemen gebunden. So erging es Samuel Ruchenstein
von Brugg. Von 1709 bis 1714 wirkte er als Unter-Lateinschulmeister
von Brugg und Prädikant von Mönthal, dann kehrte er als Ober-Lateinschulmeister

wieder an die Schule seiner Heimatstadt zurück. 1717

musste er jedoch als Verwirrter in das "Toubhüsli" im früheren Kloster
Königsfelden gesperrt werden. Zeigte ein Prädikant deutliche Anzeichen
einer beginnenden "Verwirrung der Sinne", bekam er einen Vikar
zugeordnet, damit die Kirchgemeinde einigermassen geistlich betreut war.
Natürlich litt auch die Gemeinde unter dem Treiben eines geistesgestörten

Prädikanten. Das erlebte die Kirchgemeinde Holderbank. Ihr Prädikant

Johannes Imhof, ein früherer Feldprediger im Berner Regiment in
Frankreich, wurde 1728 so geisteskrank, dass in der Kapitelversammlung

von 1728 darüber verhandelt werden musste. Er fluche und schwöre,

dann bedaure er wieder unter Tränen. 1730 berichtete der Junker
Effinger von Wildegg dem Rat nach Bern, "es sei kein Pfrundhaus mehr,
sondern ein Toll- und Narrenhaus". 1731 lag der kranke Prädikant acht
Monate lang in Banden. Er musste noch zwei Jahre im Wahnsinn leben,
bis er 1733 sterben konnte.

Nicht nur aus dem Unteraargau, sondern von weither aus dem Bernbiet

wurden schwermütige oder wahnsinnig gewordene Prädikanten

55



nach Königsfelden gebracht. Es heisst dann jeweilen "ward wahnsinnig,
bekam eine Pfrund in Königsfelden". Wenn der Wahnsinn noch nicht zu
stark in Erscheinung getreten war, konnte der Kranke auf Kosten der
Obrigkeit zu einem Schärer geschickt werden, der ihn vermutlich zuerst
einmal zu Ader liess. Immer aber bedeutete der Tod für die in Zellen
gesperrten Geisteskranken eine Erlösung. In ganz schlimmen Fällen ist
gelegentlich vermerkt "kam elendiglich ums Leben".

Die Befangenheit in Aberglauben und Hexenwahn war keine auf das

bernische Gebiet beschränkte, sondern eine allgemeine Erscheinung des
16. bis Mitte 18. Jahrhunderts. Hochgelehrte Geistliche und Staatsmänner

waren davon nicht frei. Ein sprechendes Beispiel bilden Vorkommnisse

in Zürich aus dem Anfang des 18. Jahrhunderts. Von 1701 bis
1705 wurde weitherum erzählt, das Haus des Zürcher Antistes Dr. Anton
Klingler, des Ersten Geistlichen der Zürcher Kirche, sei eine Stätte
böser Geister. Nach vier Jahren kam es dann in einem Prozess zutage,
dass alles Geisterwerk bloss ein Spuk der Mägde und des Pedells gewesen

war. Lange geistige Kämpfe vermochten in der zweiten Hälfte des
18. Jahrhunderts in unserem Lande Aberglauben, Hexenwahn und anderes

primitives Denken zu überwinden, nicht nur bei den Geistlichen,
sondern auch bei einem Teil des einfachen Volkes. Bis die geistige
Entwicklung aber so weit fortgeschritten war, blieben auch die Prädikanten
in althergebrachten, quälenden und abergläubischen Vorstellungen
gefangen. Ihr Leben war dadurch recht schwer.

Die alte bernische Staatskirche hatte zweihundertsiebzig Jahre
Bestand gehabt. Für diesen Zeitraum haben wir die vielhundert
Prädikanten im untern Aargau betrachtet. Von den allermeisten ist nichts
Negatives erwähnt. Das bedeutet, dass sie in stiller Pflichterfüllung ihren
Auftrag erfüllten in der Form, wie es ihre Zeit verlangte. Ein Teil unter
ihnen machte Entbehrungen aller Art durch. Paul Wernle spricht sogar
von teilweise bettelhafter und verächtlicher Entlöhnung und daraus
entspringender Pfründenjagd. Die Folgen der ungenügenden Entlöhnung
blieben nicht aus. Es kam gelegentlich vor, dass ein Prädikant auf einer
armen Pfründe die Bauern mit Wein bewirtete und sie nachher zum
Landvogt schickte, um bei ihm den Geistlichen zu rühmen und für eine
freigewordene gute Pfründe zu empfehlen. Das war eine unwürdige
Pfründenjagd. Viel diskreter und raffinierter ging es in dieser Beziehung
in Bern zu. Die Armut und Dauerverschuldung trieb einzelne Prädikanten

zu Tätigkeiten, die unter ihrem Stande waren: kaufen und verkaufen.

Sie trieben Handel mit Pferden, Kühen, Stieren und Hunden, fuh-

56



ren oder ritten auf die Märkte und feilschten mit den Bauern. Johann
Heinrich Schmid kam in seinem fast 50jährigen Kirchendienst in Leutwil

und Entfelden nie aus den Schulden heraus. In den Kapitelversammlungen

von 1642 bis 1673 musste er dauernd ermahnt werden, die
Schulden zu begleichen und den Dienst nicht zu vernachlässigen. Die
Schulden würden ihn "herumrasen, herumvagieren, von zu Hause
forttreiben lassen, und er müsse deshalb die Predigten oft verschieben".
Vereinzelte Prädikanten trieben Wucher, kauften Obligationen und
verkauften sie wieder mit Wuchergewinn zwischen 10 und 20 Prozent.
Andere betrieben ungebührliches Weinausschenken im Pfarrhaus und
gerieten dabei mit dem Dorfwirt und andern Dorfgenossen in Streit.
Ganz schlimm trieb es der 1647 in Gontenschwil abgesetzte Prädikant
Johannes Schürmann. Er war fortwährend in Rechts- und Trölhändel
verwickelt, woraus Ungelegenheiten und Schmähungen entstanden. Vor
allem aber kaufte, verkaufte, tauschte und marktete er, gab
Versprechungen, die er nicht halten konnte, wurde jähzornig, verwirrt und
störrisch. Er jagte Frau und Kinder aus dem Haus und richtete viel Ärgernis
an. Wenn er Rechtshändel hatte, musste er auf der Kanzel erklären,
während dieser Zeit das Abendmahl nicht geniessen zu dürfen, was

weitherum, vor allem bei den Täufern, grossen Schaden für die Kirche
verursachte.

Nach der Einteilung der Historiker beginnt die Neuzeit, in der wir
stehen, mit der Einführung der Reformation in Deutschland. "Die
moderne Zeit fängt mit Martin Luther an", schrieb 1907 ein bekannter
deutscher Historiker. Ein Jahr vorher hatte ein ebenfalls bekannter
deutscher Historiker hingegen festgehalten: "Das 16. und 17. Jahrhundert

sind nicht mehr Mittelalter, aber auch nicht Neuzeit, sie sind das

konfessionelle Zeitalter der europäischen Geschichte." Man könnte also

den eigentlichen Beginn der modernen, neuzeitlichen europäischen Welt
auf den Anfang des 18. Jahrhunderts setzen28. Es soll hier nicht auf die

damaligen Einrichtungen der Kirchen und Staaten und auf die geistigen
Strömungen eingegangen, sondern nur das Bild der Menschen betrachtet
werden. Und diese waren im 16. und weitgehend auch noch im 17.

Jahrhundert im allgemeinen nicht neuzeitlich, sondern standen dem
ausgehenden Mittelalter sehr nahe. Diesen Eindruck erhält der Leser, der mit
Hilfe der vorliegenden Arbeit und derjenigen von C.F.L. Lohner die
Gestalten der Prädikanten an sich vorüberziehen lässt. Sie erscheinen
oft gleich impulsiv, unbeherrscht oder gar gewalttätig wie die
kriegerischen Menschen zur Zeit der Burgunder- und italienischen Kriegszüge

57



am Ende des 15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts. Nicht wenige
Prädikanten mussten von der Obrigkeit gemassregelt und zur Ordnung
gerufen werden. Aber lange nicht alle Hessen sich zur Ordnung zwingen.
Selbstherrlich, überheblich und oft trotzig fuhren sie weiter mit alkoholischen

Exzessen und den von der Kirche verbotenen geschlechtlichen
Beziehungen. Aus diesem Grunde hatten sie den grössten Anteil an den
Fällen von Absetzungen. Gebote und Verbote kümmerten sie oft wenig,
vielleicht auch, weil sie wussten. dass nicht alle eine sehr lange Zeit der
Erwerbslosigkeit — mochte sie auch hart sein — aushalten mussten. Sie

wurden von den Räten öfters nach verhältnismässig kurzer Zeit wieder
begnadigt — ohne Zweifel weil Bern so viele Prädikanten benötigte, um
die vielen Stellen an der Hohen Schule, den Kirchgemeinden, städtischen

Lateinschulen und Klasshelfereien besetzen zu können. Man kann
sich heute nur wundern — oder es auch bewundern — wie trotz der
nicht wenigen schwachen Dienern am Wort Gottes die Reformationsbewegung

durch die Jahrhunderte hindurch in die neuere Zeit weitergetragen

wurde. Man kann die Menschen des 16. und 17. Jahrhunderts nicht
mit unseren Massstäben messen. Sie lebten in andern Verhältnissen, in
rauheren und ärmeren als den unsrigen. Wie zu allen Zeiten blieben
auch den damaligen Menschen harte Schicksalsschläge nicht erspart,
und sie hatten oft Leiden zu ertragen. Wohl ein Übermass an solchen
musste Johann Jakob Lutstorfer, der Prädikant von Erlenbach im Sim-
mental, auf sich nehmen. Im Jahre 1701 wurde seine Tochter zur
Kindsmörderin. Sie hatte heimlich ein Kind geboren und es beseitigt. Auf
diesem Verbrechen stand die Todesstrafe. Der Vater blieb bei seiner Tochter,

bereitete sie auf das Sterben vor und begleitete sie bis zum Blutgerüst.

Er selbst starb noch im gleichen Jahr. Die Lokalhistoriker können
aus den lokalen Quellen, vor allem den Kirchenbüchern, viel Persönliches

aus dem Leben von Prädikanten herausarbeiten: Wie einzelne
Geistliche erblindeten, das Gehör oder die Sprache verloren, nicht selten

auf der Kanzel vom Schlage getroffen wurden ("von der Hand Gottes

getroffen"), in der Kälte liegen blieben und erfroren, ertranken, von
einem Pferd oder einem Baum herunterfielen und starben. 1592

erschlug der Pfarrknecht von Lenk seinen Meister, und 1656 wurde ein
Prädikant auf dem Ramisberg ermordet aufgefunden. 1657 starb ein
anderer auf der Richtstätte von Thun237.

Wer heute in einer der älteren Kirchen einen Gottesdienst besucht,
kann sich die lange Reihe der Geistlichen vorstellen, die seit 1528 auf
der Kanzel gestanden und das Evangelium verkündet hatten. Der heuti-



ge Pfarrer ist nur der letzte in der Reihe der Diener am Wort Gottes.
Ihm wird ein anderer nachfolgen. Die Bibel, die Kirche, der Taufstein
und die Kanzel aber bleiben bestehen.

Durch die Reformation wurde die Wortverkündigung - und damit
die Kanzel — in den Mittelpunkt gestellt. Die Abbildung 8 zeigt die
1663 geschaffene schöne, einfache Kanzel in der Kirche von Densbüren.
Ganz zentral und allen Gottesdienstbesuchern in die Augen fallend
steht darauf in grossen Lettern

GOTTS WORT BLEIBT EWIGLICH

Bei der Loslösung des bernischen Aargaus aus dem zusammengebrochenen

alten bernischen Staat 1798 zeigte es sich deutlich, wie eng auf kirchlichem

Gebiet die Bindung des Unteraargaus an Bern war. Es erhob sich
1803 die Frage, ob nicht der kirchliche Zusammenhang des reformierten
Aargaus mit der bernischen Kirche aufrechtzuerhalten sei. Die Konservativen

drangen jedoch mit diesen Vorschlägen nicht durch, so dass es bei
der durch die Helvetik verursachten kirchlichen Trennung blieb29

Noch heute wird man in vielen reformierten Kirchen des Unteraargaus

an den einstigen Zusammenhang mit der bernischen Kirche
erinnert. Da fallen dem Besucher sofort die Glasmalereien, meistens in den
Chorfenstern, auf. Da sind Standesscheiben von Bern, Wappenscheiben
von Berner Stiftern. Einzel- oder auch Allianzwappen, viele
Figurenscheiben und andere Glasmalereien zu sehen und nicht selten auch zu
bewundern. Häufig finden sich auf Taufsteinen die Namen und Wappen
der Stifter, worunter auch Frauen anzutreffen sind, etwa die Frau
Landvögtin. Beim Eingang, im Chor oder auch an Aussenmauern der
Kirchen sind oft Grabdenkmäler, sogenannte Epitaphien, von Berner
Stifter- oder Prädikantenfamilien eingemauert. Solche Zeugen der
Verbundenheit mit dem alten Bern weisen auch immer Einzel- oder Allianzwappen

auf und sind nicht selten mit einem Stundenglas verziert. Die
Sanduhr bildete ein mit Vorliebe verwendetes Sinnbild der Vergänglichkeit.

Sie hatte eine enge Verbindung zur Kirche, denn auf jeder Kanzel
stand sie als Zeitmesser für die Länge der Predigt, für den Prädikanten
und die Gemeinde sichtbar. Seltener sind Hinweise mit Namen und
Wappen von Berner Stiftern an Kanzeln zu finden. Es ist nicht erstaunlich,

in und an aargauischen Kirchen den alten, wohlvertrauten Berner
Bären als ein Zeichen der früheren Zugehörigkeit des Unteraargaus zum
grossen bernischen Staatswesen mit seiner ebenfalls grossen Kirche
gemalt, geschnitzt oder in Stein gehauen anzutreffen238.

59



SC hJpNE nicht;

TT

Pw o

r i

fv

»

Abb. 8 Kirche Densbüren: Schöne, einfache Kanzel von 1663

60



*.

Vi

«k -1

£

Abb. 9 Kirche Kulm: Taufstein von 1310 und Fresko von 1325. Ältester im Ge¬

brauch befindlicher Taufstein in einer aarg. ref. Kirche. Kreuzigung Christi,
mit einer der drei Marien und dem Jünger Johannes.



Jfe

Abb. 10 Einfaches Stundenglas aus der

Landschaft. 17. Jahrhundert
Abb. 11 Stundenglas aus dem Berner

Münster. 18. Jahrhundert

62


	Die Prädikanten im Aargau im 16. bis 18. Jahrhundert

