
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 88 (1976)

Artikel: Aargauische Frühzeit : 1803-1852

Autor: Vischer, Eduard

Kapitel: III: Einzelstudie : von der Scheidung der Geister in der aargauischen
Regenerationszeit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-73036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-73036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


seiner aargauischen Mitgroßräte, so sehr abhob, daß eine normale
Aussprache nicht mehr möglich war53. Vielleicht wäre dann auch seine oft
beobachtete übergroße Heftigkeit, im philosophischen Traktat, in der
Presse, im Ratssaal, die gelegentlich an die Stelle eigentlicher Argumentation

trat, besser zu verstehen. Ich verfüge über keine diesbezüglichen
Materialsammlungen und werfe mit diesen Bemerkungen nur eine Frage
auf. Und mit dieser Frage möchte ich schließen.

Von der Scheidung der Geister in der aargauischen
Regenerationszeit *

I

In den schweizergeschichtlichen Gesamtdarstellungen ist der
Entwicklung des aargauischen Staatswesens in dem Zeitabschnitt, der
gemeinhin als derjenige der Regeneration bezeichnet wird, ein nur geringer
Raum zugewiesen. Fünf Seiten sind es, mit denen sich die aargauischen
Dinge in der kritischen Geschichtserzählung Johannes Dierauers begnügen

müssen; besonders karg nimmt sich die eine knappe Seite aus, die
ihnen in der impressionistischen Schilderung innerhalb des dickleibigen
2. Bandes der Schweizergeschichte von Ernst Gagliardi gegönnt wird.
In den von weiter Überschau getragenen Analysen Eduard Fueters (ich
denke an die Eingangskapitel seines letzten Werkes «Die Schweiz seit
1848») und William Rappards («L'individu et l'état dans l'évolution
constitutionnelle de la Suisse», Zürich 1937) steht es ähnlich. Der wirt-

53 Vgl. auch, was J. B. von Salis über die Notwendigkeit der Analyse neuer politischer
Terminologie ausführt (Über das Studium der politischen Wissenschaft, in: Jb. der
Technischen Hochschule München 1966, 69).

* Unter diesem Titel sind der Aufsatz, der ursprünglich diesen Titel trug und in
der Festgabe Gallali (JHVG, 1946) erschien, und die «Untersuchungen über Geist
und Politik der aargauischen Begeneration» (Zeitschrift für Schweizerische
Geschichte 27, 1947, 211 ff.), die an der Jahresversammlung der Allgemeinen Gc-
schichtforschenden Gesellschaft der Schweiz vom 28. September 1946 vorgetragen
worden waren, zusammengezogen, wie es auch ihrer Entstehungsweisc - sie waren
einander in sehr kurzem Abstände gefolgt - entspricht. Dabei konnte nicht wohl
vermieden werden, daß einzelnes unter den Tisch gefaUen ist. Wer gerade solches
suchen sollte, dem steht ja der ursprüngliche Wortlaut in den beiden Periodika
jederzeit zur Verfügung.

200



schaftliche Unterbau, den Fueter gibt, die soziologischen Analysen des

Verhältnisses der Parteieliten zu den großen Massen, wie sie in den Werken

beider vorliegen, bringen Gesichtspunkte bei, die nicht genug
bedacht werden können. Indessen erweist es sich, daß sich das Phänomen
des aargauischen Staatswesens der Epoche als eines einerseits
repräsentativ-demokratisch erneuerten, anderseits aber starken, autoritären, auf
kulturpolitische Einheit drängenden Gemeinwesens mit ganz spezifischen
nationalen Gegebenheiten mit den hier zur Verfügung gestellten
Kategorien nicht ohne weiteres einfangen läßt.

Der Grund für diese geringfügige Berücksichtigung des Aargaus kann
nicht darin liegen, daß seine Rolle innerhalb des damaligen eidgenössischen

Staatensystems von den Geschichtsschreibern, die eine Gesamtschau

anstreben, gering eingeschätzt wird. Er liegt in dem äußeren
Umstand, daß bisher keine abschließenden modernen Untersuchungen oder

gar Darstellungen vorlagen, auf die sich Autoren, die notgedrungen ihr
Spezialgebiet überschreiten und so auf weite Strecken hin nicht aus

erster Hand arbeiten, stützen könnten.
Über den aargauischen Bereich hinaus, dem unsere Ausführungen gelten

sollen, scheint mir die Aufgabe zu bestehen, ein Bild jener Jahre zu

zeichnen, das vom Jahre 1848 als notwendigem Schlußjahr gelöst ist,
das die Epoche, ihre Menschen und Ereignisse, ihre Bestrebungen
und Verwirklichungen also als solche enthält, gezeichnet auf Grund
der Analyse und der Betrachtung, die Distanz und Perspektive eines

Jahrhunderts gewähren. Wirtschaftsgeschichtliche und soziologische
Gesichtspunkte werden dabei von Nutzen sein können, der Nachdruck muß
m.E. gerade bei Erforschung und Darstellung der Regenerationszeit
doch auf Politik und Geist liegen.

Carl J.Burckhardt hat damit im Jahre 1925 einen Anfang gemacht.
Fr hat mit seiner Neuhaus-Biographie einen Staatsmann jener Zeit, er
hat einen eidgenössischen Ort - Bern -, und er hat darüber hinaus

sozusagen die große Politik des damaligen schweizerischen Staatensystems
in neuer, weiter und tiefer Weise dargestellt. Auf der Person des

Staatsmannes, wie sie sich auswirkt, zumal eben in dieser großen Politik, liegt
der Nachdruck, in der Erfassung der persönlichen Werte wie in der
erfahrenen Einsicht in den Ablauf der politischen Vorgänge, von der die

Darstellung getragen ist und die sie zu vermitteln sucht, der bleibende
hohe Wert dieser Arbeit. Dabei darf allerdings nicht verschwiegen werden,

daß Burckhardt wohl einige neue Quellen aus auswärtigen Archiven

201



beigezogen hat, daß er aber, abgesehen von der Erschließung des neu-
hausischen Nachlasses, die inner-schweizerische Quellenkunde nicht
wesentlich bereichert, sich vielmehr mit den Grundlagen, die v. Tillier
und G.J. Baumgartner gelegt haben, begnügt hat.

Was C.J.Burckhardt gab, ist für manche andere Kantone, ist zumal
für den Aargau, und zwar nun mit besonderem Nachdruck auf der

Innenpolitik, erst zu tun, wenn auch von vornherein auf den Glanz der
burckhardtischen Darstellung verzichtet werden muß. Wenn sich der

heutige Forscher nach Vorgängern und Vorbildern umsieht, so werden
ihn die Betrachter der Zeitgeschichte ihrer Tage durch Tiefe und klaren
Blick oft überraschen, so sehr, daß er sich in zweifelnden Momenten
daran erinnert, daß namhafte Geschichtsschreiber die These vertreten
haben, nur selbsterlebtes Geschehen sei im Grunde adäquat darstellbar.
Kein Geringerer als der Begründer der kritischen römischen Geschichte,
Barthold Georg Niebuhr, gab dieser Überzeugung Ausdruck, als er in
den Zwanzigerjahren des 19. Jahrhunderts an der Bonner Universität
die - auf Grund von Nachschriften von Hörern herausgegebenen —

«Vorlesungen über das Zeitalter der französischen Revolution» hielt; in
ähnlicher Weise hat sich übrigens schon im Jahre 1816 der junge Solothurner

Geschichtsschreiber Glutz-von Blotzheim geäußert, der erste
Fortsetzer der Müllerschen Schweizergeschichte. Jedenfalls ist es erstaunlich,
wie wahr und richtig in den zeitgeschichtlichen Darstellungen, in
Memoiren, ja in Rechtfertigungsschreiben oder Prozeßschriften der 30er
und der 40er Jahre des letzten Jahrhunderts aus Anzeichen die wirklichen

Tendenzen, aus Folgen die zugrundeliegenden Zusammenhänge
erfaßt wurden. Und denken wir gar an die Höhe des Standortes, den dann
ein Heinrich Gelzer oder ein Ph.A. von Segesser einnehmen werden!

Parteistandpunkte sind naturgemäß derartigen Darstellungen nicht
fremd, ja, an dem Wollen des Autors mag sich geradezu seine Einsicht
entzünden. Parteigesichtspunkte spielen aber auch in der eigentlichen
Historiographie des ganzen Jahrhunderts, das auf die Ereignisse unserer
Epoche folgte, ihre Rolle, ja, es kann ruhig von einer Fortführung der

Kämpfe der 1830er und 1840er Jahre mit literarischen Waffen gesprochen

werden. Zu einem neuen Höhepunkt schwoll diese Auseinandersetzung

in der Zeit des Kulturkampfes der 70er Jahre an. Wogen lange
die radikalen Gesichtspunkte und Wertakzente vor, die ja auch den

repräsentativen Gesamtdarstellungen der Dändliker und Dierauer nicht
völlig fremd sind, so machen sich, wenn ich recht sehe, seit einiger Zeit

202



die katholischen stärker fühlbar. Geschichte wird doch so auf beiden
Seiten nicht geschrieben. Es gilt, wie wir es schon sagten, sich wieder
stärker in die Zeit hinein zu stellen, zugleich aber auch sich stärker über

die Zeit zu erheben.
Allzusehr dem Momente verhaftet, um unmittelbare historische

Erkenntnisse zu bieten, sind dagegen i.A. die Aktenstücke mannigfaltiger
Art, wie sie unsere Archive bergen, Parlamentsreden, Streitschriften,
Zeitungsartikel und Briefe. Mittelbar helfen sie doch sehr viel. Sie

ermöglichen uns, wirklich aus dem Moment heraus zu sehen, ohne die

eingetretenen Folgeereignisse als notwendige bereits in die Rechnung
einzustellen. Hier liegt beschlossen, was als der eigentliche Quellenstoff der

Epoche zu gelten hat. Behutsam benutzt, werden die genannten Quellen
manchen Aufschluß ohne weiteres vermitteln können. Gerade an dieser
Stelle darf aber wohl betont werden, wie wünschbar es wäre, wenn sich

nicht nur der quellenarmen Frühzeiten, sondern auch der in ihrem
papierenen Überfluß fast erstickenden Neuzeit eine kritische Quellenkunde
annähme. Ich nenne ein Beispiel: Im Jahre 1842 erschien Friedrich
Hurters umfangreiche Streitschrift «Die Befeindung der katholischen
Kirche in der Schweiz» (1842). Nachträge, von denen einer speziell den

«Aargauischen Katholiken und dem Radikalismus» gewidmet ist, folgten

ihr. Hurters Publikationen sind von erstaunlichem Stoffreichtum,
in den raisonnierenden Teilen sind sie nicht ohne wertvolle Gesichtspunkte.

Was den Aargau anbetrifft, so sagen wir wohl nicht zu viel,
wenn wir der Vermutung Raum geben, die ganze katholische historio-
graphische Tradition gehe letzten Endes auf Hurter zurück. Der kritische

Forscher aber wird dieses Buch nur zögernd benutzen, solange die

Zuverlässigkeit der darin mitgeteilten Tatsachen nicht kritisch untersucht

ist.
Die Aufgabe, Politik und Geist der Regenerationszeit untersuchend

und darstellend neu zu erfassen, läßt sich nach drei Richtungen an die
Hand nehmen. Einmal wäre das Typische zu erfassen. An den aargauischen

Realitäten also wäre etwas zu erwägen, was es denn hier mit
Begriffen wie Liberalismus, Radikalismus, Ultramontanismus, Konservatismus

usw. auf sich habe, und die also gewonnenen Allgemeinbegriffe
wären einer neuen Darstellung dienstbar zu machen. Neue Aufmerksamkeit

wäre dann zu schenken den Ereignissen, dem Ablauf der Dinge.
Es müßte also etwa überwunden werden können der Dualismus in
Auffassung und Darstellung der kritischen Januartage des Jahres 1841, die

203



in der Klösteraufhebung vom 13. d.M. gipfelten, wobei sich die eine

Auffassung letztlich, wie wir eben sahen, auf F. Hurter, die andere aber
auf Augustin Keller1 zurückführen läßt. Ebensoviel Aufmerksamkeit
gebührt endlich den in solchen Zusammenhängen auftretenden handelnden

Gestalten, den Menschen, die, wiewohl auch wiederum von der
allgemeinen Zeitstimmung getragen, die politischen Ideen so und nicht anders
ausreifen lassen, auf den Gang der Dinge einwirken, dabei scheiternd
oder sich bewährend. Kaum wo lassen sich so erschütternde Einblicke
in die Vergänglichkeit alles Irdischen gewinnen. «Der Mensch lebt, wirkt
nur in der Idee fort, durch die Erinnerung an sein Dasein», lesen wir in
einem Aphorismus des Novalis. Aber diese Erinnerung erlischt. Und
nach kaum hundert Jahren kann nicht nur von dem Stillen im Lande,
sondern auch von manchen Männern, die in ihrem Gemeinwesen eine
bedeutende Stellung eingenommen haben, selbst Geburts- und Todesdatum

oft, wenn überhaupt, nur noch durch das Zivilstandsamt ihrer
Heimatgemeinde erfragt werden, alles weitere ist Aufgabe mühsamster
Nachforschung, die lange nicht immer zum Ziele führt. Für den Aargau
liegen in dieser Hinsicht die Dinge um so ungünstiger, als, im Gegensätze
etwa zu Basel, jahrzehntelang die Archivleitung der Sammlung privater
Papiere keine Aufmerksamkeit geschenkt hat, und heute läßt sich trotz
allem verdienstlichen Bemühen natürlicherweise nur wenig nachholen.

Nach diesen drei Richtungen muß die Arbeit nun aber möglichst
Hand in Hand vorgetrieben werden, wenn sie fruchtbare Ergebnisse
erzielen soll. Auf dem personengeschichtlichen Bereiche liegt der Nachdruck

bei dem Thema, das wir uns für diese Studie gestellt haben.

II

Nach dem glanzvollen Durchbruch der Neuerungsbestrebungen in den
größeren Kantonen trat die politische Entwicklung der Schweiz bekanntlich

seit dem Jahre 1839 sichtlich in ein Krisenstadium ein. Neben die
rein politischen Antagonismen traten jetzt besonders ausgeprägt
diejenigen des Geistes.

In diesen Jahren der krisenhaften Zuspitzung aller Gegensätze kam
es in hohem Maße auf die persönliche Bewährung der Mithandelnden an.

1 [Augustin Keller], Die Aufhebung der aargauischen Klöster. Eine Denkschrift
an die hohen Eidgenössischen Stände [Aarau 1841], 157 S. Eher das Problem der
Verfasserschaft siehe oben, Anm.278 zu «Zur Geschichte ».

204



Die Geister schieden sich. Die einen gingen den angetretenen Weg weiter,
auf beiden Seiten. Andere entdeckten erst jetzt ihren eigentlichen
Standort: K.Sicgwart-Müller, der Luzerner Staatsmann der
Sonderbundszeit, hatte ja bis 1840 im liberalen Lager gestanden; Gallus Jakob
Baumgartner, der Redaktor des radikalen «Erzähler» und st.gallische
Landammann, zog 1841 einen Strich unter seine bisherigen Bestrebungen.

Seine «Geschichte der Schweiz in ihren Kämpfen und Umgestaltungen»

bildet neben Tilliers «Geschichte der Eidgenossenschaft im
Zeitalter des sogeheißenen Fortschritts» bis heute den Ausgangspunkt für
jede dieser Epoche gewidmete Bemühung.

Neben diesen großen, allgemein bekannten Beispielen der inneren
Wandlung und äußeren Richtungsänderung - Apostasie nannten es die

bisherigen Freunde, wenn sie sich noch schonend ausdrückten - stehen
manche kleinere. Auch auf dem uns jetzt besonders interessierenden
Boden des Aargaus finden sie sich. Auch für sie mag gelten, was Dierauer
über Baumgartner gesagt hat: «Es wird niemals völlig sicher zu erkennen

sein, wie Baumgartner dazu kam, sich von seinen früheren, so machtvoll

ausgesprochenen Überzeugungen abzuwenden; denn dem Geschichtsforscher

ist es nur selten vergönnt, in das innerste Seelenleben eines

Dahingeschiedenen zu dringen».2 Müssen wir also von vornherein auf
eindeutige Resultate verzichten, so bietet es doch einen eigenartigen Reiz,
dem Geschicke von Männern nachzugehen, die an einem bestimmten
Punkte aus innerster Nötigung Halt machen mußten. Politisch
wirksamer sind die geradlinigen Kraftnaturen, die ihr Dämon einem einmal
für immer erfaßten Ziele entgegentreibt. Als großen Repräsentanten dieses

Typus sei auf Augustin Keller an dieser Stelle gerade nur hingewiesen.
Andere führt Gewissen oder Einsicht zu einem Bruche, der sie neue
Bahnen einschlagen oder aber politisch scheitern, in einem tieferen Sinne
aber erst recht sich selbst treu bleiben läßt.

Das aargauische Staatswesen der Regenerationszeit ist als der «Kulturkanton»

in das allgemeine Bewußtsein übergegangen. Es hat die Klöster,
jene Stätten der «Verfinsterung», beseitigt und von da aus sich auch in
den größeren, auf der Ebene des eidgenössischen Staatensystems, unter
Führung Berns und seines Schultheißen Neuhaus ausgetragenen Kampf

2 Joh.Dierauer, Politische Geschichte des Kantons St.GaUen, St.GaUen 1904, 70.

- In allgemeinerer Weise äußert sich über das Phänomen der pohtischen Bich-
tungsänderung Ph. A.v. Segesser in seiner Würdigung von Konstantin Siegwart
(Sammlung Kleiner Schriften II, 458).

205



gegen die Jesuiten, für die Überwindung eben dieses Staatensystems
gestürzt.

In diesem vielgestaltigen Kanton war man ferne davon, jedem das

Seine zu geben, vielmehr sollte letzten Endes allen das Gleiche
verschafft werden, und wo sich geistige Autonomie regte, da half der

Staatsapparat, dessen Träger sich sozusagen als die Agenten des Weltgeistes
fühlten, nach. Man war weit davon entfernt, die liberalen Konzeptionen
eines Benjamin Constant zu den seinen zu machen. Weit mehr als Freiheit

galt diesem Staatswesen staatliche Kraft und geistespolitische
Einheit. Es wird einmal eine Aufgabe für sich sein, Herkunft und eigentliches

Wesen dieser aargauischen Politik ganz zu erfassen.

Doch scheint mir die Behauptung gewagt werden zu dürfen, die

tiefsten Tendenzen dieses Staates seien totalitärer Natur gewesen. Wo
aber weite Sektoren des gesellschaftlichen Lebens vom neuen Staat noch

nicht erfaßt sind — der Aargau erreichte die Rechtscinheit seiner Teile

erst nach Ablauf dieser Epoche; er kannte, wie einst das alte Athen,
keine direkten Staatssteuern; stärkster wirtschaftlicher Aufstieg war
noch durch keine sozialpolitischen Schranken gehemmt —, wo bei aller

Betonung der zentralen Autorität und ihrer Organe in den Bezirken und
Gemeinden doch die dauernd zur Verfügung stehenden Zwangsmittel
fehlen, läßt sich ein totalitäres Ideal nur schwer realisieren. Mehr und
mehr haben sich im Laufe der dreißiger Jahre zwei extreme politische
Haltungen herausgebildet: der radikalen Regierungspartei stand die

Opposition der Freiämter Katholiken gegenüber, beide Strömungen
nicht ganz leicht zu fassen in Wesen, Herkunft und Wollen. Die
vermittelnde Richtung der J.Herzog von Effingen, R.Feer, R.Rauchen¬
stein usw., der auch einzelne maßvolle antiradikale Katholiken aus dem

Fricktal und aus Baden nahestanden - diese Richtung hatte sich in der
Neuen Aargauer Zeitung ein Organ geschaffen und konnte durch die

Basler Zeitung eine weitere schweizerische Öffentlichkeit erreichen -,
vermochte das Zusammenprallen dieser Extreme nicht zu verhindern.
Im Spätjahr 1840 wurde ein Verfassungsentwurf, der beiden Teilen

etwas, keinem alles hatte geben wollen, mit erdrückender Mehrheit
verworfen, weil er keinem die ersehnte volle Befriedigung hatte bieten können.

Die Volksabstimmung vom 5. Januar 1841 aber sanktionierte nun
ein Staatsgrundgesetz, das dem katholischen Bevölkerungsteil nicht nur
die von ihm erstrebten positiven Garantien für einen ungekränkten freien

Wirkungsbereich der Kirche vorenthielt, sondern sogar die politische

206



Parität der beiden Konfessionen, die seit 1815 ein integrierender
Bestandteil des aargauischen Verfassungsrechtes gewesen war, hatte fallen
lassen. Es folgten die bekannten, bis jetzt indessen nie kritisch und
unbefangen untersuchten und dargestellten Ereignisse, die in der
Klösteraufhebung vom 13. Januar 1841 gipfelten und zu einer mehrwöchigen
Besetzung des Freiamtes durch Truppen des Aargaus und der Nachbarkantone

führten. Unversöhnlicher als je standen sich die Parteien gegenüber.

Ja, der Kampf um politische Ideologien oder um sachliche Postulate,

der bisher quer durch die Konfessionsteile hindurchgegangen war,
war, sich entzündend an der Klosterangelegenheit (wie später in
gesamtschweizerischen Zusammenhängen am Jesuitenhandel), doch
wiederum weithin zu einem solchen der Konfessionen geworden. Und was
ein aargauischer Hausstreit war, wurde bald zu einer großen,
gesamteidgenössischen Auseinandersetzung, bei der sogar die Gefahr der
ausländischen Intervention im Bereiche des Möglichen lag.

Überblicken wir nun den Kreis der aargauischen Politiker der Epoche,
so sehen wir neben den Männern, die von Anfang an ihren Standort
gefunden hatten und unentwegt ihre Ziele verfolgten, sei es, daß Temperament

und Charakter, sei es, daß Überlieferung und Herkunft, sei es, daß

Bildungserlebnis und Überzeugung sie bestimmten, eine kleinere Schar,
für die früher oder später ein Wendepunkt eintrat.

Aus den allerersten Jahren der Epoche sind zwei derartige Fälle zu

nennen, derjenige des Dichters Abraham Emanuel Fröhlich (1796-1865)
und der des rechtsstaatlichen Liberalen Dr. iuris Rudolf Feer (1788 bis

1840)3. An der bekannten Konferenz zu Baden (20.-27. Januar 1834),
die über die Begründung eines Metropolitanverbandes in der Schweiz
und über die Sicherung der staatskirchlichen Rechte der Regierungen zu
beraten hatte, ließ sich die aargauische Regierung vertreten durch
Gregor Lützelschwab4 aus Kaiseraugst (1793-1860) und Edward Dorer
aus Baden. Beide sind in den folgenden Jahren diesen Bestrebungen
untreu geworden. In eine Reihe mit Lützelschwab und Dorer gehört

3 Über B.Feer siehe in diesem Bande S.61 und 123 f. Selbstredend sind auch hier
wie in jedem personengeschichtlichen Falle die Lebensbilder bzw. das Lexikon zu
konsultieren. In der Begel werden wir aber nur noch ausdrücklich angeben, wenn
eine Gestalt sich in diesen beiden Nachschlagewerken nicht findet. Im übrigen mag
es auch nicht schaden, wenn der Leser sieht, wie mühsam - aber auch wie schön! -
das Arbeiten war, als diese Nachschlagewerke noch nicht existierten.

4 Über Gregor Lützelschwab siehe in diesem Bande Anm. 215 zu S. 107 und Anm.
75 zu S.335.

207



nun auch der aus dem Freiamt stammende, aber in Laufenburg wirkende
Dr. iuris Kaspar Leonz Bruggisser, einer der tätigsten Beförderer der
aargauischen Revisionsbewegung von 1830 und in der Folge einer der
maßgebenden Exponenten des regenerierten Aargaus.

Lützelschwab wurde nach seinem Ausscheiden aus dem Kleinen Rate
(1836) Oberrichter. Als Mitglied des Großen Rates nahm er auch weiterhin

an der Politik einen gewissen Anteil. Dorer wie Bruggisser dagegen
sind im Zusammenhang mit ihrer Wandlung aus dem politischen Leben

ausgeschieden.
Endlich gehören in diesen Zusammenhang zwei Männer, für die ihre

Wandlung nicht Mäßigung oder gar Ruhe bedeutet hat, die sich vielmehr
nun in einen Kampf auf Leben und Tod für die neu erfaßten Ideale
gestürzt haben. Ich denke an die beiden Juristen Jakob Ruepp und Anton
Weißenbach, die als Mitglieder des Bünzer Komitees im Jahre 1843

wegen Hochverrates in contumacium zum Tode verurteilt wurden, nachdem

sie sich durch die Flucht außer Landes dem Zugriff der Behörden

entzogen hatten.

III
Jakob Ruepp (1792-1857), von Sarmenstorf, war der zweite Sohn des

helvetischen Senators Alois Ruepp. Von seinem Rechtsstudium in
Heidelberg zeugt eine gekrönte Preisschrift aus seiner Feder «De vindica-
tione rerum mobilium Germanica», die 1823 in Paris im Drucke erschien.
Er war Gerichtsschreiber in Bremgarten von 1827 bis 1837, wurde 1838

Obergerichtssuppleant, und war von 1827 bis 1841 Mitglied des Großen
Rates, wo er indessen keine hervorstechende Rolle gespielt hat. Als
Präsident einer Kommission, der u.a. auch Augustin Keller angehörte,
hat er sich in einer wichtigen Angelegenheit als Rechtskonsulent seiner

Heimatgemeinde Sarmenstorf betätigt. Seine ursprünglich radikale, auf
die kirchenpolitischen Maßnahmen der aargauischen Regierung
eingeschworene Gesinnung belegt ein Brief an seinen damaligen Freund
K.R.Tanner aus dem Jahre 1835, der bei dessen Briefnachlaß erhalten
geblieben ist. Zwischen 1838 und 1840 muß er seinen «früheren radikalen

Grundsätzen» entsagt haben. Als Mitglied des Bünzer Komitees
wurde er einer der tätigsten Vorkämpfer der Freiämter Katholiken5.

5 Die Angaben über Buepps Leben beruhen auf den aargauischen Amtskalendern,
auf Archivalien des Gemeindearchivs Sarmenstorf sowie auf gütigen Mitteilungen

208



Der Offizial-Verteidiger im Hochverratsprozeß, W. Baldinger aus Baden,
der von den persönlichen Verumständungen der politischen Wandlung
Ruepps wenig zu sagen wußte, hob diese ins Allgemeine und führte aus :

«Der Verteidiger weiß nur das, daß man in redlichem wie in unredlichem
Sinne seine politische Stellung ändern kann; daß sich solche Umwandlung

in der Regel allmählig, fast unbewußt, und unter hundert unwägbaren

Einflüssen macht; er weiß, daß sich keine schlechten Motive für
die Sinnesänderung des Inquisiten nachweisen lassen; er weiß, daß man
über das Gewissen nicht richten soll.»

Wie Ruepp, stieß Anton Weißenbach (1796-1889) erst in letzter
Stunde zu dem Ausschuß der klerikalen Freiämter Demokraten, doch
brauchte er dazu keinen ganz so weiten Weg zurückzulegen wie sein

Kollege. Er stammte aus alter Bremgartner Familie, die sechs Schultheißen

hervorgebracht hatte, aus der auch gelehrte Theologen hervorgegangen

waren. Weder über seine allgemeine noch über seine juristische
Ausbildung ist mir etwas bekannt geworden. Er wird als Mann von Geist
und Bildung, als Vertreter einer durchaus liberalen Richtung geschildert,
ohne daß er deshalb von den in den dreißiger Jahren sich herausbildenden

Zuständen befriedigt gewesen wäre. In diesem Sinne betätigte er
sich denn auch mehrere Jahre im Großen Rate. Indessen schaute er
mehr in die Zukunft als in die Vergangenheit und förderte vorurteilsfrei
viel Neues und Gutes.

Tausendfache Berührung verband ihn mit dem Volke. Der Verteidiger
im HochVerratsprozeß von 1843, der ihm in Freundschaft und Kollegialität

seit Jahren verbundene W. Baldinger, dessen Plädoyer wir diese

Angaben mit den nötigen Vorbehalten entnehmen, glaubt, daß ihm, sofern

er im Freiamte in der kritischen Periode der Verfassungsrevision für
seine Mitbürger wirken wollte, keine andere Wahl geblieben sei, mochte
ihm persönlich noch so sehr der Protest gegen die bisher eingeschlagene

politische Richtung wichtiger sein als das positive Programm oder die

Art des Vorgehens der katholischen Demokraten: «Er wählte die Partei
des Volkes, mit dem ihn die subjektive Überzeugung von der Schädlichkeit

des radikalen Systems und das Bewußtsein der Zurücksetzung des

katholischen Landesteiles verband». Es wäre höchst wichtig, wenn über

des hochw. Herrn Pater Martin Baurf in Einsiedeln. - Der zitierte Brief Buepps
an Tanner findet sich in der Tannerschen Briefsammlung in der KBAG, Bd. 1,

Nr. 98.

209



die Geistesart gerade dieser Männer mehr beigebracht werden könnte.
Die Dürftigkeit der Unterlagen verbietet cs bis jetzt6.

IV
Etwas näher soll uns nun die politische Entwicklung von Kaspar

Leonz Bruggisser und Edward Dorer beschäftigen. Die hier einigermaßen

befriedigende Quellenlage macht das möglich. Die Ergebnisse werden

vielleicht davon überzeugen, daß sich derartige personengeschichtliche

Detailarbeit schließlich lohnen kann.
Kaspar Leonz Bruggisser wurde im Jahre 1807 geboren. Er stammte

von Wohlen im Freiamte. Er studierte auf deutschen Universitäten die
Rechte und schloß seine Studien mit dem Doktorexamen ab. Nach
ausgedehnten Reisen, auf denen er manche politische Beobachtungen
sammelte, kehrte er in die Heimat zurück und wurde aargauischer
Fürsprech. Mitunterzeichner der Lenzburger Petition vom 12. September
1830, suchte er, wie Tanner und seine Freunde, sich zusammen mit
seinem Vetter Johann Peter Bruggisser (1806-1870) dem gewaltsamen
Vorgehen Fischers von Merenschwand entgegenzusetzen. Wie er, trotz
seiner Protestation, mitgerissen wurde und dann zusammen mit seinem
Vetter als Unterhändler zwischen den Freiämter Insurgenten und der
aargauischen Regierung wirkte, ist bekannt. Bruggisser wurde Mitglied
des Verfassungsrates, gehörte dem Großen Rate bis zum Jahre 1846 an
und vertrat seinen Kanton viermal an der Tagsatzung. Anfangs der
dreißiger Jahre siedelte er nach Laufenburg über, in die Heimat seiner
Gattin, der Tochter des dortigen Bezirksamtmanns Brentano, und wurde
daselbst Bezirksgerichtspräsident ".

Bruggisser gehörte zu den maßgebenden Begründern des regenerierten

6 Die Angaben aus den Plädoyers im Hochverratsprczeß von 1813 sind entnommen
dem Aktenverband B VIII (Verteidigung im Aufruhrprozeß vom Bezirk
Bremgarten) des StAAG. Die genealogischen Angaben über die Familie W eißenbach
werden einer freundlichen Auskunft des Zivilstandsamtes Bremgarten verdankt.

7 Einige Daten des äußeren Lebens stellt zusammen: Gustav Wiederkehr, Unsere
Heimat IV, Wohlen 1930, 28, Anm. 13. Etwas weiter führen die Nekrologe über
Kaspar Leonz Bruggisser: «Schweizerbote» vom 19.Februar 1848, über Peter
Bruggisser: «Freiämter Stimmen» vom 12.Januar 1870 (enthält auch einige
Angaben über K.L.Bruggisser). Zumal auch über die politischen Auffassungen
und deren Wandel geben Aufschluß die Verhandlungsblätter des aargauischen
Gr.B. seit 1831, eine wohl noch viel zu wenig ausgeschöpfte Quelle für diesen
Zeitraum. Vgl. auch: Chr. Freymund [Pseudonym], Die Bestrebungen der

210



Aargau7". In der Folge trat er dafür ein, daß die Verfassung von 1831

als unantastbares Heiligtum dastehe, daß sie in all ihren Bestimmungen
Wahrheit werde. Deshalb waren Geschäftsordnungsdebatten, solche

über die richtige Anwendung von Reglementen, Gesetzen oder
Verfassungsbestimmungen für ihn keine Äußerlichkeiten. Unzählige Male
ergriff er bei solchen Anlässen das Wort. In diesen, wie in fast allen anderen

Voten Bruggissers sind die Prinzipien, von denen er sich als doktrinärer

Politiker leiten ließ, mit Händen zu greifen: Das verletzte Natur-
recht wie der wieder erwachte «Geist der Altvordern» haben zu dem

Akt legitimen Widerstandes geführt, als den cr retrospektiv den
Aufstand vom 6.Dezember 1830 angesehen wissen wollte8. Im Sinne der

Repräsentativdemokratie sollte der Große Rat, als dessen Mitglied
Bruggisser sprach, wirklich die oberste Behörde sein, der Großratspräsident

über dem Landammann stehen9. Für Rechtsgleichheit, gegen
Aristokratismus jeglicher Art, wurde er nicht müde aufzutreten10. So sollte

aargauischen Katholiken, ihre Kirche durch konfessioneUe Trennung zu sichern,
1840, 130f.

7a K.L.Bruggisser war Mitglied der \ erfassungsrevisionskommission und des Verf,-
Bates von 1831. Die (gedruckten) Verhandlungen des Verf.-Bates des Kantons
Aargau, Aarau 1831, zeigen, daß K.L.Bruggisser kaum eine Sitzung vorübergehen

ließ, ohne das Wort zu ergreifen, von der Notwendigkeit durchdrungen,
«mit Ernst an der Gründung des Staates [sie!] zu arbeiten» (Nr.5).

8 Verh. 1831, 69, 471; vgl. 1834, 477.

9 Verh. 1835, 100, 105, 124. - Wenn übrigens der Aargau bis heute an der Spitze
seiner Begierung einen Landammann. als seinen Vertreter einen Landstatthalter
stehen hat, so geht diese Titulatur auf einen Antrag von K. L. Bruggisser zurück.
Er lehnte das «fremde Wort .Präsident'» ab und befürwortete den Landammann
als «acht schweizerisch und republikanisch» (Verh. des aargauischen Verf.-Bates
1831, Nr. 10/11, 12). Hier dürfte ein Punkt sein, wo sich einmal, wenn auch nur
in einer Äußerlichkeit, der Einfluß der altschweizerischen Demokratie der Lands-

gemeindeorte auf die «regenerierten» Kantone des schweizerischen Mittellandes
nachweisen läßt.

10 So sprach sich K.L.Bruggisser aus politischen Gründen gegen den Verkauf der
Buine Schenkenberg an einen bayerischen Freiherrn Max. Jos. v. Schenkenberg

aus, w obei er u. a. äußerte : « Ich glaube nicht, daß es der W ürde des Aargaus

angemessen sei, um cin paar lumpige Franken einen Freiherrn sich wieder bei

sich einnisten zu lassen.» es sei «im Widerspruch mit dem Geiste unserer
Verfassung, gegen einige Geldstücke die freie aargauische Erde, diesen

klassischen Boden der neueidgenössischen Freiheit, eitlem Junkervolke zum
Stoffe von Adelsdiplomen hinzugeben». Bruggisser blieb mit seinem doktrinären
Gegenantrag in der Minderheit. Verh. 1832, 374ff.

211



auch das Land jetzt nicht mehr hinter der Residenz, hinter den städtischen

Gemeinwesen überhaupt zurückstehen.
Gewissens/rei/iett, Petitionsrecht usw. waren ihm zunächst teuer. Doch

hier bricht sich die individuelle Freiheit am Wohle des Ganzen, und wo
sich diese Frage stellte, entschied er sie zugunsten des Staates.

Die Einheit des Staates war ihm teuer. Sie stellte sich ihm in der
einheitlichen Gesetzgebung - wir werden noch davon hören - und im
einheitlichen Geiste dar.

Deshalb drängte Bruggisser schon 1832 auf die baldige Vorlegung
eines Schulgesetzentwurfes. An den Jesuiten soll man ein Beispiel
nehmen, «man bedenke, was die Jesuiten zu ihrer Zeit gewirkt, wo sie den
Unterricht allein in ihren Händen hatten».11 Die Schule des neuen
Staates ist Staatsanstalt, sie ist wohl das «wichtigste Hoheitsrecht»12
des Staates, «der Unterricht einer der wichtigsten Hebel, der
Staatsgesellschaft diese oder jene geistige Richtung zu geben».13

Weit größeres Augenmerk als der Schule schenkte Bruggisser der
Kirche. Wie andere aargauische Staatsmänner der Zeit sprach und
handelte er als Bürger einer geistigen Welt, in der die Konfessionsunterschiede

überwunden waren. Es war der Geist der ersten drei Jahrzehnte
der aargauischen Geschichte: damals haben z.B. Geistliche beider
Konfessionen an den Bestrebungen der aargauischen Bibelgesellschaft
mitgearbeitet. Der «regenerirte» Staat von 1830 begnügte sich nicht mehr
mit einer still behutsamen Haltung, in eifrigem Wirken wollte er auch
auf kirchlichem Gebiete bewußt fortschreiten. Aber es war auch jetzt
zunächst nicht ein Kampf der Konfessionen gegeneinander. Wenn Bruggisser

einmal berichtet, die «Wühler» gäben vor, «Reformierte Ketzer'
und ,lutherische Katholiken' wollen dem Volke die Religion nehmen
oder gefährden»,14 so treffen die von Bruggisser vehement abgelehnten
Gewährsmänner in einem gewissen Sinne doch den Kern der Sache:

Freisinnige Männer beider Konfessionen kämpften für einen neuen
Gemeingeist, der alles erfüllen sollte. Ihnen waren die unverständlichen
Überbleibsel der alten Zeit Ärgernisse, gegen die der Staat auf Grund
eines Aufsichtsrechtes, das in seiner Natur liege und ohne das er nicht
bestehen könne, einzuschreiten habe. Bruggisser bestritt deshalb rund-

11 Verh. 1832, 47.
12 Verb. 1835, 666.

13 Verh. 1835, 773f.
14 Verh. 1834, 767.

212



weg das Bestehen einer Religionsgefahr, wie es noch viele Jahre später
Augustin Keller und seine Freunde tun sollten. Widerstand gegen die

Bestrebungen der Repräsentanten dieses Staates, der zu beseitigen
befugt ist, «was seinem Zwecke und dem Vorwärtsschreiten des Volkes
hinderlich ist»,15 kam jetzt der Majestätsbeleidigung nahe, auf alle
Fälle zeigte sich darin das Wirken eines finsteren Geistes gegen die

«heiligsten, teuersten Absichten» einer aufgeklärten Mehrheit. Aber wie man
das auch ansehen mochte, die Gegenkräfte wurden geweckt, der kuriali-
stischen Renaissance im Kanton recht eigentlich Eingang verschafft.

Wenn R. Rauchenstein einmal an Andreas Heusler schreibt, die
Geschichte des Aargaus gehe seit einigen Jahren halb «in einer sehr profanen

Kirchengeschichte» auf, so ist Bruggisser einer der Initianten, eine

der Hauptgestalten dieser profanen Kirchengeschichte gewesen, einer
der Hauptkämpfer für die iura maiestatica circa sacra des aargauischen
Staates. Bruggisser sah sich - und in solchen Tiraden erinnert er lebhaft
an den damals vielgelesenen deutschen Publizisten Carl Julius Weber —

als Teilhaber eines säkularen Kampfes für Licht und Aufklärung, in den
schon ein Heinrich IV. verstrickt war, als er mitten im Winter barfuß vor
«einem Maitressenpalais in Italien»16 auf die Willkürentscheidung des

Papstes warten mußte. Die Klöster der Schweiz sah er als «Vorposten
einer fremden Armee» an, die seit Jahrhunderten «unser Volk in seiner
Bahn zur besseren Bildung und zur Entwicklung seiner nationalen Kräfte
still gestellt» habe17. Würde man auf die Badener Konferenzartikel
verzichten, so meinte er 1834, so sei zu beweisen, «daß wir uns zu Heloten
einer wuchernden Klasse herabwürdigen würden».18. Denn zwei
Parteien gebe es: «Die eine will Verdummung und Knechtschaft, und die
andere die Freiheit der Völker.»19 Bruggisser kämpfte diesen Kampf
mit einem Pathos, dessen Reinheit einzig durch die unerhörte Schärfe
und Grobheit seiner Sprache getrübt ist20. Er stand bei den Kampfmaßnahmen

des Jahres 1835, die zu einer militärischen Besetzung des

Freiamtes führten und mit dem Klosteradministrationsdekret und dem Ver-

15 Verh. 1836, 138.
16 Verh. 1834, 766.
17 Verh. 1835, 1446.

18 Verh. 1834, 264.

19 Verh. 1834, 765.

20 Verh. 1832, 44, äußerte Beg. Bat Hürner: «Solche Beden sind seit dreißig Jahren
in dieser Versammlung nie erhört worden. »

213



bot der Novizenaufnahme ihre Krönung erfuhren, an der Spitze. Wäre
es auf ihn allein angekommen, so wäre man schon ein Jahr vorher weit
schärfer vorgegangen21.

Der dergestalt regenerierte Aargau sollte sich nun auch nach außen

entsprechend auswirken. «Was hat der Aargau zu tun?», so ließ sich

Bruggisser schon im September 1831 bei der Tagsatzungsinstruktionsbe-
ratung im Großen Rate vernehmen: «Wir dürfen es wohl aussprechen,

wenn auch nicht an Umfang und Reichtum, so hat doch der Kanton
Aargau in moralischer Beziehung ein großes Gewicht in der Waagschale
der Eidgenossenschaft.»22 Bruggisser trat mehrfach entschieden für das

Widerstandsrecht, ja für das Recht der Selbstkonstitutionierung
unterdrückter Minderheiten ein. In den Angelegenheiten von Basel und

Schwyz riet er immer zu den radikalsten Maßnahmen. Desgleichen in der

Frage der Bundesrevision, von der er einmal im Jahre 1833 sagte, sie

verdiene als Nationalfrage den Vorrang vor jeder andern, auch vor den

kirchlichen Fragen23. Kompromißwilligen gegenüber betonte er, daß der

Austrag zwischen den erträumten Vorrechten und dem Recht geradezu
eine gesamteuropäische Frage sei und nicht in der Schweiz allein
entschieden werden könne24.

Den konzentriertesten Ausdruck für seine Staatsanschauung fand der

junge Bruggisser in einem «Rechtsgutachten über die Ansprüche des

Mönchsklosters Einsiedeln auf das aargauische Nonnenkloster Fahr»
von 1836, das manches vorwegnimmt, was Augustin Keller im März
1841 in der Klosterdenkschrift äußern sollte.

Wir übergehen alles Gehässige und Deklamatorische dieser Schrift,
lassen die staatsrechtlichen Erwägungen des ersten, die zivilrechtlichen
des zweiten Teiles beiseite. Die wichtigste Stelle für unsere Zwecke lautet :

«Aus dem Staatszwecke - größtmögliche Sicherung der aus der
menschlichen Natur fließenden Rechte des Einzelnen, seine geistigen und

körperlichen Kräfte nach seinem Willen zu entwickeln und zu seiner
Wohlfahrt anzuwenden - emaniert die Staatsgewalt, alle diesem Zwecke

entgegentretenden Hindernisse zu beseitigen und alles anzuordnen, was

zur Beförderung desselben notwendig oder nützlich ist. - In der Staatsgewalt

liegt auch die Befugnis, Gesellschaften und Korporationen zu ge-

21 Vgl. Verh. 1834, 411,768.
22 Verh. 1831, 475.
23 Vgl. Verh. 1833. 868.
24 Vgl. Verh. 1833. 510.

214



statten oder zu untersagen, je nachdem sie der übrigen Staatsgesellschaft
zuträglich oder nachteilig sind. - Der Staat, dessen bürgerliche Ordnung
einen Teil der göttlichen Weltordnung ausmacht, kann daher auch -
bloß durch seine Konzession ins Leben getretene - Korporationen
reformieren, vermindern oder ganz aufheben, sobald das eine oder andere
durch die öffentliche Wohlfahrt Aller geboten erscheint. So wie eine

korporative Gesellschaft als äußerer Verein erst dadurch eine rechtliche
Existenz in bürgerlichen Verhältnissen gewinnt, daß sie vom Staate
unter dem von sich selbst verstehenden - im Selbsterhaltungsrechte des

erstem liegenden Vorbehalte fortdauernder Nützlichkeit oder zum
mindesten beziehungsweiser Unschädlichkeit — anerkannt und mit ihren
Angelegenheiten unter den Schutz seiner Gesetze gestellt wird, ebenso

muß sie sich auch gegen diese Wohltat die stete Aufsicht des Staates
über alle ihre Angelegenheiten, so weit dieselben einen Einfluß auf
bürgerliche Verhältnisse haben, und alle diesfälligen Anordnungen, und
zuletzt selbst die Zurückziehung der Anerkennung und des davon
abhängenden Schutzes gefallen lassen.» (S.7.)

In diesen Konklusionen Bruggissers fühlen wir uns an die staatsrechtliche

Auflassung der römischen Kaiserzeit, an die Staatspraxis des

europäischen Absolutismus erinnert.
Dieser selbe Bruggisser aber vollzog nun seit etwa 1837 eine Wendung.

Er muß eingesehen haben, daß sich ein Gemeingeist nicht herbeizwingen

läßt, erschrocken sein über die immer größere Entfremdung der

aargauischen Teilgebiete. Seine neue politische Haltung entspricht nicht
nur taktischen Erwägungen, wie es bei seinem Vetter J.P.Bruggisser
aus Wohlen der Fall ist. Eine innere Wandlung, eine Weiterentwicklung
oder wie wir es nennen mögen, muß in ihm vorgegangen sein. Er gab
seinem jugendlichen Doktrinarismus den Abschied. «Vorerst soll man
nun nur nie vergessen», so läßt er sich am 14. Januar 1840 im Großen
Rate vernehmen, «daß es nicht bloß Philosophie und Spekulation sind,
welche die Staaten regieren, sondern vor allem auch die Geschichte; da

liegen die Festen und Fundamente des öffentlichen Lebens, und wenn
Ihnen das Glück und der Friede des Kantons am Herzen liegt, so rütteln
Sie nicht an diesen Grundfesten».20

Im ganzen Verlauf des Verfassungsrevisionsjahres 1840 trat nun
Bruggisser für alles Versöhnende ein, ohne indessen die spezifischen

25 Verh. 1840, 23.

215



Freiämter Bestrebungen, weder in rein politischer noch in kulturpolitischkonfessioneller

Hinsicht zu den seinen zu machen.
Er weigert sich, die Abschaffung der politischen Parität der Konfessionen

als eine notwendige Konsequenz des Postulates der Rechtsgleichheit

anzuerkennen. Denn: «Auch der Demokratismus hat seine Grenzen,
und wenn derselbe übertrieben wird, so endigt er mit dem Despotismus,
sei es eines einzelnen oder des Pöbels.»26 Bruggisser hält die Parität nach
wie vor26" geradezu für eine der konstitutiven Grundbedingungen des

aargauischen Staates.
Er rückt entschieden ab von den kulturpolitischen Zielsetzungen und

Methoden, wie sie in den Maßnahmen und Ereignissen des Jahres 1835

einen ersten Höhepunkt fanden. Bruggisser übernimmt jetzt seinen Teil
an der Schuld für das, was falsch gemacht worden ist. Er meint: «Die
Lorbeeren, die wir geerntet haben und die vielen dürren Blätter daran,
diese sind für uns nicht mehr anziehend.»27 Diese unheilvollen Kämpfe
haben «seit Jahren die besten Kräfte des Staates weggenommen».28 Mit
aller Entschiedenheit trat Bruggisser im Sommer 1840 für die in Frage
stehende Revokation der Badener Artikel ein. «Es hat sie hervorgerufen
die Losgebundenheit einer neuen Gewalt», solchermaßen reflektiert er

jetzt, «die auf den Trümmern einer alten untergegangenen aufgegangen

war; es war natürlich, daß diejenigen, welche die Freiheit des Staates
und der Einzelnen wollten, diese Freiheit auch der Kirche gegenüber
geltend machen wollten, und diese Bestrebungen sind an und für sich
nicht zu tadeln.»29 Aber die Wirkungen waren verderblich: «Es ist eine

unläugbare Tatsache, daß seit etwa neun Jahren die Staatsgewalt so

gehandhabt wurde, daß bei unserem Volk Beunruhigung entstanden ist.»30
Die Badener Artikel «sind zum Hebel des Volksmißtrauens geworden».31
Solche Fragen dürfen nicht von dem Standpunkte des aufgeklärten
Einzelnen aus beurteilt werden, sondern von dem der ganzen Bevölkerung.

26 Verh. 1840, 664.

26a Im Verf.-Bat von 1831 hatte er in dieser Hinsicht geäußert: «Wären die Men¬

schen rein, so bedürfte man der Parität nicht. Aber sie ist einmal eine notwendige
Grundlage eines ruhigen und festen Verhältnisses zwischen unsern Bekenntnissen»

(Nr. 9).
27 Verh. 1840, 395.
28 Verh. 1841, 413f.
29 Verh. 1840, 194f.
30 Verh. 1840, 395.

31 Verh. 1840, 195.

216



Diese aber steht noch nicht auf dem «wünschbaren höhern Punkt der

Kultur», bei dem «gewiß keine Besorgnis da wäre».32 Der Volkswille ist
in solchen Dingen zu respektieren, auch wenn es nicht gerade in den
Kram dient. Übrigens war nach Bruggissers Großratsvoten auch das

Fricktal, als dessen Vertreter er sprach, besorgt um seine religiösen
Interessen, nur stellte es die Dinge noch mit mehr Vertrauen in die
Regierung dieser anheim33. Für solches Zurückweichen beruft sich Bruggisser

auf das Beispiel des großen Kaisers Joseph: «An den Grenzen seiner
Macht mußte er innehalten, weil er die Unmacht derselben einsah».34

Und er ruft, ohne Erfolg übrigens, den hochgeachteten Herren des

Großen Rates zu : «Sie sind für das Land da, und nicht um zu experimentieren

mit seinem Volke; Sie sind dazu da, um des Landes Glück zu
fördern und zu bekräftigen.»35

In rein politischer Beziehung ist für Bruggisser weiterhin «das

Repräsentativsystem der Demokratie der Grund der aargauischen
Verfassung».36 Mit Schärfe sprach er sich gegen das Veto, wie es von den
katholischen Demokraten jener Tage verlangt wurde, und «ähnliches
Unheilbringendes»37 aus. So konnte er auch im Pfarrwahlrecht der Gemeinden
nichts Gutes sehen. Nicht nur die Parität, auch den Zensus38, einen relativ

späten Beginn des stimmfähigen Alters, die Ausschließung der
Geistlichen vom Aktivbürgerrechte hielt er für durchaus vereinbar mit dem

Prinzip der Rechtsgleichheit.
In der Terrorstimmung der Großratssitzung vom 13. Januar 1841

beantragte Bruggisser mit bemerkenswertem Mute, den Augustin Kellerschen

Antrag auf Klösteraufhebung zunächst, wie es der Geschäftsordnung

entsprochen hätte, durch eine Kommission zu beraten. Nachdem
er in den Neuwahlen vom Februar 1841 trotz einer heftigen, gegen ihn

32 Verh. 1840, 395.
33 Vgl. Verh. 1840, 196.

34 Verh. 1840, 194.

35 Verh. 1840, 196.
36 Verh. 1840, 587.

37 Verh. 1840, 587.
38 Hinsichtlich der Legitimität der Stimmrechtsbeschränkung beruft sich Bruggisser

«auf die Bechtslehrer, welche aUe darin übereinstimmen, 9elbst der freisinnige
Botteck» - es ist nicht das einzige Mal, daß sich Bruggisser auf Botteck beruft, -
«welcher behauptet, daß der bei den Verhandlungen, Staat und Gemeinde
betreffend, nichts zu tun habe, welcher für Staat und Gemeinde nichts beitrage,
indem für ihn nicht die mindeste Garantie geboten sei» (Verh. 1840, 587).

217



gerichteten Propaganda in vier Kreisen ehrenvoll wiedergewählt worden
war39, ließ er sich im April nochmals in einem bedeutenden Votum
vernehmen. Er betont darin sein Streben, «dieses herrliche Land, das vom
aargauischen Volke bewohnt wird, nicht dem Parteigeist zur Zerreißung
und Zertrümmerung zu überlassen».40 Der frühere schonungslose Kritiker

der Bundeszustände gibt jetzt zu bedenken, daß Anarchie einrisse,
wenn «die Kantone eigenmächtig und willkürlich die Bundesakte
verletzen»41 könnten. Und er unterstützt aufs wärmste die Versöhnungsbestrebungen

Edward Dorers, von denen wir gleich hören werden.
Darnach wird er ein stiller Mann. In prinzipiellen Angelegenheiten

hat er sich überhaupt nicht mehr geäußert. Sein politisches Testament

sozusagen hat Bruggisser in einer Rechtsschrift niedergelegt, in der
Rekurseinrede an das aargauische Obergericht für J.N. Schleuniger und
Kons. Unter dem Titel « Prof. Schleuniger und die aargauische Regierung.

Ein Blatt zur Zeitgeschichte der Schweiz» ist sie im Jahre 1844

bei Meier und Zeller in Zürich erschienen. Sie enthält in ihrem ersten
Teile eine gedrängte Geschichte der politischen Entwicklung des Aargaus

seit seiner Begründung, die das Persönliche ins Allgemeine hebt,
und stellt das Hervorragendste dar, was an zeitgenössischer Reflexion
über die aargauische Regenerationszeit zu lesen ist.

Ign. Edw. Dorer (1807-1864), Sproß alter, gut katholischer Badener
Familie, besuchte die sechs Lateinklassen, ein Gymnasium, dem einzig
der lyzeale Abschluß fehlte. In Baden war er stark beeinflußt von seinem
Lehrer Seb. Federer, hernach von den Dozenten am Aarauer Lehrverein
(u.a. Troxler), dessen Schüler er war. Über das zweijährige Rechtsstudium

in Freiburg wissen wir nichts Näheres. Bereits 1830 politisch tätig,
wurde er, sobald es sein Alter erlaubte, Mitglied des Gr. R. und stieg sehr
früh zu maßgebender Stellung auf. Die Zeit der Verfassungsrevision und
der Klösteraufhebung erst brachte bei ihm eine innere Krise zum
Ausbruch. Im November 1842 legte er, nachdem er seine neuen Ansichten
und Positionen in einem umfangreichen «Entlassungsgesuch» dem Gro-

39 Vgl. Basler Zeitung vom 6.Februar 1841 (S. 124): In einem Pamphlet war cr nach
dem Berichte dieser Zeitung «geradezu als ein Haupturheber des Aufruhrs
bezeichnet» worden.

40 Verh. 1841, 415.
41 Verh. 1841.417.

218



ßen Rate hatte vortragen lassen, alle seine Ämter nieder und zog sich

ins Privatleben zurück42.
Wollen wir Dorers Positionen, w ie sie in seinem Rücktrittsgesuche faßbar

sind (siehe tmten 230ff.), verstehen, so sind seine Äußerungen aus den

vorangehenden Jahren zu prüfen, wie sie in den amtlichen Akten
(Verhandlungsblätter des Großen Rates, Protokolle des Kleinen Rates,
Verwaltungsakten) reichlich, in privaten Papieren spärlich, aber bezeichnend,

vorliegen.
In einer Verfassungsbittschrift43 trat Dorcr mit neun Mitunterzeichnern

ausdrücklich «nicht zur Erhaltung des Bestehenden, das sich so

gerne die Larve des Wahren und Rechten anmaßen möchte, sondern für
die Erlangung des Vernunftgemäßen44 und eben darum einzig Beständigen

ein, nicht für Privilegien, sondern für das Recht, das Gott in die

Herzen aller Menschen unauslöschlich geschrieben hat». In dem Jahrzehnt

vor 1841 ist er der aufgeklärte liberale Katholik, für den «die Zeiten

vorbei sind, wo falsche Frömmelei predigen konnte, man müsse das

Licht unter den Scheffel stellen. Das Volk weiß wohl, daß Aufklärung
einzig vor weltlichem und geistlichem Despotismus schützt».45 Er
wünschte, «daß man das Feuer, welches den alten Unrat des Mittelalters
verzehren soll, nun nicht mit Wasser löschen möchte».46 Damit stand

in Verbindung seine frühe Abneigung gegen die Klöster47 mit ihrer

42 Über Dorer referiert gut und knapp Hans Herzog (ADB 48, 1904). - H.Sciiollen-
berger hat Edw. Dorer eine Biographie gewidmet (Aarau 1911, 163 S.). Doch ist
dieses Buch nicht aus einer selbständigen Problemstellung erwachsen, wurde
vielmehr geschrieben, um Materialien, die bei der Lebensbeschreibung des Dichters
Edmund Dorer, des Sohnes des Landammanns, abgefallen waren, zur Verwertung

zu bringen. Auch hat der Literarhistoriker Schollenberger einen guten Teil
der Quellen, die dem Bereich der politischen Geschichte angehören, übersehen:

so sind weder gedruckte noch ungedruckte Batsprotokolle benutzt. Seine

Ausführungen über die erste Lebensepoche Dorers lassen an allen wichtigen Stellen
im Stich. Otto Mittler verdankt man neben vielen andern auch die Biographie
Edward Dorers (Lebensbilder. 152). Mittler weiß das Dunkel, das bisher über dem

Bildungsgang Dorers gelegen hatte, überzeugend zu erhellen. Wir konnten jetzt
die Essenz seiner Ausführungen in unsern Text einbauen.

43 Bittschriften zur Verfassungsrevision von 1831 (StAAG), Nr.27. dat.: Baden.
11. Januar 1831.

44 Die Hervorhebungen stammen nicht von Dorer.
45 Verh. 1832, 46.

46 Verb, vom 3.Juni 1834, 363.

47 Brief an K.B.Tanner (1794-1849) vom 14. 1831 (bei der Korrespondenz
Tanner im StAAG).

219



«weltabschwörenden Kaste»,48 der er eigentlich immer treu geblieben ist.
Die kraftvolle Einheit der Lande um Aar, Reuß und Limmat - diese

bildhafte Ausdrucksweise begegnet bei Dorer seit 1831 immer wieder -
ist ihm ein hoher Wert. Sie muß auf der Rechtsgleichheit beruhen. Die
Parität hätte deshalb Dorer schon 1831 gerne aus der Verfassung beseitigt

gesehen49. Denn die Parität war für ihn ein Vorrecht und damit ein
Unrecht. Er ist gegen die Anrufung «historischer Rechte»: «Denn die
Geschichte ist eben Geschichte, und alles, was der Geschichte angehört,
unterliegt der Metamorphose.»50 Nur aus formellen Gründen wehrte er
sich anläßlich der ersten Verfassungsberatung im Sommer 1840 für ihre
Beibehaltung51, freute sich aber bei der Beratung des zweiten Entwurfes
im Spätjahr, nun ohne Rücksichten «auf die gärenden Elemente»,52
ohne Rücksichten auf das Beschwichtigen von Beunruhigungen im
katholischen Volke, die er bis jetzt wie viele andere nie ganz ernst hatte
nehmen mögen53, geradewegs mit der großen Mehrheit die Parität
beseitigen helfen zu können, denn «gerade diejenigen, welche die Parität
wollten, haben unsere reformierten Brüder, die anfänglich eine ganz
versöhnliche Hand geboten hatten, von sich zurückgestoßen, und haben es

nun sich selbst zuzuschreiben, wenn die Aufhebung der Parität verlangt
wird».04 Gegenüber der Ansicht, «daß der Staat auf konfessioneller
Gleichheit beruhen müsse, wenn Friede da sein solle», sprach sich Dorer
dahin aus, «daß auch eine ganz protestantische Regierung beide
Kirchen gleich schützen würde und daß sie jeder Konfession ihre Rechte
gleich würde angedeihen lassen».55 Wenn er gegen alle die Rechtsgleichheit

verletzenden «Ausschließungssysteme» sich wandte, so auch gegen
die Ausschließung der Geistlichen beider Konfessionen vom politischen
Leben56. Anderseits beteiligte er sich an den Debatten über Ausdehnung,
Beibehaltung oder gänzliche Abschaffung des «Zensus» nicht. Er ist
wohl für ausschließlieh direkte Wahlen, damit das Volk wirklich
repräsentiert sei, spricht sich dagegen zuungunsten einer direkten Mitwirkung

48 Bittschrift vom 11. Januar 1831.
49 An Tanner 19. Hornung 1831.
50 Verh. vom 1. September 1840, 652-654.
51 Wie Anmerkung 50, ferner Verh., 675.
52 Verh. vom lO.Dezember 1840, 1097ff.
53 Verh. vom 3. Juli 1840, 411 ff.
54 Wie Anm. 53.

55 Wie Anm. 52.
56 Verh. vom 5. Juni 1840, 258.

220



des Volkes an der Gesetzgebung aus, wie sie von den katholischen
Demokraten jener Tage postuliert wurde57.

Nicht dem stillen Wirken der Aufklärung allein wollte Dorer, wie so

viele andere Radikale sowohl katholischer wie reformierter Herkunft,
den geistigenFortschritt überlassen. Eine klug gelenkte staatliche
Kulturpolitik sollte die «Kräfte der Finsternis» immer mehr zurückdrängen.
Dorer war am Anfang der Epoche von der Notwendigkeit durchdrungen,
«daß Staat und Kirche nur in innigster Wechselwirkung, nur in- und
durcheinander und nie in Zwiespalt nebeneinander bestehen können und
müssen». «Für die dem Staate und der Kirche als Grund und Zweck
vorleuchtende Entwicklung der Menschenwürde» ist es sehr nachteilig,
«wenn die Kirche ein eigenes Interesse verfolgt und nicht auf das innigste
in das staatsrechtliche Leben des Volkes verwoben wird».58 In einem
Brief an seinen Freund Tanner59 schrieb er von den «Trabanten der

Kongregation» - merkwürdig der an den französischen Sprachgebrauch
jener Jahre erinnernde Terminus, der uns sonst nie begegnet ist60 —, die

«kluppieren» [sie! offenbar sich zu Klubs vereinigen], «während die
rechtlichen Freunde der Freiheit getrennt sind». Damals, im Jahre 1831,
fand er die in Anregung gebrachte61 Aufhebung der Klöster noch
bedenklich; dagegen trat er in der erwähnten Bittschrift (vgl. Anm. 43)
für die Einziehung der Klosterkollaturen zuhanden der Pfarrgemeinden
ein. Dergestalt «hätten die Mönche böses Wetter zu befürchten», «und
ihnen mangeln die Kirchtürme, um ihre Spinngewebe anzuhängen, und
sie bleiben einzig auf sich beschränkt».62 Und noch im Spätherbst 1840

57 Die «Wünsche» der Mellinger Volksversammlung vom Februar 1840 (Ms. von
28 S. im StAAG) nannten unter ihren demokratischen Postulaten das Veto (im
Sinne des obhgatorischen Gesetzesreferendums), die freie Ausübung des Petitionsrechtes,

nicht nur durch die einzelnen, sondern auch durch die Gemeinden sowie
den Verf.-Bat als Organ künftiger Verf.-Bevisionen.

58 Bittschrift vom 11. Januar 1831.

59 Brief an Tanner vom 19. Hornung 1831.

60 Durch Dr. Georg Boner wurde ich auf zwei Stellen in Briefen des Luzerner
Schultheißen Amrhyn von 1828 - daß in Luzern der französische Einfluß
vorwiegend war, wissen wir ja schon aus den Schriften Ph. A.v.Segessers -
aufmerksam gemacht, in denen der Terminus «Kongregation» ganz gleich gebraucht
ist (zit. in dem ungedr. Teil der 1941 in Stans erschienenen Zürcher Diss, von
L.v.Tetmajer, Schultheiß J.K.Amrhyn, 1777-1848 [ZBZH Ms.Diss.313], 29f.).

61 Diese Anregung begegnet in keiner der zahlreichen Bittschriften zur Verfassungs¬
revision von 1831; sie mag im Gespräch oder in der Presse laut geworden sein.

62 Wie Anm. 47.

221



trat Dorer mit Entschiedenheit für eine jener Liquidationen von klösterlichem

Immobiliarbesitz (es handelte sich um den Verkauf eines Lehenhofes

des Klosters Muri) ein, wie sie in jenen Jahren auf Grund des

Klosteradministrationsdekretes von 1835 immer wieder getätigt wurden.
Das Kloster hatte protestiert, der Freiämter Katholik J.B.Baur (1783
bis 1851) hatte geltend gemacht, Pflicht des Staates sei es, jeden bei
seinem Eigentum zu schützen, sei es ein Privatmann oder eine Korporation.
Dorer aber sah hier einen Ausnahmefall: «Das Eigentum in der toten
Hand darf sich in keiner Weise mehren », wogegen dann von der andern
Seite das Stichwort «Staatsallmacht» in die Debatte geworfen wurde63.

Dorers Antikurialismus oder Antiromanismus tritt gleich in den

Anfängen klar hervor. In der Großratssitzung vom 10. Mai 1832 sprach er

von der «geschichtlich bezeugten Wahrheit, daß die Völker, um katholisch

zu sein, wohl den Papst, der Bischof von Rom aber, um Papst zu

sein, die Völker nicht entbehren könne».64 Und am 13.Dezember 1833

argumentierte er: «Die bischöflichen Stühle sind in Vikariate des
römischen Stuhles umgeändert worden; die Nuntiatur ist aufgekommen, wo
eine nationale Kirchenform hätte aufkommen sollen; diese Nuntiatur
wird auch immer einen Metropolitanverband zu hindern suchen.»60 Und
früher schon hatte er davon gesprochen, daß «unser, oder vielmehr der

päpstliche Bischof in Solothurn, uns den Fehdehandschuh hingeworfen»
habe66. Wo sich aber die berufenen Lenker der Kirche gegen den Geist
der Zeit sperren, muß man, sofern man für «ein nationales kirchliches
Leben» und «eine nationale Form auch des Kirchenwesens»67 wirklich
eintreten will, sofern man nicht gesonnen ist, die Kirche zum «Grabe der
Zivilisation»68 entwürdigt werden zu lassen, selbst «die Stricke in die

Hand nehmen und die Wechsler zum Tempel hinaustreiben».69 Dorer
trat also in der damaligen Lage der Dinge, zumal im Hinblick auf die

konkreten Verhältnisse, in die er sich hineingestellt sah, für eine

einseitig staatliche Kirchenpolitik ein; er glaubte auch auf die widerstrebenden

Volkskreise keine Rücksicht nehmen, im gegebenen Falle nicht
von dieser geraden Linie abbiegen und zu einer irgendwie gearteten Ver-

63 Verh. vom lO.November 1840, 969.
64 Verh. 1832, 134.

65 Verh. 1833, 796.

66 Wie Anm. 64.

67 Verh. vom 13.Dezember 1833, 795.

68 Verh. vom lO.Mai 1832. 136.

69 Verh. vom 13.Dezember 1833, 796.

222



ständigungs-oder Versöhnungspolitik Hand bieten zu sollen70. Die
Leitlinien dieser einseitig staatlichen Kulturpolitik finden sich nun niedergelegt

in den bekannten «Badener Konferenzartikeln», an deren Aufstellung

Dorer als aargauischer Abgeordneter an die Konferenz, die vom
20. bis 27. Januar 1834 in Baden stattfand, einen wesentlichen Anteil
hatte71. Bekanntlich erwuchs diesen Artikeln großer Widerstand; päpstliche

Verdammung traf sie; fast nur im Aargau blieben sie gültige und
wirkende Staatsmaxime, trugen aber gerade hier zu der Verschärfung
der inneren Gegensätze, aus denen dann die Verfassungsrevision von
1840/41 einen Ausweg bieten sollte, in höchstem Maße bei72. Als im
Frühsommer 1840 im Rahmen einer gewissen Beschwichtigungspolitik

70 Verh. vom 19. Juni 1832, 187-196 (hier lange Bede Dorers in Kleindruck wieder¬

gegeben).
71 Es darf sogar angenommen werden, daß die Badener Konferenz auch ohne die

Initiative des Staatsrates Eduard Pfyffer von Luzern, und zwar auf Dorers
Anstoß hin, zustande gekommen wäre. Dieser nämlich hatte am 13. Dezember
1833 im aargauischen Gr.B. den Antrag gesteUt, der Kl.R. möge beauftragt
werden, «sich mit den zum Bistum Solothurn [d.h. Basel] gehörenden Ständen,
wie mit andern der Eidgenossenschaft, in Verbindung zu setzen, um zu beraten,
wie dem schweizerischen Kirchenwesen eine bessere Form zu geben sei, und wie
ein Metropolitaliverband ins Leben gerufen werden könnte» (Verh. 1833, 796),
worauf der Landammann mitteilen konnte, «daß der kathohsche Vorort Luzern
bereits zu einer derartigen Konferenz eingeladen habe.» (799.) - Von der
Konferenz selbst sind zwei Äußerungen Dorers aufbewahrt. In der Eintretensdebatte
wies er «aus der Geschichte die Notwendigkeit nach, daß dem machthaberischeu
Rom Entschlossenheit entgegengestellt, daß die Anmassungen der Klerisei mit
Kraft und Nachdruck zurückgewiesen werden», und zeigte, «daß die Freiheit nur
halb errungen, wenn im Kirchlichen die alten Verhältnisse noch fortbestehen.» -
Und in dem ersten Tagesberichte der aargauischen Abgeordneten an ihre Regierung

vom 20. Januar 1834 (in Kanzleischrift. Datum und Korrekturen von der
Hand Dorers) lesen wir: «Die Abgeordneten des Aargaus fühlen tief die Mängel
des gegenwärtigen kirchcnrechtlichen Zustands und die Unwürdigkeit, daß ein

politisch freier Staat ausländische Bande am Altare trage ...» (siehe S.73 und 265

des Aktenbandes KW Nr. 1 des StAAG).
72 R. Rauchenstein spricht in einem Briefe an den Staatsrat Heusler vom 9. Dezem¬

ber 1839 (StABS, Priv.-Arch., Nr. 328) davon, in welch gefährbche Lage man den

Kanton mit dem Kirchenstürmen gebracht habe; er kündigte in jenem Briefe
eine Artikelseric für die Basler Zeitung an, von der drei größere Aufsätze «Blicke
ins Aargau» in der Folge zustande gekommen sind; darin sollte «die Geschichte

unseres Kantons, die seit neun Jahren halb in eine sehr profane Kirchengeschichtc
aufgeht, raptim durchgegangen» werden. In der vorstellenden Darstellung «Zur
Geschichte des Kantons Aargau 1803-1852» ist auf einige Aspekte dieser
«profanen Kirchengeschichte» etwas näher eingegangen worden.

223



über die Aufhebung dieser «Badener Artikel» beraten wurde, mußte
sich Dorer davon Rechenschaft geben, daß sie nachgerade ein untaugliches

politisches Instrument darstellten. Er war nicht für Aufhebung
schlechthin, wollte aber, daß mit den beteiligten Ständen zu diesem
Behufe in Verhandlungen getreten würde. Das heißt aber nicht, daß er
mit der Form auch das Wesen preisgab. Sie waren nicht auszuführen,
«weil sie nicht von unten herauf gekommen sind». Ähnlich Dr. K.L.
Bruggisser war er der Meinung, daß man bei deren Erlaß «den Bildungsstand

des Volkes überschätzt» habe. Die beengende Form wollte er fallen

lassen, die Grundsätze aber für eine spätere, seines Erachtens nicht
ferne Zukunft aufbewahren, wo die Ausführung möglich sein würde73.

Nun aber wurde ihm ein Gedanke, den er schon früh geäußert, immer
wichtiger und trieb ihn zu Folgerungen unerwartet neuer Art. In einem
bereits zitierten Briefe an Tanner von 1831 hatte Dorer nämlich schon

geschrieben, in Verbindung mit der Übertragung der Klosterkollaturen
auf die Gemeinden (nicht etwa auf den Staat!) solle das Recht Anerkennung

finden, «daß jede Pfarrgenossenschaft ihren Pfarrer selbst wähle»,
«und dadurch wäre der Grundstein zu einem demokratischen-repräsen-
tativen Leben in der Kirche zu legen».74 Damit in Zusammenhang mag
stehen, daß derselbe Dorer, den wir so kraftvoll für eine durchgreifende
Handhabung der staatlichen iura circa sacra haben eintreten sehen,
sich dann doch auch wieder gegen Gewissensbevormundung, für Freiheit
also auch innerhalb der Kirchen, hat aussprechen können70. Bei den
Großratsdebatten über die Aufhebung der Badener Artikel aber tritt nun
ein gänzlich neuer Begriffszusammenhang auf, in den Dorer seine

Anschauungen von der Demokratisierung der Kirche wie von der religiösen
Freiheit des Individuums einbaute. «Von dem Standpunkt aus», so

äußerte er sich am Eingang seines Votums vom 4.Juni 1840"6, «von

73 Verh. vom 4. Juni 1840. 191 f.

74 Vgl. auch Verh. vom lO.Dezember 1840, 1075.

75 Verh. vom 10.Mai 1832, 139; 12.Mai 1834, 63; Prot, des Kl.R. vom 11.September
1840, 305. - Wenn Dorer, der selbst nicht dem Grundsatze huldigte, «daß man
den lieben Gott irgendwo zu suchen brauche», doch die rigorose Praxis hinsichtlich

WaUfahrten und Bittgängen, wie sie aus der Wessenbergischen Zeit her

(Verordnung von 1806) in Übung stand, oder das staatskirchlich strikt repressive
Gehaben gegenüber Sektierern zu tadeln Anlaß fand, so zeigt sich an einem neuen
Punkte die Selbständigkeit seines Urteils. Weder im Aargau noch anderwärts
folgte die Mehrheit solcher Einstellung. Vgl. Verh., 187-196.

76 Verh. 1840, 191.

224



welchem ich ausgehe, von dem System der Freiheit der Kirche, linde ich
es für notwendig, daß das demokratische Element in derselben wieder

gehoben werde; denn wenn dafür gesorgt wird, daß das Volk mehr Anteil

an den kirchlichen Angelegenheiten hat, so wird für den Staat keine
Gefahr mehr da sein, und für ein freies Volk ist eine solche Unabhängigkeit

der Kirche wohl das passendste.» Und als dann einen Monat später
§ 12 (Kirchenartikel) des Verfassungsentwurfes zur Beratung stand, da

ging er noch einen Schritt weiter. Wohl Avissend, daß er in der Minderheit

bleiben werde - in der Tat stieß sein Antrag auf ausgesprochene oder

stillschweigende Ablehnung77 und vereinigte in der Abstimmung nur
zwei Stimmen auf sich, außer der seinen die des katholischen Freiämters
Dr. Ammann78 - trug er darauf an, den fraglichen Artikel folgendermaßen

zu fassen: «Die Freiheit des Gewissens und die Freiheit und
Unabhängigkeit der christlichen Kirchenvereine ist gewährleistet. Dem
Staate steht das Aufsichtsrecht zu.» Er berief sich in seinem Votum auf
«einen Mann, vor dem ganz Europa sich beugen könnte, wie ganz Amerika

es getan hat, auf Franklin». Er hielt dafür, «daß die Kirchen lebendige

Institute seien und sich fortentw ickeln müßten, und deshalb müßten
bei beiden Bekenntnissen hie und da Bewegungen sichtbar werden,
namentlich im gegenwärtigen Zeitpunkte, denn es verlangt die Zahl der

Gläubigen ihre Rechte». «Die Kirche, welche bestanden hat, ehe der

Aargau zusammengetreten ist, bedarf keiner Garantie; sie garantiert
sich selbst; aber die Freiheit der kirchlichen Vereine muß gewährleistet
werden.» Und weiter: «Warum wollen wir etwas Monopolisierendes

gegen unsern Allvater beschließen.»79

77 Regierungsrat Schaufelbühl, sonst vielfach mit Dorer einiggehend, äußerte seine

entschiedene Ablehnung (Verh. 423) und bewirkte so, daß die weitere Debatte
andere Bahnen einschlug (abgesehen von dem einen Votum Ammann).

78 Votum Ammann: Verh. 1840, 454; Abstimmung: 458. Jakob Ammann (?-1846),
von Bünzen, Dr.med.. als Arzt patentiert 1804, war von 1829-1831 Mitglied des

Kl.R.; von 1832-1841 praktizierte er als Arzt in Aarau; bis zum 6.November
1841 Mitglied des Gr.R.; dann Übersiedelung nach Luzern (vgl. Verh. 1841, 1457)

(Ammann ist weder in den Lebensbildern noch im Lexikon zu finden).
79 Votum Dorer: Verh. vom 3. Juli 1840. 411-413. - Es dürfte nicht uninteressant

sein, wie ein Mann wie Rudolf Rauchenstein, der als Politiker, Gelehrter und Lehrer

sich durch sein besonnenes Wesen ausgezeichnet hat, über Dorers «Kirchenfreiheit»

dachte und wie er sich im Zusammenhang damit über den Antragsteller
aussprach. In Bauchensteins Brief vom 6. Juli 1840 an Andreas Heusler (StABS,
Priv. Arch. Nr.328) lesen wir: «Unsern ersten Hrn. Ehrengesandten kennen Sie;

er ist unter die Kürassiere der Grundsatzreiterei zu rechnen, und er ersetzt

is 225



Sind hier die alten Ziele der Aufklärung, der Demokratisierung der
Kirche sodann, festgehalten, aus einer ehrlich bekannten subjektiven
Glaubenshaltung heraus, so sind auf der anderen Seite die Methoden des

aufgeklärten Despotismus80 (oder wenn man lieber will: des staatlich
dirigierten Kulturkampfes) preisgegeben. Eine beachtenswerte Entwicklung,

indes nicht ein Bruch, liegt vor. Auch geht diese Entwicklung nicht
so weit, daß Dorer sich nun definitiv einer behutsam vermittelnden
Richtung - sie war damals noch durch bedeutende Männer im Großen
Rate repräsentiert - angeschlossen hätte. Im Sinne früherer Stadien
seiner Entwicklung ist es, wenn er, wie wir festgestellt haben, gegen
Ende des Jahres an der Abschaffung der Parität aktiv mithilft, im
Sinne seiner bisher ja immer festgehaltenen letzten Ziele, wenn er am
13. Januar 1841 der Klösteraufhebung beistimmt.

Nun aber akzentuiert sich die Wendung, wie wir sie eben zu signalisieren

hatten, immer stärker. Die Jahre 1841 und 1842 mit ihren
inneraargauischen Zerwürfnissen und der eidgenössischen Intervention lassen

uns dafür Beleg um Beleg auffinden. Versöhnung wird jetzt das große
Leitmotiv aller politischen Äußerungen Dorers. Bald werden wir ihn an
ganz neuen Gestaden Anker werfen sehen.

Weiterentwicklung ist es auch jetzt noch, nicht jäher Bruch, was sich

uns darbietet. Dorer verläßt den Boden seiner radikalen Gesinnungsfreunde

immer mehr, zum Ultramontanen, um uns einmal dieses

zeitgenössischen politischen Schlagwortes zu bedienen, ist er aber nicht
geworden:

Er ist und bleibt ein Gegner der Jesuiten81.

Kenntnisse, Studien mit einem halben Dutzend heroischer Axiome, wie sein seliger
Hr. Papa. Diese Leute sind sehr glücklich, denn sie gelten beim Publikum doch
viel. Jüngst trug er im gr. Bath den lang genährten Geniestreich vor, man solle
alle Kirchen, Sekten, religiösen Vereine etc. freigeben, wie in Amerika: das sei

freisinnig und ein Grundsatz! Ich glaubte dieses sei ein Einfall; aber nein, man
versicherte mich, er habe es auch in der XXII Kommission [der großrätlichen
Verfassungsrevisionskommission] jruf xal Auf verteidigt. » Der A erfasser dieser
Studie wagt nicht, Rauchensteins Urteil als gänzlich unstichhaltig zu bezeichnen,
hofft aber, dadurch, daß er als Historiker, der aus dem Überblick über die ganze
Entwicklung Dorers wie über seine Zeit, im Besitze des gesamten Materials, das
über sie Auskunft gibt, urteilt, das Urteil des Zeitgenossen relativieren zu können.

80 Der Verfasser dieser Studie hat diese mit Bedacht gewählte Bezeichnung an
anderer Stelle unterbaut. Siehe oben S. 97 ff.

81 Verh. 1841, 1431.

226



Er wirft sich nicht etwa zum Verteidiger der Klöster schlechthin auf,
will aber, je nach der Stellung, die diese selbst eingenommen, einen
Unterschied festgehalten wissen. Dem Frevel Schutz angedeihen lassen,
hieße es für ihn, von der Herstellung anderer als «der Klöster Fahr,
Mariä-Krönung und Gnadental» zu reden. Einem Antrage Baldinger,
den Klösteraufhebungsbeschluß vom 13. Januar 1841 im Grundsatz
zurückzunehmen, konnte er sich also nicht anschließen. Dagegen lag
ihm am Herzen, daß eindeutig bestimmt werde, daß das Klostervermögen

wohltätigen Zwecken zugeführt werde, «damit die Beunruhigung
eines Landesteiles über die Verwendung des Klostervermögens beseitigt
werde». In einer solchen Erklärung sah er zugleich «die Heilighaltung
des Willens der Stifter und Begaber». Er wollte darin die Bestätigung
der bisherigen Praxis erblicken; ohne sich dessen bewußt zu sein, bewegte

er sich mit solcher Erwägung doch auf neuem Boden: ein Verfechter der
Staatsallmacht konnte er nicht mehr genannt werden82.

«Freiheit und Unabhängigkeit der Kirche» sind ihm nach wie vor
wichtig, als Fernziel auch das «Prinzip der Volkssouveränität, das sich

staatlich wie auch kirchlich geltend machen muß». Hier sei Dorer selbst
das Wort gegeben: «Bis dahin», äußerte er in einem bedeutenden Votum
der Großratssitzung vom 22.Oktober 1841, «ist das Prinzip nur staatlich
entwickelt, und das Gebilde gleicht dem alten Dome, der nur eine zum
Himmel ragende Turmspitze zeigt, für die andere aber noch den
Baumeister erwartet. Soll nun dieser Baumeister der Staat sein? Ich sage:
Nein! Der Baumeister kann und darf nur das Volk der betreffenden
Kirche selbst sein; namentlich hüte sich die Gewalt eines paritätischen
Standes, diese Arbeit zu übernehmen.» Solches Vorgehen würde das

Mißtrauen fördern, die Besorgnis, die wohl unrecht oder doch übertrieben

war, daß von Seite des Staates eine Reformation beabsichtigt werde.
«Soll demnach das Alte (offenbar zu verstehen: die ,altkatholischen
Institutionen') wiederkehren, so bleibe es wieder das Werk der Kirche.»

«Wir haben demnach hier nicht unsere Blicke dahin zu wenden, wie
wir die demokratischen Elemente vom Staat aus in die Kirche bringen
können, es muß dies der Gemeinde der gläubigen Brüder überlassen
bleiben Die Aufgabe des Staates der Kirche gegenüber ist die der
Oberaufsicht.»83

82 Verh. vom 11. Mai 1841, 405-408.
83 Verh. vom 22. Oktober 1841, 1316-1317.

227



Die Badener Artikel verurteilte er, im Herbst 1811, als sich im Rahmen
der Pazifikationsbestrebungen neuerdings eine große Debatte über deren

Aufhebung entsponnen hatte, nicht schlechthin. Und er hielt es für ein
fruchtloses Unterfangen, zu untersuchen, ob der Papst sie zu Recht oder
Unrecht verdammt habe. Persönlich betrachtete er nur zwei Bestimmungen

derselben als unkatholisch. Im übrigen wollte er einfach den
historischen Standpunkt ins Auge fassen. «Der Geist vom Jahre 1830»,
so reflektierte er in seinem Votum vom 4. November 184184, auf das

wir in anderem Zusammenhange noch eingehend zurückzukommen
haben, «der alles neu machen wollte, wehte auch den kirchlichen Dingen
zu. Man bedachte nicht, daß der neue Geist in politischer Beziehung das

Volk ergriffen und daher ein glückliches Resultat hatte, daß dies in
kirchlichen Dingen aber nicht der Fall war. Die Behörden, sich in der
Macht und den Rechten des Volkslebens wähnend und, gestehen wir es

offen, die Stufe der Bildung und der Bedürfnisse des Volkes in dieser

Beziehung nicht genug beachtend, faßten den neuen Geist der Kirche
gegenüber auf.» Dorer sprach sich jetzt für einfache Preisgabe der
Artikel aus, verwarf aber weitergehende Anträge, wollte vielmehr
hinsichtlich der Durchführung vertrauen auf die «Lovalität der Behörden»
und auf die durch die neue Verfassung in Aussicht gestellte Revision der
kirchlichen Gesetze.

Die gleiche Haltung nahm cr ein in der Debatte über die Garantie der

neuen Luzerner Verfassung, die der Kleine Rat verweigern wollte wegen
des Ausschlusses der Nicht-Katholiken vom aktiven Bürgerrechte. Auch
für Dorer war es «nicht angenehm, diejenigen von dem Bürgerrechte des

Kantons Luzern ausgeschlossen zu sehen, welche mit uns den gleichen
göttlichen Meister haben; es ist allerdings ein Zeichen der Intoleranz.
Allein diese ist nicht auf dem Wege des Zw anges zu beseitigen Die
Toleranz kann nur durch die Bildung der Individualitäten errungen
werden».85

Dorer beklagte anläßlich seines zweiten Entlassungsgcsuches vom
23. Juni 184186 «die seinem Geist und Gemüt unerquickliche Zeitrichtung,

durch konfessionelle Massenhaftigkeit in der Politik zu wirken».
«Es wird einst näher zu untersuchen sein», läßt er sich cin andermal

84 Verh. 1841. 1398.

85 Verh. vom 21. Juni 1842, 390.
86 Verh. vom 23. Juni 1841, 709 (vgl. unten 247).

228



vernehmen, «wie es kommt, daß das einst so friedliche Aargau zu einem

konfessionellen Schachbrett geworden ist, auf dem die Parteien der

Eidgenossenschaft spielen»8'. Aber, wie es nun auch gekommen sein mag,
es ist ein Unglück. Dieses Unglück, das manche Einsichtige viel früher
erkannten, ist nun manifest geworden. Hatte Dorer noch bei der zweiten

Verfassungsberatung im Spätjahr 1810 glauben mögen, eine Politik der
starken Hand würde zum Ziele führen, so konnte er dieses Glaubens nun
endgültig nicht mehr sein. Als Mitglied des Kleinen Rates tat er im
Dezember 1840 und zu Beginn des Jahres 1841 alles, was die Katastrophe
vermeiden konnte. Er widersetzte sich der Abgabe von Waffen und
Munition an die (radikalen) Schutzvereine in Muri und Bremgarten. Er
stimmte den Präventivverhaftungen vom 10. Januar 1841 nicht zu88.

Die Klösteraufhebung indessen billigte er, sicherlich nicht einfach, weil

er, w ie einzelne andere, vor der Terrorstimmung jener Tage kapitulierte,
sondern weil diese Maßnahme im Zuge seiner früher verfolgten politischen

Linie lag, aber auch deshalb, weil er damals an der «Frevelhaftigkeit»

der Klöster auch gerade hinsichtlich jenes historischen Momentes
nicht zweifelte. Nachher aber sah er nun nur noch eine mögliche politische

Haltung: einerseits kein neues Öl ins Feuer zu gießen89, anderseits

Vergessen und Versöhnen. Bei vielen kleinen Anlässen übte er sie. Er
betätigte sie auch im Großen.

Die Protokolle des Kleinen Rates enthalten mehrere Voten, in denen
sich Dorer in solchem Sinne eingehend ausgesprochen hat90. Sie sind auf
sein \ erlangen entgegen der Gepflogenheit ausführlich wiedergegeben
(in indirekter Rede). Die Klosterangelegenheit allein könnte nach Dorers

Meinung der Tagsatzung überlassen werden. Aber es handelt sich um
«Krieg und Frieden nach innen und außen». Hier müsse die Regierung

87 Verb, vom 24.September 1841. 1132.

88 Prot, des Kl.B. vom 10. und 14.Dezember 1840, S.Januar und 22.April 1841.

Im Prot, vom 9. Januar 1841 fehlt zwar Dorers Verwahrung gegen den Ver-

haftuiigsbeschluß. auf die er sich am 22. April 1841 berief, doch scheint es uns
sehr wohl möglich, daß es im Drang der Geschäfte jener ereignisreichen Tage
unterlassen worden ist. die erfolgte Verwahrung auch wirklich in das Protokoll
einzutragen.

89 Verb. 1841. 847.

90 Sitzungen des Kl.B. vom 15., 22. und 26. April 1811; die größeren Voten Dorer-
finden sich auf den Seiten 286-289. 304, 317, Wallers ebenfalls ausführlich
festgehaltene Entgegnung 289. - Die Hervorhebungen sind aus dem Protokoll
übernommen.

229



die Initiative ergreifen, damit «der aus den Parteikämpfen herrührenden
Erkrankung des Volkskörpers Einhalt geboten [werde] und die guten,
gesunden Kräfte zum Sieg kämen». Nur das System der Pazifikation
könne da etwas ausrichten. Es allein «sei auch imstande, die Verfassung
unantastbar festzustellen und die Grundsätze derselben zum Wohle des Volkes

zu entivickeln». Hier liege die «erste und größte Aufgabe aller
Gutgesinnten», «die Aargauer sein und bleiben wollen». Oder sollten die
Liberalen des Aargaus nichts lernen und auch nach Annahme der neuen
Verfassung die Zeit auf wenigstens Unfruchtbares verschwenden - Die
Mittel der Gewalt im Dienste von Recht und Ordnung zerstören schließlich

das Vertrauen, «die einzige Grundlage einer volkstümlichen
Regierung». Deshalb ist der schreckende Glanz der Waffen jetzt durch Edelmut

zu überstrahlen, ist «das Vertrauen auch bei den Unterliegenden
wieder zu wecken und die Quellen, aus denen die Zerwürfnisse geflossen,
zu verstopfen». Und nun entwickelt Dorer ausführlich seine Pazifika-
tionsvorschläge. Mit der Herstellung der drei Frauenklöster wollte Dorer

zugleich «den kleinen Kantonen, die ihre Existenz auf den
Buchstaben des Bundesvertrages gründen, die Beruhigung geben, daß der
Aargau nicht revolutionäre Prinzipien in den Bund einführen wolle».
Allerdings konnten nach seiner Meinung die Opfer den Charakter der
Kraft und Großmut nur gewinnen, wenn sie in diesem Momente und in
dem angegebenen umfassenden Sinne dargebracht wurden. In einer späteren

Sitzung gab er «seiner immer mehr befestigten Überzeugung»
Ausdruck, « daß die Dinge so ernst seien wie noch nie Denn kaum dürfte in
diesem Saale je etwas Wichtigeres beraten worden sein; von der
Behandlung dieser Angelegenheit könne vielleicht das Schicksal der

Eidgenossenschaft und der Entscheid darüber abhängen, ob die Früchte der
Jahre 1830 und 1831 in friedlicher, freiheitlicher Staatsentwicklung
genossen werden dürfen oder ob selbst die Erfolge früherer Anstrengungen
wieder verloren gehen sollen». Er wünsche, daß Weisheit den Rat leite
und daß von ihm «das Wohl der Eidgenossenschaft und das Interesse
der liberalen Sache höher geachtet» werde als «der Reiz, kleinlichste
Parteieitelkeit zu fristen». In einem ebenfalls ausführlich wiedergegebenen

Votum trat Landammann Waller diesen Ansichten und
Vorschlägen entgegen: Dem Freund sei das Herz, dem Feinde der Kampf zu
bieten (15.4.). Am 26.April 1841 aber beschloß der Kleine Rat, vorerst

bloß die Klosterfrage zu behandeln, auf die weiteren Anträge Dorers
aber nicht einzutreten, sondern sie ad acta zu legen. Indessen arbeitete

230



dann der Kleine Rat, in seiner Weise ebenfalls auf die Überwindung der
staatlichen Krise bedacht, in den nächsten Tagen einen Bericht «Über
die Zustände des Landes» (unterm 10.Mai dem Großen Rate vorgelegt)91
aus, in dem, ohne daß Dorers Name genannt wäre, sich eine eingehende
kritische Besprechung seiner Vorschläge findet.

Im Mai 1841, anläßlich der Beratung des Berichtes der
Tagsatzungsgesandtschaft im Großen Rate, nahm Dorer «als Repräsentant des

aargauischen Volkes»92 seinen Antrag zur Pazifikation des Kantons,
dessen Grundgedanken er im Schöße des Kleinen Rates ohne Erfolg zur
Sprache gebracht hatte, wieder auf. Darin war volle Amnestie für alle in
die Januarereignisse Verflochtenen gefordert; die Okkupationskosten
sollten nicht von Gemeinden und Privaten der betroffenen Gebiete, wie
es vorgesehen war, getragen, sondern aus dem Klostergut bestritten
werden; die Freiämter sollten die ihnen abgenommenen Waffen
zurückerhalten, die Badener Artikel revoziert werden. Nachdem im Laufe des

Jahres neuerdings wieder viele Diskussionen mit Bitterkeit geführt
worden waren, sich die Parteien durch das Aufwühlen des Vergangenen
eher voneinander entfernt denn einander genähert hatten, lagen nun im
Spätherbst Anträge der Großratskommission über den «Pazifikations-
bericht des Kleinen Rates und die diesbezüglichen Volkspetitionen» vor.
Dorer äußerte sich in einem kapitalen Votum, nicht ohne poetische
Metaphern, klug und überlegen. Er war nicht ultramontan geworden,
nicht kurialistisch. Aber er wollte den Frieden. Auch hier müssen wir
ihm nochmals selbst das Wort geben: «Bei der gegenwärtigen Beratung
erinnere ich mich der Sage, die dahin geht, daß, wenn Schatzgräber einen
Schatz heben wollen, sie es sich gesagt sein lassen, beim Werke nicht
laut zu sprechen, weil das Gegenteil den Schatz, wenn er auch bereits
gehoben wäre, wieder tausend und tausend Klafter tief in die dunklen
Tiefen der Erde zurückrollen macht. Wozu diese Erinnerung Weil auch
wir berufen sind, Schatzgräber hoher Art zu sein. Der Schatz, den wir
mit Ruhe, ohne Leidenschaft und mit Selbstprüfung zu heben haben,
besteht in der Wiederherstellung des Friedens im Gemute des Volkes.»
Und im Blick auf die Anspielung eines Redners auf die Verdienstmedaille,
die Dorer bei der Rückkehr von der Badener Konferenz des Jahres 1834

empfangen, meinte er, er kenne nur noch eine Medaille, auf die er seinen

91 Abdruck: Verh. 1841, 384-393.
92 Verh. vom 4. Mai 1841, 312 ff.

231



Blick, sein Tun und Lassen im politischen Leben fort und fort richten
werde, nämlich «das Bewußtsein, im Interesse des Friedens und der

Wohlfahrt des engern und des weitern Vaterlandes seine schwachen
Kräfte zu gebrauchen.» Nur diese Medaille habe bleibenden Wert93.

Das regierungsrätliche Pazifikationsprogramm - von Dorers Anregungen

war darin einzig die Revokation der Badener Artikel aufgenommen -
wurde jetzt angenommen. Dorer ahnte, und der seitherige Verlauf der

Dinge bestätigte es, daß es dafür eigentlich zu spät sei, daß Generosität

spontaner, unbesehener geübt werden müsse, wenn sie Erfolg haben soll.
Persönlich mußte er bei seinem Wirken für Versöhnung Mißdeutung und

Verleumdung erfahren, wie übrigens auch früher «anderswo seine

Anhänglichkeit verkannt wurde».94 «Aber Zeiten der Parteiung sind eben

Zeiten des Mißtrauens.» Er ahnte früh, daß sein Versöhnungsruf sein

«Schwanengesang»90 sein könnte. Der Ruf war deshalb nicht weniger
nötig, auch wenn es der eines «Rufers in der Wüste» war, um so nötiger
war cr, als ja bereits nicht nur Friede und Bestand des Kantons, sondern
auch des Bundes in Gefahr standen. «Alle bittern Gefühle, alle

Widerwärtigkeiten der Vergangenheit auf den Altar des Vaterlandes zu
legen»,96 damit die fast erloschene «heilige Lohe der Bruderliebe» sie für
immer verzehre, dazu schien ihm der Zustand des Landes die Aufforderung

zu geben. Die Januarereignisse mußten nach Dorers Überzeugung

sozusagen aus Leben und Erinnerung weggeschafft werden, damit Frieden

einziehen könne. Amnestie sollte also für alle ohne Ausnahme erklärt
werden, auch für die, die sich über die Grenzen geflüchtet hatten97.
Dorer erklärte, bei politischen Vergehen stets auf der Seite der Milde zu
stehen, solange es irgendwie mit der Staatsklugheit vereinbarlich sei.

Dorer sprach davon, daß die Fahnen der gegenwärtigen Parteien sich

beugen müßten vor der Fahne des Gesamtaargaus98. Und über dem
Kanton stand für ihn nicht nur in der Theorie, sondern auch in der
politischen Einzelsituation der Bund. Mit Worten von J.v. Müller unterbaute

er diesen Appell an die Liebe zum größeren Ganzen. Aber auch
die rechtliche Beurteilung der Sache stand im jetzigen Stadium der

93 Verb, vom I.November 1841. 1397(1".

94 Wie Anm.93, 1400.

95 Verb, vom 11.Mai 1841, 405.

96 Verb, vom 4. November 1811. 1400 ff.
97 Verb, vom 4. November 1841, 1101.

98 Verb, vom 23.Juni 1841. 709.

232



Dinge, wo die Klosterangelegenheit zur eidgenössischen Sache geworden

war, nicht mehr im Belieben des Aargaus: «Nun steht dem Bundestage
allein noch das Recht zu, die Bundesakte auszulegen. Das ist geschehen,
die Auslegung der Bundesakte ist erfolgt, und es ist nun an der Minderheit,

sich der gesetzlichen Mehrheit zu unterziehen. Andernfalls ginge
man der Auflösung des Bundes entgegen»99. Mit Grauen sprach Dorer
von der Möglichkeit, daß nicht nur der Kanton, sondern auch der Bund
in zwei Teile - in Konfessionen im Kreise der Politik - zerfalle100. Diese
Gefahr konnte nach Dorers Anschauung der Dinge nur eine aufrichtige,
ehrliche aargauische Versöhnung bannen. Nur ein versöhnter Aargau
aber konnte die zur Lösung der Gegenwartsfragen erforderliche Einheit
und Kraft wieder finden. In einem zweiten Votum jener Großratssitzung,
in der wir Dorer für eine umfassende Amnestie haben eintreten sehen,

sprach er es aus, für welche große Aufgabe Kanton und Bund stark und

gewappnet bleiben müßten: «Ich bin ein Feintl der Jesuiten und hasse

sie. Bereits stehen sie an der Grenze unseres Kantons. Unser eigenes
Vaterland hat wunde Teile. Wer zweifelt daran? Aber auch in dem
weiteren Vaterland ziehen finstere und böse Krankheitsstoffe herum. An
uns ist es, dafür zu sorgen, daß jene sich nicht zur Erreichung ihrer
Zwecke an den wunden Teil unseres Kantons anklammern und so uns
und die Schweiz in unheilvolle Lagen verwickeln. Hier müssen wir aber
eine gepanzerte Faust entgegenstellen, und nicht nur das bedrängte
Volk, sondern das ganze Volk muß Widerstand leisten. Wo eine Krankheit

ist, da setzen sich die Würmer. Hochgeachtete Herren, das Opfer,
das wir zu bringen haben, ist wahrlich nicht der Rede wert: es besteht

nur darin, daß man auf gewisse Parteiehrgefühle zu verzichten wisse.»101

Dorers Voten wurden «mit Rührung» angehört, doch konnte man
ihm im allgemeinen nicht beipflichten. Und die eingehende Erörterung
der Januarereignisse führte nur wieder tiefer in Mißtrauen und Feindschaft

hinein. Immerhin war die Mehrheit, die schließlich solch umfassende

Amnestie verwarf, nicht mehr sehr groß. 79 Mitglieder stimmten für
Dorers Antrag, 98 dagegen. Dorer bekannte, daß ihn der Gang der

Beratung «einigermaßen erschreckt» habe. Er verzichtete in jenem
Momente darauf, weitere Anliegen vorzutragen, ließ sich aber in der Folge
nicht davon abhalten, in einzelnen Begnadigungsfällen sich für Milde

99 Verb, vom 11.Mai 1841, 406.
100 Verh. vom 23. Juni 1841. 709.
101 Verh. 1841, 1431.

233



auszusprechen. Im Dezember 1841 trug er im Schöße des Großen Rates

neuerdings darauf an, «daß die Waffen, die nie hätten abgenommen
werden sollen, sofort zurückgestellt werden», und fand dabei
Unterstützung und Zustimmung102. Die Erwägung, daß Bewegungen genug
im Lande seien und keine neuen provoziert werden dürften, war für ihn
auch in Fällen wegleitend, die mit den hier besprochenen Dingen keinen

Zusammenhang hatten103.

Alles in allem hatte er doch sehen müssen, daß die Stunde der
Versöhnung noch nicht gekommen sei. Wie der Kreis um Herzog, Feer und
Rauchenstein im Jahre der Verfassungsberatung gescheitert war gegenüber

dem politischen Dynamismus der beiden extremen Strömungen,
so erging es nun dem Einzelgänger Dorer. Er zögerte nicht, daraus die

Konsequenzen zu ziehen. Zweimal im Laufe des Sommers 1841 hatte er
sein Entlassungsgesuch eingereicht. Beide Male waren die Bemühungen,
ihn zu halten, von Erfolg gekrönt gewesen. Selbst ein Augustin Keller
hatte warm von den ausgezeichneten Talenten Dorers gesprochen, die
dem Vaterlande zu erhalten seien. Im folgenden Jahre äußerte sich
Dorer nur mehr selten zu den großen grundsätzlichen Fragen. Mehrere
Male ließ er sich entschuldigen und blieb den Sitzungen fern. Wir haben
bereits gesehen, wie das Entlassungsgesuch, das er am lO.November
1842 im Großen Rate verlesen ließ, einen scharfen Trennungsstrich
zwischen der Welt der aargauischen Behörden und seiner persönlichen
bedeutete104. Er wurde ohne Verdankung der geleisteten Dienste einfach
entlassen 10°.

Es bleibt uns nun noch die Aufgabe, zu sehen, welche Auskunft uns
die politischen Broschüren, die Dorer in den Jahren 1842, 1843 und 1844

im Druck hinausgehen ließ106, über die Weiterentwicklung und das
Endstadium seiner politischen Ideen und Bestrebungen geben.

102 Verh. vom 17. Dezember 1841, 1644.

103 Verh. vom 18. Dezember 1841, 1676.

104 Siehe oben 219 ff.
105 Verh. vom lO.November 1842, 495ff. Die «einfache Entlassung» erfolgte auf

Antrag Tanners. - Man vgl. auch «Schweizerbote» vom 12.November 1842,
Neue Aargauer Zeitung vom 12. November 1842 und «Posthörnchen» vom
15. November 1842.

106 Die Titel der vier Broschüren finden sich angegeben in den Anmerkungen 107,

111, 116 und 117.

234



In seinem «Entlassungsgesuch»101 zieht Dorer die Summe aus seinen

politischen Bestrebungen und Erfahrungen. Er belegt seine Ausführungen

mit reichem Zahlenmaterial, wie es ihm als Mitglied der Regierung
ohne weiteres zur Verfügung stand, unterbaut sie mit neuen, teilweise
tiefschürfenden Reflexionen. Er hat seine Einsichten und Positionen
durchdacht. Er trägt sie an manchen Stellen in dem gehobenen Tone,
den wir bei ihm kennen gelernt haben, vor. Bisweilen gelingen ihm
sentenzartige Verdichtungen.

Dorer bringt im Eingang seiner Schrift in Erinnerung, niemand dürfe

weniger als der Aargauer «die Geschichte der Völker übersehen, die fast
auf jedem Blatte ernst an das Maß mahnt, welches uns Menschen in
allen Dingen ziemt» (2). Klar sieht er nun das Wesen seines aargauischen
Vaterlandes. Dieses, «als schweizerischer Kanton noch kein halbes
Jahrhundert alt, vermochte noch nicht zu einer innigen, festen, in einer

langen Geschichte wurzelnden Einheit sich zu gestalten; noch ist das

Leben föderalistisch; die verschiedensten Völkerschaften stehen noch

getrennt da durch verschiedene Geschichte, verschiedene Gesetzgebung
und verschiedene Lebensweise, und vor allem durch verschiedene
Konfessionen.» Weisheit und Klugheit der vergangenen Jahrzehnte haben

«zur Erreichung der möglichen (von Dorer hervorgehoben) Einheit vieles

geleistet und vor allem aus das Gefühl des Glücks, ein Aargauer zu sein,

allgemein gemacht. Die Väter wußten, daß Mißtrauen das Hemmnis
vieler schöner Taten im Volksleben sei.» Daß sie «gegen dieses

Mißtrauen auf dem Felde, wo es am leichtesten Wurzeln schlägt, ja, seit

langen, langen Zeiten leider wuchert, auf dem Felde des Konfessionellen,
eine Garantie in der Parität aufgestellt», vermag Dorer jetzt zum ersten
Male als «einen Akt ihrer großen Staatsklugheit zu würdigen» (3). «Es

war dies nicht nur eine Garantie für die verschiedenen Konfessionsgenossen,

sondern auch eine Garantie für die Erreichung der möglichen
Einheit in politischen Dingen.»

Das Jahr 1830 hat nun das Prinzip der Volkssouveränität in das

Staatsleben eingeführt. Es hat «jene Staatsformen zu Grabe getragen,
welche auf dem Grundsatze beruhten, daß die verschiedenen Interessen
und Richtungen der Teile eines Staates so geordnet und mit Garantien
versehen werden müssen, daß sie in einem gehörigen Verhältnisse zuein-

107 Entlassungsgesuch des Herrn Begierungsraths Edward Dorer. S. Höhr, Zürich,
1842, 53 S. (Sammelband «MiszeUen L 78 [s]» der KBAG).

235



ander zusammenwirken, ohne daß ein Teil den andern überwiege unti
beherrsche.» «Diese Tatsache ließ voraussehen, daß aus dem aargauischen

Staatsgebilde die im Jahre 1830 noch bewahrte Parität bei der
nächsten Gelegenheit dahinfallen werde. Die Verfassung von 1841

begann und führte z.T. das Werk in diesem Sinne aus.» Es gibt keine
andere Wahl, als sich auf den Boden der nun einmal zur Geltung gekommenen

Prinzipien zu stellen, «und es hieße nutzlos gegen den Strom
schwimmen, das Verfallene wieder ins Leben zurückführen zu
wollen».

Bei dem nun ohne weiteres stärker hervortretenden konfessionellen
Mißtrauen drängen sich andere Sicherungsmaßnahmen auf, die an die
Stelle der dahingefallenen Parität treten könnten. Dorer ist überzeugt,
daß die Weisheit und Klugheit der Väter unter solchen Umständen «ein
noch stärkeres Palladium für die Frreichung der möglichen politischen
Einheit» aufgestellt hätte. Ihrem Beispiele sucht er unter den veränderten

Zeitverhältnissen zu folgen.
Die in ihrer Sondergeschichte sich manifestierende «Individualität der

\ ölkerschaften kann selbst durch eine starke Zentralgewalt kaum
gehoben werden». «Wo aber der Zentralgewalt die Stärke fehlt, kann sie

durch drängende Verallgemeinerungstendenzen nur das Gefühl der
Besonderheit zum Widerstand und zur Lust, bei der ersten besten Gelegenheit

sich geltend zu machen, aufstacheln.»
Der aargauischen Staatsgewalt nun könnte nach Dorers Urteil, das

der heutige Kenner der damaligen Epoche weitgehend bestätigen wird,
«nur auf dem Felde, das der Politik ewig fremd bleiben sollte, auf dem
Felde des konfessionellen Gefühls eines Teils des aargauischen Volkes,
einige Stärke gegen die übrigen Teile verliehen werden. » Eine solche

«Hegemonie» würde aber die Betroffenen leicht zu einer «kompakten
Widcr«tandsmasse» machen. «Eine auf das Konfessionelle gerichtete
Hegemonie würde zur Auflösung des Aargaus in zwei Teile nach den

Konfessionen führen, eine mehr aufs Politische gerichtete Hegemonie
würde die Auflockerung des einen ganzen Staates in mehrere selbständigere

Bünde nach den Volksteilen, wie im Kt.Bünden, zur Folge haben.»
Eine neue Garantie in konfessionellen Angelegenheiten drängt sich

also auf, sofern man an der Wünschbarkeit der Entwicklung zur Einheit
in politischen Dingen festhalten will. Sie muß das Palladium der
aargauischen Freiheit sein.

Sie kann nur «in einer das aargauische Volk beruhigenden Lösung der

236



unsere Zeit bewegenden Frage über die Ausmittlung der Stellung der
Kirche zur Staatsgewalt» bestehen.

Dorer durchgeht nun die verschiedenen Verhältnisse des näheren. Da

zeigt es sich, daß die «jüdische Kirche [sie!], deren Genossen in bürgerlicher

Beziehung zur Schmach unserer so viel gepriesenen Zivilisation
noch sehr niedergehalten sind am unabhängigsten und freiesten ist.»

Minder frei bewegt sich die katholische Kirche. In der Scheidung
zwischen den Bereichen des Dogmas und der Disziplin, wobei der letztere
sich der Staatsgewalt unterwerfen soll, liegt, weil sich die zwei Bereiche
nicht klar abgrenzen lassen, eine unversieglichc Quelle der Zerwürfnisse
zwischen Staat und Kirche, besonders in dem heutigen Zeitalter einer

gewissen Maßlosigkeit in allen Dingen. In einem Staate, dessen Grundprinzip

die Volkssouveränität ist, ist es aber Pflicht der Regierung, alles

zu meiden, was sie in Widerspruch mit der Grundlage des Volkslebens
setzen kann. Dorer betont, daß es gute, keineswegs kirchenfeindliche
Impulse gewesen seien, die zu der aargauischen Kirchenpolitik der

dreißiger Jahre geführt hätten. Das Streben nach Nationalunabhängigkeit
sei dabei besonders im Spiele gewesen. Das Wesen des Katholizismus

aber gehtaufAllgemeinheitund Gleichmäßigkeit, und es ist eine geschichtliche

Tatsache, daß sich diese für die Katholiken der meisten europäischen
Länder auf Übereinstimmung mit Rom gründet. Unzweifelhaft wäre
also «eine gänzliche Lostrennung der Katholiken unseres Landes von
Rom eine Entkatholisierung». «Diesen Standpunkt hat die aargauische
Staatsgewalt unverrückt im Auge zu behalten, indem die Katholiken
des Aargaus mit den aus demselben abzuleitenden Rechten in einen
umfassenden politischen Verband eingetreten sind. Nie vergesse der
Staatsmann, daß die Liebe des Volkes zu der religiösen Weise seiner
Väter älter ist als die Liebe zu dem jungen politischen Verband.» (7)

Indessen hält Dorer daran fest, daß «in allem, was nicht zu dem
Wesentlichen der Allgemeinheit und Gleichmäßigkeit gehört, die

Berücksichtigung des Nationalen» geboten sei, aber dies auch mit Hilfe
eines kirchlichen Organs. Er kann sich nicht beruhigen bei dem kuriali-
stischen System, wo «zugunsten des römischen Oberhirten die Lokal-
und Nationalmacht der Bischöfe beschränkt, diese gleichsam zu Mandataren

der römischen Kurie gemacht sind». Er ist überzeugt, daß Rom
seine Pflicht erkennen werde, «dem Ruf nach mehr Berücksichtigung
des Nationalen Gehör zu leihen in Beachtung der Wahrheit, daß die zum
Bewußtsein gekommene Individualität anders zu behandeln ist als der

237



Lehrling und Schüler» (9). - Beim Mangel kirchlicher Lokalbehörden
sind manchenorts, auch im Aargau, staatliche Kirchenbehörden aufgestellt

worden und haben in Kirche und Schule manches Gute geleistet.
Aber in den Augen der Glaubensgenossen können sie als nichts anderes
erscheinen denn «eine von Staates wegen aufgestellte Art von
Gegenbischöfen». Solches Mißtrauen muß vorzüglich aufkommen, wo sich
Tendenzen zeigen, «die Kirche im Staate aufgehen zu lassen»,108 es muß
sich bedeutend mehren in einem Lande, «wo die Staatsgewalt nicht
ausschließlich in den Händen der Genossen des gleichen Glaubens ruht ». —

Sollen kirchliche Lokalbehörden das Vertrauen der Glaubensgenossen
haben, so müssen sie aus dem Schöße der Kirche selbst hervorgehen. Sie

müssen gewählt sein durch die Pfarrgemeinden und zahlreicher als bis

jetzt sein. In gehörigen Zusammenhang gebracht mit dem Bischof und
den Synoden, dürften sie eine gute Grundlage für die Erwerbung erweiterter

Rechte der Landesbischöfe in bezug auf die Möglichkeit der

Berücksichtigung der nationalen Bedürfnisse abgeben (10).
Als Katholik spricht Dorer nur schüchtern von den Verhältnissen der

reformierten Kirche. Seine Reflexionen über deren Verhältnis zum Staate
verraten indessen ein gutes geschichtliches Eindringen in das Wesen der
Dinge. Ihre Bindung an die Staatsgewalt ist die stärkste109. Wir heben

aus diesen Ausführungen nur einen einzigen Satz hervor: «Solange eine

Regierung das Grundgesetz der Reformation treu bewahrt, so lange mag
die Ausübung der Episkopalrechte durch sie ohne große Gefahr für das

Wesen der reformierten Kirche bleiben; wenn sie aber von dem Grundsatz

abfällt und in die Richtung der menschlichen Selbstvergötterungstheorien

unserer Zeit fiele, wie käme es dann bei der Vereinigung der
äußeren Gewalt und der geistigen Episkopalmacht?» (12)110 Ganz

abgesehen von solchen Möglichkeiten aber ist nach Dorers Anschauungs-

108 Siehe oben 220.

109 Als illustrierender Beleg diene ein Protokolleintrag in den Verh. des aargauischen
Kl.B. vom 11.September 1840 (305): «Auf die durch den Präsidenten des

reformierten Kirchenrates mitgeteilte Anzeige des Pfarramts Leutwil, daß der
Sektierer Jakob Gloor, Lehmanns, von dort, sich weigere, sein neugeborenes Kind
zur Taufe zu bringen, wird, im Hinblick auf ähnliche Vorgänge, beschlossen, das

Bezirksamt Kulm zu beauftragen, die Taufe dieses Kindes während der Abwesenheit

des vorzubescheidenden Vaters anzuordnen. Hievon erhält der reformierte
Kirchenrat Kenntnis.»

110 Mochten wir bisher bei der Begegnung mit Dorers «Kirchenfreiheit» noch Be¬

denken tragen, an eine Verbindung seiner Gedankenwelt mit derjenigen Friedrich

238



weise die reformierte Kirche in den verschiedenen Kantonen «noch eine

Art von Kölner Dom». «Die weitere Vollendung desselben ist des

Schweißes der edelsten Kräfte der Protestanten unserer Zeit wert.»
Das Verhältnis der verschiedenen Kirchen zum Staate ist also noch

sehr unbefriedigend geordnet. In diesem Zusammenhange kommt Dorer,
soweit wir sehen, zum ersten Male dazu, sich ausdrücklich zu äußern zu
dem in jenen Jahren im Aargau viel verhandelten Postulate der
Freiämter Katholiken auf «Konfessionelle Trennung» nach St. Galler Muster,
wie es durch die «Wünsche» der Mellinger Versammlung vom 2.Februar
1840 in die politische Diskussion eingeführt worden war. Er verwirft es.

«Für das Kirchenwesen zeigte es sich nicht ersprießlich, daß der Staat
sich in den Kirchenorganismus hinein und herüber organisierte, noch

unersprießlicher müßte es sich, namentlich in betreff der Einigung der

aargauischen Teile in politischen Dingen, ausweisen, wenn die Kirche
sich in den Staat hinein organisierte» (14). Nein, ersprießlich für Staat
und Kirche kann auf dem Boden der konfessionellen Verhältnisse nur
eine Garantie sein: «Die Emanzipation der bestehenden Kirchen von der

Regierungsgewalt.» «Das aargauische Volk, die einzige Quelle möglicher
Staatsgewalt, werde, wie politisch, so auch kirchlich frei» (15). Ein
staatliches Aufsichtsrecht, verfassungsrechtlich normiert, kann dabei
sehr wohl bestehen.

Eine solche Emanzipation der Kirche aber wäre zu bewerkstelligen auf
dem Wege der Partialrevision der Verfassung durch das Mittel eines

Verfassungsrates. Eine solche Revision würde die Katholiken, die die

Verfassung gerade wegen der betr. Artikel fast einstimmig verworfen
haben, bedeutend beruhigen, mit ihr versöhnen; die Reformierten könnte
sie nicht beunruhigen, weil ihr politischer Gewinn, der in der Abschaffung
der «Parität» besteht, so nicht in Frage gestellt würde. Nach einer
solchen glücklich vollzogenen Teilrevision wäre der Weg frei zu den

wahrhaft politischen Aufgaben des aargauischen Volkes. Das Gelingen
ist gewährleistet, «wenn mehr das wirkliche Leben des Volkes ins Auge
gefaßt wird als die Kompendien mit ihren glänzenden Tagestheorien»
(16).

Unter keinen Umständen kann aber ein Ereignis des Augenblicks —

«das unglückliche Begebnis des Januar 1841» - zur Grundlage einer

von Mays zu denken, an dieser Stelle wird sie sozusagen evident. Wir führen das

unten S. 248 in Text und Anm. näher aus.

239



guten Politik erhoben werden. Sonst handelt es sich von vornherein
nicht um die Bedürfnisse und Interessen des Landes, sondern um den

Triumph einer Partei und um die Sicherung der Vorteile des Sieges für
diese Partei.

So stellt sich für Dorer die Sache im klar und einsichtig geschauten
Bilde dar. Ihm «erscheinen die Trümmer dieses Januarereignisses stets
als lockere, überhängende Felsmassen, welche das unter ihnen liegende
Saatfeld so lange mit Überschüttung und Verheerung bedrohen, bis sie

mit Sorgfalt und Umsicht entfernt sind».
In zwei Beziehungen ragt dieses Unglück in die Gegenwart hinein:

Da sind «die Untersuchungen und Strafen, dort die Angelegenheit der
Klöster».

Nachdem wir die wichtigen prinzipiellen Überlegungen Dorers
ausführlich wiedergegeben haben, können wir uns darüber kurz fassen, wie
er den Boden bereitet wissen will zu einem Neuanfang. Was er darüber
zu sagen hatte, liegt in der Linie dessen, was wir aus den Klein- und
Großratsverhandlungen des Jahres 1841 kennengelernt haben. Bereits
im März 1842 hatte er seine Vorschläge in einer (anonymen) Broschüre
niedergelegt111. In weiten Partien wörtlich kann er jetzt auf diese zurückgreifen,

wo er alles in einem größeren, in weiterer Überschau gesehenen

Zusammenhang darzustellen unternimmt; in mancher Hinsicht
untermauert er seine Ausführungen auch noch besser. Einen vollständigen
Amnestieerlaß bezüglich der Unruhen vom Januar 1841 hält er nach wie
vor für unerläßlich (17-21). Im übrigen sollen die Katholikendes Aargaus
selbst entscheiden dürfen, ob sie mittels des ihnen (und nicht dem

Staate!) zustehenden Klostervermögens in den aufgehobenen (und als
solche nicht wiederherzustellenden) Klöstern neue, zeitgemäße Stiftungen

(Spitäler, Priesterkonvikte verschiedener Art, usw.)112 errichten wollen

111 Gedanken über den gegenwärtigen Stand der aargauischen Klosterfrage und
deren mögliche Erledigung. Geschrieben im März 1842, 28 S.. o.O. (anonym). In
Sammelband der KBAG «Verschiedenes V 808». - Aus welchem Anlaß und in
welchem Zusammenhang diese «Gedanken» niedergelegt wurden, vermochten
wir nicht festzustellen. Doch sei angemerkt, daß damals der katholische Kirchen-
rat die kleinrätbche Anfrage eingehend prüfte, ob das Kloster Muri für die
Errichtung eines Priesterhauses oder dgl. Verwendung finden könnte. Vgl. Bonter,
Argovia 1946.

112 Einer Sonderstellung der drei (oder vier) Frauenklöster, die in den Tagsatzungs¬
verhandlungen eine so große Rolle spielten, ist in dem «Entlassungsgesuch» in
keiner Weise Rechnung getragen.

240



(21-53). Diese neuen Stiftungen hätten in engem Einvernehmen mit
den kirchlichen Instanzen ins Leben zu treten.

Derartige Maßnahmen und Lösungen werden der gegenwärtigen Situation

gerecht. Denn «Loyolas Jünger, welche mit ihrem unheimlichen
Getriebe den freisinnigen Katholiken bei der Verteidigung der Rechte
ihrer Kirche die Arbeit so sehr erschweren, lagern an den Grenzen des

Freiamtes; zur rechten Zeit noch sorge das Aargau dafür, daß die
entstandene Lücke im Gemute der religiösen Bewohner des Freiamtes nicht
von diesen mit Beschlag belegt werde: es werfe ihnen in Muri einen
haltbaren Damm entgegen!» (43).

Aber auch für eine weitere gedeihliche Zukunft ist durch sie gesorgt:
«Das Kleine gedeiht zum Großen, wenn die Palme des Friedens es

umschirmt; das Größte zerfällt, wenn in seinem Innern der Wurm der
Zwietracht nagt» (53).

Als Dorer sich mit seinem Entlassungsgesuch von der Politik
verabschiedete, wußte er, daß er der Mißdeutung ausgesetzt sei, daß es heißen
werde: «Auch Du!» Er täuschte sich nicht. Schon 1841 hatte er Pfaffenknecht

heißen müssen. Mißdeutung seiner Motive und bewußte
Verleumdung, wie sie zu den Waffen des radikalen «Posthörnchens»
gehörten, blieben ihm nun nicht erspart, während allerdings auf der anderen

Seite einige Bürger seines Wahlkreises (Wettingen) im Namen von
mehr als dreihundert Mitbürgern ihm bezeugten: «Mag immer Ihr
Verdienst in der Wagschale der Partei zu leicht befunden werden, im
Herzen des Volkes findet es seine Anerkennung»,113 und während schon
vierzehn Tage vorher ihm eine Zuschrift katholischer Großräte
zugekommen war, die dem im wahren, lauteren Sinne des Wortes
«Freisinnigen» dankte für die in seinem Gesuche, niemandem zu Lieb noch zu
Leid, ausgesprochenen Wahrheiten, Zeichnung der Sachverhältnisse,
Vorschläge, «wenn man auch nicht überall unbedingt zustimmen will»,
und ihn zur Drucklegung seines Entlassungsgesuches aufforderte, die
denn auch sogleich an die Hand genommen wurde114.

Um allen Verleumdungen (er werde eine katholische Volksversammlung

veranstalten, er petitioniere für die Trennung des Kantons115, er

113 Neue Aargauer Zeitung vom 17. Dezember 1842.

114 Neue Aargauer Zeitung vom 26. November 1842 (Abdruck aus der «Stimme
von der Limmat»).

115 Dieser Vorwurf entsprang einer Befürchtung, die damals sozusagen in der Luft
lag. Man hatte hinter der Forderung der Freiämter Katholiken auf «Konfessio-

i6 241



sei in den kleinen Kantonen und in Luzern gewesen, um einen Bund der
Katholiken in bezug auf die aargauischen ^ erhältnisse ins Leben zu

rufen) die Spitze abzubrechen, wandte sich Dorer schon Ende Januar
1843 in einem Flugblatt an die Öffentlichkeit116. Er betont darin die
Echtheit seiner Bestrebungen für einen nicht bloß äußeren Frieden,
sondern eine innere Friedlichkeit der Volksteile im Aargau -ausdrücklich
beruft er sich hier auf seine Stellung als Bewohner der alten Grafschaft
Baden, die den konfessionellen Frieden längst verwirklicht hat und ihn
jetzt auch im neuen Aargau herbeizuführen besonders berufen ist, — für
die demokratischen Grundsätze, zu deren Verwirklichung und Erweiterung

die \ erfassungen seit 1830 beigetragen haben, gegen ihre Feinde
und falschen Freunde, insbesondere gegen jedes «ochlokratische Getriebe
in diesem oder jenem Gew and, das für jene Grundsätze ebenso verderblich

wirken müßte wie eine anmaßende oligarchische Behördenomnipo-
tenz».

In der Tat, Edward Dorer war nicht «ultramontan» geworden; aber
er hatte es gewagt, in einer krisenhaften Zuspitzung der inneren
Entwicklung seines Gemeinwesens eine eigene Stellung einzunehmen.

Ein einziges Mal noch äußerte sich Dorer in der Folge zu einer Frage
des öffentlichen Lebens UT. Wir hätten keinen Anlaß, darauf einzutreten,

nelle Trennung», die, wie wir sahen, Dorer ablehnte, die geheime Tendenz auf
politische Trennung des Kantons gesehen oder solche pohtische Trennung doch
als unvermeidliche spätere Konsequenz der konfessionellen Trennung ahnen zu
müssen geglaubt, und zwar nicht nur in den radikalen, sondern bis tief in die
vermittelnden Kreise hinein. Nun sehen wir, daß weiter gegangen wurde: Wer
nicht mehr durch dick und dünn die geistespolitische Staatshoheit verfocht oder
doch elastischere Methoden zur Erreichung der «möglichen Einheit» forderte,
galt bereits als «Separatist». Die politischen Verumständungen der Zeit (auf die
Schwyzer und Basler Trennungsaflären am Beginn der Epoche waren eben damals
der Stockmar-Handel im Kanton Bern, waren die das ganze politische Leben der
Eidgenossenschaft in Atem haltenden Walliser Wirren gefolgt: die
Geltendmachung der Volkssouveränität drohte in ihrer Frühzeit in der Tat an mehr als
einem Orte zum \ erfalle der Staatskörper zu führen, insofern als auch Teile
derselben sich auf sie zu berufen pflegten: vgl. darüber E. A.Cherbuliez, De la
démocratie en Suisse. Paris 1843, Buch 1, Kapitel 7: De la séparation des minorités
constitutionnelles, 102-105) lassen solche Fehlinterpretationen des gegnerischen
Wollens historisch verständlich erscheinen.

116 Für die Vertrauenden. Druckschrift von 4 Seiten, datiert: Baden. 19. Januar 1843,
Edward Dorer (KBAG, Sammelband «Miszellen L78 [r] »).

117 Edward Dorer, Die Stellung der katholischen Pfarrkirche zu Baden infolge der
Aufhebung des Klosters Wettingen. Höhr & Langbein, Baden, 1844, 24 S.

242



zeigten sich in dieser letzten politischen Äußerung nicht einige neue
Elemente, die das Bild von der politischen Welt Dorers noch schärfere

Konturen annehmen ließen. Weit war der Weg Dorers von der Politik
der Badener Konferenzartikel bis zu derjenigen der Kirchenfreiheit, der

Emanzipation der Kirche vom Staate, weit der Weg von der
einseitigautoritären Regierungspolitik auf Biegen und Brechen zu seinem System
der Verständigung und Versöhnung. Ein voller Bruch aber war, wie wir
mehrmals zu bemerken hatten, doch nicht eingetreten. An gewissen

Prinzipien hielt er, nachdem er sie einmal gewonnen, fest ; er entwickelte
sie weiter; im Rahmen seines neuen politischen Systems gewannen sie

neue, nur noch ausgeprägtere Bedeutung. In der Schrift über «die Stellung

der katholischen Pfarrkirche zu Baden» wendet sich Dorer mit
historischen, rechtlichen und allgemeineren Gründen dagegen, daß der

Kanton Aargau die Kollaturendes Klosters Wettingen, zu denen diejenige
von Baden gehörte, wenn auch nur einstweilig durch einseitigen Akt an
sich ziehe. Ebenso tritt er für die Herausgabe des Pfrundvermögens an
die Kirchgemeinden ein. Hochinteressant ist die zugrundeliegende
Gesamtanschauung. In ihr ist zur Entfaltung gebracht, wofür Dorer als

junger Mann petitionierte, worüber er mit seinem Freund Tanner im
Briefwechsel stand : das Prinzip der Gemeindefreiheit. Aber dieses Postulat

starker, in sich fest gegründeter Gemeinden ist ihm jetzt nicht mehr
so sehr im Interesse dieser selbst oder der Individuen, aus denen sich die
Gemeinden zusammensetzen, wichtig. Er sieht in den Gemeinden jetzt
die Urzellen des Staates, die feste Grundlage des Ganzen. Er schreibt:
«Die mögliche Übergabe des Pfrundvermögens zur Verwaltung an die

betr. Kirchengenossenschaften liegt aber im hohen Interesse der
Demokratie; denn sie begründet eine ökonomische Unabhängigkeit des Volkes

von den Staatsbehörden und bildet eine wesentliche Grundlage, daß in
den Genossenschaften das Gefühl der Selbständigkeit sich immer mehr
und mehr entwickeln und stärken kann. In dieser Entwicklung und

(KBAG Sammelband «MiszeUen L78 [k]»). - Es handelt sich hier um die

nachträgliche Niederschrift eines Votums in der Versammlung sämtlicher Kirchgenossen

zu Baden vom 8. Juh 1844, das großes Interesse gefunden hatte und deshalb
dem Druck übergeben wurde. «In Berücksichtigung des vielen Schönen und
Beruhigenden», das er selbst und die Seinen wie tausend und tausend andere für
sich dieser Kirche zu verdanken haben, wie aus dem Gefühl der Pflicht, der

fraglichen Kirche wie jeder anderen zu ihrem Rechte zu verhelfen, hat er (laut
Vorwort) in dieser Sache das Wort ergriffen.

243



Stärke im Einzelnen bereitet sich aber dem Ganzen größere Entwicklung
und Stärke vor; denn wer sich selbst nicht fühlt, fühlt sich auch im
größeren Vereine nicht, und viele Nieten sind kein Treffer. - Hier darf
es aber nicht verschwiegen werden, daß die Kirchgenossenschaften und
Gemeinden im Lande älter sind als die dermaligen Staatsformen der
Schweiz und der einzelnen Kantone, und daß sie bei dem Wechsel aller
irdischen Dinge dieselben auch lange überleben werden. Dem Volke in
den katholischen und reformierten Kirchgenossenschaften muß namentlich

in so bewegten Zeiten der Ruf gelten : ,Hüte dich, daß dein Gemeinwesen

keinen Schaden leide!' Wie käme es z.B., wenn die bedeutende

politische Tendenz wenigstens für einige Zeit zur Herrschaft käme,
welche für die Schweiz wieder eine Einheitsregierung will Würde da

nicht das Kantonsvermögen als allgemein eidgenössisches Staatsgut
erklärt werden wollen Und ist es nicht denkbar, daß mit allen Versicherungen,

daß das allgemeine Staatsgut die kirchlichen Lasten decken
wolle, eine Einheitsregierung im Kampfe mit dem historischen Leben des

schweizerischen Volkes das angefallene Vermögen aufbrauchen und
nichts als die Unmöglichkeit der steten Verwirklichung ihrer Versicherung

den unvorsichtigen Genossenschaften zurücklassen könnte Liegt
das Pfrundvermögen in der Hand des Volkes, in den verschiedenen
kirchlichen und politischen Gemeinwesen, so wird es keine politische
Partei wagen, dasselbe ihm abzunehmen und zu andern Zwecken zu
verwenden.» (21 f.)118 Jeder Überspannung der staatlichen Autorität,

118 Auffallend ähnlich hatten sich vier Jahre vorher die Mellinger Petitionäre in
ihren «Wünschen» vom 2. Februar 1840 (28 Ms.-Seiten in einem Konvolut des

StAAG) über die Gemeinde und die ihr zukommende Stellung im Staate geäußert.
Die Hauptstelle lautet: «Seit dem Ende des vorigen Jahrhunderts hat der Begriff
der Staatsgewalt eine Ausdehnung erhalten, welche jedes selbständige Leben der
Gemeinde aufzuheben droht. Diese werden bloß als Anstalten des Staates, als

von diesem zum Behuf der leichtern Verwaltung, angeordnete Abtheilung des

Volks betrachtet. Den Anhängern dieser despotischen Idee, welche auch in
unserem Vaterlande aUmählig da und dort Eingang gefunden, ist der über den

ganzen Staat allumfassend waltende Gesamtwille, das alles beherrschende Staatsgesetz

der Abgott, wonach den Gemeinden kein anderes Becht der Verwaltung
zukommt, als welches ihnen der Staat einräumt. Allein dieselben vergessen, daß
die Gemeinden älter als der Staat sind, und jene nicht des Staates wUlen, sondern
vielmehr dieser um der Gemeinde wiUen da ist» («Wünsche», 8). Distanziert sich
in Hinsicht auf deren Kirchenpolitik wie auf die Tendenz zur direkten Demokratie
(Veto) Dorer von den Bestrebungen der Freiämter katholischen Demokraten,
hier zeigt sich unverkennbar ein Berührungspunkt, den wir indessen nur eben

244



jeder Hinneigung zur Behördenomnipotenz war damit nicht nur in einer

situationsgebundenen Stellungnahme, sondern in der politischen Theorie
der Riegel geschoben. Ansätze zu einer neuen, und doch eigentlich
altschweizerischen Garantie für die Freiheit, wie sie Theorie und Praxis der

Repräsentativdemokratie der Regenerationszeit nicht zu geben
vermocht hatten, ohne daß doch diese Staatsform zugunsten der direkten
Demokratie preisgegeben worden wäre, waren hier gegeben. In seinem

«Entlassungsgesuch» hatte Dorer vom Untergang der konservativen
Staatsordnung gesprochen, hatte aber vorgegeben, sich entschieden auf
den neuen Boden der Dinge zu stellen. Ein gewisses Bedauern über die

Auflösung des alten staatlichen Aufbaues, über den zur Geltung
gekommenen Grundsatz der Volkssouveränität war doch nicht zu verkennen.

Im Zusammenhang der Badener Schrift von 1844 hat Dorer diesem
Gefühle offenbar nachgegeben. Denn eine betonte Reservatstellung der
Gemeinden zwischen Individuum und Staat ist innerhalb der radikalen,
in letzter Linie an Rousseau sich anschließenden Staatsauffassung nicht
denkbar. Dennoch wollen wir nicht unbedingt sagen, daß sich hier
erweise, daß Dorer am Ende seiner politischen Entwicklung zum Konservativen

geworden sei: die Idee der Gemeindeautonomie kann ja Element
sowohl einer konservativen wie einer wahrhaft liberalen Staatsauffassung
sein. Vom Radikalismus jedenfalls hat sich Dorer getrennt..

VI

Bruggisser wie Dorer haben ihre politische Laufbahn in sehr früher
Jugend begonnen, mit dem Enthusiasmus, der Konsequenz, der
Geradlinigkeit und Unerbittlichkeit dieses Lebensalters. Beide veranlaßten die
Realitäten des Lebens, Abstriche vorzunehmen. Im Freiamte, das von
jeher innerschweizerischen Einflüssen offen stand, lebend, hätten sie sich
vielleicht trotz individuellen Abweichungen, wie der eingangs erwähnte
Weißenbach, den dortigen Bestrebungen angeschlossen und hätten dann
als Märtyrer ihre Mission vollendet. Nun lebte der eine, obzwar seinem

Ursprünge nach Freiämter, im fricktalischen Laufenburg, das immerhin
den josefinischen Einfluß des 18. Jahrhunderts direkt erfahren hatte,
der andere war Badener, Angehöriger einer Landschaft also, die den
konfessionellen Frieden längst verwirklicht hatte und die seiner Auf-

feststeUen können, ohne daß es uns möglich wäre, aUfällige Verbindungsfäden
bloßzulegen.

245



fassung nach berufen war, ihn jetzt auch im neuen Aargau herbeizuführen.

Es sind, wie wir gesehen haben, trotz der Kühnheit im einzelnen,
bei aller Anstößigkeit bei den bisherigen Gesinnungsfreunden und aller
Aussichtslosigkeit in der damaligen politischen Lage, nicht extreme,
sondern politisch maßvolle Lösungen, die sie schließlich vertreten.

Bruggisser und Dorer haben endlich das gemeinsam, daß ihre Wandlung

ihr Ausscheiden aus der Politik bedeutet. Bei beiden erlaubt die

Quellenlage nicht, volle Klarheit über die Motive solchen Rückzuges zu

gewinnen.
Kaspar Leonz Bruggisser, der Schüler Thibauts119, hatte gerade im

Jahre 1838 einen Auftrag übernommen, dessen Ausführung unter anderen

Umständen die Freude und der Stolz seines Lebens gewesen wäre:
er war hauptamtlicher Redaktor des aargauischen Zivilgesetzbuches
geworden. Ein Presseprozeß mit der Regierung120, die immer schärfere
Formen annehmende Verfeindung mit dem Obergerichtspräsidenten
K. R.Tanner121, unsachliche Kritik an dem langsamen Fortschreiten des

Gesetzgebungswerkes in Presse und Parlament ließen ihn am 18. Februar
1841 den Auftrag zurückgeben122. Von 1842-1846 ist er zahlreichen
Parlamentssitzungen unentschuldigt ferngeblieben, nur noch höchst
selten sind Voten von ihm protokolliert. Daß er in denselben Jahren,
dem Vorbilde Dr. Feers folgend, als Fürsprech politisch Verfolgten zur
Seite stand, haben wir bereits gesehen. Anläßlich der Wahlen des

Spätjahres 1846 schied Bruggisser aus dem Großen Rate aus. Gleichzeitig
mit seiner politischen Wandlung war offenbar eine Erschütterung seiner
Gesundheit erfolgt123. Am 15. Februar 1848 schied Bruggisser nach

längerem Kränkeln aus diesem Leben.

Ignaz Edward Dorer hat in seinem «Entlassungsgesuch» von 1842

119 Daß Peter Bruggisser, der Vetter und Jugendfreund von Kaspar Leonz, bei
Thibaut gehört hat. ist bezeugt («Freiämter Stimmen» vom 12. Januar 1870).
Der direkte Einfluß Thibauts auf Kaspar Leonz Bruggisser müßte um so eher als
feststehend angenommen werden, als dieser - sofern die dürftigen biographischen
Angaben Vertrauen verdienen - weit länger als Student in Heidelberg verweilt
hätte als sein Vetter.

120 Vgl. Nr. 8 der Neuen Aargauer Zeitung vom 25. Januar 1840 und die Prot, des Kl.B.
121 Verh.: passim. Besonders frappant: 1840, 27.

122 StAAG: Aktenband I, Nr. lc, Bd. la: Akten über das Bürgerhche Gesetzbuch von
1832-1844.

123 Vgl. «Schweizerbote» vom 19.Februar 1848.

246



sozusagen sein politisches Testament errichtet. Mag sein, daß er glaubte,
dieser monumentalen Kundgabe seiner Haltung könnte auf die Dauer

größere Vk irkung beschieden sein als einem verzehrenden Kleinkampfe
für seine Gesichtspunkte, für den er im Grunde doch nicht geschaffen
war. Aber auch familiäre und persönliche Faktoren müssen im Spiele

gewesen sein. Geradezu bestimmend mag schließlich für den feinfühligen
Mann eine tiefe Sehnsucht nach einer Welt der Stille und Zurückgezogenheit

gewesen sein, in der er, fern von den Geschäften einer unruhigen
Welt, ganz seinen musischen Anliegen leben könnte.

Nun aber sind andere in gleich jugendlichen Jahren in die Politik
eingetreten und haben dieselbe politische Linie vertreten, und keine Realität,

keine Erfahrung vermochte sie daran irre zu machen. Hier stoßen
wir also an das Individuelle, das sich weiterer Erklärung entzieht.

Nicht uninteressant wäre aber, unter solchen Voraussetzungen noch
sehen zu können, ob sich ideengeschichtlichc oder lebensgeschichtliche
Zusammenhänge feststellen lassen, die das Ausgeführte aus der zunächst

notwendigen Isolierung lösen, es in größere Zusammenhänge stellen
könnten.

Was die aargauische Staatsauffassung und speziell die Kulturpolitik
in der Fassung Bruggissers oder Dorers, aber auch Augustin Kellers und
vieler anderen angeht, so kann kein Zweifel sein, daß es sich um
josefinische Politik handelt123". Wo aber liegen die Wurzeln für Dorers Postulat

der Demokratisierung der Kirche und insbesondere für dasjenige der

Kirchenfreiheit, die sich in unseren aargauischen Zusammenhängen als

seltsamer Fremdkörper ausnimmt B.Constant, Lamennais, A. Vinet, an
die wir zunächst denken, scheinen kaum in Frage zu kommen. Doch
scheint es uns möglich (wie bereits in Anm. 110 angedeutet), an eine

Verbindung mit der Gedankenwelt eines aargauischen Zeitgenossen zu
denken, dessen Gestalt und Werk nie große Aufmerksamkeit gefunden
zu haben scheint, heute aber völlig vergessen ist, von dem aus sich aber
vielleicht einmal weitere Perspektiven eröffnen. Ich denke an Friedrich
A.S. von May von Rued (1801-1883). von May, der einsame Gutsbesitzer

von Rued, der dort dem Bibelstudium und der Meditation lebte, war ja
vorübergehend einmal Miglied des aargauischen Großen Rates (1838-
1840). Er hat im Rate nie das Wort ergriffen und nahm «wegen eher zu-
als abnehmender Kränklichkeit» im November 1840 seine Entlassung.

123a Wie es oben, «Zur Geschichte», S. lOOff.. näher ausgeführt ist.

247



Als Großratsmitglied kann er in Aarau sehr wohl Edward Dorer
begegnet sein. Im Jahre 1841 erschien seine «Staatsverfassung nach der

heiligen Schrift»; einige Stellen dieser Broschüre, deren Verfasser im
übrigen eine andere Richtung einschlägt als Dorer, lassen lebhaft an
Formulierungen denken, die zwei Jahre später bei Dorer begegnen124.

Endlich das Prinzip der Gemeindefreiheit Eine ganz ähnliche
Auffassung des Verhältnisses von Staat und Gemeinde verraten die «Wünsche»

der Mellinger Volksversammlung vom 2. Februar 184012°. Nun
distanziert sich Dorer ja in anderer Hinsicht von den Bestrebungen der
katholischen Demokraten, wie sie sich bekanntlich gleichzeitig in
Solothurn und Luzern zeigten. Weder ihre kirchenpolitischen Postulate noch
ihre Tendenz zur direkten Demokratie finden Dorers Billigung. Hier
aber zeigt sich unverkennbar ein Berührungspunkt. Die Erklärung liegt
vielleicht darin, daß es eine gemeinsame Quelle gibt, aus der Dorer wie
die katholischen Demokraten ihr politisches Ideengut schöpfen. Ich
denke an die politischen Broschüren des Philosophen I.P. V. Troxler, wie
sie in besonders reicher Fülle aus den Jahren 1839-1841 vorliegen. In

124 In Friedrich von Mays «Die Staatsverfassung nach der Heiligen Schrift», in
Kommission bei J.J.Christen, Aarau/Thun, 1841, einer Broschüre von 76 S.,
lesen wir über das Verhältnis von Kirche und Staat das Folgende: «Wenn ein
Staat das heilige Gesetz allein und unbeschränkt als sein Staatsgesetz anerkennen
würde, sollte die Kirche ihm gänzlich zur Aufsicht und Leitung untergeben sein;
namentlich soUte alsdann das Landeshaupt auch das Kirchenhaupt, und in jeder
Ortschaft der Ortsvorsteher zugleich der kirchliche Gemeindevorsteher, Leiter
und Vorsitzer des Cultus sein. - Trennt sich ein Staat ganz von der heiligen
Schrift, wird der Glaube an dieselbe von dessen Bürgern gar nicht mehr gefordert,
so kömmt ihm, wenn auch die Autorität über seine, doch diejenige über die heilige,
d.h. biblische, ganz nicht mehr zu. Die christliche Gemeinde soll von da an in
ein Verhältnis zum Staat treten, wie sonst jede Association. » von Mays Schriften
sind heute fast verschoUen. Außer der eben zitierten Broschüre heßen sich bis

jetzt auf der Berner Stadt- und UB einzig feststeUen: Beleuchtungen des

Zeitgeistes, bei Friedrich Gaudard, Bern, 1833-1836 (4 Jahrgänge zu 12 Nummern,
deren letzter mit Nr. 11 schließt), und Die Kirche nach der Heihgen Schrift, von
dem Verfasser der «Beleuchtungen des Zeitgeistes». Bern, gedruckt in der
Hallerschen Buchdruckerei 1845. 46 S. - Über Friedrich von Mays Leben orientiert

eine Biographie, die vermutlich von seiner Tochter, Esther von Hallwil-
von May, stammt (Ms. in Privatbesitz), vgl. auch Lexikon, 516 (aufschlußreiche
Würdigung, in der auch verschollene Schriften genannt sind).

125 Handgeschriebenes Heft von 28 Quartseiten in einem Konvolut des StAAG
(Akten des Gr.R.: Mappe Verf.-Revision 1840). Vgl. in diesem Band oben,
besonders Anm.250 zu «Zur Geschichte ...».

248



ihnen präzisierten sich seine politischen Ideen und Positionen. Es ist,
zunächst als Hypothese, wohl nicht allzu abwegig, wenn dieser einsame
und doch stets leidenschaftlich auf das Politische gerichtete Denker in
einiger Hinsicht beinahe als der Theoretiker der katholischen Demokraten

jener Tage angesprochen wird, obwohl deren kirchenpolitische
Richtung nicht die seine war. Anderseits haben wir gesehen, daß Troxler
als Dozent am Lehrverein Dorers Lehrer war. Von diesem Lehrer hatte
er sich nach seinem eigenen Zeugnis auf lange Jahre hinaus
emanzipiert126. Läßt sich auch aus Dorers nur fragmentarisch erhaltenem
Nachlaß kein Nachweis erbringen, so ist es doch wahrscheinlich, daß er
ihm schon in jenen entscheidenden Jahren - nicht erst in der Spätzeit
seines Lebens, für die in dieser Hinsicht einige Dokumente vorliegen -
wieder begegnet ist127.

Über innere Krisen im Leben von Staatsmännern *

Einführung

Die Momente des Glückens, des Gelingens, der Befriedigung, die im
Schaffen eines dauernden Werkes, im Fällen einer Entscheidung von
großer Tragweite liegen, dürften für den Politiker ebenso selten sein
wie für jeden anderen Schaffenden. Denn das Zusammenfallen von

* Die nachfolgenden historischen Ausführungen und Beflexionen wurden in etwas
anderer Form einem Kreise süddeutscher Geschichtslehrer dargeboten, die im
Herbst 1948 an der Akademie Comburg zu einem Lehrgange vereinigt waren. Es
machte dem Verfasser Freude, sie durch den Druck in den Badener Neujahrsblättern

den Mitbürgern Edward Dorers unterbreiten und sie jetzt gar einem noch
weiteren Kreise bekannt machen zu dürfen.

126 Verh. vom 22.Mai 1833, 284: «Ich sprach es letzthin mit Freuden aus, ein Schüler
des Herrn Troxler zu sein; aber heute spreche ich es aus, daß ich nicht mehr sein
Schüler sein will. »

127 Im Stadtarchiv Baden liegen beim Nachlaß des Sohnes Edmund Dorer auch
Teile des väterlichen Nachlasses. Bei diesen Papieren liegen auch einige Briefe
Troxlers an Edw.Dorer aus dessen letzten Lebensjahren; aus früheren Jahren
finden sich keine. Es sei hier für den speziell Interessierten notiert, daß sich alle
Briefe, die sich aus der Feder Troxlers erhalten haben, seit kurzem auf den
Bibliotheken von Aarau, Basel und Luzern in Abschrift finden (1976).

249


	Einzelstudie : von der Scheidung der Geister in der aargauischen Regenerationszeit

