
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 83 (1971)

Artikel: Karl Rudolf Tanner : 1794-1849

Autor: Saner, Gerhard

Kapitel: II: Zeit der Bildung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-71526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-71526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. Zeit der Bildung

In seiner Universitätszeit geriet Tanner in den Bann weltweiter Ideen,
die durch den Politiker in einer neu zu gestaltenden Schweiz direkten
Einfluß gewinnen soUten, während sie in Deutschland lange auf
indirekte akademische oder literarische Wirkung beschränkt bleiben mußten1.

Vorerst soll auf die spezifischen queUenmäßigen Voraussetzungen
eingegangen werden, die es ermöglichen sollten, daß dieses
geistesgeschichtliche Kapitel nicht ganz im ungefähren schweben wird. Der
Verfasser möchte als besonderen Glücksfall herausheben, daß er die Bibliothek

Tanners, wenigstens den Kernbestand davon, imaginär zusammenstellen

konnte. Tanner bezog seine Bücher zumeist aus der
Sortimentsbuchhandlung Sauerländer. Zahlreiche Gelehrte und Bücherfreunde aus
aUen Landesteilen, darunter große Namen wie Pestalozzi und Usteri,
gaben hier ihre Bestellungen auf.

Viele Werke, die nicht in den Kontoblättern von Sauerländer zu
finden sind, die Tanner aber für die Aarauer Bibliothek zu durchgehen
hatte, sind in den SitzungsprotokoUen der Bibliothekskommission
verzeichnet. Tanner versah zehn Jahre lang das Ressort «Kunstsachen,
Altertümer, Numismatik», ehe er das Referat über Werke der «Gesetzgebung,

Staatswissenschaft, Politik und Nationalökonomie» übernahm.
In den wenigen an die Kantonsbibliothek Aarau (kba) übergegangenen
Büchern Tanners blieb die Suche nach Hervorhebungen und
Randbemerkungen erfolglos. Wertvolle Ergänzungen bieten aber die Büchernotizen

in den Briefen, besonders an die zukünftige zweite Frau, an den
Germanisten Laßberg und den Schaffhauser Münsterpfarrer Maurer.

Persönliche Lebenserinnerungen, autobiographische Notizen und
Tagebücher, wie sie in jener Zeit sonst häufig sind, fehlen leider bei Tanner.
Sein Versuch zu einer zeitgeschichtlichen Studie (über die 1830 er-«
Revolution») - auch das kein ungewöhnliches Unterfangen für die Schöpfer

des 1848-Staates2 - gedieh nicht sehr weit. Es scheint, daß er in dem

1 s. von Wartburg, S. 22.
2 vgl. Grüner, Bd.l, S. 21f.

24



sich überstürzenden Zeitgeschehen nach der Umwälzung nicht dieselbe

innere Muße zu großen Studien fand wie etwa der alte Bürgermeister
Herzog für seine sogenannten Notizen. Auch das geplante Werk «Die
Gewißheit des Lebens nach dem Tode»3 kam nicht zustande. Dafür
sind die weltanschaulichen Bekenntnisse zu berücksichtigen, wie sie im
Ratssaal erstaunlich rein zum Ausdruck kommen.

Müßte Tanner in ein Generationenschema eingefügt werden, so würde
er der zweiten, unmittelbarer auf die politische Aktion bedachten
Generation des Liberalismus angehören. Die erste Generation war mehr

aufklärerisch-phUanthropisch gesinnt und die dritte mehr wirtschaftlichtechnisch

interessiert. Mit Namen ausgedrückt heißt das : Tanner stand
zwischen Zschokke und Alfred Escher.

Liberalismus bedeutete für Tanner Welt- und Lebensgefühl, nicht
erstarrten Kodex politischer Glaubenssätze. Das Spannungsfeld dieses

Weltgefühls lag - wiederum sehr schematisch ausgedrückt - zwischen
den beiden Universalbegriffen von der physischen Harmonie außerhalb
des Menschen in den Naturgesetzen und der psychisch-moralischen
Harmonie innerhalb des Menschen im Sittengesetz4. Es war also ein dualistisches

Weltgefühl. Kant hatte es auf die knappe Formel vom gestirnten
Himmel über ihm und dem moralischen Gesetz in ihm gebracht.

Die Gegenüberstellung der sinnlich erfaßbaren und der moralischen
Welt blieb aber eben nicht unverbindliche philosophische Theorie und

Lehrmeinung. Kants Kritiken kamen auch der Generation Tanners

entgegen, die ihr wahres Verhältnis zu diesen beiden Welten prüfte. Die

von Fichte in seiner Schrift über die Bestimmung des Menschen formulierten

Fragen waren die brennenden Zentralfragen der Zeit5: «Was
bin ich selbst, und was ist meine Bestimmung ?» Auch Tanner versuchte
immer wieder von neuem - besonders in entscheidungsschweren
Situationen - eine Antwort darauf zu bekommen.

Nicht von ungefähr finden sich die meisten Selbstzeugnisse gerade in
den Briefen des Brautwerbers, der zuerst mit sich selbst ins klare kommen

mußte, wenn er zu einem Gegenüber kommen woUte und aus einer

gefühlsmäßig-flüchtigen Neigung eine Dauer gewährende Wahl werden
sollte.

Auf ein bestimmtes philosophisches System stützte sich Tanner für
3 s. Brief Voitels an Tanner, 24. Jan. 1838; II, 108.
4 s. von Wartburg, S. 5.
6 ders., S. 10 f.

25



seine Selbststudien nicht. Viel wichtiger war ihm das Philosophieren
überhaupt. Sein großer Lehrmeister, bei dem er fast täglich ein und aus

ging, Heinrich Zschokke, vertrat die ausdrückliche Meinung, man soUe

sich nicht einseitig den Philosophen, Geschichtsschreibern und Theologen
ausliefern, sondern auch einmal sein eigenes Auge auf die Dinge wenden6.
Dieses kritische, eigenphilosophische Prinzip meint Tanner, wenn er an
seine zukünftige zweite Frau von seinem Grundsatz schreibt, «aUes

unbefangen in Erwägung zu ziehen», was dazu beitrage, daß die «Wahrheit»
in ihm «aufblitze»7.

Darum wendet sich Tanner in der Debatte um das Kantonsschulgesetz
auch dagegen, daß man eine bestimmte philosophische Schule zur

Hausschule erhebe: «HH., die Philosophie ist eine Pandorabüchse,
welche die schönsten und die göttlichsten, aber auch die schlechtesten
und unvernünftigsten Gaben verschließt. Wenn Sie den § so lassen, so

könnte ein Lehrer leicht verleitet werden, wenn er eine Einleitung ins
Studium der Philosophie geben soU, das System einer gewissen Schule

vorzutragen, und das würde dahin führen, daß der Schüler, mit der
BriUe der Schule versehen, zuletzt nicht einmal mehr die Wahrheit
sehen könnte. So könnte es einigen Lehrern gefallen, die Ansichten des

Hegel mit Görres und HaUer verbunden vorzutragen, wie es auch schon

an einer Kantonsschule versucht worden ist.»
Tanner versteht die Philosophie als Ursprung des Denkens, nicht als

Disziplin des Lernens. So fordert er die Geschichte der Philosophie und
fährt fort: «Es ist viel Schönes aus der kritischen PhUosophie des Kant
hervorgegangen, aber wie erbebend ist für junge Leute das Studium der
Geschichte, und diese einzige Doktrin führt sie weiter als ein ins
Einzelne gehender Dogmatismus. Ich wünsche den Beisatz: insbesondere
Geschichte derselben,.»8 Das innere Band dieser PhUosophiegeschichte
mußte die ausführhehe genetische Erklärung der Philosophie überhaupt
sein und die genaue Bestimmung der Stelle, die ihr unter den
Wissenschaften zukam. Dann sollten einige wichtigste Begriffe wie Wissen und
Glauben erläutert werden, vieUeicht nach der Art der Propädeutik zur
Philosophie von Wilhelm Gotthelf Schirlitz9, die Tanner zu Hause
stehen hatte.

6 Günther, S.117.
7 An Maria Sedier, 23. April 1837; VIII, 18.
8 Verh., H.März 1835, S. 880.
9 Wilhelm Gotthelf Schirlitz, Propädeutik zur Philosophie, Cöslin 1829.

26



Daß das Studium der PhUosophiegeschichte ins Gymnasium gehört,
steht für Tanner außer Zweifel. Denn später könne der Hochschüler, so

meint er, nicht mehr dazu angehalten werden, firjôslç â/nâôr]toç slgtéroj :

«Keiner soll ungelehrt hineingehen», übersetzt er den Spruch über dem

Eingang zur Akademie Piatons10.
Wenn nun die Biographie Tanners vorwiegend die eines Tatmenschen

sein muß, der vor allem nach seiner Bestimmung in der Welt fragte, so

hat dies zwei hauptsächliche Gründe, einen inneren und einen äußeren.
Der innere lag im Lebens- und Weltgefühl selbst: danach mußte die
Harmonie in der Natur und im eigenen Innern soweit als möglich schon
in der irdischen Welt verwirklicht werden. Tanners Fortschritts- und
Verfassungsglaube wurzelte in der Überzeugung von der Vervollkomm-
nungsfähigkeit des Menschen. Das politische Leben wurde auf den

Gesamtzusammenhang bezogen. Die politische Tat wurde zur Pflicht.
Von prickelnden Machtspielen wollte Tanner nichts wissen. Daß er
nicht Regierungsmann wurde, mag also seinen tieferen Grund haben.
Der äußere Grund, daß Tanner zu seiner politischen Tätigkeit ermutigt
wurde, lag an den Zuständen des damaligen Deutschlands.

Als Tanner 1814 in Heidelberg die Universität bezog, waren die

napoleonischen Heere auf dem Rückzug. Das Volk, wenigstens seine

Führer, hatten in der Ablehnung des fremden französischen Wesens
ihren zukünftigen Staat erkannt und ihm ihre Kraft aus eigenem
Antrieb zur Verfügung gestellt. Sie hatten ihre Eigenständigkeit und das

Wunschbild, die Idee der deutschen Einheit, kennengelernt. In Deutschland

lernte Tanner an die Wirksamkeit der liberalen Ideen glauben. Und
die Philosophie des deutschen Ideabsmus war ja nicht so sehr auf
Erkenntnis, als auf Tat ausgerichtet. Fichte war auf die Rostra getreten,
um seinem Volke seine Philosopnie der Freiheit zu verkünden. Er lehrte,
erzog und rief zu Taten auf. Überzeugung war zu Tanners Zeiten ein
großes Wort. Es bedeutete den schärfsten Gegensatz zum Skeptizismus
der Aufklärung, auf der der Idealismus zwar aufbaute, die er aber
überwand. Fichte war überzeugt, die aUeinige Wahrheit zu besitzen, und
durch diese Ausschließlichkeit erhielt er etwas Herrisch-Gewalttätiges11.

10 Verh., 7. April 1835, S. 890-92; Goethe zitiert in seinen Maximen und Reflexionen
(Weimarer Ausgabe der Gesammelten Werke 1907, Bd. 42, S. 188.22-189.20) wie
folgt: d yecopÉrgrjToç pr/ôciç elatro n. M.D.Saffrey, in Revue des Etudes Grecques

81 (1968) 67-87.
11 Vgl. Lütgert, Bd. 1, S. 39.

27



Er zwang zum Verständnis. Er zwang die Deutschen in seinen Reden

an die Deutsche Nation zum Gehorsam für die Freiheit.
Etwas von diesem naiv-gewalttätigen Prediger ging auch auf viele

Gestalten des späteren Liberalismus in seiner radikalen Ausformung
über. Gerade Tanner war ein solcher Überzeuger und Lehrer, welcher
auch im Ratsaal immer wieder zu weltanschaulichen und wissenschaftlichen

Dingen das Wort ergriff.
Die Zeit, um ein eigenes wissenschaftliches Werk ausreifen zu lassen,

wollte er sich angesichts der praktischen Tätigkeit nicht nehmen. Zu
einem großen Wurf fehlte ihm wohl auch die Kraft. Dafür versuchte er
sich in vielen Wissensgebieten zu bereichern; denn Fichte hatte ja in
seiner Wissenschaftslehre gefordert, daß der souveräne denkende Mensch
sich möglichst viel von der Welt in aUen ihren Erscheinungen aneignen,
sich damit vereinigen soUe.

Fichtes Philosophie kam aber wohl weniger durch das geschriebene
Wort, als vielmehr durch die leidenschaftliche Diskussion dieses Wortes
auf Tanner. Er gehörte zum «Debattierklub» der Heidelberger Teutonen
auf Adolf Ludwig Follens Bude. ZweifeUos wurden hier auch die Dramen
Schillers gelesen, der den Idealismus popularisierte, soweit dies

überhaupt möglich war. Die erste eigentliche aus den QueUen geschöpfte
SchiUer-Biographie stammt vom ehemaligen Teutonen Karl Hoffmeister.
Sie stand auch in Tanners Bibliothek12.

Im Teutonenkreise wurde nun der Mythos vom sittenreinen Deutschen

der Vorzeit gepflegt. Fichte forderte für den autonomen
Menschen die sittliche Erneuerung durch Erziehung und fand die Kriterien
hiezu im «deutschen Urvolk». Er sprach sein Volk an als Menschheitsvolk

mit weltbürgerlichem Auftrag wie die Griechen. Die Deutschen
schienen ihm auf aUen Gebieten des Lebens reich an mannigfaltiger
Uranlage. Das Wort des Tacitus von den gesonderten, ungemischten
und nur sich selber gleichen Germanen erhielt absolute Gültigkeit13.
Noch 1846 bezog Tanner, der zeitlebens nicht müde wurde, die völkisch-
kultureUe Verbundenheit der alemannischen Schweiz mit Deutschland
zu preisen, den neuen Tacitus seines Zürcher Freundes von Orelli.

Fichtes erzieherische Erneuerungspläne richten sich auch auf die
Studentenschaft mit ihren veralteten Formen. Dabei mochten die

12 Karl Hoffmeister, Schillers Leben, Geistesentwicklung und Werke im Zusammenhang,

5 Teile, Stuttgart 1838-42.
13 Vgl. Franz Fröhlich, S. 67.

28



schlechten Erfahrungen, die er mit dem Jenaer Studentenleben gemacht
hatte, stimulierend wirken. Die Teutonen wandten sich nun gegen die
Bierlümmelei und Kneipenduselei und gegen die Tyrannei der
Fuchsmajore. Sie waren bestrebt, «sich teutsch zu tragen, sich in den Waffen
zu üben und sich der teutschen Sprache besonders zu befleißigen, um so
durch vereinte Kraft jede fernere fremde Unterdrückung abzuwehren.»14

Tanners Bemühungen um eine reinere Amts- und Rechtssprache mochten

hier ihren Impuls empfangen haben (s.S. 113). Der mittelalterliche
romantische Modepomp der Teutonen, die kleidsame schwarze Tracht,
die lang herabfallenden Locken, die alten Schwerter und Helme, die
Gesänge, welche überaU erklangen, brachten der Bewegung bald Zuzug.
Dieser kam zuerst mit den Abgesonderten, Renoncen genannt, die nicht
Korpsmitglieder waren.

Die Teutonen waren zwar organisiert, legten sich aber keine förmliche
Verfassung zu. Das Band bildete die Gesinnung, und das allein führte
schon über den zeitlichen Rahmen einer Studentenverbindung hinaus.
Vielleicht störte dieses InoffizieUe den angehenden Juristen Tanner.
Obwohl er nämlich eifrig an den Diskussionen der Teutonen teilnahm,
gehörte er ihnen doch nicht eigentlich an. Er war im Korps Helvetia
eingegliedert, in dem immerhin der Becherklang weniger laut, der Bier-
und Tabaksduft weniger dicht und überhaupt die Korpssitten lockerer

gewesen zu sein scheinen. Weitere Schweizer im Korps tauchen im Brief-
Nachlaß auf: Georges Frederic Petitpierre, noch ein Kommditone aus
der Carobnumszeit in Zürich, später einer der Anstifter des Neuenburger
Royalisten-Putsches, und der Engadiner Ulrich von Planta, dem Tanner
in der 15er-Kommission zur Revision der Bundesverfassung von 1832/33
wieder begegnete.

Das Protokoll dieser Landsmannschaft, wie die damahgen
Studentenvereinigungen auch genannt wurden, gelangte über Tanner, den letzten
Aktuarius, in die KBA. Es sind darin zahlreiche Anlässe und Beschlüsse

verzeichnet, wie etwa die Feier des Stiftungstages auf Tanners Stube
(am 11. Dezember 1813 war die Helvetia gegründet worden) oder der
«Schweizerverschiß» wegen «gemeinen Betragens» bei einer Balgerei
gegen einen Meyer aus Zürich. (Bei einem solchen «Verschiß» verlor der

Ausgestoßene alle Vorzüge des Korps, wie z.B. das verbiUigte
Reitpferd, welches die Verbindung mit dem «Pferdephilister» aushandelte.)

14 Haupt, S. 355.

29



Als nun der Gedanke einer allgemeinen deutschen Burschenschaft
als Vorstufe zum deutschen Einheitsstaat langsam Platz griff und die
einzelnen Korps zum Beitritt ersucht wurden, zeigte sich die Helvetia
zuerst unentschieden15. Dies änderte sich, als beim offenen Zusammenstoß

um die aUgemeine Burschenschaft die Schweizer Renoncen sich den
Teutonen anschlössen16. Die andern Korps wehrten sich noch weiter
heftig gegen die Idee der studentischen Einheit. Es kam auf öffentlichem
Platz zur «solennen Keilerei».17 Der Senat mischte sich ein und schloß
die Duellanten, die geschossen hatten, von der Universität aus, auch
Adolf Ludwig Folien. Der geistige Führer war nun, seit dem Januar 1817,
Friedrich Wilhelm Carrové (s.S. 210).

Die Burschenschaft gewann jetzt immer mehr Anhänger, und die

Korps lösten sich eins nach dem andern auf. Die letzte Eintragung
Tanners im Protokoll der Helvetia datiert vom 27. Dezember 1816 und
meldet die Auflösung der schwesterlichen Tübinger Helvetia. Dies
scheint das Signal gewesen zu sein, auch die eigene Verbindung aufzulösen.

Am l.März 1817 wurde die allgemeine deutsche Burschenschaft
auf der Wartburg feierlich eingeweiht.

Jetzt wartete man darauf, vom Staate, für den man gekämpft hatte

- die älteren Teutonen hatten fast ausnahmslos im Felde gestanden —

auch zur Mitverantwortung gezogen zu werden. Der Volksstaat, wie er
sich gegen Napoleon angekündigt hatte, soUtenun auch parlamentarisch,
nicht mehr nur monarchisch gelenkt werden. Diese Hoffnung wurde aber
bald getäuscht. Die Spione, Denunzianten und Polizisten Metternichs
traten gegen die Vermehrung des «Freiheitsbazillus» an, den Napoleon
im Lande zurückgelassen hatte. Es folgten die Ermordung Kotzebues
durch den Studenten Sand, im Anschluß daran die Karlsbader
Beschlüsse mit Verbot, Zensur und Verfolgung. Die romantische Attitüde
der Bewegungs- und Einheitspartei, die Vorstellungen vom Mittelalter
und von eigenständiger Tradition konnten sich zwar in der Restauration
Metternichs finden, nicht aber die aus der Tiefe heraus sich erneuernde
Idee vom Volks- und Nationalstaat. Der politische Tatendrang des
deutschen Idealismus stieß auf den grimmigsten Widerstand des Systems18.

15 s. Herman Haupt und Franz Schneider, Zur Geschichte der Heidelberger Teutonen
in den Jahren 1814/15, in Quellen und Darstellungen zur Geschichte der Burschenschaft
und der deutschen Einheitsbewegung 5 (1920) 148-150.

16 s. Haupt, S. 386.
17 Pagenstecher, S. 49. 18 vgl. Näf, Bd. 2, S.122 f.

30



Tanner hat am Wartburgfest wahrscheinlich teUgenommen, es im
Mai 1817 aber vorgezogen, nach Göttingen zu gehen. Dort promovierte
er nach einem Semester zum Doktor juris utriusque und zog im Herbst
1817 nach Aarau zurück. Man kann ihn aber nicht allein mit seinem

politischen Traum von einer einigen, einheitlichen liberalen Schweiz
heimziehen lassen.

In Heidelberg wurden auch der Dichter und der Kunstliebhaber sehr
beeinflußt. Dann ist das Studium des späteren Gesetzgebers und Richters
näher zu untersuchen. Und der eigenphilosophische und religiöse Mensch
lernte schon hier Ansichten kennen, die über Fichte hinausgingen.

Heidelberg war damals für althochdeutsche Kunst, vorab für Literatur,

ein besonders guter Platz: Ein großer Teil der althochdeutschen
Handschriftenschätze, die im Dreißigjährigen Krieg entführt worden

waren, gelangten gerade während Tanners Studienzeit wieder in die
Stadt zurück19. 1806 hatten sich Brentano, Achim von Arnim, Görres
und Tieck hier zusammengefunden. Aus ihrer Verbindung mit dem
Schwäbischen Dichterkreis ging die Zeitung für Einsiedler hervor, das

erste Organ der germanistischen Studien, während Friedrich Creuzer

gleichzeitig die Grundlagen zu einer wissenschaftlichen Behandlung der
deutschen und vergleichenden Religions- und Sagengeschichte schuf20.

Tanner kannte Tiecks Auswahl von Minnesänger-Liedern von 1803,
Arnims Aus des Knaben Wunderhorn, und vor allem liebte er schon von
früher her die Dichtung Uhlands, des Führers der Schwaben (s.S. 76).
Dies berichtet Ernst Münch, einer der Deutschen, die vor den Polizisten
Metternichs in Aarau Unterschlupf fanden, in seinen Erinnerungen21.

Auch Jakob Grimm war in jenen Jahren wiederholt in Heidelberg
zu treffen. Er erlebte im Kreise der jungen Teutonen, deren vaterländische

Gesinnung er teilte, manche frohe Stunde. Dies bezeugt Ferdinand
Walter, der spätere Bonner Rechtslehrer, auch ein Tentone. Dessen

Lehrbuch des Kirchenrechts aller christlichen Konfessionen22 stand in

19 s. Friedrich Wilken, Geschichte der Bildung, Beraubung und Vernichtung der alten

Heidelberger Büchersammlungen, Heidelberg 1817, S. 303 ff.; Karl Bartsch;
Katalog der Handschriften der Universitätsbibliothek Heidelberg, Bd. 1 : Die altdeutschen

Handschriften, Heidelberg 1887.
20 s. Haupt, S. 361.
21 Münch, S. 436 f.
22 Ferdinand Walter, Lehrbuch des Kirchenrechls aller christlichen Konfessionen,

4. Aufl., Bonn 1829.

31



Tanners Bibliothek, obwohl Walter die kurialistische Richtung in der
Kanonistik vertrat. Tanner nennt ihn einmal einen «vollkommenen
Orthodoxen aus der Schule Windischmanns», der aber seine Meinung so

klar, geistvoll und bewaffnet vortrage, daß er (Tanner) darin ein
Vergnügen und Belehrung finde23.

In Tanners Bibliothek waren auch Grimms Deutsche Grammatik und
Die deutschen Rechtsaltertümer vertreten. Es ist gut möglich, daß Tanner
Grimm persönlich kannte. Später sammelte er über die Mittelsperson
von Laßbergs alte Weistümer des Aargaus für ihn. Er ließ Grimm z. B.
ein Verzeichnis aargauischer Offnungen zukommen: «VieUeicht und
wahrscheinlich werden sie in den Kram des Herrn Grimm dienen»,
heißt es im Begleitschreiben. «Befehlen Sie also, ob ich sie soll abschreiben

lassen. Von Wohlen hat Grimm ohnehin eine Tatsache aus den Acta
Muriensis angeführt. Jüngst war ich eines Zehntgeschäftes wegen in
Merischwanden, wo ich eine Urkundensammlung durchstöberte. Ich
lege einen Auszug der ältesten bei, die viele Namen enthält, und Ihnen
vielleicht deshalb interessant ist ...>>24 Auch das Aarauer Jahrzeitenbuch

lag eine Zeitlang auf Laßbergs Meersburg20.
Nach Eduard Vischer scheinen Tanners Bemühungen für Grimms

Rechtsaltertümer und Weistümer nicht direkt Frucht getragen zu
haben. «JedenfaUs hat Grimm seine aargauischen Weistümer aus anderen

Quellen. Die Hauptmasse derselben (in Bd. 5 nach Grimms Tode 1866

erschienen) druckt er nach der Ausgabe E. Weltis (Argovia 4, 1866) ab.
Nach dem Verzeichnis in der hier nicht abgedruckten Anlage zu Tanners
Brief an v. Laßberg vom 31. Juli 1829 (V, 12) hat Tanner einen Teil
dieser von Welti publizierten Weistümer gekannt, Grimm muß von ihnen

gehört, sie wohl sogar kennengelernt haben. Die in dem genannten
Verzeichnisse beigesetzten Jahrzahlen (aus dem 17. Jahrhundert) aber lassen

mich vermuten, daß es sich um spätere Abschriften, wenn nicht gar
spätere Fassungen handelt, mit denen sich J.Grimm nicht begnügen
mochte und über die zurück erst E.Welti zu den originalen Fassungen
vorgedrungen wäre.»26

In seiner dichterischen Haltung neigte Tanner ganz zu Grimm, der
das Enge, Kleine, Volkstümliche liebte und die Volkspoesie und die

23 An Laßberg, 2.Febr. 1830; V, 13.
24 An Laßberg, 31. Juli 1829; V, 12.
25 Ebenda.
26 Vischer, Politik und Freundschaft, S. 118, Anm. 48.

32



althochdeutsche Dichtung pflegte. In den ersten drei Bänden seiner
Grammatik verfolgt Grimm die germanischen Wörter und Wortformen
aus der Gegenwart bis in die Zeit des ältesten deutschen Sprachdenkmals

zurück, der Bibelübersetzung Ulfilas, die auch in Tanners Bibbotbek

nicht fehlte.
Auf den Kontoblättern Tanners, der eben nach Aarau zurückgekehrt

war, sind für 1820 neben einer Übersetzungsprobe aus Tassos Jerusalem
auch Hebels alemannische Gedichte und eine Großausgabe der Nibelungen

verzeichnet. Dazu kommen noch zwei Periodika: Johann Gustav
Gottlieb Büschings Wöchentliche Nachrichten für Freunde der Geschichte,
der Kunst und Gelahrtheit des Mittelalters»21 und Friedrich David Gräters
Neues literarisches Magazin der teutschen und nordischen Vorzeit, Odina
und Teutona28. Für 1821 sind sämthehe Werke Huttens, Adolf Ludwig
Follens Kirchengesänge und eine nicht eruierbare Abhandlung über die
Minnehöfe des Mittelalters belastet sowie Georg Mollers Denkmäler der
deutschen Baukunst29.

Der «Mittelaltertümler» Tanner zeigt sich auch bei der Namengebung
seiner Kinder: Das vierte hieß Frieda Chlotilde, das fünfte Frieda
Liutgard. Der Vater hatte vor der Taufe eine kleine Abhandlung von
Heinrich Schweizer-Sidler, dem bedeutenden Sprachforscher und
Professor für indogermanische Sprachwissenschaft an der Universität
Zürich, veranlaßt. Und Schweizer hatte ihn nach einem Exkurs über die

Namengebung bei den Indern, Griechen und Römern auch auf Grimms
Deutsche Mythologie gewiesen30.

Tanner wurde aber nicht nur über die Literatur mit dem deutschen
Mittelalter verbunden. Bereits in Zürich hatte Horner seinen Blick auf
Dürer gelenkt31, und in Heidelberg wurde er in der Sammlung Boisserée

mit der mittelalterlichen Malerei bekannt. Die Wohnung der Brüder
Boisserée am Karlsplatz galt weitherum als der heilige Tempel dieser
Kunst. Hier entzündete sich wohl auch die Sammelleidenschaft Tanners,

27 Johann Gustav Gottlieb Büsching, Wöchentliche Nachrichten für Freunde der

Geschichte, der Kunst und Gelahrtheit des Mittelalters, Breslau 1816/17.
28 Friedrich David Gräter, Neues literarisches Magazin der teutschen und nordischen

Vorzeit, Odina und Teutona, 1. Bd., Breslau 1812.
29 Georg Moller, Denkmäler der deutschen Baukunst, in Beiträge zur Kenntnis der

deutschen Baukunst des Mittelalters, Darmstadt 1815.
30 Schweizer-Sidler an Tanner, 29. Dez. 1845; I, 236.
31 n. Zimmerli, S. XXII.

s 33



die sich aber später über das Mittelalter hinaus erstreckte. Er legte Wert
darauf, «aus jedem Zeitalter etwas zu haben, denn auch in Kleinigkeiten
weht der Geist, und man begreift gewiß die Geschichte besser und liebt
sie inniger, wenn man ihrer Lektüre eine körperliche Anschauung
zugrundelegen kann.»32

In Tanners kleinem Kunstkabinett fanden sich Glasscheiben und
Bilder, darunter wahrscheinlich ein Goya, vermittelt durch Oberst
Voitel aus Madrid, und sicher zwei kontemporäre Kopien der Van
Dyckschen Bildnisse des Brüsseler Bürgermeisters Justus von Mere-
straten und seiner Frau Isabelle von Asche33. Dann enthielt die Sammlung

neben alten Handschriften vor allem Münzen. Für seine

Münzensammlung scheute sich der «Pfaffenfresser» Tanner nicht, selbst mit
den Äbten von Muri34 und Engelberg35 zu verkehren. Interessantes über
den Numismatiker ist aus dem regen Briefwechsel Tanners mit Dr.
Heinrich Meyer-Ochsner aus Zürich zu erfahren, welcher der Münzkunde
in den vierziger Jahren durch seine gelehrten Arbeiten Heimatrecht
verschaffte36.

Ein unauslöschlicher Eindruck, der wohl auch für sein eigenes künstlerisches

Schaffen Bedeutung erhielt, wurde Tanner durch die Freundschaft
mit dem 21jährigen Maler Carl Philipp Fohr zuteil. Diese Verbindung
ist in Fohrs Tagebuch bezeugt. Der Maler war ganz der hochgestimmten
Idealität seiner Zeit verpflichtet. Die Kunst sollte sittlich und formal
durch die Religion erneuert werden im Anschluß an die reinen und
naiven Werke der alten deutschen und italienischen Meister. Die
verlorengegangene Einheit, wie sie in der alten kirchlichen Kunst noch
bestanden hatte, sollte wieder berges Lellt werden durch die innerliche
Erneuerung beim Künstler selbst. Dies war das Programm der Nazarc-

ner, denen Fohr nach Itaben folgte37.

32 An Laßberg, 4. Nov. 1826; V, 4.
33 Die Akten zu den beiden Kopien im StadtAA, FA Tanner, können den Fachmann

sicher interessieren.
34 1 Brief Abt Adalbert Reglis an Tanner, 16. Juni 1839; I, 127.
35 2 Briefe Abt Eugen von Bürens an Tanner, 20. Mai 1832; II, 32, und 13. Jan. 1833;

1,32.
36 9 Briefe Meyer-Ochsners an Tanner, aus den Jahren 1841-49; I, 169, 180, 181, 220,

228 und II, 115, 139, 184, 186.
37 Dieffenbach, S. 66 ; Dieffenbach war der Lehrer und einer der Gönner Fohrs. Seine

Biographie stand auch in Tanners Bibliothek.

34



Im deutschen Künstlerverein zu Rom, der unter dem Patronat des

großen Historikers Niebuhr stand und Kunstausstellungen zu Ehren
des anwesenden Kaisers Franz und des bayrischen Kronprinzen Ludwig
veranstaltete, begegnete Fohr auch Tanners Intimus Amsler. Rückert,
der im Sommer 1818 mit diesem zusammen zu Aricia im gleichen Zimmer

wohnte38, setzte dem erst 23jährig im Tiber ertrunkenen Fohr ein
kleines Denkmal39. Bis zu Fohrs Wiederentdeckung als einem der
«elementarsten Schöpfer der deutschen romantischen Bildkunst»40
dauerte es mehr als hundert Jahre.

Die Neckarstadt übte aber nicht nur wegen ihrer Kunstschätze und
ihrer romantischen Lage eine starke Anziehungskraft auf die Studenten
aus. Sie besaß neben Berlin auch die bekannteste juristische Fakultät
in Deutschland. Vor allem deren Strafrechtsschule war führend. Tanner
hörte hier wohl Vorlesungen bei Karl Salomo Zachariae von Lingenthal.
Bei Anton Friedrich Justus Thibaut studierte er wahrscheinlich römisches

Recht41. Sicher nahm Tanner Anteil an der großen Kontroverse
zwischen Thibaut, dem Führer der sogenannten unhistorischen, und
Savigny, dem Führer der sogenannten historischen Rechtsschule.

Thibaut faßte das Recht auf als eine Summe von Regeln für die

möglichst vernunftmäßige, vorteilhafte und angenehme Ausgestaltung
menschlich gegebener Verhältnisse. Und während der großen nationalen
Begeisterung zur Zeit der Befreiungskriege war bei ihm die Idee gereift,
Deutschland von der Menge verschiedener, großenteils auch
fremdländischer Rechte durch ein gemeinsames deutsches bürgerliches
Gesetzbuch zu befreien. Die Kodifikation des gesamten bestehenden Rechts
sollte dann vom Staat für verbindlich erklärt werden.

Gegen diesen Plan, der zuerst auch durchführbar schien, wandte sich

nun Savigny. Die Kontroverse wurde repräsentiert durch die beiden
Streitschriften Über die Notwendigkeit eines allgemeinen bürgerlichen
Rechts für Deutschland (Thibaut) und Vom Beruf unserer Zeit für
Gesetzgebung und Rechtswissenschaft (Savigny). Savigny hielt einmal den

38 Abraham Emanuel Fröhlich, S. XVII.
39 Ebenda.
40 Nzz, 30. Juni 1968, Nr. 394.
41 Genaues ließ sich hier nicht erfahren, da über Tanner keine Personalakten im Uni-

versitätsarchiv vorhanden sind und die gedruckten Matrikel keinerlei Aufschluß über
Kollegbesuche der Studenten geben; nach einer freundlichen Mitteilung von Dr.
Weisert, Universitätsarchivar in Heidelberg.

35



Zeitpunkt für ein solches Unternehmen für verfrüht. Man kenne das

bestehende Recht nicht im einzelnen. Und dann müsse man es in seiner

geschichtlichen Entwicklung studieren und dürfe sich nicht in
philosophischen, vernunftrechtbchen Theorien verlieren. «Alles Recht», so

wendet sich Savigny an Thibaut, «entsteht zuerst durch Sitte und
Volksglaube; überall also durch innere, stillschweigende Kräfte, nicht
durch die Willkür eines Gesetzgebers.»42

Der deutsche Rechtskodex kam nicht zustande, was nicht
hauptsächlich Savignys Einfluß, sondern den politischen Zuständen im
deutschen Bund zuzuschreiben war. Dafür wirkte Thibauts Idee zuerst in
der Schweiz weiter, besonders im Aargau. In der Bibliothek Tanners
stand Thibauts Hauptwerk, das System des Pandektenrechts, die erste

neuere und vollständige Darstellung der Pandekten43. Ein einziges
Recht mußte wegen der kulturell wie wirtschaftlich völlig verschiedenen
Teile des Kantons als verbindendes Element erscheinen. Gerade Tanner
setzte sich sehr für ein solches einheitliches Recht ein. Kurz nach der
kantonalen Umwälzung von 1830 gelang ihm ein Einbruch in das Sonderrecht

des Fricktals. Es mußte sich im Appellationsgerichtsverfahren an
den übrigen Aargau anpassen, d.h. den mündlichen Vortrag annehmen44.

Durch diese einzelne Bestimmung wurde die ganze im Fricktal geltende
Gerichtsordnung in Frage gestellt.

Die Vereinheitlichung der aargauischen Gesetzgebung sollte sich nach
Tanner vor allem nach den Satzungen des wirtschaftlich und bildungsmäßig

anführenden Berner Aargaus richten. Und da die Berner

Gerichtssatzung von 1761 als rein deutsches Gesetzeswerk gelten konnte, in
dem das römische und kanonische Recht nie zu großem Ansehen

gelangt waren, bot sie Tanner auch noch Handhabe für seine kultur- und

kirchenpolitischen Absichten45.
Tanner sprach im übrigen ganz in Savignys Ton, wenn er die Berner

Satzung «als das vollendetste Werk der frühern Jahrhunderte»
bezeichnete, wenn auch «das Gesäusel neuerer Gesetzgebungen» verächt-

42 Friedrich Meinecke, Weltbürgertum und Nationalstaat, 6. Aufl., München 1922,
S. 220.

43 Anton Friedrich Justus Thibaut, System des Pandekten-Rechts, 7. Aufl., 2 Bde.,
Jena 1828.

« Verh., 8. Juh und 22. Okt. 1831, S. 308 und 681.
45 vgl. Johann Müller, S. 280-283.

36



lieh darauf hinsehe46. Daß Tanner der Savigny-Richtung zuneigte,

mögen auch seine Beziehungen zum Werke Grimms zeigen, der sich eng
mit Savigny berührte. In Tanners Bibliothek fanden sich auch Schriften
Karl Joseph Anton Mittermaiers, der Savignys Richtung fortsetzte und
mit seinen Ratschlägen zu den Gesetzesentwürfen in einzelnen Schweizer

Kantonen zur Stelle war. Tanner hatte die Zeitschrift Archiv für
civilistische Praxis abonniert, in der solche Ratschläge erschienen. Weiter

besaß er Mittermaiers Grundsätze des gemeinen deutschen Privatrechts

mit Einschluß des Handels-, Wechsels- und Seerechts*1 und die

Schrift Über den neuesten Zustand der Kriminalgesetzgebung in Deutschland.

Mit Prüfung der neuen Entwürfe für die Königreiche Hannover
und Sachsen*8.

Tanner wollte - wenigstens vorerst - nicht neues Recht setzen,
sondern vielmehr dem gewachsenen, altbewährten Geltung verschaffen.
Seine Tätigkeit in der Kommission für das neue Zivilgesetzbuch zeigt
aber doch wieder den Thibaut-Schüler. Vielleicht läßt sich gerade am
Beispiel Tanners sehen, daß sich der Streit der Großen viel eher um den

günstigen oder ungünstigen Zeitpunkt zu einer Kodifikation drehte als

um «historisches» oder «unhistorisches» Recht.
Das Hauptthema der geistigen Auseinandersetzung während Tanners

Universitätszeit bildete nun nicht das Recht, sondern die christliche
Religion. Im folgenden sei die Rede von der religiösen Entwicklung
Tanners, die ihn von rein vernunftmäßigen Überlegungen über die Religion

immer mehr zu einer eigenen Herzens- und Gefühlsfrömmigkeit
führte. Dabei muß immer der Dualismus der beiden Welten, der äußeren,
der Kausalität unterworfenen, und der inneren, dem allgemeinen
Sittengesetz unterworfenen, im Auge behalten werden. Bei Tanner wird
deutlich zu sehen sein, wie man versuchte, diese beiden Welten auf der
Ebene des Gefühls zu verbinden, über die Grenzen des wissenschaftlich
durch die Sinne Erfaßbaren hinaus zu transzendieren. In Schirlitz'
Propädeutik zur Philosophie (S.32) konnte Tanner den Satz lesen:
«Kant beleuchtete und sicherte das Fundament, auf welchem das Ge-

46 Verh., 22. AprU 1838, S. 137 f.
47 Karl Joseph Anton Mittermaier, Grundsätze des gemeinen deutschen Privatrechts

mit Einschluß des Handels-, Wechsels- und Seerechts, 2. Aufl., Landshut 1826.
48 ders. : Über den neuesten Zustand der Kriminalgesetzgebung in Deutschland, mit

Prüfung der neuen Entwürfe für die Königreiche Hannover und Sachsen. Mit einem

Anhang von Stübel, Heidelberg 1825.

37



bäude menschlicher Wissenschaft errichtet wird: Fichte macht den

Geist des Menschen zum Schöpfer des Universums, und Schelling läßt
Geist und Stoff, jene gegenüberstehenden Hauptarme menschlicher

Bekundung, in einer letzten absoluten Einheit und Indifferenz sich
verlieren ; ...»

Kant hatte zwischen Geist und Stoff rigoros getrennt. Zwar hatte
er die Lehre vom «Ding an sich», das keiner Kausalität unterworfen
sei, aufgestellt, über dieses «Ding» aber nichts gesagt49. Nach dem
Erscheinen von Kants Kritik der reinen Vernunft hatte Fichte den
Kritizismus sogleich auf die Religion angewandt, noch ehe Kant selbst seine

Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft hatte veröffentlichen
können. Die deutsche Philosophie des 19. Jahrhunderts wurde seither

von theologischen Problemen beherrscht. Dies wird für die späteren
Ausführungen über die radikale Kulturpolitik im Aargau immer zu
beachten sein.

Schon im Teutonenkreis gab es, trotz der Übereinstimmung mit
Fichte im patriotischen Grundgedanken, verschiedene philosophische
Fraktionen. Der Protest der sogenannten deutschen Glaubensphilosophen:

Hamann, Herder, Jacobi, Schelling und Schleiermacher gegen
Kants Kritizismus wurde gehört. Es scheint aber, daß sich Tanner mit
der Grundüberzeugung von der Vernunftmäßigkeit der Religion bis

zum Erscheinen des Leben Jesu von David Friedrich Strauß begnügte.
Tanner war vorerst zufrieden bei dem Gedanken, in der Bibel, die er

als Protestant hochhielt, das Ziel der Erziehung des Menschengeschlechts

in der Gestalt Jesu schon vorgebildet zu finden. Jesus war ihm die
vollkommenste DarsteUung des Sittengesetzes, die Erfüllung von Kants
kategorischem Imperativ50. Die christlichen Dogmen, die im Tone des

Wissens vom Durchbruch des Jenseits ins Diesseits sprachen, wollte er
nicht unbesehen hinnehmen. Von Wegscheider, dem konsequentesten
Vertreter des sogenannten Rationalismus in der Theologie des 19.

Jahrhunderts51, sagte er, er durchmustere «das Buchstabensystem der
Leviten nach dem reinen Ausdruck des Christentums».52

Und Wegscheider definierte Jesus als den Gott wohlgefäUigen
Gesandten, in dem die Weisheit und Macht Gottes höchst wirksam
gewesen sei und dem man nachfolgen und dienen solle als einem ausge-

49 Patton, S. 341. 61 s. Barth, S. 425.
50 vgl. von Wartburg, S. 13 und 16. 52 An Laßberg, 5. Sept. 1827; V,

38



zeichneten VorbUd eines heUigen Lebens, als dem Abglanz der Gottheit
selber53. Für Wegscheider war das Dogma von der Auferstehung ein

vernunftswidriger zoroastrisch-jüdischer Mythos, die Lehre von der
Wiederkunft Christi eine überflüssige Verdoppelung der sofort nach dem
Tode über jeden einzelnen fallenden göttlichen Entscheidung54.

Die Gewißheit einer höheren Weltordnung zeigte sich für Tanner
allein im moralisch-sittlichen Gesetz, dieser jedem einzelnen «von der
Gottheit im Seelengrunde angezündeten Fackel», wie er es einmal bildlich

darstellt55. Als «eine poetische Darstellung» seiner «Hauptansicht
über göttliche Dinge» bezeichnet Tanner in einem Brief an seine Braut
das folgende Gedicht:

Heiliges ist einst gewesen;
Heiliges erscheinet heut!
Wohl, die Seele ist genesen,
Deren Blick sich Heil'ges beut.

Suche, und es wird sich künden,
Heiliges ist überall!
Sonnig steigt cs aus den Gründen,
Aus den Höhen fällt sein Strahl!

Bleibt dir Heiliges verborgen,
Ist ein Grab die eigne Welt!
Sieh, herüber tagt der Morgen,
Wie in dir der Nebel fällt

Welch ein Leuchten, welch ein Wehen,
Wenn sich Heiliges enthüllt
Möchte Endlichkeit bestehen,
Die nicht Heiliges erfüllt

Heiliges zum Geist gekehret,
Schafft den Geist zum heil'gen Geist,
Der die Geister weckt und lehret
Und das Heil'ge übt und preist.

Und die Geister offenbaren,
Denn es spricht Vergeistigung;
Herrschend mit Gedankenscharen
Macht die Zeit und Geister jung.

63 s. Barth, S. 429.
64 ders. S. 431.
66 An Maria Seiller, etwa Ende Febr. 1837; VIII, 18.

39



Man wird hier von weit her an Piatons Höhlengleichnis erinnert und
besinnt sich darauf, wie Tanner in der parlamentarischen Debatte um
das Philosophiestudium am Gymnasium Platon anrief. Das ist vielleicht
nicht so abwegig, wenn noch hinzugefügt wird, daß Piaton als Begründer

der idealistischen Phdosophie56 seit Beginn der Neuzeit und vor
aUem im 19. Jahrhundert eine Renaissance erlebte.

In der kommentierenden Kurzfassung zu obigem Gedicht schreibt
Tanner: «Jeder einzelne gute, sittlich brauchbare Gedanke stammt
unmittelbar aus Gott; es ist solcher eine unmittelbare geschichtliche
Offenbarung; sittlich rege Geister als Träger und Vermittler solcher
Gedanken sind jederzeit Offenbarer ...»°7 Später folgt eine genauere
Interpretation: «Eine göttliche Offenbarung als geschichtliches Ereignis

wird im Lied anerkannt (Heiliges ist einst gewesen). Gleichzeitig
wird anerkannt, daß diese Offenbarung fortdaure (Heiliges erscheinet

heut), ja nach dem Weltschöpfungsplane fortdauern müsse (Möchte
Endlichkeit bestehen, die nicht Heiliges erfüllt?). Träger, Instrumente
dieser Offenbarung sind die Geister, die, sobald sie das Heilige in sich
aufnehmen, heiliger Geist werden. Von Geschlecht zu Geschlecht
erhalten und wecken die Geister das HeUige (Denn es spricht Vergeistigung).

Der veredelte, erweckte Mensch gewahrt diese stete Offenbarung
(Wohl, die Seele ist genesen, deren Blick sich Heil'ges beut). Er
erblickt sie als eine sehr allgemeine, sehr verbreitete (Sonnig steigt sie aus
den Gründen). Nur dem noch geistig Toten ist sie verborgen; dem
geöffneten Auge strahlt sie mit Allgewalt entgegen (Welch ein Leuchten,
welch ein Wehen, wenn sich Heiliges enthüllt!) ...>>58

Tanner steUte also jeden Menschen, der bewußt so handelte, daß die

subjektive Maxime seines Handelns zum allgemeinen Sittengesetz werden

konnte, in eine Reihe mit Christus. Es ist nicht verwunderlich, wenn
er zum Entsetzen der Katholiken einen zeitgenössischen politischen
Führer, Kasimir Pfyffer, öffentlich für einen Mann erklärte, der die

Hochachtung ebenso verdiene als mancher, der im Kalender rot
geschrieben stehe. Stattdessen werde sein Bild nun aber (1843) von den

«ennetbirgischen Jesuiten» aus den öffentlichen Gebäuden hinausgeworfen59.

Diesen Affront konnte ihm der Verfasser der Befeindungen

56 s. Störig, S. 151.
67 An Maria Sedier, 20. Jan. 1837; VIII, 18.
58 An Maria Seiller, 12. Febr. 1837; VIII, 18.
69 Verh., 7.Febr. 1843, S. 30.

40



der katholischen Kirche, Friedrich Hurter, begreiflicherweise nicht
verzeihen60.

Als einen ähnlich «Mißhandelten» stellte Tanner auch Melchior
Hirzel dar, der die Berufung von Strauß betrieben hatte. Hirzel sei ein
«freundlicher, gemütlicher, geistvoUer, anständiger Mann». Als
Verletzer der Religion werde er durch Leute verfolgt, die gewiß von ferne
nicht so viel Wärme und Frömmigkeit besäßen wie er. Durch die
«erhöhte» Achtung so vieler «guter Menschen» werde er aber entschädigt61.

Auch Tanner selbst wird von einem Freunde - in einem Brief an die
trauernde Witwe - als ein «edler Charakter» hingestellt, der von vielen
auf unwürdige Weise bekrittelt worden sei, nur weil sie nicht fähig
gewesen seien, sich auf die Höhe seiner Anschauungs- und Denkweise zu
stellen. «Auf religiösem Gebiet ist er von vielen verkannt worden, er
hatte ein tiefes religiöses Gefühl und stand gewiß in näherer Beziehung
zu Gott als solche, die ihn nicht fassen konnten, ihn deswegen mißverstanden

haben, weil sie vor lauter Formen das Wesen nicht erkennen.»62
Für den theologisch interessierten und religiös begabten Gebildeten

war das Christentum Privatsache geworden; die «Amtsperson auf der
Kanzel» vertrat es wenigstens nicbt mehr ausschließlich. Tanner
formulierte es einmal so: «Das Christentum hat eine doppelte Seite: es ist
Sache des Herzens und zugleich der Wissenschaft; für die erstere Seite
bedarf es fast keiner Form und die letztere erleidet Einbußen bei allzu
großem Einfluß der Masse auf die sogenannte Kirche, d.h. das Aggregat
von Berufsmännern, die sich fast ausschließend als die Kirche betrachten.»63

Tanner wurde in dieser Ansicht sicher beeinflußt oder bestärkt durch
den persönlichen Kontakt und das Werk Karl Gustav Jochmanns. Dieser

verkehrte anläßlich seines Schweizer Aufenthaltes (1820) bei
Zschokke, der dann später aus dem Nachlaß Karl Gustav Jochmanns von
Pernau Reliquen herausbrachte, die auch in Tanners Bibliothek standen64.

60 s. Hurter, Bd. 2, S. 180.
61 An Luise Amsler, 29. Sept. 1841; VIII, 8a.
62 Von Waldkirch an Maria Tanner-Seiller, 17. Juli 1849; VIII, 22.
63 An Hirzel, etwa 1840; zbz, 431 c 34.
64 Tanners Exemplar der Reliquen (Hechingen 1836) in der kba ist mit folgender

Widmung versehen: «Dem glücklichen Vater Rudolf Tanner, sein Freund Heinr.
Zschokke, Aarau, 20. März 1838.»

41



Jochmann vertrat eine christliche Religion ohne Kirche. Die reine Religion

Jesu Christi müsse sich von den Schlacken des Kirchentums
befreien. Ermutigt durch das Beispiel der Laien Böhme und Jung-StiUing
trug ja auch Zschokke seine eigenen religiösen Gedanken in den Stunden
der Andacht in ungezählte Bürgerhäuser60.

In der Lenkung der Kirche sollten nach Tanners Ansicht die gebildeten

Laien in einem allgemeinen Priestertum vorherrschen und gegen den

Kastengeist der Priester ankämpfen. Die Struktur der kirchlichen
Ordnung müsse im mindesten an der neutestamentlichen Ordnung, wie
Jesus sie gesetzt hatte, geprüft werden.

In der Großratsdebatte um die neue protestantische Kirchenverfassung,

der nach einer Zuschrift der reformierten Geistlichkeit dieselben

freisinnig-republikanischen Grundsätze zugrunde liegen sollten, wie es

in der Staatsverfassung der Fall sei, meint Tanner: «Die Religion,
welche der Gekreuzigte stiftete, hatte den Zweck der Anbetung Gottes
im Geist und in der Wahrheit. Noch auf der wahrhaft ökumenischen

Synode von Nizäa ward das echt christliche Symbolon beliebt, die
allgemeine christliche Kirche sei eine Gemeinschaft der Heiligen, nicht bloß
der Prädikanten. Schon früher schrieb der Apostel an die Epheser: Wir
aUe sind Priester66; und somit machte er das Herz jeder frommgemütlichen

Seele zum Priesteraltar.»67
In der erregten Debatte um die konfessioneUe Trennung, ein halbes

Jahr vor der Klosteraufhebung im Aargau, ruft Tanner in der Rolle des

donnernden Reformators auf der Kanzel: «Unser Leitfaden ist das

Evangelium, und nur Christus ist unser Oberhaupt, und über diesem
Christus stehen keine Leviten Der Geistliche ist nur der Diener Gottes,
so Gott will in aUe Ewigkeit. Amen!»68
65 vgl. Ermatinger, S. 955.
66 Tanner meint wohl Epheser 2, 19-22: «So seid ihr nun nicht mehr Fremde und

Beisassen, sondern ihr seid Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen Gottes,
aufgebaut auf den Grund der Apostel und Propheten, wobei Christus Jesus sein
Eckstein ist. in dem der ganze Bau zusammengefügt heranwächst zu einem heüigen
Tempel im Herrn, indem auch ihr miterbaut werdet zu einer Wohnung Gottes im
Geist.»
Ausdrücklich findet sich das Wort vom allgemeinen Priestertum im Neuen Testament

aber nur 1. Petrus 2, 9: «Ihr aber seid ,das auserwählte Geschlecht, die königliche

Priesterschaft, das heilige Volk, das Volk des Eigentums, damit ihr die
herrlichen Taten dessen verkündigt', der euch aus der Finsternis zu seinem wunderbaren
Licht berufen hat» (Zwingli-Bibel 1931).

87 Verh., 5.Juli 1831, S. 223. 68 Verh., 2. Juli 1840, S. 418.

42



Als die bedeutendsten Reformatoren stellt Tanner dem Rate aber

nicht etwa Luther oder Zwingli vor, sondern Melanchthon und John
Knox - weil sie «niemals Priester» gewesen seien. Luther kann er das

«mönchische», also nicht auf das weltlich-praktische Leben bezogene
Vorleben nicht vergessen, obwohl gerade für Luther das allgemeine
Priestertum eine zentrale Bedeutung erlangte.

In diesem Sinne ist es zu verstehen, wenn er dem Bibelübersetzer
auf der Wartburg im unverkennbaren Ton des Idealisten wie folgt am
Zeug flickt: «Es ist doch etwas ganz anderes, die Bibel, diese geschichtlichen

Urkunden einer merkwürdigen Zeit [sie!], mit freiem Weltsinn
als in mönchisch-asketischem Geiste aufzufassen. So übersetzt Luther
irgendwo macrothymia (Maxgoov/uia) mit dem matten ,Gedult'. Würde
es sich an der Stelle um ein Dulden handeln, so wäre es das Dulden und

großmütige Übersehen der Schwächen und Beleidigungen anderer, und

Langmut wäre, wie schon wortgetreuer, eher am Platze. Ich aber würde
voUends wortgetreu und zugleich aUgemeiner sagen: großer Sinn,
große Gesinnung, Großsinnigkeit (im Gegensatz kleinlichen Sinnes).»69

Der so schrieb, hatte eben seine große Lebenskrise heil bestanden.
Die erste Frau war ihm Ende September 1836 nach langem Leiden
gestorben. Die unmittelbar danach einsetzende Werbung um die zukünftige
war ein stetes Hoffen und Bangen gewesen. Und als endlich die Zustimmung

erfolgt war, wurde das neue Glück durch eine häßliche Intrige,
hinter der Tanner politische Ranküne vermutete, getrübt. Zu obigem
Zeitpunkt aber hatte sich aUes dennoch zum Guten gefügt.

Diese besondere Lebenslage ist wichtig, wenn nun der Biograph
versucht, Tanners religiöse Entwicklung weiter zu verfolgen. Hier hinein
fällt nämlich das Erscheinen von Strauß' Leben Jesu in der ersten

Fassung. Tanner beschaffte sich das zweibändige Werk am 1. Januar 1836.

Es ist anzunehmen, daß er es sehr ernsthaft studierte. Neben dem
Studierzimmer lag seine Frau, wie er wußte, todkrank. In der Begegnung
mit dem Tod mußte die romantische Vorliebe für das Abseitige erregt
werden. Die politische Aktivität blieb zu diesem Zeitpunkt auf ein

Minimum beschränkt, so daß sich der Großrat Tanner erst recht in
seiner Studierstube oder in seinem Münzkabinett verpuppen konnte.

Bisher war bei Tanner eher das rein Vernunftmäßig-Kriegerische des

Idealismus an der Oberfläche gewesen. Sein Christentum war ein reiner

89 An Maria Seiller, 26. April 1837; VIII, 18.

43



Denkglaube gewesen in dem Sinn, daß sich der vernünftige zur sittlichen
Vollkommenheit berufene Mensch durch das beispielhafte Leben des

historischen Jesus bestärkt gesehen hatte. Zwei Werke in der Bibliothek
zeigen, daß er sich sehr für die Erforschung des Lebens Jesu interessiert
hatte: Karl Dietrich HüUmanns, Staatsverfassung der Israeliten10 und
Johann Friedrich Rohrs Palästina, oder historisch-geographische
Beschreibung des jüdischen Landes zur Zeit Jesu11. Diese Bücher müssen in
Zusammenhang mit der Forschung Karl Ritters gebracht werden, dessen

Werk Die Vorhalle Europäischer Völkergeschichten vor Herodotus12
ebenfaUs in Tanners Büchergestell stand. Für Ritter waren Geographie,
Naturgeschichte und Geschichte gleichgesinnte Schwestern, keine von
der andern zu trennen. Die Geschichte eines Volkes zu erzählen, ohne
den Boden zu kennen und zu schildern, auf dem diese sich abgespielt,
war ihm unmöglich.

Strauß erklärte nun das ganze Forschungsunternehmen über das
Leben Jesu überhaupt für undurchführbar. Er brach mit der Meinung,
daß es möglich sei, durch Denken und Betrachten der historischen
Erscheinung, Jesus von Nazareth einen qualitativen Höchstwert,
Einzigartigkeit und Absolutheit zuzuschreiben. Jesus war für Strauß ein edler,
geistvoller Schwärmer73. Auf die Frage, die ihn allein interessierte, nämlich

wie denn die evangelische Erzählung entstanden sei, fand er den

Mythos, die bloße Einkleidung der Jesus-Idee als messianische Erwartung

in die Geschichte. Man mußte nur diese Idee haben. Der historische
Kern, den Strauß nie bestritt, war unwichtig. Der Glaube an Christus
entstand wie der Glaube an Gott: durch Postulate.

In Tanners Reaktion trat deutlich der romantisch-mystische Zug des

deutschen Idealisten hervor. Sein Freund Rochholz berichtet, wie er
sich - «namentlich seit dem Erscheinen von Strauß' Leben Jesu» -
«theosophischen Herzensvertiefungen» ergab74. Auf den Kontoblättern
bei Sauerländer zeigen sich nun die Namen Justinus Kerner, Gotthilf
Heinrich Schubert und August Wilhelm Schlegel. In einem Brief ist
auch Jung-Stilling erwähnt.

70 Karl Dietrich Hüllmann, Staatsverfassung der Israeliten, Leipzig 1834.
71 Johann Friedrich Röhr, Palästina, oder historisch-geographische Beschreibung des

jüdischen Landes zur Zeil Jesu, 6. Aufl., Zeitz 1831.
72 Karl Ritter, Die Vorhalle europäischer Völkergeschichten vor Herodotus, Berlin 1820.
73 Barth, S. 513.
74 Rochholz an Erwin Tanner, 8. April 1888; StadtAA, FA Tanner.

44



Justinus Kerner beschreibt in der Seherin von Prevorst - Tanner
besaß das zweiteilige, 1829 erschienene Werk - das Verhalten einer
Somnambulen, die im Hause des Dichters wohnte. Auch mit der Geschichte

der Seele von Gotthilf Heinrich Schubert75 wurde Tanner in die «Nachtseite»

der menschlichen Natur eingeführt. Schubert ist der Meinung,
daß jedes gegenwärtige Wesen schon den Keim eines zukünftigen in
sich trage, der sich besonders in Zuständen, die vom gesunden Leben
abwichen, bemerkbar mache. Er berichtet von Metamorphosen
einzelner Menschen kurz vor dem Sterben. Tanner erwarb das Buch am
20.April 1836, zu der Zeit also, als sich der Zustand seiner Frau
zusehends verschlimmerte.

Ein paar Monate nach ihrem Tode schreibt Tanner, daß Landammann
Wieland, sein Freund, mit ihm übereinstimme, daß die «sinnlichen
Anzeichen», die er wahrgenommen habe, der verstorbenen Frau zuzuschreiben

seien als «Bestrebungen der entkörperten Seele, mir ihre Anwesenheit

und Teilnahme an meinem Schicksal zu bezeugen».76 Tanner
begann in dieser Zeit die Vorbereitungen zu einem eigenen Werk über die
Unsterblichkeit der Seele, welches dann allerdings nicht zustande kam.

In einem eigentümlichen Licht steht diese Unternehmung durch die
besonderen Verhältnisse um die beiden Frauen. Beide hießen mit
Vornamen Maria, die ältere mit dem ersten noch Anna. Die lebende war die
Nichte der toten. Beide stammten aus Schaffhausen. Hier mußte die
dem romantischen Exzentriker innewohnende Bereitschaft, dem Zu-
fäUigen höhere Bedeutung zuzumessen, genügend Anlaß finden. Tanner
berichtet, die erste Frau habe auf ihrem Sterbelager «den Namen
,Marie' als den Grundgedanken ihrer Seele verschlossen in einem
Papierchen» an ihn übergeben77. Er dichtet:

Begrüßung (49)

Dein Auge brach! Du sprachst zuvor,
Du, Liebe selbst: «Geh hin und liebe!»
Daß bar der Liebe nichts mir bliebe,
Ersahst du hell am Grabestor.

75 Gotthilf Heinrich Schubert, Die Geschichte der Seele, 2 Bde., 2. Aufl., 1833

(o. Ausgabeort).
78 An Maria Seiller, 30. März 1837; VIII, 18.
77 An Albertine Deggeller, 24. Okt. 1836; VIII, 9 i.

45



Du bist nicht tot, du schläfst auch nicht;
Dem Auge nur bist du entschwunden;
Vielleicht hast du dich eingebunden
Als Gast ins Herz, das zu dir spricht.

Das Geistige hat raschen Zug,
Den Fernen auch vermags zu klingen, -
So laß uns denn dies Grüßlein bringen, —

Im Liede ich, und du im Flug!

Die Gedichtausgabe von 1837 woUte Tanner den «beiden Marien»
widmen. Er stieß aber auf die Scheu der lebenden.

In der weihevoUen Verehrung für die beiden Frauen schwingt auch
etwas vom Marienkult der Romantik mit, die überhaupt die Hinneigung
zum Katholizismus in Mode brachte. In diesem Zusammenhang sei das

folgende Gedicht aus dieser Zeit gesehen :

Die Nonne im Sarge (40)

Vom Chore wird der Sarg getragen,
Im Schiffe bleibt er mitten stehn;
Die sanften, toten Züge sagen:
Dir, Herz, ist ach so wohl geschehn.

Sie schlummert, gleich der Frühlingsblüte
Vom winterlichen Frost erfaßt,
Ein Rosenbild von Gram und Güte
Am kühlen Strahl des Monds erblaßt.

Man murmelt nun die alten Lieder,
Es wäre viel Gefühl darin
Doch diese trocknen Augenlieder
Bezeugen, weh! den stumpfen Sinn.

Nur von den Schwestern einzig eine,
Wie die Entschlafne, schön und bleich, -
Sie schaut hinaus mit feuchtem Scheine

In dies erschloßne Schmerzen-Reich.

Und wie sie bangt und wie sie weinet,
Beweinet sie die Tote nicht;
Sie weint zum Sterne, welcher einet:
Ich bin's, o Stern! Vergiß mein nicht!

46



Mit Jung-Stilling sieht Tanner die Zeit der Aufklärung, diese «freche
Zeit», beendet «zugunsten einer tiefern, edlern Weltansicht». Dieser
Ansicht komme, so schreibt er in einem seiner Werbebriefe, auch Leroux'
Buch Du bonheur trefflich zustatten. Tanner war in einer Rezension
darauf gestoßen78. Leroux wird vom Rezensenten als ein Unbekannter
behandelt, der ohne Zweifel der romantischen Schule angehöre. Er sei

ein befremdendes Gemisch von Philosophie und Nicht-Philosophie, von
Christentum und Nicht-Christentum, von kühner Denk- und Ausdrucksweise,

von Irrtum und Schwäche gleichzeitig.
«Aber vernehmen Sie», schreibt Tanner, «wie der Mann Werden und

Sterben bezeichnet: ,Emersion d'un état antérieur et immersion dans

un état futur, voilà notre vie'. Gerade als Romantiker aber, d.h. als

Vertreter des jungem und jüngsten Geschlechts in Frankreich, ist mir
dieser Mann wichtig; denn gerade in dieser seiner Eigenschaft gibt er
gewichtiges Zeugnis von dem auffaUenden, tiefen Umschwung in den

Köpfen und Herzen der Franzosen, die also nun ebenfalls, wie schon die
Deutschen es getan, aus der Flachheit heraustreten, und endlich Dasein

an eine höhere, konkret wirkende, d.h. die einzelne Seele leitende und
beseeligende Weltordnung angeknüpft erkennen.»79

Obwohl Tanner hier nur eine Zeitrichtung beurteilte und auf Leroux
nicht weiter einging, so wird er sich doch auch sehr für das buddhistische
Element in Leroux' Theorie interessiert haben. In seiner Bibliothek
stand nämlich auch die Bhagavad-Gita, jener berühmte Teil des
indischen Nationalepos Mahabharata,80 in der kritischen Übersetzung von
August Wilhelm Schlegel. Und für die kba betrieb Tanner die

Anschaffung mehrerer indischer Werke, z.B. des Vaischeschika, das sich mit
Metaphysik und Naturphilosophie befaßt81. Von seinem väterlichen
Freund, dem Freiherrn von Laßberg, angeregt, hatte sich Tanner schon

vor 1830 an das Studium des Sanskrit gemacht. 1825 hatte er Grammatik

und Lernanleitung zu dieser Sprache bezogen und schon bald an von
Laßberg geschrieben: «Die indische Literatur möchte ich keineswegs

78 Die Rezension befindet sich im Juniheft 1836 der Bibliothèque universelle de Genève;

ein Werk Du bonheur von Leroux konnte nicht ausfindig gemacht werden.
79 An Maria Seiller, 11.Dez. 1836; VIII, 18.
80 s. Störig, S. 61.
81 ders., S. 61 f.
82 An Laßberg, 2. Febr. 1830; V. 13.

47



Den Reichtum der indischen Welt kannte Tanner sicher auch aus
Goethes Werk83. Zwar mochte er Goethe während seiner Studienzeit

wegen dessen Haltung in den Befreiungskriegen noch als «pohtischen
Apathiker»84 verachtet haben. Als Freund des Goethe-Forschers Ignaz
Edward Dorer lernte er ihn immer besser kennen. In der Bibliothek
Dorers, die weitherum berühmt war und viel besucht wurde, konnte er
neben sämtlichen Werken auch Sekundärliteratur benützen, z.B. die
Schriften des Goethe-Biographen Viehoff.

Dorer verehrte Goethe kultisch, und er suchte ihn auch durch eigene
Arbeiten bekanntzumachen. In Dorers Haus verkehrte auch Frédéric
Soret, der als Erzieher des Prinzen Alexander von Sachsen-Weimar die

persönliche Zuneigung Goethes erworben hatte und dann später die
Farbenlehre übersetzte85. Tanner tauschte mit Soret Münzen,
aUerdings auf Vermittlung Landamman Wielands, der den Genfer Abgeordneten

an der Tagsatzung in Zürich auf die orientalischen Schätze in Tanners

Sammlung aufmerksam gemacht hatte86.

In seiner Wendung zur religiösen Innerlichkeit wurde Tanner auch

von der natürlichen Frömmigkeit seiner Braut bestimmt. Wenn er in
den Werbebriefen ihre «edle Weiblichkeit» und ihr «stetes Bündnis
mit Gott» anruft, mögen einem Novalis und seine Sophie von Kühn
in den Sinn kommen, wenn der Vergleich auch wenig hält. Tanners
Geliebte war eine gereifte und gebildete Frau, ein Gegenüber, nicht ein
mehr oder weniger schwachsinniges zwölfjähriges Mädchen wie Sophie
von Kühn. Und Tanner fand durch eine lebende Geliebte, nicht durch
eine tote wie Novalis, ganz zu seiner Dichtung. Tanners Liebe läuft eher
auf Wertschätzung hinaus: er ist ja der bürgerliche Romantiker, von
dem noch zu sprechen sein wird.

In der Zeit der Brautwerbung verbrachte Tanner auch viele Stunden
im religiösen Gespräch auf dem kleinen Landhaus des Schaffhauser

Münsterpfarrers Maurer, der sich dann während der Verleumdungskampagne

bei der Verwandschaft der Braut sehr für seinen neuen Freund
einsetzte. Maurer versuchte, ihm den «philosophischen Christus» noch

ganz auszutreiben. Er soUe doch, so schreibt er einmal, einen Herrn

83 1835 bezog Tanner Goethes sämtliche Werke in einer 55 bändigen Taschenausgabe.
84 Pagenstecher, S. 67.
85 s. Schollenberger, S. 81-91.
88 Im Nachlaß befinden sich 2 Briefe Sorets an Tanner, 4. März 1844; I, 177, und

7. März 1845; I, 199.

18



der Gnade einfach glauben und vom Umweg des bloßen Denkglaubens
abkommen. Er habe doch selbst einmal bezeugt, daß auch er sich nach
dem Frieden sehne, der höher sei als alle Vernunft87.

Dieser Brief datiert einen guten Monat vor dem Züriputsch. Maurer
hatte einen der «Strauß-Männer», Melchior Hirzel, schon im Aprü 1839
als einen «gutmütigen Phantasten» bezeichnet. Sei doch das Volk weder
intellektuell noch moralisch für den Denkglauben empfänglich. Er jedenfalls,

so berichtet der Pfarrer, habe sich nach der frostigen Lektüre des

Leben Jesu, diesem «gelehrten Machwerk», mit Klopstocks Messias
wieder zu erwärmen versucht88.

Im folgenden sei noch vom neueren Reformkatholizismus die Rede,
der Tanners inneren religiösen Bedürfnissen ebenfalls entgegenkam,
sowie er sich auch auf seine kultur- und kirchenpolitische Haltung stark
auswirkte.

Tanner besaß Bischof Sailers Übersetzung des Buches von der

Nachfolgung Christi von Thomas a Kempis. Es galt als eigentliches Handbuch
über das innerlich-geistliche Leben des Mittelalters. Und Sailer war sehr
beeinflußt von der idealistisch-romantischen Richtung. Er forderte eine

Vertiefung des kirchlichen Lebens im Sinne einer mystischen
Erlebnisfrömmigkeit, deren Ziel die anschauende und genießende unmittelbare
Einigung mit Gott war.

Gleich neben der Nachfolgung Christi mochte im Bücherregal wohl
auch das Heliandslied (in der Ausgabe von J.Andreas SchmeUer)
gestanden haben, das in Tanners Konto ebenfalls verzeichnet ist. Tanner
liebte die altsächsiche Evangelienharmonie wahrscheinlich wegen der
erlebnisinnigen Art, in der die christlichen Inhalte dem eben bekehrten
Sachsenvolk nahegebracht werden. Über die Erlebnisart hinaus mochte
den Dichter und Philologen Tanner auch die Stilfrage beschäftigen:
Der unbekannte Autor entnimmt seinen Wortschatz dem heroischen
Gedicht; Jesus tritt z.B. als irdischer Gefolgschaftskönig, seine Jünger
als adlige Vasallen auf. Der «Deutschtümler» mochte dabei auch an die

« Germanisierung des Christentums » denken und sich der Worte Fichtes

vom deutschen Ur- und Menschheitsvolk erinnern89.

Auf Tanners Interesse an der Beziehung zwischen Christentum und

87 Maurer an Tanner, 5. Aug. 1839; IV, 31.
88 Maurer an Tanner, 9.-12. April 1839; IV, 25.
89 vgl. Kindlers Literatur Lexikon, Bd. 3, S. 1605 f.

49



Sprache weist auch ein Werk Heinrich Georg von Raumers hin90. Und
die Welt- und Kunstanschauung seines Freundes Amsler bewegte sich

ganz in einem Raum von Urchristentum, Urgermanentum und der heiligen

Kaiseridee der deutschen Nation. Amslers letzter Stich und
zugleich sein Hauptwerk, gearbeitet nach einem Gemälde des Nazareners
Overbeck, hieß Der Triumph der Religion in den Künsten oder das

Magnificat der Kunst.
Der geschichtskundige Katholik Sailer wehrte sich im übrigen gegen

den kirchlichen Primatsanspruch in der vatikanisch-kurialen Gestalt:
für ihn war dieser Anspruch ein reiner Rechtsanspruch, gegründet auf
geschichtliche Fiktionen. Noch viel mehr wehrte sich Sailer gegen die

jesuitische «societas perfecta», die auch die Kirche selbst als eine
geschlossene rechtliche Einheit und nicht mehr als ein nach oben «offenes

System» verstand91. In solch liberalem Geiste strebte Ignaz Heinrich
von Wessenberg nach einer WiederhersteUung der bischöflich-landeskirchlichen

Ordnung. Es soUte eine durchgreifende Reform des gesamten
geistlichen und gottesdienstlichen Lebens geschehen. Wessenberg
verdeutschte Gesang und Ritual und spendete die Sakramente und
bestimmte Teile der Heiligen Messe in der Landessprache.

Tanner kannte diese Bestrebungen, als er um 1826 drei lateinische

Brevier-Hymnen ins Deutsche übertrug. Auch sein Dichtermentor
Adolf Ludwig Folien hatte schon 1819 mittelalterliche Kirchenlieder
übersetzt und sie der «Frysinnigen teutschen Christgemeinde und ihrem
Sänger Ludwig Uhland» gewidmet92. Dann mochte Tanner auch die

geistliche Lyrik der zeitgenössischen protestantischen Theologen Karl
Rudolf Hagenbacb und Friedrich Oser kennen93.

Tanners Absicht als Protestant war es nun, den nüchternen Gottesdienst

seiner Konfession etwas feierlicher zu gestalten. Das «reine
Gemüt» und der «kräftige Entschluß für die Sittlichkeit»94 sollten die
reformierte Kirche, die er seit ihrem Bündnis mit der Staatsgewalt mehr
und mehr sich verhärten sah, von innen heraus erneuern. In der Vorrede

zu seinen Gedichten von 1826 schreibt er: «Schon Arndt und Spener

90 Heinrich Georg von Raumer, Die Einwirkung des Christentums auf die althoch¬

deutsche Sprache, Stuttgart 1845.
91 Küry, S. 25-27.
92 s. Wechlin, S. 49.
93 s. Jenny, S. 131-133.
94 Verh., 2. Juli 1840, S. 369.

50



haben wohl gefühlt, daß in unserer DarsteUung sich eine Lücke befinde,
und aus dieser Lücke erwachsen täglich die im Gefühl unbefriedigten
Frömmler und die sie mißbrauchenden Hallerianer; diese Lücke ist es

auch, welche sich die Jesuiten, jene heftigsten aUer Parteifanatiker, zur
Bresche ersehen.»95

Tanner wollte also die gefühlsmäßige Erneuerung seiner Kirche, um
der Restauration und um dem geheimbündlerischen Schwärmertum zu
begegnen, das er seit den Umtrieben der Baronin von Krüdener im
Aargau kannte96. Und dann hoffte er sich mit den Reformern von der
andern Seite, mit allen «edleren Naturen»97 im Katholizismus, zu
treffen. Eine von urchristlichem Geist erfüllte Kirche sollte gegen den

gemeinsamen Feind, «die Verdumpfung des Sinns zugunsten eigennütziger

Leitung des öffentlichen Lebens»98 kämpfen. Dieser Feind war die
alte Kirche und der alte Staat.

Das reformierte Bekenntnis sei eigentlich vom katholischen nicht
weit entfernt, meint Tanner einmal im Großen Rat anläßlich der Debatte
um die konfessionelle Trennung im Jahre 1840: «Beide Teile unserer
Bevölkerung haben eigentlich das gleiche Glaubensbekenntnis, wir haben
einen Gott und den gleichen Christus, die Protestanten weichen nur
darin von den Katholiken ab, daß sie gegen die allzugroßen Anmaßungen
der Kirchengewalt sich erhoben und derselben sich widersetzt haben.

Deswegen heißen sie auch Protestanten, und sie haben nicht gegen die
katholische Religion protestiert, sondern nur gegen die in der Kirche
waltenden Mißbräuche und die über Gebühr große Kirchengewalt. Wir
haben auch den Namen Reformierte, weil die Protestanten seiner Zeit
erklärt haben, daß sie das ökumenische KonzUium festhalten und
ökumenische Christen seien. Ich stimme zu dem Namen, reformiert',
weil man einen Schritt weiter getan hat, während die Katholiken
zurückgeblieben sind. Zum Beispiel, daß man sich den Katholiken nicht
geradezu entgegenstellen wollte, dient die Tatsache, daß man über ein
Jahrhundert lang von einer reformiert-katholischen Kirche gesprochen
hat, wie auf einem in Zürich herausgekommenen Predigerbuche zu lesen

ist, welches auf dem Titel erklärt, daß es von einem Diener der
reformiert-katholischen Kirche geschrieben sei. Die Reformierten sind also

95 Gedichtausgabe 1826, S. 12
98 s. Propst, S. 72-87.
97 Gedichtausgabe 1826, S. 7.
98 Ebenda.

51



diejenigen, welche die Hand zu einer echt christlichen ökumenischen

Verbrüderung gereicht.»99
Die Formel «evangelisch-katholisch» findet sich auch bei Zschokke,

der Wessenberg gerne als Patriarchen einer derartigen Kirche gesehen
hätte100. Von der Erneuerung der katholischen Kirche ist ebenfalls die

Rede im Briefwechsel, den Tanner mit dem Pfarrer von Mumpf und

späteren Stiftspropst in Rheinfelden, Josef Anton Vögelin, unterhielt.
«Ach - käme Christus zurück», klagt Vögelin einmal, «und sähe unter
viel anderem auch unsere Beichtstühle - wie müßte er die Geißel wieder

schwingen!»101 (s.S. 179).
Vögelin war ein besonders enger Freund Tanners, Pate seines Sohnes

und Überwacher von dessen Bildungsgang, überhaupt der väterliche
Freund der Familie nach Tanners Tod102. In Vögelins Pfarrhaus in Mumpf
verkehrten manche der «freisinnigen Katholiken», wie Tanner die
Leute nannte, die in der Mitte der dreißiger Jahre ein von der Kurie
entbundenes Presbyterialsystem anzustreben begannen103. Einer davon,
Augustin Keller, schreibt darüber einmal an Josef Sebastian Anton
Federer: «... Wir hatten gestern Kirchenrat Vögelin sagte hernach
bei Tische: ,Wir kämpfen noch ein Jahr, und wird unsern Forderungen
von der Kurie nicht billige Rechnung getragen, so proklamieren wir
mit den zwölf urapostolischen Glaubensartikeln gegenüber der römisch-
oder päpstlich-katholischen eine evange/isc/i-katholische Kirche. Wer
dann hat, der hat!' Und so muß es werden, und wenn es nicht geschieht,
so stampfen wir immer nur Dreck, oder kneten, wenn wir's fein treiben,

99 Verh., 2. Juli 1840, S. 368.
ioo Vgi Heinsius, Krisen katholischer Frömmigkeit, Berlin 1925, S. 56; n. Vischer,

Rauchenstein, S. 68, Anm. 176.
101 Vögelin an Tanner, 4. April 1849; II, 188.
102 Im Nachlaß sind 14 Briefe Vögelins aus den Jahren 1835-49 erhalten; über Vögelin

ist sehr wenig bekannt, im Biographischen Lexikon des Aargaus ist er nicht
berücksichtigt; erwähnt wird er von Karl Schröter, Die Pröpste des Collegialstiftes
St. Martin in Rheinfelden, in Beilage zum Schlußberichl über die Schulen in Rheinfelden

während des Schuljahres 1860 auf 1861, Frick 1861, S. 13; dann bei Karl
Schib, Geschichte der Stadt Rheinfelden, Rheinfelden 1961, S. 351; im Archiv der
Martinskirche Rheinfelden ist ein Brief Vögelins vom 27. Dez. 1848 an den damaligen
Rhcinfelder Stadtpfarrer Villiger erhalten; n. einer freundlichen Mitteilung von
Bezirkslehrer Arthur Heiz, Rheinfelden; in zwei weiteren Briefen Vögelins ist
Tanner erwähnt: Vögelin an Aug.Keller, 29. Aug. 1838; StAA, Nachlaß Keller; und
Vögelin an Josef F. Wieland, 6. Nov. 1848; StAA, Nachlaß Wieland.

103 s. Verh., 2. Juli 1840, S. 368, und Brief an Maria Seiller, 15. Jan. 1837; VIII, 18.

52



am Ende höchstens alten Lehm, um neue Einsiedler Muttergöttesli zu
backen. Das ist nichts! Aber das Evangelium in der Hand, und seine
beseelende Kraft im Herzen und Leben, das, mein Lieber, ist etwas. Und
dieses Etwas muß endlich einmal im Kampfe um das Heiligste zu Ehren
kommen. Da, Ihr Priester, ist Euere Rechtsame, Würde und Person, da
die Würde und Wirksamkeit unser Aller gegen jeden Blitz des Vatikans,
der nun einmal im Sturze begriffen ist, allein unverbrüchlich garantiert
,..»104

Keller präsidierte am 14. Juni 1873 in Ölten die erste christkatholische
Nationalsynode, und am 18. September erlebte Rheinfelden, die Hochburg

des Fricktaler Josephinismus, die Bischofsweihe des ersten
schweizerischen christkathohschen Bischofs.

Die Kräfte, welche bei einer konfessionellen Einigung frei werden
mußten, sahen nun die liberalen Reformpolitiker ihrem neuen Einheitsstaat

zukommen. Und der Patriotismus wiederum soUte helfen, die
konfessionelle Polarität zu überwinden. Gerade im Aargau kämpften
tatsächlich viele Katholiken in vorderster Front für eine radikale
Kulturpolitik. Bei dieser Wechselwirkung von kirchlichem und staatlichem
Reform- und Einheitseifer war der Impuls vom Staat her wohl stärker.
Daß dies auch bei Tanner so war, mag aUein schon der Ausspruch im
Großen Rat beweisen: er wünsche eigentlich ein drittes Bekenntnis,
z.B. das griechisch-katholische, weil dann über die kirchlichen
Verhältnisse zugunsten des Staates viel eher ein Ausgleich stattfinden
könne105.

Als staatlicher Beobachter saß Tanner denn auch von Anfang an im
protestantischen Kirchenrat. Er wurde im Juli 1831 hineingewählt und
seither bis 1846 periodisch bestätigt106. Wie das ProtokoU zeigt, glaubte
er, sich hier einer größeren Aktivität enthalten zu können: Er tritt nur
ein Mal auf, als Berichterstatter über einen Streit in Windisch in
Sachen Schul- und Kirchengut107. Er hielt den Kirchenrat für ein «frommes

Puppenspiel eines sehr unschädlichen Kirchentums».108
In kirchlichem Zusammenhang Interessanteres ist aus dem Kantons-

104 Aug. Keller an J.S. A.Federer, l.Okt. 1835; n. Vischer, Rauchenstein, S. 68,
Anm. 176.

105 Verh., 2. Juli 1840, S. 367.
108 Prot. Kl. Rat, 28. Juli 1831, S. 393, § 44.
107 Prot, protest. Kirchenrat, 20. Jan. 1835.
108 An Kas.Pfyffer, 23.Okt. 1838; zbl.

53



schulrat bekannt. Hier veranlaßte Tanner zusammen mit seinem
Freunde Oehler eine Untersuchung über die «Deutschen» an der
Kantonsschule, die als religionsfeindliche «Lehrer der Politik» heftig kritisiert

und von einem ihrer KoUegen (Dr. Mager) in einen heftigen Federkrieg

verwickelt wurden109. Das Resultat der Erhebungen lautete dann
in dieser Hinsicht negativ.

Darauf erschien ein Artikel in der nzz, eingesandt von einem
«freisinnigen Bürger aus dem Aargau», der solche Tendenzen durch die
Mitte April durchgeführten Maturitätsprüfungen (1843) erwiesen sah:
«In dem Religionsexamen für die evangelischen Schüler», erzählte der
Artikelschreiber, «wählte der Abgeordnete des Tit. Kantonsschulrates
(Hr. Kirchenrat und Pfarrer Schmied auf Staufberg) zum Thema der

Bearbeitung den Unterschied der Lehrbegriffe des Apostels Paulus und
Johannes. Ein Schüler der zweiten Klasse soll nun seine schriftliche
Arbeit (ohne seinen Namen darunter zu setzen) ungefähr in dem Sinne

begonnen haben, es stecke hinter der ganzen Sache (dem Christentum!
eigentlich nichts, und wo nichts sei, da habe der Kaiser das Recht
verloren; dennoch, weil die Aufgabe einmal gestellt sei, wolle er sich daran
machen. Sodann habe er zuerst den einen, dann den andern Apostel
zurechtgesetzt und ihnen gezeigt, daß sie leere Versprechungen,
unbegründete Verheißungen machen und dergleichen. Der Herr Abgeordnete,
über diese freche, grundlose Absprecherei nicht nur erzürnt, sondern
auch im Innersten ergriffen, da der Abgrund, an dem unsere Schule und
Schüler stehen, ihm so plötzlich vor die Augen trat, ließ den betreffenden
Schüler in Gegenwart von drei Klassen erscheinen und verwies ihm mit
ernster Zuspräche seine Leichtfertigkeit und zugleich seine
Unverschämtheit, am öffentlichen Religionsexamen öffentlich ihm, dem
geistlichen Abgeordneten, gegenüber eine solche Sprache zu wagen ...»

Auffallender, fährt der Autor fort, seien zu gleicher Zeit einige Arbeiten

solcher abgehender Schüler gewesen, welche die Maturitätsprüfung
eben bestanden hätten. So habe es in einer Arbeit geheißen : dem
deutschen Volke sei durch das Christentum das edelste seiner Güter geraubt
worden. Dann sei der Ausdruck: christliche Borniertheit sehr geläufig
vorgekommen. Diese Arbeiten seien nun von einem deutschen Lehrer
korrigiert, die betreffenden und andere ähnliche Stellen ungerügt ge-

109 Prot. Kantonsschulpflege, 23. März 1843; s. SB, 28. Febr., 11. und 14. März 1843,

Nrn. 25, 30 und 31.

54



lassen und mit dem ausdrücklichen Beisatz, die Fakta und Behauptungen

seien richtig, versehen worden. Ein im Aargau hochgestellter Mann,
Herr Obergerichtspräsident Tanner, habe hierauf mit eigener Hand

jene oben berührten SteUen unterstrichen und am Rande seine MißbiUi-

gung ausgesprochen.
Der Artikel endet mit der Forderung, jener deutsche Lehrer müsse

entfernt werden, sonst werde unweigerlich eine Krise entstehen, in der
sich dann allerdings alle Parteien und Konfessionen vereinigen würden
im Kampfe gegen den «Fanatismus des Unglaubens», wie er trefflich
genannt werde. Man wolle zwar das Stündchenwesen im Aargau nicht,
aber auch nicht, daß der hyperrationale Unglaube ex cathedra wirke110.

Die Schulpflege sah sich nach diesen Vorkommnissen aber nicht
veranlaßt, die Ausweisung von Professor Rochholz - gegen ihn war der

Angriff gerichtet - zu betreiben. Diese large Haltung wurde vom
aargauischen Generalkapitel heftig getadelt111. Aber auch als es später
Rochholz vorwarf, er habe die Biographie Zinzendorfs von Varnhagen
von Ense112 mit den Schülern gelesen, sah der Schulrat darin kein
Vergehen und wies darauf hin, daß dieses Werk als Privatlektüre zur
Verfügung gestanden habe113.

Tanner tadelte zwar allzu brüskierende Zweifelsäußerungen gegenüber

der christlichen Lehre und suchte die öffentliche Aufregung zu

beschwichtigen. Nie hätte er aber wegen Glaubens- und Kirchendingen
einer Strömung der öffentlichen Meinung stattgegeben und einen Freund
faUenlassen.

Er selbst wurde kaum mehr von der materialistischen Bise angehaucht,
die einem aus jenen Maturaaufsätzen doch entgegenzukommen scheint.
Wie es sich dabei mit Tanners Sohn, dem Aarauer Stadtammann,
verhält, wenn man annimmt, daß sich die religiöse Begabung und der

Hang zur Schwermut des Vaters auf ihn übertrug, ist schwer zu sagen.
Es ist einfach festzustellen, daß Erwin Tanner Selbstmord beging. Als
bloßes Faktum ist noch anzufügen, daß ihm die Ehe versagt blieb, so

daß mit ihm die ganze Sippe im Mannesstamm ausstarb114.

110 Nzz, 25. April 1843, Nr. 115.
111 s. NAZ, 16-Dez. 1843, Nr. 100.
112 K.A. Varnhagen von Ense, Leben des Grafen von Zinzendorf, Berlin 1830.
113 Prot. Kantonsschulrat, 17. Jan. 1844.
114 Paul Erismann, Die Aarauer Stadtammänner und Stadtschreiber von 1803 bis

1861, Separatdruck aus dem Aargauer Tagblau, Aarau 1962.

55



Neben dieser Tatsache des JunggeseUentums seien die folgenden
Bekenntnisse des Vaters aus der Brautwerbezeit ohne weitere Interpretation

einfach hingestellt. Bei dem einen steht der Entscheid der
Umworbenen unmittelbar bevor, beim andern muß sich Tanner mit einer -
vorläufigen - Niederlage abfinden: «Viele Menschen halten das Leben für
ein Glück und mit Recht, insofern es in das allgemeine wundervolle
Räderwerk genießend und wirkend eingreift. Mein Leben hingegen, wie
sich dasselbe gestalten zu wollen scheint, kann nicht mehr zu viel Nutzen

sein, und so behalte ich es denn auch nur als eine gehalt- und wertlose

Münze in der Tasche.»115

«Auf mich selber zurückgeworfen, erschaue ich mich stets als

denjenigen, der seinen Trieb nach Liebe in der hohen seelischen Bedeutung
des Wortes hier nicht befriedigen soll. Durch mein ganzes Leben zieht
sich der dunkle Faden unbefriedigter Sehnsucht, obwohl mir an der
Seite der Seligen häusliches Glück nicht minder blühte; denn die
wahrste Freundschaft kam beiden gleichzeitig für Liebe zustatten.» Er
habe seine Hoffnungen auf die Umworbene bereits aufgegeben, meint
Tanner weiter: «Es ist dies stets meine Art, ich fürchte und hasse nichts
mehr als Hoffnungen, ja ich fürchte und hasse nichts mehr als mein
Leben, das mir doch nichts bieten wird als Schwächen und Unvollkom-
menheiten in mir, trügerische Schimmer außer mir.»116

Im gleichen Tone dichtete Tanner:

Schmerz und Entsagen (147)

Mein Gott, des Glücks begehr' ich nicht,
Ich weiß, ich muß im Schmerz erkennen!
Ich fürchte jedes schöne Licht,
Soll ich es meine Hoffnung nennen;
Es würde mich vom Sterben trennen,
Das schon ins Fleisch sich Stufen bricht.

So folg' ich gerne herber Spur,
Nie will ich mehr nach Sternen fragen.
Um wenig, Vater, bitt' ich nur:
Um einen stummen Mund bei Klagen.
Um trockne Augen beim Entsagen,
Um einen raschern Gang der Uhr.

116 An Albertine Deggeller, 11.Nov. 1836; VIII, 9 c.
118 An Albertine Deggeller, 31. Jan. 1837; VIII, 9 n.

56


	Zeit der Bildung

