Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons

Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 66 (1954)

Artikel: Der Aargau in den Verhandlungen Uber die Errichtung des
Priesterseminars der Dibzese Basel 1828-1861

Autor: Boner, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-63267

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-63267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Aargau in den Verhandlungen

iiber die Errichtung des Priesterseminars
der Diozese Basel 1828-1861

von GEOrRG BONER



e e N e R i LR

S

e



Vorwort

Die Entstehung dieser Arbeit liegt mehrere Jahre zuriick. Seither sind
jedoch namentlich die letzten Abschnitte umgestaltet worden, nachdem
die im Gange befindliche Neuordnung des bischéflichen Archivs in So-
lothurn wichtige Akten, die uns eine genauere Kenntnis des Verlaufes
der Seminarverhandlungen von 1855 an vermitteln, wieder an den Tag
gebracht hat. Der bischéfliche Archivar, HH. Dr. FraNz WIGGER, hat
mir die Benutzung dieser Akten auf jede Weise erleichtert; ich bin ihm
dafiir zu grolem Dank verpflichtet. Im iibrigen beruht die vorliegende
Abhandlung zur Hauptsache auf dem reichhaltigen Quellenmaterial des
Staatsarchivs in Aarau. Erginzungen zur Verhandlungsgeschichte der
fiinfziger Jahre diirften sich noch aus den Akten der Luzerner Nuntiatur
im vatikanischen Archiv ergeben, wenn diese einmal zuginglich sein
werden.

Es ging dem Verfasser vor allem darum, die Haltung zu beleuchten,
welche die leitenden Minner des aargauischen Staates im ersten Drittel-
jahrhundert nach dessen Anschlufl an das reorganisierte Bistum Basel
gegeniiber dem fiir die Kirche so bedeutsamen Anliegen der freien Prie-
sterbildung eingenommen haben. In den Hauptziigen mufite dabei na-
tirlich auch der Gang der Seminarverhandlungen iiberhaupt dargestellt
werden, schon mit Riicksicht auf das Ungeniigen der dariiber bestehen-
den Literatur. Ebenso durften die staatlichen Versuche, die Priester-
bildung in eidgenéssischem Rahmen zu organisieren, nicht unerwihnt
bleiben. Auf die allgemeinen kirchengeschichtlichen Zusammenhinge,
in welchen dieser Kampf um die vom Staate angestrebte Aufsicht iiber
die Bildung des katholischen Klerus steht, ist im kurzen Schluffkapitel
wenigstens hingewiesen.

Aarau, 15. Mai 1954



Inhalt

. Die Seminarfrage im Kampfum das Bistumskonkordat 1828-1829
. Die Seminarverhandlungen 1829-1837

. Theologische Lehranstalt und Priesterseminar, Erorterungen in

den Jahren 1841-1848 . . . . . . . . . . . . . ..

. Der Gedanke einer eidgendssischen katholisch-theologischen Fa-
kultit 1848-1854 .

. Neue Verhandlungen iber das Dibézesanseminar in Solothurn
1850-1856: « « « « » » =

. Das interimistische aargauische Priesterseminar in Zurzach

1856-1859. . . . . . . .

. Die letzten Verhandlungen iiber das Didzesanseminar in Solo-

thurn und endlicher Anschlufl des Aargaus an dasselbe 1857-1861
. Riickschau und Ausblick

22

34

43

52

62

67
99



I

Die Seminarfrage im Kampf um das Bistumskonkordat
1828 -1829

Am spiten Abend des 14. Februar 1828 verwarf der aargauische
Grofle Rat nach zehnstiindiger Sitzung das am 12. Mirz des Vorjahres
zwischen dem pépstlichen Internuntius Pascal Gizzi und den Kom-
missarien der Stinde Luzern, Bern, Solothurn, Aargau, Basel, Zug und
Thurgau zustande gekommene Konkordat iiber die Reorganisation des
Bistums Basel mit nahezu zehnfachem Mehr!. Von den Groflen Riten
der Kantone Zug, Solothurn, Bern, Luzern und Thurgau war die Uber-
einkunft in den vorangehenden Wochen bereits ratifiziert worden, teil-
weise allerdings gegen starke Widerstinde und unter Vorbehalten. Die
Gegnerschaft gegen das Konkordat reichte weit in die Reihen der Ka-
tholiken hinein. Wer sich kirchlich und kirchenpolitisch zur Richtung
Wessenbergs und zum Josefinismus, politisch und weltanschaulich zum
Liberalismus bekannte, stand dem Ubereinkommen ablehnend gegen-
iiber. Diese Gegnerschaft, vielgestaltig nach politischen Anschauungen,
nach Bildung und Temperament, war sich doch einig dariiber, daf} die
Vertreter des Staates die Rechte, welche dieser gegeniiber der Kirche
beanspruchte, im Konkordat nicht geniigend gewahrt, daf} sie den For-
derungen der romischen Kurie zu wenig harten Widerstand entgegen-
gesetzt hitten2. Aber auch konservative Staatsminner, die sich, wie

1 Uber die Basler Bistumsverhandlungen vgl. vor allem: EucEN ISELE, Die Sikula-
risation des Bistums Konstanz und die Reorganisation des Bistums Basel (Basel/Freiburg
1933); Frirz FLEINER, Staat und Bischofswahl im Bistum Basel (Leipzig 1897); HER-
BERT DUBLER, Der Kanton Aargau und das Bistum Basel (Olten 1921); SicMUuND
EcLoFr, Domdekan Alois Vock 1785-1857 (1. Teil, bis 1830), in: Argovia 55 (1943);
Jos. BUHLER, Der Kanton Zug und das Bistum Basel (Hochdorf 1946). Alle diese Arbei-
ten enthalten reiche Quellen- und Literaturangaben. Einen kurzen Uberblick gibt mein
Beitrag zu Erbe und Auftrag, Festgabe zum aargauischen Katholikentag im Jubildums-
jahr 1953 (Baden 1953), S. 36 ff.

2 So schrieb etwa die «Schweizerische Monatschronik», 12. Bd. S. 292, Ziirich 1827:
«. .. es zeigt sich hier eines der glinzendsten Beyspiele der unerschiitterlichen Beharr-
lichkeit der romischen Curie, indem dieselbe nicht nur von keinem Puncte abgewichen,
sondern noch weit mehr zu erlangen im Begriffe steht, als sie im Anfang gefordert hatte.
Die materiellen, politischen und geistigen Interessen des Cantons sind in diesem Con-
cordate wahrhaft mit Fiilen getreten.»



im Aargau etwa Regierungsrat Carl von Reding, an verantwortlicher
Stelle mit der Bistumsangelegenheit zu befassen hatten und sich nun
fir das Konkordat in der Form, wie es vorlag, einsetzten, empfanden an
demselben keine ungetriibte Freude. Nach den jahrelangen Verhandlun-
gen mit der Kurie und ihrer Luzerner Nuntiatur, die unbeugsam und
mit iiberlegener Diplomatie fiir eine von staatlicher Bevormundung
moglichst freie Bistumsorganisation kidmpften, waren sie jedoch zur
Uberzeugung gelangt, dal der Staat mit dem miihsam Erreichten sich
zufrieden geben und dafl im Interesse der katholischen Bevilkerung
dem Provisorium, das seit der Lostrennung der schweizerischen Gebiete
vom Bistum Konstanz (1814) bestand, ein Ende gemacht werden miisse.
Dabei hegten sie die Hoffnung, ihre von Rom entschieden abgelehnten
staatskirchlichen Anspriiche durch geheime Vereinbarung untereinander
und gegenseitige Gewiihrleistung derselben dem Bischof gegeniiber nach-
triglich in der Praxis doch zur Geltung bringen zu kénnen.

So blickten denn zu Beginn des Jahres 1828 Politiker und Geistliche
und weitere Kreise dem Aargauer Entscheid iiber das Konkordat mit
ungewdohnlicher Spannung entgegen. In der schweizerischen und auch
in der deutschen Presse wurde dasselbe eingehend besprochen und meist
scharf bekidmpft. Einige dieser Zeitungsartikel wurden in einer Flug-
schrift® zusammengefal3t und diese unter die Mitglieder des Grof3en Rates
verteilt. Vielerorts herrschte starke Erregung. Mitglieder der Regierung
wurden personlich verunglimpft und erhielten Drohbriefe. Als dann am
Abend des 14. Februar die Nachricht von der Verwerfung des Konkor-
dates ins Land hinaus getragen wurde, kam es da und dort zu lauten
Kundgebungen der Freude; an verschiedenen Orten, so in Zofingen und
Lenzburg, wurde festlich illuminiert und aus Kanonen geschossen®.

3 Stimmen iiber das Konkordat fiir die Wiederorganisierung des Bisthums Basel, ge-
sammelt und dem Groflen Rathe gewidmet von einigen Biirgern des Kantons Aargau,
GeBner, Ziirich 1828.

4 Uber diese Begleiterscheinungen handelt eingehend der achtseitige Bericht des
Kleinen Rates an den Grollen Rat vom 27. Mai 1828 im aargauischen Staatsarchiv,
Akten des GR (= GroBlen Rates), Bd. Bistumseinrichtung 1813-1830. Der ausfiihr-
lichste Bericht iiber den Verlauf der Sitzung vom 13./14. Februar 1828 findet sich im
13. Jahrgang (1828) der «Schweizerischen Monatschronik», S. 35-51; das handschrift-
liche Protokoll des GroBen Rates gibt lediglich den Beschlufl wieder; vgl. ferner « Neue
Ziircher Zeitung» 1828, Nr. 17 vom 27. Februar; «Schweizerbote» 1828, Nr. 6, 8 und 9
vom 7., 21. und 28. Februar. Uber die aargauische Verwerfung des Konkordats von
1827 s. nun vor allem EcGLOFF, Alois Vock (Argovia 55, 282-290, 1943).

10



Ein Punkt, auf den die groBritliche Aussprache am 14. Februar immer
wieder zuriickkam, war die Bestimmung iiber die Priesterseminarien?®
des reorganisierten Bistums. Artikel 8 des Konkordats von 1827 lautete:
«Der Bischof errichtet die notwendigen Seminarien; die Regierungen
werden im Einvernehmen mit ihm dazu die Aussteuer und die Gebédude
hergeben; er leitet und verwaltet die Seminarien im Verein mit vier
Dombherren aus verschiedenen Kantonen, von denen zwei vom Bischof
und die beiden andern vom Domkapitel ernannt werden.»® So hatte die
Kirche im Wortlaut des Konkordates ihren Rechtsanspruch? gewahrt,
selbst die Bildungsanstalten fiir ihre Priester zu errichten und unab-
hingig vom Staate zu leiten und zu iiberwachen. Gerade das war den
Gegnern ein besonders schwerer Stein des Anstofles. Das in ausgedehn-
testem Mal3e erstmals vom aufgeklirten Absolutismus Kaiser Josephs II.
vor allem gegeniiber den theologischen Lehranstalten und Priester-
seminarien in Anspruch genommene «Jus inspectionis et cavendi» war
auch ihnen ein bedeutsames Recht, dessen sich der Staat um keinen Preis
begeben durfte. Dabei lagen auch hinsichtlich dieser Einzelfrage die
grundsitzlichen Standpunkte der Verteidiger und der Bekidmpfer der
Ubereinkunft nicht sehr weit auseinander. Diese Tatsache tritt im
ganzen Verlauf der aargauischen Grofratsverhandlung in Erscheinung.
Die Begutachtung des Konkordates war im Dezember 1827 vom Groflen
Rat einer aus fiinf Katholiken und zwei Protestanten bestehenden, von
Regierungsrat Carl von Reding prisidierten Kommission iibertragen
worden, die sich schlieflich in eine katholische Mehrheit und eine re-
formierte Minderheit spaltete. In der Grofratssitzung vom 13. Februar

® Die Verhandlungen der Diézesanstinde hieriiber bis 1828 s. bei DUBLER, S. 79-86;
ISsELE, S. 306-312. — Spezielle Literatur iiber das Priesterseminar der Diozese Basel:
Jos. Durger, Aktenmdfige Beleuchtung der Bisthum Basel’schen Seminarfrage, 55 S.,
Solothurn 1870; KARL ATTENHOFER, Die staatsrechtliche Stellung des Priesterseminars
der Didcese Basel und die gewaltsame Aufhebung desselben im Jahre 1870, in: Archiv fiir
katholisches Kirchenrecht, 29. Bd. (N.F. 23. Bd., 1873), S. 34-72; Lupw. RocHus
ScHMIDLIN, Geschichte des Priesterseminars im Bistum Basel mit spezieller einldflicher
Darstellung seiner Griindung in Solothurn, Luzern 1911 (151 S.); Jon. MULLER, Das
Priesterseminar der Diozese Basel 1828-1928, Luzern 1929 (75 S.).

¢ Franzosischer Originaltext bei FLEINER, S. 252, DUBLER, S. 83.

7 Vgl. hieriiber ULricH LAMPERT, Kirche und Staat in der Schweiz, 11. Bd. (1938),
S. 203 ff., 400 ff. Der heute geltende Codex juris canonici formuliert den Standpunkt
der Kirche in can. 1352: «Ecclesiae est ius proprium et exclusivum eos instituendi qui
ecclesiasticis ministeriis sese devovere cupiunt.»

11



1828 trug jede der beiden Parteien ihren ausfiihrlichen Bericht vorS®.
RepING, der Berichterstatter der Kommissionsmehrheit, betonte, hierin
mit der Minoritiit einiggehend, die hohe politische Wichtigkeit deslandes-
herrlichen Aufsichtsrechtes iiber die Priesterseminarien, welche nie dazu
dienen diirften, «die jungen Geistlichen ihrem Vaterlande zu entfremden
und ihnen einen verderblichen Geist der Unduldsamkeit und solche reli-
giose ﬂberzeugungen einzupflanzen, welche, durch sie in die Gemiiter
des Volkes iibertragen, die Ruhe und die Sicherheit des Staats gefihrden
konnten.»® Er bemiihte sich dagegen, den Einwand der Minderheit,
dal} der Vorbehalt der staatlichen Rechte in das Konkordat selbst hitte
aufgenommen werden sollen, zu widerlegen und die Bedenken wegen
der Unbestimmtheit der Kosten, die dem Aargau aus der Einrichtung
und dem Unterhalt eines Diézesanseminars erwachsen wurden, zu zer-
streuen. Die Rechte des Staates seien wenigstens im Konkordate nicht
ausdriicklich verneint. Er wies darauf hin, daf3 der Bischof bei der Er-
richtung der Seminarien in materieller Hinsicht vom Willen der Dizesan-
stinde abhiingig sei, dal} diese im Langenthaler Vertrag von 1820 und
in den Luzerner Konferenzbeschliissen von 1826 sich das Recht der
landesherrlichen Aufsicht und Fursorge ausdriicklich vorbehalten hitten.
Ubrigens diirfe eine Regierung, welche die Rechte des Staates gegen-
iiber der Kirche zu verteidigen habe, «nie vergessen, dal} die Kirche, als
eine alle Zeiten und selbst die Ewigkeit umfassende geistige Gesellschaft,
als eine gottliche Bildungs- und Beseligungsanstalt der Menschheit, mit
den ewig wahren Interessen des Staats nie in Widerstreit geraten kann,
daB3 aber diese Kirche in jeder gegebenen Zeit aus Individuen besteht,
die von Irrtum und Leidenschaften nicht frey sind, da} ihre duflern
Formen dem Einflusse dieser Leidenschaften offen stehen, dafl darum
auch der Kampf zwischen Kirche und Staat nicht in ihrem Wesen, wohl

8 Akten des GR, Bd. Bistumseinrichtung 1813-30. Beide Berichte vom 12. Februar
datiert, derjenige der Mehrheit (71 S.) von REDING, jener der Minderheit (19 S.) von
Dr. jur. KARL BERTSCHINGER von Lenzburg verfaBt (wie aus der am Schlusse dieser
Anmerkung zitierten FEERschen Broschiire, S. 73 f., hervorgeht) und von Dr. jur. Rup.
FEER von Aarau mitunterzeichnet. Von diesem Minderheitsgutachten ist zu unter-
scheiden die von FEER stammende, vom 4. Februar datierte Flugschrift (18 S., ohne
Titel, Ort und Drucker) gegen das Konkordat, die vor der Sitzung an die GroBrite
verteilt wurde und, mit Anmerkungen, wieder abgedruckt ist in der Schrift von FEER,
Uber das Bisthum Basel in Beziehung auf den Kanton Aargau, Sauerlinder, Aarau 1828
(80 S.).

® Bericht REpings, S. 39.

12



aber im zufilligen Geiste der Menschen, welche diesen und jene leiten,
nie erléoschen wird. Darum wiirde die Minderheit Threr Commission
wohl umsonst es versuchen, in dem fiir das Bistum Basel abzuschlie3en-
den Concordate gleichsam ein ewiges Friedensinstrument zwischen Staat
und Kirche aufzustellen. Gegen Millbriche der geistlichen Gewalt gab es
von jeher und gibt es nur ein Mittel. Man gewiihre der Kirche, was sie
zu ihrer gottlichen Bestimmung bedarf; und wenn ihre Diener den wah-
ren Geist ihrer Religion verldugnen oder ihre Schranken iibertreten, so
mogen sie in der Einsichtigkeit und Festigkeit ihrer Regierungen, unter-
stiitzt von dem gesunden Sinne, dem Zutrauen und der Anhinglichkeit
des Volkes, einen uniibersteiglichen Damm finden; dies war die einfache
Staatsweisheit, mit der sich die alten Eidgenossen zu einer Zeit behalfen,
wo die romische Hierarchie inihren Anspriichen keine Grinzen kannte.»1°
Alle nachteiligen Folgen, die man vom Konkordate befiirchte, hitten
«ihre Quelle nicht in diesem, sondern vielmehr in der Gihrung einer tief
bewegten Zeit, deren endliches Ergebnis nur der Allwissende kennt.»1!

Die Minderheit dagegen erklirte, daf} allgemein im vorgelegten Ent-
wurf die wichtigsten landesherrlichen Souverénititsrechte verletzt und
jene des Standes Aargau ganz bei Seite gesetzt und mit auffallender
Herabwiirdigung behandelt worden seien. Dies gelte auch im besondern
fiir die Bestimmungen iiber das Seminar, sowohl hinsichtlich der Uber-
wachung der moralischen und religivsen Erziehung der angehenden
Priester, als der Feststellung der erforderlichen finanziellen Aufwendun-
gen. Der Aargau hiitte sich klugerweise, wie Bern, das Recht vorbehalten
sollen, ein eigenes Seminar errichten zu kénnen. Das Minderheitsgut-
achten spricht gar von Verletzung der Nationalehre und Gefihrdung
des innern Friedens. Und in seiner Flugschrift!? gibt FEER der Besorgnis
Ausdruck, dafl man nur ungeniigend gegen die Moglichkeit gesichert
sei, dal} das Priesterseminar in Solothurn frither oder spiiter unter die
mittelbare oder unmittelbare Leitung der Jesuiten gerate. Mehr als ein
Dutzend Redner nahmen dann am 14. Februar an der denkwiirdigen
Aussprache teil. Die meisten Grinde und Gegengriinde wurden dabei
nochmals beleuchtet. Lediglich vier Katholiken, darunter drei Mitglieder
des Kleinen Rates, sprachen fiir die Ratifikation des Konkordates, eben-
soviele Katholiken und finf Protestanten aber dagegen. Als es zur

10 5.2.0., S. 40,
1 5.a.0., S. 65.
12 Uber das Bisthum Basel, S. 8.

13



Schlufabstimmung kam, erhoben sich 142 GrofBrdite, um die nachge-
suchte Ratifikation zu verweigern. Die Antrige der Regierung und der
Kommissionsmehrheit vermochten nur 15 Stimmen auf sich zu vereini-
gen. Mit diesem ablehnenden Entscheid verband der Grofle Rat den
Auftrag an die Regierung, gemeinsam mit den iibrigen Diézesanstinden
die Bistumsverhandlungen wieder aufzunehmen und zu einem befriedi-
genden Ergebnis zu fithren, damit die kirchlichen Verhiltnisse der aar-
gauischen Katholiken «auf eine den Bediirfnissen des Landes und der
Wiirde seiner Regierung angemessene und fiir spitere Zeiten heilbrin-
gende Weise» geregelt werden kionnten 13,

Zunichst aber blieb der Aargau, durch den Entscheid seines Grofien
Rates isoliert, von den weitern Bistumsverhandlungen ginzlich ausge-
schaltet. Schon am 18. Februar sprach der piipstliche Internuntius, auf
den bedauerlichen, aber nicht unerwarteten Aarauer Beschluf} hinwei-
send, den andern Dibzesanstiinden gegeniiber den Wunsch aus, das
Konkordat mit ihnen allein abzuschlieflen, und diese traten sogleich
bereitwillig darauf ein. Sie gingen auch von der bisherigen direkten Kor-
respondenz mit der aargauischen Regierung ab: lediglich dem Amts-
biirgermeister wurde durch die Bistumskommissarien Mitteilung ge-
macht von der Note der Nuntiatur und der Wiederaufnahme der Ver-
handlungen. Das Schreiben, durch das der aargauische Kleine Rat den
Grofiratsentscheid vom 14. Februar den andern Stinden mitgeteilt
hatte, wurde zwar von Luzern, nicht aber von Bern und Solothurn
beantwortet!?. Dennoch ist es kaum zweifelhaft, dafl es schon damals
der bestimmte Wunsch gerade auch dieser beiden Stinde war, den
Aargau schliellich doch mit ihnen im gleichen Bistumsverband vereinigt
zu sehen.

Am 17. Mirz 1828 traten die Abgeordneten von Luzern, Bern und
Solothurn in Luzern zur Diézesankonferenz zusammen, welche die mehr-
jihrigen Bemithungen um die Reorganisation des Bistums Basel endlich
zum Ziele fithren sollte. Wihrend die luzernische Gesandtschaft in der
Eroffnungssitzung der Meinung Ausdruck gab, es mochte an den Haupt-
grundlagen der mit Rom am 12. Mirz 1827 abgeschlossenen Ubereinkunft
nichts gedindert und mit der Nuntiatur lediglich noch uber die Okonomie-

13 Akten des GR, Bd. Bistumseinrichtung 1813-30.

14 Vgl. KW Nr. 1 (Akten des Kleinen Rates betr. das Kirchenwesen, Abteilung
Bistumseinrichtung), Cahier F, Faszikel 1; Akten des GR, Bd. Bistumseinrichtung
1813-30: Bericht des Kleinen Rates an den GR vom 20. Oktober 1828, S. 2 ff.

14



gegenstinde verhandelt werden, in denen die beteiligten Stinde ge-
wisse Erleichterungen zu erhalten wiinschten, betonten die Vertreter
Berns und Solothurns ihren Willen, ebenfalls unbeschadet der bereits
festgelegten Grundziige der Ubereinkunft, diejenigen Modifikationen
anzustreben, welche die vom Aargau verweigerte und von Seite der
Stidnde Basel und Thurgau noch nicht vollstiandig erfolgte Ratifikation
derselben zur Folge haben wiirde!®. Tatsichlich kam der Internuntius
Gizzi, dem seinerseits an einem baldigen Abschlufl viel gelegen war,
den Stinden nun, auch hinsichtlich der Seminarbestimmungen, so weit
entgegen, dall man sich nach wenigen Tagen iiber den Vertragstext
vollig einigen konnte. Im letzten Artikel desselben ist auch den Kantonen
Basel, Aargau und Thurgau der Beitritt zum neuen Bistum ausdriicklich
vorbehalten und zugesichert. Am 26. Mirz setzten Gizzi und namens
der Stinde Luzern, Bern, Solothurn und Zug deren Kommissarien,
Schulthei3 Josef Karl Amrhyn von Luzern und Staatsrat Ludwig
von Roll von Solothurn, ihre Unterschriften unter das Konkordat. Am
7. Mai 1828 sodann erlief} Papst Lo XII. die Bulle «Inter praecipua»
iiber die Reorganisation des Bistums Basel 6,

Hatte man, wie auch anderswo, im aargauischen Groflen Rate be-
anstandet, daf} in Artikel 8 des Konkordates von 1827 ganz unbestimmt
von der Errichtung der notwendigen Seminarien durch den Bischof und
ihrer Aussteuerung durch die Stinde die Rede war, wodurch dem Bi-
schof zuviel Willkiir eingeriumt werde, so trug nun die endgiiltige
Fassung des Artikels 8 diesen Befiirchtungen dadurch Rechnung, daf}
bestimmt wurde, es sei am Bischofssitze, in Solothurn, ein Seminar zu
errichten, fiir dessen Dotation und Unterbringung die Regierungen der
Diézesanstinde zu sorgen hitten. Mit der weitern Bestimmung sodann,
daf}, wenn anderswo noch Seminarien als notwendig erachtet werden soll-
ten, diese vom Bischof im Einvernehmen mit den betreffenden Regierun-
gen, die dafiir ebenfalls Gebiulichkeiten und Dotation zur Verfigung stel-
len mufiten, errichtet werden sollen, war zugleich Riicksicht genommen
auf die da und dort, z. B. in Bern, auch im Aargau, vorhandenen Wiin-
sche nach einem etwaigen kantonalen Priesterseminar und den Diézesan-
stinden die Beruhigung gegeben, dafl man von kirchlicher Seite nie zur

15 KW Nr. 1, Cahier F, Fasz. 2: Protokoll der DiGzesankonferenz vom 17.-29. Miirz
1828, S. 4 f.

16 Neuester Abdruck des Konkordates bei LAMPERT, Kirche und Staat, I11. Bd. (1939),
S. 62-70, der Bulle «Inter praecipua» daselbst, S. 78-84.

15



eigenmichtigen Errichtung von Seminarien schreiten wiurde. Dal} lie
Leitung und Verwaltung der Seminarien dem Bischof und einem Aas-
schul} von vier Domherren zukomme, stand allerdings unveriandert avch
im endgiitigen Konkordatstext. Dies war, wie auch den staatlichen Ver-
tragspartnern bekannt sein muflte!”, auf Seite der Kirche ohne Zweifel
im Sinne ihres kanonischen Anspruchs auf ausschlielliche Leitung der
theologischen und religios-sittlichen Ausbildung ihrer Priesteramtskan-
didaten gemeint. Doch von den Diézesanstinden dachte keiner daran,
auf das von ihnen beanspruchte, von der Kurie nie anerkannte staatliche
Aufsichtsrecht zu verzichten.

So schlossen sie denn am 28. Mirz, zwei Tage nach dem Ubereinkom-
men mit der Nuntiatur, unter sich einen besondern — dieser gegeniiber
zunichst geheim gehaltenen — Vertrag, in welchem auch die als noch in
Geltung stehend betrachteten Bestimmungen des Langenthaler Ver-
trages von 1820 und einige seitherige Konferenzbeschliisse erneuert und
zusammengefal}t waren. Dieser Langenthal-Luzerner Gesamtvertrag
vom 28. Mirz 182818, auch Grundvertrag geheillen, enthilt neben Ab-
machungen, welche nur das Verhaltnis der Diézesankantone unter sich
beriihren, wie etwa die Verteilung der Diézesankosten, auch mehrere
bedeutsame Bestimmungen, die das Verhiltnis zwischen Staat und
Bistum angehen und in mehr als einem Punkte offenkundig dem Sinn
und Wortlaut der Ubereinkunft mit der Kurie widersprechen. Dazu
gehoren namentlich verschiedene Bestimmungen iiber die Priester-
seminarien. § 28 verpflichtet zuniichst die am Di6zesanseminar in Solo-
thurn teilnehmenden Stinde zur gemeinschaftlichen Tragung der Kosten
desselben und unterstreicht dann das Recht der Stinde, unter Mit-
wirkung des Bischofs, eigene Seminarien zu errichten. « Dabei sichern sich
die I6blichen Stinde die Gewihrleistung des landesherrlichen Aufsichts-
rechtes (Jus inspectionis et cavendi) in seiner ganzen Ausdehnung iiber
die einmal errichteten Seminarien gegenseitig zu. Uber die Anwendung
desselben behalten sie sich iibrigens durch eine spitere Verabredung das
Nihere festzusetzen vor.» Nach § 29 hat Solothurn das Seminargebidude
zur Verfigung zu stellen und allein fiir dessen Unterhalt zu sorgen,
withrend, laut § 30, simtliche am Seminar teilnehmenden Kantone ver-
hiltnismiBig an die Kosten der ersten innern Einrichtung des Seminar-

17 Vgl. DuBLER, S. 79 ff.
18 Text bei LAMPERT a.a.0., S. 70-78.

16



gebidudes, der Anschaffung der hierzu erforderlichen Geritschaften und
deren Unterhalt beitragen werden. Am 29. Mirz fiigten die Stiinde
ihrem Grundvertrag noch eigens einen Zusatzartikel an, in dem sie in
bezug auf das Jus inspectionis et cavendi férmlich unter sich folgenden
Grundsatz annahmen: «Dal} unter diesen Aufsichtsrechten der h. Dig-
cesanstinde namentlich die Zustimmung derselben fiir den bei einem
solchen Seminar anzustellenden sowohl Vorsteher, als Lehrer, so wie
die volle Befugnifl mitbegriffen sein sollte, durch eigene Commissarien
an den Priifungen, die mit den Alumnen eines solchen Seminars vor-
genommen werden, Theil zu nehmen.»

Im Aargau unterzog man indessen die Lage, wie sie durch den ver-
neinenden Grofiratsentscheid vom 14. Februar entstanden war, einer
griindlichen Priifung. Schon am darauffolgenden Tage hatte die Regie-
rung den Katholischen Kirchenrat um sein Gutachten ersucht. Am 12.
und 13. Mirz konnte dieser den von seinem angesehenen Mitglied, dem
Aarauer Pfarrer ALois Vock, entworfenen umfinglichen Bericht durch-
beraten, und am 30. Mirz wurde derselbe dem Kleinen Rat zugestellt!®.
Neben andern Fragen, welche, wie die Wahlart der aargauischen Dom-
herren, durch weitere Unterhandlungen mit der Nuntiatur und den
Dibézesanmitstinden abzukliren waren, beleuchtet das Vocksche Gut-
achten eingehend die vom Konkordate geforderte Errichtung eines
Priesterseminars, bespricht die dem Aargau daraus erwachsenden Ko-
sten und die dafiir, wie auch zur Bestreitung der iibrigen Diézesankosten,
schon zur Verfiigung stehenden Hilfsquellen (konstanzischer Diézesan-
fonds, fricktalischer Religionsfonds u. a.), um sodann auf die umstrittene
Frage der Leitung des Seminars einzugehen. Der kirchenritliche Bericht
weist auf den mifllichen Umstand hin, dal man hinsichtlich der finan-
ziellen Belastung des Kantons durch Errichtung und Unterhalt eines
Priesterseminars noch ganz im unklaren sei, besonders da einzelne Kan-
tone den Wunsch nach einem eigenen Seminar hegten. Schon aus diesem
Grunde sei eine wesentliche Erhshung der Beitrige zu befiirchten, die
von den am gemeinsamen Diozesanseminar teilnehmenden Stinden zu
leisten wiiren. Um eine allfillige Ubertragung der Seminarleitung an
Ordensgeistliche zu verhindern, sei diese Leitung durch eine Bestim-
mung des Konkordates ausschlieBlich Weltklerikern vorzubehalten.

19 Gutachten (14 S.) von der Hand Vocks: KW Nr. 1, Cahier F, Fasz. 1; Konzept
bei den Akten des Katholischen Kirchenrates, Sitzung vom 12./13. Mirz 1828.

2 17



Beides, die starke finanzielle Belastung des Aargaus und die Ubergabe
der Seminarleitung an einen Orden, konne am besten vermieden werden
durch Errichtung eines eigenen aargauischen Priesterseminars, und zwar
in Frick. Dessen Pfarrherr wire Regens dieses Kantonalseminars, wih-
rend die jungen, noch stellenlosen Geistlichen dort durch Hilfeleistung
in der Seelsorge in ihren Beruf eingeiibt wiirden?°.

Schon bald kam der Kirchenrat erneut in die Lage, sich zur Bistums-
frage duflern zu miissen. Am 16. Juli ersuchte Generalprovikar Propst
WonnticH in Rheinfelden die Regierung um Erteilung des Plazet fiir
die Zirkumskriptionsbulle «Inter praecipua», die auf Anordnung der
Nuntiatur in den schon bisher zum Bistum Basel gehérenden Gegenden
des Aargaus, nimlich dem Fricktal und der Pfarrei Leuggern, promul-
giert werden sollte. Der Verfasser des hieriiber erstatteten kirchenrit-
lichen Gutachtens vom 24./28. Juli — wiederum war es Pfarrer Vock —
benutzte die Gelegenheit, einen allgemeinen Uberblick zu geben iiber
die ohne den Aargau gefithrten Konkordatsverhandlungen in Luzern.
Er hebt nachdriicklich die Vorziige der dort nun zustande gekommenen
neuen Regelung hervor, hinsichtlich der Seminarfrage insbesondere die
Ermoéglichung der Errichtung eigener Kantonalseminarien, ferner den
Vorbehalt und die gegenseitige Gewihrleistung der staatlichen Auf-
sichtsrechte im Grundvertrag. Die Schluflantrige des Vockschen Gut-
achtens sprechen sich fiir die nachgesuchte Erteilung des Plazet aus und
empfehlen mit Wiarme, auch fiir den bisher konstanzischen Kantonsteil
den Anschlufl an das Bistum Basel in die Wege zu leiten?!.

Bis es dazu kam, wurde es Herbst. Am 20. Oktober erstattete die
Regierung dem Groflen Rat umfénglichen Bericht iiber die ganze
Bistumsangelegenheit und stellte den Antrag, ihr die fiir den Anschluf}
des Aargaus an das reorganisierte Bistum Basel notwendigen Voll-
machten zu erteilen, unter Vorbehalt der groBritlichen Ratifikation

20 Es war dies nicht das erste Mal, dal3 die Errichtung eines aargauischen Priester-
seminars erortert wurde. Schon das Klostergesetz vom 29. Mai 1805 hatte die Griindung
eines Priesterseminars in Muri vorgesehen, und wiederum in den Vorverhandlungen
zum Konkordat des Aargaus mit Wessenberg (1813) war von einem Seminar in Muri
oder Sion bei Klingnau die Rede gewesen; in das Konkordat selbst wurde aber keine
Bestimmung dariiber aufgenommen. Vgl. hieriiber E. JoriN, Der Kanton Aargau
1803-1813/15 (Aarau 1941), S. 312 und 332 fI. (= Argovia 53 [1941], S. 26 und 46 ff.).

21 Gutachten von der Hand Vocks (desgleichen das Konzept bei den Akten des
Katholischen Kirchenrats vom 24. Juli), beschlossen am 24., ausgefertigt am 28. Juli
1828: KW Nr. 1, Cahier F, Fasz. 1.

18



etwaiger Vertrige iiber die Teilnahme an einem gemeinsamen Dijzesan-
seminar oder der Anweisung der erforderlichen Fonds bei Errichtung
eines kantonalen Seminars??, Dadurch glaubte der Kleine Rat die Be-
fiirchtungen zerstreuen zu konnen, der Staat iibernehme mit dem An-
schlufl an das Bistum finanzielle Verpflichtungen, deren Ausmal} sich
erst nachtriglich feststellen lasse. Im iibrigen unterstrich auch der klein-
ritliche Bericht die gegeniiber frither erreichten Fortschritte, u.a. in
bezug auf die Seminarbestimmungen des Konkordates wie des Grund-
vertrages. Im gleichen Sinne sprach sich hieriiber am 10. November
nahezu einstimmig die vom Groflen Rate zur Begutachtung des klein-
ritlichen Berichtes niedergesetzte, von Reding prisidierte Kommission
aus??, Wie er es schon im Februar getan hatte, ermahnte REpING auch
jetzt in den SchluBworten des Kommissionsberichtes die GroBrite, «der
katholischen Kirche, ohne zu ingstlich ihre Formen zu bewachen, ihr
freyes geistiges Wirken» zu lassen, aber zugleich die Regierung mit Kraft
und Vertrauen zu umgeben, «damit sie nie den Mut verliere, gefihrliche
Anmalungen kirchlicher Behiorden, wenn sie ihre Grinzen tiberschrei-
ten, fest und besonnen zuriickzuweisen». Er erinnerte an die Haltung
der aargauischen Regierung im Jahre 1815, «wo sie, unter ihren Mitstiin-
den allein dastehend, gegen die einseitige LosreiBung des hiesigen Standes
von dem ehrwiirdigen Bisthume Constanz seine landesherrlichen Rechte
mit wiirdevoller Festigkeit verteidigte». Die Minderheit der Grofirats-
kommission dagegen, diesmal einzig noch aus dem Aarauer Dr. RupoLr
FEER bestehend, gab auch jetzt, bei aller Anerkennung der gemachten
Fortschritte, ihrer Unzufriedenheit iiber das Ergebnis der Luzerner
Verhandlungen Ausdruck und befiirchtete neben anderem eine ganz
wesentliche Erhohung der Ausgaben fiir Einrichtung und Unterhalt des
Priesterseminars?!, Als dann der Grofle Rat am 11. November zur Be-
handlung der Bistumsangelegenheit versammelt war, stimmte er nach
langer und lebhafter Aussprache mit etwa dreifachem Mehr doch den
Antrigen der Kommissionsmajoritit zu, indem er seinen festen Willen

22 Bericht (48 S.) des Kleines Rates an den GR vom 20. Oktober 1828: Akten des
GR, Bd. Bistumseinrichtung 1813-30.

2 Gutachten der Mehrheit der Kommission des GR (56 S., Berichterstatter: REDING)
vom 10. November 1828 daselbst.

2 Gutachten der Minderheit der Kommission (Dr. R. FEErR) vom 8. November
daselbst; gedruckt in der FEERschen Schrift Uber das Bisthum Basel, S. 27-59, mit
Anmerkungen, S. 75-80.

19



erklirte, dem Konkordat und dem Grundvertrag, nach erfolgter Fest-
setzung der Beitrige an die Bistumsanstalten und der Wahlart der
aargauischen Domherren, beizutreten. Er beauftragte die Regierung,
hieriiber mit der Nuntiatur und den andern Dibézesanstinden zu un-
terhandeln, behielt sich selbst aber die Ratifikation der noch abzu-
schliefenden Vertrige, der formlichen Beitrittserklirung zum Konkordat
und zum Grundvertrag und der Plazetierung der papstlichen Umschrei-
bungsbulle vor, untersagte die vorherige Bekanntmachung der letztern
im Fricktal und driickte sein Befremden aus iiber den ohne Befragung
der staatlichen Behorde erfolgten Einbezug des Fricktals in diese Bulle,
unter feierlicher Verwahrung der hoheitlichen Rechte des Aargaus?2s.
So nahm der GroBle Rat in seinen Beschliissen insofern auf die noch
bestehenden Bedenken gegen das Konkordat Riicksicht, als er, seiner
Kommission folgend, von der Erteilung umfassender Vollmachten an
den Kleinen Rat, wie sie dieser beantragt hatte, absah und sich selbst
in allem den Entscheid vorbehielt.

Die Verhandlungen zwischen dem Nuntius Ostini und den Abgeord-
neten des Kantons, den Regierungsriten C. v. Reding, F. J. Friedrich
und F. J. Vorster, fithrten schon am 2. Dezember 1828 zur Ubereinkunft
iiber den Anschluf} des Aargaus an das Bistum Basel?®, Erheblich miih-
samer gestalteten sich die Unterhandlungen mit den Mitdiézesanstinden,
namentlich wegen der durch den Grofiratsbeschlul} geforderten vorheri-
gen Ausmittelung des aargauischen Beitrages an die Didzesankosten;
denn gerade in bezug auf das gemeinsame Priesterseminar konnten diese
eben erst dann genauer errechnet werden, wenn man wullte, wieviele
Kantone daran teilnehmen wiirden. Die Diézesankonferenz der vier
Stinde Solothurn, Bern, Luzern und Zug, die vom 5. bis 13. Dezember
in Solothurn tagte, verhandelte zwar eingehend iiber die Bischofswahl
und die Einsetzung des neuen Domkapitels, beriihrte dagegen die Se-
minarfrage, in der Sitzung vom 10. Dezember, nur nebenbei und be-
schlof}, die Behandlung dieses Gegenstandes auf die Zeit nach der Weihe
des Bischofs, mit dem man sich doch zunichst iiber das Seminar aus-
sprechen miisse, zu verschieben und auch den formellen Anschluf} der

25 Protokoll des GR vom 11. November 1828; ausfiihrlicherer Bericht iiber die Ver-
handlungen des GR in der « Schweizerischen Monatschronik», 13. Bd. (1828), S.255-262.

26 Text bei LAMPERT, Kirche und Staat, 11I. Bd., S. 85-87; ausfiihrlicher Bericht
REeDINGs (22 S.) iiber die Verhandlungen mit dem Nuntius: KW Nr. 1, Cahier F,
Fasz. 3.

20



Stinde Aargau, Thurgau und Basel an das Bistum abzuwarten. Gleich
bei dieser ersten Besprechung war auch schon jene Uneinigkeit der
Dibzesanstinde iiber ihre Beitragspflichten gegeniiber dem gemeinsamen
Seminar in Erscheinung getreten, die in der Folge sich so hemmend aus-
wirkte?’. Auch in Aarau mufite man schlie3lich erkennen, daf} eine ge-
naue Berechnung des Gesamtbetrages der Didzesankosten noch nicht
moglich war. Am 5. Juni 1829 beschlofl darum der Grofle Rat, auch jetzt
gegen eine bemerkenswerte Minderheit, die Regierung mit der Ratifika-
tion der am 2. Dezember mit der Nuntiatur abgeschlossenen Uberein-
kunft und der Beitrittserklirung des Aargaus zum Grundvertrage zu
beauftragen, behielt sich selbst aber die Genehmigung aller jener Dis-
zesaneinrichtungen vor, die noch weitere gemeinsame Kosten, iiber die
bereits festgesetzten hinaus, veranlassen wiirden s,

Am 26. Juli 1829 empfing Josef Anton Salzmann, der erste Oberhirte
des neuen Bistums Basel, in Solothurn die Bischofsweihe. Der Aargau
war dabei, wie natiirlich schon bei der Bischofswahl im Dezember 1828,
nicht vertreten. Die Regierung betrachtete den Kanton als noch nicht
zum Bistum gehirend, solange nicht in allen katholischen Pfarrkirchen
des Aargaus das Konkordat, die Zirkumskriptionsbulle und die, noch
ausstehende, Nachtragsbulle iiber den Anschluf} des Aargaus samt dem
angehingten landesherrlichen Plazet promulgiert waren?®. Diese Pro-
mulgation erfolgte am Dreifaltigkeitssonntag (6. Juni) 1830, nachdem
Papst Prus VIII. am 23. Mirz durch die Bulle « De animarum salute»
die Katholiken des Aargaus und des Thurgaus dem Bistum Basel ein-
verleibt und die aargauische Regierung am 1. Juni dazu ihr Plazet
ausgesprochen hatte?30,

27 Protokoll der Diozesankonferenz vom 5.-13. Dezember 1828: KW Nr. 1, Cahier F,
Fasz. 4, S. 80-84.

*8 Protokoll des GR vom 5. Juni 1829; Akten des GR, Bd. Bistumseinrichtung
1813-1830; « Schweizerische Monatschronik », 14. Bd. (1829), S. 130-135; «Theologische
Quartalschrift», Tiibingen 1829, S. 595-602.

20 KW Nr. 1, Cahier F, Fasz. 6.

30 Vgl. LaMPERT, Kirche und Staat, I11. Bd. S. 90-94; ferner Aktenstiicke betreffend
die Wiederherstellung und neue Umschreibung des Bisthums Basel, Aarau 1830,

21



II

Die Seminarverhandlungen

1829-1837

So war nun das Bistum Basel in neuer Form wiederhergestellt, waren
die ihm notwendigen Einrichtungen teils geschaffen, teils die Grundlagen,
auf denen man aufbauen konnte, gelegt. Als die wichtigste Didzesan-
einrichtung, die noch ins Leben zu rufen war, betrachteten sowohl die
kirchlichen wie die staatlichen Organe von Anfang an das Priesterse-
minar. Unmittelbar nach der Bischofsweihe waren am 29. Juli 1829 in
Bern, anlifllich der Tagsatzung, die Abgeordneten der dem Bistum an-
geschlossenen sieben Stinde, also erstmals auch des Aargaus, zu einer
vertraulichen Vorbesprechung fiir die nichste Diézesankonferenz zu-
sammengetreten. Unter den besprochenen Gegenstinden stand die Er-
richtung eines gemeinsamen Seminars in Solothurn obenan. Fast ein-
hellig sprachen sich die Stinde mit Entschiedenheit fiir die Errichtung
eines solchen aus; hingegen glaubte der aargauische Biirgermeister
Fetzer die dem Groflen Rate vorbehaltene Zustimmung seines Kantons
ausdriicklich an die Bedingung kniipfen zu miussen, dafl «ein solches
Priesterhaus in Beziehung auf seine wissenschaftliche, religiose und sko-
nomische Einrichtung den gerechten Forderungen dieses Standes ent-
sprechen» miisse. «Dal} iibrigens die ganze Einrichtung desselben, die
Anstellung des Direktors oder Regens, sowie jedes Lehrers, die Beding-
nisse der Aufnahme und Entlassung der Seminaristen, die Berechnung
der Kosten fiir die Ausriistung des von Solothurn dazu anzuweisenden
Gebiudes, der Genehmigung und Bestitigung der Diocesanstinde unter-
worfen werden miisse, dariiber scheint man vollkommen einverstanden
zu sein.»!

Die Diézesankonferenz, die zunichst fiir den September 1829 in
Aussicht genommen war, trat dann erst ein Jahr spiter zusammen,
wohl vor allem deshalb, weil man den Erlaf3 der pépstlichen Nachtrags-
bulle hatte abwarten wollen. An der vom 18. Oktober bis 1. November
1830 in Solothurn tagenden Konferenz? vertrat wiederum Biirgermeister

! Bericht FETZERS vom 1. August 1829 iiber diese Besprechung: KW Nr. 1, Cahier F,
Fasz. 8.

2 Protokoll dieser Konferenz (366 S. und Tabellen iiber die katholische Bevilkerungs-
zahl der Dibzesanstinde 1829): KW Nr. 1, Cahier G, Fasz. 8.

22



Fetzer den Aargau. Seine Instruktion spricht sich fiir die Errichtung
eines gemeinschaftlichen Seminars in Solothurn aus, wiederholt aber
die Bedingung, die Fetzer an der Berner Besprechung gestellt hatte, und
nennt als weitere: Teilnahme siamtlicher Di6zesanstinde am Seminar
und verhiltnismiflige Verteilung der Kosten unter dieselben, Anweisung
des Gebidudes durch den Stand Solothurn, Bestitigung des Kostenvor-
anschlages fiir die erste Einrichtung des Gebidudes und die Anschaffung
der Gerdtschaften durch die Mehrheit der Stinde, Erstellung einer
moglichst genauen Ubersicht der voraussichtlichen jihrlichen Ausgaben
fiir das Seminar (Besoldungen, Heizung und Beleuchtung, Bedienstete),
Bestitigung der Wahl des Regens und der Professoren sowie der von
der kirchlichen Behorde zu entwerfenden Statuten (iiber die innere
Hausordnung, den zu erteilenden Unterricht, Kostgeld der Seminaristen,
Aufnahme und Entlassung derselben) durch die Dibzesanstinde. Das
beanspruchte Recht der Exclusiva sollte, wie bei der Wahl des Bischofs
und Weihbischofs, auch gegeniiber dem Lehrkorper des Priesterseminars
nur nach Mehrheitsbeschlufl der Didzesanstinde zur Anwendung kom-
men >,

Insbesondere dem Bischof muflte die baldige Errichtung eines Se-
minars ein wichtiges Anliegen sein. Am 3. Mai 1830 hatte er den Solo-
thurner Schultheilen Glutz-Ruchti gebeten, diesen seinen «innigsten
Herzenswunsch» den andern Diézesanstinden zur Kenntnis zu bringen.
«Es liegt ndamlich alles daran, daf} alle diejenigen, welche zu Priestern
der Kirche geweiht werden sollen, vorerst unter den Augen des Bischofs
wenigstens zehn Monate lang noch eine endliche Ausbildung erlangen,
damit nicht nur in der ganzen neu organisierten Diozese eine ginzliche
Ubereinstimmung des Kirchenritus erzweckt werde, sondern auch ein
Klerus gebildet werde, welcher mit reiner Frommigkeit und griindlicher
Wissenschaft auch jene Pastoralklugheit vereinige, die zur Aufrecht-
erhaltung der Harmonie zwischen Kirche und Staat, ohne welche unser
Vaterland héchst ungliicklich wire, unumginglich nothwendig ist.»*

Als man dann in der 3. Sitzung der Diézesankonferenz, am 20. Ok-
tober, mit der Beratung der Seminarangelegenheit begann?3, zeigte sich

3 Instruktion vom 14. Oktober 1830: KW Nr. 1, Cahier G, Fasz. 7; der schon vom
17./19. September 1829 datierte, gleichlautende Entwurf der Katholischen Kirchenrats-
kommission, a.a.0., Cahier F, Fasz. 8.

4 Schreiben des Bischofs, gedruckt bei DuUReT, S. 12 f., ScammLin, S. 17.

5 Konferenzprotokoll, S. 78 ff.

23



zunichst Einmiitigkeit auch der Stinde dariiber, daf3 das zu schaffende
Priesterseminar im wesentlichen nur der praktischen Ausbildung der
kiinftigen Geistlichen — nach Abschlufl des wissenschaftlichen theologi-
schen Studiums an einer einheimischen Lehranstalt oder einer auslindi-
schen Universitit, unmittelbar vor Empfang der Priesterweihe — dienen,
ein solcher Ordinandenkurs daher jeweilen zehn bis hochstens zwélf
Monate dauern sollte. Die Schaffung eines Didzesanseminars in diesem
Sinne lieB also die im Bistum seit langem bestehenden, aus den einstigen
Jesuitenkollegien hervorgegangenen kantonalen theologischen Lehran-
stalten zu Luzern und Solothurn unberiithrt. Nicht so einhellig dachten
die Stinde, nach dem Wortlaut der Instruktionen® ihrer Abgeordneten,
iiber die Ausdehnung des staatlichen Aufsichtsrechtes, wenn auch, wie
die nachfolgende Beratung zeigte, diese Meinungsunterschiede nicht
eigentlich das Grundsitzliche beriithrten. Hier waren es insbesondere
Luzern, Aargau und Thurgau, die fiir den staatlichen Einflufl mit Nach-
druck sich einsetzen. Zug dagegen wollte hierin nicht zu weit gehen.
Entschieden sprach sich auch Solothurn zugunsten des mallgebenden
Einflusses des Bischofs, dem es Vertrauen entgegenbringe, aus; es be-
trachtete eine Aufsicht durch die vier Domherren, die Reprisentanten
ihres Kantons, als geniigend und wollte den Vertretern des Staats
lediglich das Recht der Einsicht in die Rechnung, zudem allerdings auch
das Recht der Anwesenheit bei den Priifungen vorbehalten wissen. Die
Konferenz iibertrug hierauf die Vorberatung der Seminarangelegenheit
einer Kommission, bestehend aus Schulthei} Amrhyn (Luzern, Vor-
sitzender), Seckelmeister von Jenner (Bern), Biirgermeister Fetzer
(Aargau) und Ratsherr von Roll (Solothurn). Am 26. Oktober, in der
6. Sitzung, konnte dieselbe ihr Kommissionalgutachten betreffend das
Priesterseminar, diese «Bildungsschule fiir eine Geistlichkeit, die dem
Volke zur Erbauung und dem Staate zur Beruhigung dienen soll», der
Konferenz vorlegen’. Das Hauptstick des Kommissionalgutachtens
bildet der Entwurf einer elf Abschnitte umfassenden Ubereinkunft
simtlicher Didzesanstinde iiber die Einrichtung des Priesterseminars®.

% a.a.0., S. 95 ff.

7 a.a.0., S. 170 ff.

¢ Inhaltsangabe des Entwurfs von 1830 bei ISELE, S. 313 f. Derselbe blieb Grundlage
auch der spiitern Projekte von 1852, 1855 und 1857 und schlieBlich fiir die Seminar-
konvention vom 17. September 1858; vgl. den Abdruck des Projekts von 1852 und
danebenstehend der Konvention von 1858 bei DuRgT, S. 38-48; ferner des Projektes

24



Einhellige Billigung der Konferenz fanden die Bestimmungen, welche
die von den Stinden beanspruchten Rechte gegeniiber dem Seminar
betrafen. Nach § 4 mufiten Regens und Subregens, aus der Weltgeist-
lichkeit der Diézese durch den Bischof ernannt, vor Amtsantritt den
Di6zesanstinden zur Bestitigung voreroffnet werden. § 5 fordert von
den Seminaristen beim Eintritt die Vorweisung einer regierungsritlichen
Bewilligung. § 9 behilt der Regierung eines jeden Dibzesanstandes das
Recht vor, zu jeder ihr beliebigen Zeit einen Abgeordneten in das Prie-
sterhaus abzuschicken, um von dessen Zustand Kenntnis zu nehmen.
§ 10 verlangt vom Bischof die rechtzeitige Mitteilung des jeweiligen
Datums der Endpriifungen an simtliche Didzesanstinde, damit diese
zu denselben Kommissarien abordnen kénnen. Nach § 11 mufiten die
Statuten, die der Bischof unter Zuziehung der ihm fiir die Aufsicht iiber
das Seminar beigegebenen vier Domherren fiir dasselbe sowohl in wissen-
schaftlicher, polizeilicher als 6konomischer Beziehung zu erlassen hatte,
der landesherrlichen Genehmigung der Diézesanstinde unterlegt werden.
Keinen Anlafl zur Diskussion boten auch: § 1, laut welchem das Seminar
lediglich der praktischen, hiochstens ein Jahr dauernden Ausbildung
der Priesteramtskandidaten zu dienen hatte; § 2, welcher bestimmt, daf
der Seminarunterricht sich, nebst allgemeiner Wiederholung der voran-
gegangenen theologischen Studien, unter vorziiglicher Anleitung zur
Pastoralklugheit, auf die Homiletik, den Kanzelvortrag und die Kate-
chetik, auf die Liturgie und den Kirchengesang ausdehnen sollte; endlich
§ 3, der als Vorgesetzte und Lehrer des Seminars den Regens und den
Subregens bezeichnet und letzterem aulerdem die Okonomie der Anstalt
ubertrigt.

Einer lingern Aussprache riefen dagegen die finanziellen Fragen. In
der Einleitung zum Konventionsentwurf war den Didzesanstinden
feierlich das Recht vorbehalten, vom gemeinsamen Seminar jederzeit
zuriicktreten zu kénnen, wenn den Bestimmungen der Konvention nicht
nachgelebt wiirde. Solothurn jedoch wiinschte — im Hinblick auf seine
mit der Errichtung des Seminars verbundenen besonders groflen finan-
ziellen Opfer — Beseitigung dieser Riicktrittsméglichkeit einzelner
Stinde. Luzern, Bern und Aargau waren zwar durchaus ebenfalls fiir
ein gemeinsames Diozesanseminar, glaubten aber, zur Sicherstellung des

von 1852 mit Angabe der Abinderungen von 1855, 1857 und 1858 bei ScEHMIDLIN,
S. 105-117.

25



staatlichen Einflusses, auf den Riicktrittsvorbehalt nicht verzichten
zu konnen; zu einem solchen nachtriaglichen Riicktritt wiirden sich
iibrigens die Stinde, im Gedanken an die von ihnen dann bereits ge-
leisteten Beitrige, nur im dullersten Falle entschlieBen. Um die bestehen-
den Bedenken zu zerstreuen, wurde schlieBlich, bei Stimmenthaltung
der Gesandtschaft Solothurns, der Einleitung noch beigefiigt, dal} der
Riicktritt nur dann erfolgen kénne, wenn bei etwa erhobenen Klagen
nicht Abhilfe geschafft wiirde. Der Wortlaut der iiber die Okonomie der
Anstalt handelnden Paragraphen des Entwurfs (§ 6: Verzeichnis der von
samtlichen Dibzesanstinden gemeinsam zu bestreitenden Seminar-
kosten, mit Festlegung der Besoldung von Regens und Subregens;
§ 7: Verpflichtung der Seminaristen zur Entrichtung eines Kostgeldes;
§ 8: jiahrliche Rechnungsablage durch den Subregens; Hausinventar)
gab unmittelbar zu keiner Diskussion Anlaf}. Um so mehr aber die prak-
tische Gestaltung der Okonomie. Die Anregung, Solothurn méchte gegen
eine feste, von allen Stinden gemeinsam zu bestreitende Aversalsumme
den Seminarhaushalt iibernehmen, fand den Beifall von Bern, Luzern,
Zug, Basel und Solothurn selbst, nicht dagegen der aargauischen Ge-
sandtschaft, nach deren Meinung die Kostgelder der voraussichtlich 36
bis 40 Alumnen so angesetzt werden sollten, dafl «daraus die ganze
Haushaltung, Regens und Subregens nebst Dienerschaft mit einge-
schlossen, ohne weitern Beitrag von Seite der Diézesanstinde» bestritten
werden kénne?; eventuell sollte eine Verpachtung an Private ins Auge
gefallt werden. Fiir die Bestreitung aller Kosten des Seminarhaushaltes
aus den Kostgeldern war auch Thurgau, das es iiberdies, mit Hinweis
auf den Grundvertrag, ablehnte, irgend etwas an die Kosten des Regens,
des Subregens und der Dienerschaft beizutragen; desgleichen Zug,
welches sich jedoch einem Beitrag an den Gehalt der beiden Vorsteher
und die Kosten der ersten Einrichtung nicht entziehen wollte. Indem
Bern daran erinnerte, dafl die Alumnen meist von Hause aus nicht reich
seien und ohne Beitrige des Kantons an ihre Kostgelder zu stark be-
lastet wiirden, sprach es das Bedauern aus iiber die Einstellung einzelner
Stinde, welche das Seminar geradezu verunmdogliche. Luzern teilte
diese Auffassung Berns. Die lebhafte Aussprache hieriiber endigte am
27. Oktober mit dem Beschluf3, daf} die Kost fiir Regens, Subregens und

Bedienstete, sowie der Lohn fiir letztere aus dem Kostgelde der Semina-
® Konferenzprotokoll S. 214,

26



risten einzubringen getrachtet und sodann die solothurnische Regierung
um die Erklirung ersucht werden solle, ob und um welches Kostgeld
sie in diesem Sinne die Haushaltungsiokonomie des Seminars auf eigene
Rechnung iibernehmen wolle°.

Solothurn hatte sich beeilt, seiner im Grundvertrag iibernommenen
Verpflichtung nachzukommen, und schon vor Monaten etwas auflerhalb
der Stadt eine leerstehende Fabrik angekauft, um sie als Seminarge-
biude zur Verfiigung zu stellen. In der Sitzung vom 27. Oktober er-
stattete die Seminarkommission der Konferenz Bericht tber diese
Wagnerische Indiennefabrik, die von allen iibrigen Stinden einhellig
als fur einen solchen Zweck ungeeignet und, da lediglich die vier leeren
Mauern des Gebidudes verwendbar waren, als zu kostspielige Umbauten
erfordernd abgelehnt wurde. Solothurn mége eine zweckmifligere Loka-
litit anweisen. In diesem Zusammenhang wurde, von Seiten Berns,
erstmals auf das seiner Auflosung nahestehende Franziskanerkloster in
Solothurn hingewiesen 1.

Alle diese Beratungen iiber das Priesterseminar waren bis dahin, wie
es scheint, ohne jegliche Fithlungnahme mit dem Bischof vor sich ge-
gangen. Gleich zu Beginn hatte die aargauische Abordnung bemerkt,
dal} sie erwartet hiitte, «es wiirden vom Bischofe und Domkapitel fiir
die Seminar-Einrichtung die gehorigen Vorschlige eingereicht werden».
Das hitten sie zweifellos auch getan, wenn sie von den Didzesanstinden
je darum ersucht worden wiren. Aber erst, nachdem die Konferenz ihren
Konventionsentwurf bereinigt hatte, erteilte sie am 27. Oktober der
Kommission den Auftrag, mit dem Bischof Riicksprache zu nehmen,
ihm von den Gesinnungen und Entschliissen der Digzesanstinde Kennt-
nis zu geben und «ihm hauptsichlich zum Zwecke, seine Gesinnungen
dariiber zu erforschen, von den diesfalls festgesetzten Grundlagen ver-
trauliche Mitteilung zu machen. Der Commission hauptsichlichste Auf-
gabe sei dabei, die Sache gehorig zu beleuchten, zu erldutern und, die-
selbe unterstiitzend, diesfalls jede schickliche Beruhigung zu geben.»!?
Diese Besprechung fand wohl am néchsten oder iibernéchsten Tage statt,
und in der 11. Sitzung, am 30. Oktober, konnte die Kommission der
Konferenz dariiber berichten 3.

10.9,0.0.,5..227 T,

11 3.a.,0., S. 238 ff., ferner KW Nr. 1 Cahier G, Fasz. 4.
12 a,a.0., S. 205.

13 9.a.0., S. 290 ff.

27



Der Bischof habe, «seinen versohnenden und friedliebenden Geist
auch diesmal aufs neue bewihrend, mit Unbefangenheit» sich iiber den
Entwurf geduBlert. Wesentliches sei von ihm daran nicht beanstandet
worden. Mit Nachdruck habe er lediglich auf die zu niedrige Besoldung
fiir Regens und Subregens hingewiesen und deren Erhéhung gewiinscht,
welchem Wunsche die Konferenz, wenigstens teilweise, entsprach.
Beachtenswert ist insbesondere, dal} Salzmann, jedenfalls nach dem
Konferenzprotokoll, weder gegen das von den Stdnden beanspruchte
Einspruchsrecht bei der Wahl von Regens und Subregens (§ 4), noch
gegen die Teilnahme staatlicher Abgeordneter an den Endpriifungen
(§ 10), noch gegen die landesherrliche Genehmigung der Seminarstatuten
(§ 11) oder die Abforderung einer staatlichen Bewilligung fiir den Ein-
tritt ins Seminar (§ 5) irgend etwas eingewendet hat, beachtenswert vor
allem deshalb, weil er dies spiter, gegeniiber dem im wesentlichen gleich-
lautenden Entwurf von 1852, nach eingehender Uberpriifung desselben,
mit Entschiedenheit getan hat!?, Ist der Bischof, nach den bittern Er-
fahrungen seiner Amtszeit, in diesen Punkten zu einer strengeren kirch-
lichen Auffassung gekommen ? Wahrscheinlicher ist es, daf} er, bei der
Unterredung von 1830, die ihm kaum mehr als eine fliichtige Durchsicht
des Konventionsentwurfes gestattete, glaubte, von einer Aussprache
iiber die grundsitzlicheren Fragen zunichst absehen zu miissen, vielleicht
in der Hoffnung, es bei einer nichsten Gelegenheit, nach griindlicher
Priifung und Beratung mit seinen geistlichen Mitarbeitern, tun zu kon-
nen. Jedenfalls lassen gelegentliche AuBlerungen Salzmanns vermuten,
er habe schon den Entwurf von 1830 wegen der Einschrinkung der kirch-
lichen Rechte als unbefriedigend betrachtet 5.

Ohne Zweifel war dieses Auseinandergehen der Auffassungen des Bi-
schofs und der Dibzesanstinde, neben den Meinungsverschiedenheiten
unter diesen selbst, wesentlich schuld daran, dal nun noch nahezu
dreiflig Jahre vergingen, bis das grof3te Bistum der Schweiz sein Priester-
seminar erhielt. Die Hauptursache, daf} die Seminarverhandlungen nach
dem Anlauf vom Oktober 1830 zunichst auf Jahre hinaus ganz ins
Stocken gerieten, war der politische Umschwung, der gerade in den auf
die Konferenz unmittelbar folgenden Wochen auch in den meisten

14 Vgl. Durer, S. 27 fI.; ScaMIDLIN, S. 24 ff., auch unten, S. 54 ff. Das Protokoll der
Konferenz von 1830 ist dem Bischof, wie aus seinem Schreiben vom 16. November 1852
(DureT, S. 22) hervorgeht, nie mitgeteilt worden.

15 DureT, S. 15.

28



Kantonen des Basler Bistums die Regeneration zum Siege fiithrte. Dal}
sich dadurch die Gegensiitze zwischen Staat und Kirche bedeutend ver-
schirften, sollte sich bald und nicht zuletzt im Aargau zeigen. Es ist
selbstverstdndlich, dafl die Badener Konferenz vom Januar 1834, auf
welcher die Regenerationsregierungen der Basler Diézesanstinde (ohne
Zug) und von St. Gallen ihr staatskirchliches Programm in aller Schiirfe
formulierten, die Priesterseminarfrage nicht unberiihrt lassen konnte 6.
Artikel 8 spricht denn auch von der Ausiibung des landesherrlichen
Rechtes der Oberaufsicht iiber die Priesterhiuser, von der staatlichen
Genehmigung der Reglemente iiber die innere Einrichtung der Semina-
rien, ferner davon, dafl sowohl die Aufnahme in das Seminar wie die
Anstellung als Seelsorger vom Bestehen von Staatspriifungen abhiingig
gemacht werden miil3ten. Der aargauische Katholische Kirchenrat,
welcher im Auftrag der Regierung am 3./4. April 1834 die Konferenz-
artikel einldfllich begutachtete!”’, sprach allerdings sein Erstaunen
dariiber aus, daf} das Priesterseminar entgegen der berechtigten For-
derung der Kirche noch immer nicht verwirklicht sei. Er wies auch
hin auf den Widerspruch zwischen dem Bistumskonkordat und dem
Langenthal-Luzerner Gesamtvertrag hinsichtlich der Leitung des Semi-
nars und gab der Meinung Ausdruck, daf} der Staat sich mit der bloBen
Einsichtnahme der Seminarreglemente begniigen sollte. Als dann bald
darauf die Konferenzartikel der hiefiir bestellten grofiritlichen Kom-
mission vorlagen, kritisierte deren Minderheit in bemerkenswerten
Ausfithrungen, wie im allgemeinen, so auch beziiglich des Seminars
die Absicht, diese die Kirche und den Staat gemeinsam angehenden
Fragen einseitig vom Staate aus regeln zu wollen; sie bedauerte es,
dal man das auf der Diézesankonferenz von 1830 Erreichte ver-
lassen und «auf einem neuen unsicheren Wege der Einseitigkeit
gleichsam wieder von vornen anfangen wolle.» Auch die Einfithrung
einer neuen theologischen Staatspriifung betrachtete die Kommissions-
minderheit als unnétig. Die Mehrheit des Groflen Rates hiel aber am

16 Text der Artikel der Badener Konferenz u. a. bei LAMPERT, Kirche und Staat, Bd. 111,
S.102-106. Uber die Konferenz vgl. DIERAUER J., Geschichte der schweizerischen Eidge-
nossenschaft, Bd. V (2. Aufl. 1922), S. 622 ff. (mit Literatur); Lexikon fiir Theologie und
Kirche, Bd. I (1930), Sp. 913; LamPERT, Kirche und Staat, Bd. II (1938) S. 140.

17 KW Nr. 1: Badener Konferenz Bd. V (1835-39) S. 133 ff.; Konzept von der Hand
SEBASTIAN WEISSENBACHS (damals Rektor in Bremgarten, spiter Stadtpfarrer von
Baden) bei den Akten des Katholischen Kirchenrats, Sitzung vom 3. April 1834,

29



6. Juni 1834 die Badener Konferenzartikel gut®. Im Mai des folgenden
Jahres verfielen dieselben dann schirfster Verurteilung durch Papst
GREGOR X VI. Auf der Luzerner Konferenz, die vom 7. bis 12. September
1835 tiber die Lage beriet, welche sich aus dem um die Artikel entbrann-
ten Kampf ergeben hatte, brachte, mit andern Stinden, der Aargau zwar
seinen dringenden Wunsch nach der Errichtung eines Seminars und
seine Bereitwilligkeit, dafiur materielle Opfer zu bringen, zum Ausdruck,
behielt sich jedoch dabei das Recht der Griindung eines eigenen Seminars
vor; wie der achte Badener Artikel es forderte, habe der Kanton schon
1832 alle Geistlichen, die sich um Pfriinden bewerben, Priiffungen unter-
worfen!®. So hatte sich der Staat wenigstens eine gewisse Kontrolle
itber die Ausbildung der Geistlichen gesichert. Die radikalen Staats-
miénner aber gedachten nicht, sich damit zu begniigen. Sie lieBen den
Plan, ein unter ihrer landesherrlichen Aufsicht stehendes Priester-
seminar zu griinden, nicht aus den Augen.

Die Anregung, die seit 1830 ruhenden Seminarverhandlungen wieder
aufzunehmen, ging von Bern aus, anlidflich einer Besprechung, wihrend
der eidgendssischen Tagsatzung, am 31. August 18362, Die auf Wunsch
Berns einberufene Diozesankonferenz zur Beratung der Seminarfrage
tagte am 23. September 1837 unter dem Vorsitz des Luzerner Schult-
heilen J. K. Amrhyn?'. Den Wunsch seines Standes nach dieser Kon-
ferenz begriindete der bernische Gesandte, Regierungsrat Karl Neuhaus,
von der 1828 iibernommenen Verpflichtung abgesehen, mit dem Ein-

18 Vgl. den gedruckten Kommissional-Bericht iiber das auf der Konferenz in Baden
beschlossene kirchliche Konkordat (1834): ferner die ebenfalls gedruckten Verhandlungen
des Groflen Rathes vom Kit. Aargau, 1834, S. 262-270, 345-428, 754-787.

19 Protokoll der Luzerner Konferenz: KW Nr. 1, Badener Konf., Bd. V (1835-39),
S. 34 f. — Verordnung iiber Aufstellung und Verrichtungen der geistlichen Konkurs-
priiffungskommission vom 12, Miirz 1832 (beschlossen in Vollziehung des ersten Ab-
schnittes des Konkordates zwischen dem Aargau und dem Konstanzer Generalvikar
WESSENBERG vom 21. Juni 1813): Gesetzessammlung fiir den eidgengssischen Kanton
Aargau, II. Bd. (1847), S. 674 ff., Nr. 278. Die Konkurspriifungskommission bestand
aus fiinf Geistlichen, die im Einverstindnis mit dem Bischof von der Regierung ernannt
wurden; nach § 14 der Verordnung erhielt letztere Einsicht in simtliche Akten jeder
einzelnen Priifung.

20 Protokoll des aargauischen Kleinen Rates vom 5. September 1836 (S. 431), 27. Juli.
(S. 374 £.) und 28. Juli 1837 (S. 382).

21 Protokoll dieser Konferenz bei den Akten des Katholischen Kirchenrats, Sitzung
vom 27. Juli 1842.

30



gehen des bisherigen Priesterseminars in Pruntrut. Dieses hiitte, da die
radikale Regierung die Grundsitze und die Lehrweise der an ihm
lehrenden beiden Theologieprofessoren des Jesuitismus und des Wider-
spruchs zur Verfassung, zu den Fortschritten des Jahrhunderts und den
religiosen Bediirfnissen bezichtigte, nach Entlassung dieser Professoren
eine entsprechende Umgestaltung erfahren sollen. Das sei aber am kirch-
lichen Widerstand gescheitert und habe schliefllich das Eingehen des
Seminars zur Folge gehabt. Da es die nunmehrige Bildung der jurassi-
schen Priester in Fribourg und Besangon als nachteilig erachte, lege
Bern hohen Wert auf die Errichtung eines Seminars in Solothurn,
«unter der Aufsicht eines weisen Bischofs und unter Mitwirkung frei-
sinniger Regierungen». Es wiinsche darum, dafl die 1830 entworfene
Seminarkonvention den Regierungen zur Priifung mitgeteilt und als-
dann auf einer neuen Konferenz dariiber beraten werde. Der solothur-
nische Standesprisident Munzinger, der ohne amtliche Instruktion war,
gab, nachdem er sich abfillig iiber das in Solothurn unter ausschlieBlich
bischoflicher Leitung bereits bestehende Seminar?? gedullert, seiner
personlichen Meinung Ausdruck, es sollte mit dem Seminar eine theologi-
sche Lehranstalt verbunden und in diesem Falle dem Bischof verdeutet
werden, sich der Professoren der Lehranstalt auch fiir den Seminar-
unterricht zu bedienen. Solothurn wire wohl geneigt, an der Errichtung
eines solchen Seminars teilzunehmen, wenn die iibrigen Stinde zur Er-
weiterung der in Solothurn vorhandenen kantonalen theologischen Lehr-
anstalt Hand bieten wiirden. Landammann Keiser von Zug, wie der
thurgauische Abgeordnete, Staatsanwalt von Streng, ohne Instruktion,
glaubte immerhin die Mitwirkung seines Standes an einer Seminar-
griindung in dem von Munzinger angedeuteten Sinne in Aussicht stellen
zu konnen.

Aargaus Gesandter, Gerichtsprisident Dr. Kaspar Leonz Bruggisser
von Laufenburg, hingegen, von seiner Regierung mit zureichenden Auf-
trigen ausgestattet, erklirte, daf} sein Kanton nur an ein lediglich der
praktischen Ausbildung dienendes Seminar, in dem 1830 vorgesehenen

22 « Es sorge dasselbe lediglich fiir Einiibung liturgischer Formen und fiir Erhaltung
des korperlichen Wohls der jungen Geistlichen.» — Das Nichtzustandekommen des
konkordatsmifligen Diozesanseminars hatte den Bischof gezwungen, seine Priester-
amtskandidaten in einem fiinf- bis sechswichigen Kurs jeweilen selbst, unter Mithilfe
vorab des bernischen Domherrn TscHANN, auf die Weihe vorzubereiten; vgl. DURET,
S. 20, ScemIpLIN, S. 18 und 22.

31



Umfange, denke. Zur Erweiterung einer einheimischen theologischen
Lehranstalt werde man keine Hand bieten, «indem Aargau die Lehrfrei-
heit der Kandidaten der Theologie nicht beschrinkt wissen wolle; zudem
halte es eine Lehranstalt unter den Augen und dem Einflusse eines bi-
schéflichen Hofes eben nicht fiir zweckmiflig, sondern wolle lieber, es
gehen die Aargauer auf Hochschulen, wo fiir hinreichende wissenschaft-
liche Bildung der Theologen am besten gesorgt werde. Was die innern
Einrichtungen des Seminars betreffe, miissen die Regierungen sich vor-
erst iiber alles verstindigen und dafiir wachen, dafl ihnen ihr Einfluf}
bewahrt werde, ehe sie in Unterhandlungen mit dem Bischof sich ein-
lassen. Er sei bereit, zu dieser Verstindigung mitzuwirken.»
Bedenken iiber eine Lehranstalt in der Nihe des Bischofs empfand
auch der Luzerner Schultheil Amrhyn. Er erinnerte daran, wie seit
1815, «wo Rom die Regierungen der Schweiz in der Oberaufsicht der
Geistlichkeit iiberflugelt, sich eine immer gréflere Zudringlichkeit des
romischen Hofes in allen kirchlichen Angelegenheiten geoffenbaret
habe»; das habe sich bei den Bistumsverhandlungen auch in der papstli-
chen Forderung nach ausschliellich bischéflicher Leitung der Seminarien
gezeigt. « Als man mit dem Bischofe selbst zu unterhandeln versuchte,
wollte er die Wahl der Professoren des Seminariums fiir sich behaupten.»
Darum habe die Konferenz von 1830 den Gedanken einer Verbindung
von Seminar und theologischer Lehranstalt fallen lassen. Amrhyns
Kollege, Regierungsrat Jakob Kopp, begrilfite die solothurnische An-
regung, eine bestehende theologische Lehranstalt zu einem Institut
fur die ganze Didzese auszubauen, empfahl aber natiirlich hiefir jene
von Luzern. Bei Mitwirkung der iibrigen Stinde am Ausbau derselben,
wire Luzern seinerseits bereit, zur Errichtung eines Seminars in Solo-
thurn Hand zu bieten. Noch einmal betonte Berns Gesandter Neuhaus
in seinem SchluBvotum die Wichtigkeit und Dringlichkeit der Errichtung
eines eigentlichen Seminars, in dem nicht nur liturgische Formeln und
Bewegungen eingeiibt werden, sondern die Kandidaten eine vielseitige
und grindliche Ausbildung in der Seelsorgspraxis (Predigt, Katechisa-
tion, Beistand der Kranken und Sterbenden) erhalten sollten. Aber
Berns Antrag erhielt lediglich die Unterstiitzung Aargaus. Zug, Solo-
thurn, Thurgau und Luzern erklirten sich lediglich mit der Mitteilung
des Entwurfs von 1830 an die Regierungen der Ditzesanstinde einver-
standen und behielten fiir alles weitere die Entschliefungen ihrer Kan-
tone vor. So ging auch diese Konferenz ohne konkretes Ergebnis zu

32



Ende?3. Sie hatte nur erneut die einander widerstrebenden Auffassungen
und Interessen der Diizesanstinde geoffenbart, und da und dort auch
einen kaum zu bestreitenden Mangel an gutem Willen, den 1828 einge-
gangenen Verpflichtungen nachzukommen.

23 Das Protokoll wurde den iibrigen Diézesanstinden von der luzernischen Regierung
am 25. Oktober 1837 zugestellt und von der aargauischen am 30. Oktober zum Bericht
an den Katholischen Kirchenrat weitergeleitet. Dieser iibertrug am 5. Dezember das
Referat iiber dasselbe seinem Mitgliede Gerichtsschreiber KELLERSBERGER in Baden,
von dem das Protokoll erst am 6. April 1842, und zwar ohne Referat, an den Kirchenrat
zuriickgelangte, der es vorlidufig ad acta legte. — Die Bemerkung von ScamipLin (S. 19),
es hiitten Konferenzen in den Jahren 1837 (23. September, 1. Dezember), 1840 und
1841 sich mit der Seminarfrage beschiftigt, ist nur zum Teil richtig. Am 1. Dezember
1837 hat iiberhaupt keine Konferenz stattgefunden und die beiden kurzen Diézesan-
konferenzen vom 19. August 1840 und 25. August 1841 (anliBlich von Tagsatzungen)
befa3ten sich ausschlieflich mit der Aufnahme der Schaffhauser Katholiken ins Bistum,
wobei natiirlich u.a. auch vom Besuch des Seminars durch Schaffhauser Kandidaten
und von der entsprechenden Beitragspflicht Schaffhausens an dasselbe die Rede war.
Protokolle: KW 1 (1841-43) Fasz. 37.



I

Theologische Lehranstalt und Priesterseminar

Erorterungen in den Jahren 1841-1848

Hatten sich schon in den dreiBliger Jahren die leidenschaftlichen Kampfe
zwischen Staat und Kirche, vorab in den Kantonen Aargau (Wohlen-
schwiler Handel, Badener Artikel, Amtseid der Geistlichen), Luzern
und Bern, einer Losung der Seminarfrage als schwere Hemmnisse in den
Weg gelegt, so galt dies noch mehr von den Stiirmen, welche das nun
folgende Jahrzehnt bis zur Griindung des neuen Bundesstaates von 1848
erfiillten. Dennoch ist die Seminarangelegenheit auch in diesen Jahren
iiberraschend hiufig und eingehend eriortert worden. Zunichst schuf sich
der aargauische Radikalismus noch ein anderes Instrument zu aufler-
ordentlich weitgehender Uberwachung der Bildung der katholischen
Geistlichen, indem er 1839 neben der bisherigen Konkurspriifung noch
eine Staatspriiffung fiir katholische Theologen einfiihrte, welche diese
vor Empfang der Weihen vor dem Kirchenrate, also einer mehrheitlich
aus Laien bestehenden Behiorde, auf deren Zusammensetzung der Bischof
keinen Einflul} hatte, ablegen muflten. Einen ersten Anlaf}, die Seminar-
frage erneut zu erértern, bot dann die Klosteraufhebung am 13. Januar
1841. Kaum eine Woche, nachdem der Schlag gegen die Kloster erfolgt
war, am 19. Januar, ersuchte der aargauische Kleine Rat den Katholi-
schen Kirchenrat um die Priifung der Frage, «ob nicht jetzt, wo iber
die Klostergiiter verfiigt werden soll, der Zeitpunkt vorhanden sei, um
auf die Errichtung eines zweckmilligen Priesterhauses Bedacht zu
nehmen». Mit der Begutachtung betraute der Kirchenrat sein Mitglied,
den Pfarrer JouannNEs KoNrAD in Wohlenschwil, einen nicht zuletzt
ob seiner liberalen Anschauungen in Regierungskreisen angesehenen
Mann, Verfasser einer 1843 im Druck erschienenen Christlichen Philoso-
phie. Als einer der wenigen aargauischen Geistlichen hatte er 1835 den
vom Staate geforderten bedingungslosen Amtseid geleistet. Die Kloster-
aufhebung erschien ihm von den Betroffenen selbst verschuldet und ge-
rechtfertigt als Akt der Notwehr des Staates. AucusTIN KELLER, mit
dem er befreundet war, hat ihm nach seinem Tode eine kurze Biographie

! Verordnung des Kleinen Rates vom 28. Februar 1839: Gesetzessammlung fiir den
eidgendssischen Kanton Aargau, Bd. IT (1847), S. 659-663.

34



gewidmet®. Das Ergebnis jenes kirchenritlichen Auftrages bildet der
zehn engbeschriebene Folioseiten umfassende Bericht iiber Errichtung
eines Priesterhauses und einer theologischen Anstalt im Kanton Aargau?.
KonrAD beleuchtet darin zunichst einldBlich die in der Zeit liegenden
Griinde fiir den zunehmenden Priestermangel im Kanton, zu denen er
den hinter den Fortschritten der Zeit zuriickgebliebenen Bildungsstand
vieler Geistlichen rechnet. Er begriiit die durch die Klosteraufhebung
mitbedingte stirkere Bindung der Geistlichen an den Staat, an das Va-
terland, was auch vom Staat vermehrte Fiirsorge fiir die Priesterbildung
verlange; er geht dem weitreichenden Einflull der Seelsorge auf das Volks-
leben nach und betont, der Geistliche miisse so erzogen werden, daf3 er
sich keiner Ubergriffe in das Staatsgebiet schuldig mache; die allseitige
Bildung und Berufsvorbereitung der Geistlichen, wie sie ihm vorschwebte,
erfordere nicht nur ein Priesterseminar im engern Sinne, sondern eine
ausgebaute theologische Lehranstalt; dann wiirden auch die Freiimter
sich nicht mehr veranlaf3t sehen, ihre Séhne, da sie gegen den Besuch
deutscher Hochschulen vielfach religiose Bedenken hegten, nach Schwyz,
Freiburg oder anderswohin zu schicken. Schon um beim Volke die
Auffassung, der Staat gefihrde die Religion, zu zerstreuen, sollte das
aargauische Priesterhaus, als Schopfung des Staates, gerade in Muri
erstehen; nachdem von dort «das Panner des Fanatismus» ausgezogen,
sollte am gleichen Orte «die bessere Richtung im Klerikalleben seinen
Anfang nehmen». Eine blithende Lehranstalt in Muri wiirde bald auch
Theologiestudierende aus der iibrigen Schweiz anziehen und dadurch
die eidgendssische Eintracht fordern, zugleich aber auf die Beviélkerung
jener Gegend einen guten Einflufl ausiiben. Pfarrer KoNrAD beschlief3t
seinen Bericht mit folgenden Antrigen: «1. Es soll im Kloster Muri ein
Priesterhaus fiir angehende Geistliche errichtet werden, um ihnen fiir
ihr Berufsleben die geistige Weihe und nétige Vorbereitung zu ertheilen.
2. Mit diesem Institut soll eine vollstindige katholisch-theologische Fa-

* Johannes Konrad von Auw, gewesener Pfarrer in Wohlenswil. Ein Denkmal der
Freundschaft auf das Grab des Verewigten, Aarau 1854. — Die Christliche Philosophie
hat KoNrRAD 1849 in zweiter umgearbeiteter Auflage erscheinen lassen unter dem Titel
Wissenschaftliche Forschung iiber das Dasein Gottes, ein Versuch aus dem Standpunkt
des Christenthums.

3 Akten des Katholischen Kirchenrats, Sitzung vom 27. Juli 1842; vgl. ferner Pro-
tokoll des Kirchenrats vom 25. Januar (S. 431), 25. Februar (S. 444) und 6. Mai 1841
(S. 465), 6. Juni (S. 85) und 27. Juli 1842 (S. 109).

35



kultit verbunden werden, um Schiiler der Theologie heranzubilden.
3. Der Besuch dieser theologischen Lehranstalt ist jedermann ge-
stattet und unentgeltlich; ihre nihere Einrichtung bestimmt das Ge-
setz.»?

Wesentlich anderer Auffassung war der Rheinfelder Bezirksamtmann
J. J. F1ScHINGER, ebenfalls liberaler Katholik und Mitglied des Kirchen-
rates, der damals seinen Standpunkt in einigen knappen Sétzen formu-
liert hat. Er will von der Griindung einer aargauischen theologischen
Fakultit gar nichts wissen, «am wenigsten an einem beynahe einsiedler-
schen Orte wie Muri», wo die angehenden Seelsorger dem wirklichen
Leben fremd bleiben miiiten. Dagegen spricht er sich fiir ein Dibzesan-
seminar in Solothurn, unter den Augen des Bischofs, aus. Muri solle als
allgemeines Kranken-, Irren- und vielleicht noch Armenhaus verwendet
werden ®. Noch einmal ist dann aber den Behorden der Plan, Muri zum
Sitz einer theologischen Lehranstalt zu machen, unterbreitet worden,
und zwar durch den erblindeten aargauischen Kantonsbibliothekar und
Staatsarchivar FrRaANzZ XAVER BRONNER, den einstigen Benediktiner
und nunmehrigen Protestanten. Das Collegium ecclesiasticum in Muri,
fiir das der an der Schwelle seines 90. Lebensjahres Stehende der Re-
gierung am 23. Dezember 1847 den Entwurf eines detaillierten Organisa-
tionsstatuts vorlegte, sollte unter einer vom Regierungsrat ernannten
Aufsichtskommission stehen und finf Abteilungen umfassen: theologi-

4 Den Bericht Konraps hat der Kirchenrat, nach dessen Riicktritt aus dieser Be-
hérde, von ihm am 27. Juli 1842 zugestellt erhalten und ad acta gelegt; irgendeine
Folge ist demselben nie gegeben worden.

5 Undatiertes Blatt im gleichen Aktenfaszikel wie der Bericht KonrADS. — Erwiihnt
sei hier noch, daB Augustin Keller in der Kirchenratssitzung vom 6. Mai 1841 (Proto-
koll, S. 467) den Antrag (auf den die Behorde aber nicht eintrat) stellte, die Geistlichkeit
mochte ihre Wiinsche und Ansichten u.a. dariiber d@ullern, wie, «in Handhabung aller
Garantie fiir wissenschaftliche Bildung kiinftig fihige Jinglinge fiir den geistlichen
Stand gewonnen» und dem bereits sich zeigenden Priestermangel begegnet werden,
sodann, welche Verwendung das frommen Zwecken bestimmte Vermigen der aufge-
hobenen Kloster finden konnte, «z. B. hinsichtlich der Errichtung eines Priestersemi-
nars, Disciplinaranstalt, Versorgungsinstitute, sowie auch der Seelsorge iiberhaupt».
Gedanken iiber die Errichtung solcher Institute begegnen auch in der (anonym er-
schienenen) Schrift von EDWARD DoORER Gedanken iiber den gegenwdirtigen Stand der
aargauischen Klosterfrage und deren magliche Erledigung (1842), S. 15 f. Vgl. ferner die
Bemerkungen von Dr. JosEr WEIBEL in seinen Jahresberichten des Bezirksamts Muri
(St. A. A.: IA Nr. 16) fiir 1840 (S. 6) und 1842 (S. 41 f); dazu «Schweizerbote» vom
22, Marz 1842,

36



sches Studium, Kosthaus (Konvikt) fiir geistliche Kandidaten, Asyl
fur ausgediente Geistliche, geistliches Ubungshaus und Kirchenchor mit
einer Schule. Die Professoren des theologischen Studiums, im Einver-
stindnis mit dem Bischof von der Regierung ernannt, sollten in orienta-
lischen Sprachen, Exegese, Dogmatik, Ethik, Kirchengeschichte, Pastoral-
theologie und im Predigen unterrichten, nicht aber, weil dem Staate ge-
fahrlich, in kanonischem Recht. Auch BRONNER spricht die Hoffnung
aus, die unzufriedene katholische Bevélkerung durch eine solche Griin-
dung beruhigen zu kénnen. Der von AucusTiN KELLER verfal3te Bericht
des Kirchenrates (vom 27. September 1848) an die Regierung bezeichnet,
bei dankbarer Anerkennung der «wohlgemeinten Teilnahme, welche
der hochbetagte Greis noch an einer so wichtigen Angelegenheit unseres
offentlichen Lebens bezeigt», das Projekt als unausfithrbar, «im Hin-
blick auf die dem Kanton daraus erwachsenden Lasten, auf die Unzweck-
mifligkeit der ortlichen Verhiltnisse und namentlich auf die geringe
Aussicht zur Teilnahme anderer Kantone.»*

Inzwischen war ein Ereignis eingetreten, das es den fithrenden
Minnern des schweizerischen Radikalismus als duflerst wichtig erscheinen
lie}, sich von Staates wegen mit der Ausbildung der katholischen Theo-
logen zu befassen. Am 24. Oktober 1844 hatte der luzernische Grofle
Rat die Jesuiten nach Luzern berufen, um ihnen die theologische Lehr-
anstalt daselbst zu tibergeben. Im November 1845 ersffneten die Patres
im einstigen Luzerner Franziskanerkloster auch ein Priesterseminar,
das bis zu ihrer Flucht aus der Schweiz im November 1847 bestand. Im
Aargau hatte, auf die bevorstehende Jesuitenberufung hinweisend,
schon am 9. Oktober 1844 Seminardirektor AUcusTIN KELLER im
Schofe des Kirchenrates nachdriicklich betont, dal nun endlich ein
allgemeines Diézesanseminar geschaffen werden miisse, und daraufhin
den Auftrag erhalten, der Behorde einen ausfithrlichen Bericht vorzu-
legen. Die Regierung ihrerseits wies am 2. Juni 1845 den Kirchenrat
an, nunmehr mit aller Beférderung das bereits 1837 von ihm verlangte
Gutachten iiber die Seminarfrage abzugeben. Auch mit dieser Arbeit
wurde KELLER betraut. Die beiden Auftrige gaben demselben Anlaf3,
der Geschichte der Seminarangelegenheit seit 1828 nachzugehen. In
seinem 46 Seiten umfassenden Gutachten hat er sie ausfiihrlich darge-
stellt. Am 15. Oktober 1845 trug er dieses dem Kirchenrate vor, der es

¢ Akten des Kirchenrats, Sitzung vom 27. September 1848,

37



dann unverindert der Regierung unterbreitete’. Mit der Feststellung
beginnend, das Bistum Basel sei vielleicht, wie schon behauptet worden,
tatsichlich das einzige der katholischen Kirche ohne kanonisch vorge-
schriebenes Priesterseminar, beschlieft KELLER seinen historischen
Uberblick mit dem Urteil, die bisherigen Verhandlungen béten «ein
trauriges und beschimendes Bild gemeinsamer Ohnmacht selbst in den
dringendsten Angelegenheiten nicht blof} unseres politischen, sondern
auch kirchlich-religidsen Lebens». Von Anfang an sei die Losung der
Seminarfrage gehemmt worden durch die Uneinigkeit dariiber, ob, wie
es offenbar das Bistumskonkordat meint, simtliche Diézesanstinde —
also auch jene mit eigenem Kantonalseminar — oder, wie der Grundver-
trag deutlich sagt, nur die am gemeinsamen Bistumsseminar teilnehmen-
den Stinde Beitrige an dieses zu leisten hitten. Nun, nach dem Einzug
der Jesuiten in Luzern, sei die Errichtung eines Dijzesanseminars «ein
dringendes und ohne die bedenklichsten Folgen nicht linger mehr ver-
schiebbares Bediirfnis» geworden. Das Didzesanseminar habe durchaus
den Vorrang vor etwaigen Kantonalseminarien. Zu seiner Griindung und
Errichtung seien, nach Kellers Ansicht, die Diézesanstinde insgesamt
verpflichtet. Erst, wenn in der Folge dessen Wirksamkeit einzelnen
Stinden nicht konvenieren wiirde, kénnten diese nachtriglich davon
zuriicktreten; in diesem Sinne wollte und wolle auch der Aargau «seine
diesfillige Konvenienz sich fortwidhrend vorbehalten wissen». Diese
Auffassung erlaubte Keller dann auch, die Frage aufzuwerfen, ob nicht
die nun vor Errichtung des Diézesanseminars erfolgte Griindung des
Luzerner Jesuitenseminars gegen Sinn und Geist der Bistumsvertriige
verstofle. Auf einer nichsten zur Beratung der Seminargriindung einzu-
berufenden Diézesankonferenz miuliten auch diese Fragen abgeklirt
werden. Die aargauische Regierung hat daraufhin, den SchluBBantrigen
des KeLLERschen Gutachtens Folge leistend, am 23. Dezember 1845
den Stand Solothurn um Einberufung einer entsprechenden Dijzesan-
konferenz ersucht, aber ohne Erfolg. Am 4. Februar des folgenden Jahres
gab Solothurn ablehnenden Bescheid; es sei zu bezweifeln, ob der gegen-
wirtige Zeitpunkt fiir solche Unterhandlungen geeignet sei. Am 9. Fe-
bruar beschlofl man auch in Aarau, auf dem gestellten Begehren nicht

7 Dieses Gutachten findet sich im Fasz. I der Spezialaktenmappe KW ¢ (Bistumsan-
gelegenheiten) des St. A. A., welche fast simtliches Material iiber die Seminarverhand-
lungen im Zeitraum von 1845-1865 enthilt; vgl. auch die Protokolle des Regierungs-
und des Kirchenrates zu den betreffenden Daten.

38



weiter zu beharren. Ebenso ergebnislos blieb die am 1. Mirz 1848 von
der thurgauischen Regierung bei der aargauischen gemachte Anregung,
die Wiederaufnahme der Seminarverhandlungen in die Wege zu leiten,
nachdem durch die Niederwerfung des Sonderbundes die Verhiltnisse
wesentlich giinstiger geworden?.

Und doch verfolgten gerade in diesen Jahren fithrende radikale Poli-
tiker in bezug auf die katholische Priesterbildung noch weiter reichende
Pline. Sie sollte in ihrer Ganzheit dem maf3gebenden Einflul des Staates
unterworfen werden. So wollte man mit geeinten Kriften einer Richtung
entgegentreten, «welche sowohl unsere freien Institutionen, als den
confessionellen Frieden der Schweiz gefihrdet.» Es war die radikale Ber-
ner Regierung unter Schultheif3 Neuhaus, welche am 13. Juni 1845 sich
in einem vertraulichen Schreiben gegeniiber den Basler Ditzesanstinden
— ohne Luzern und Zug — in diesem Sinne dullerte und anregte, die Ab-
geordneten dieser Stinde mochten wihrend der bevorstehenden ordent-
lichen Tagsatzung zu einer Beratung iiber die Errichtung einer theolo-
gischen Lehranstalt, zunichst fir das Bistum Basel, zusammentreten.
Gleich den iibrigen angefragten Regierungen stimmte die aargauische
der Anregung Berns zu; auch sie erachtete es, wie sie am 19. Juni in ihrer
Antwort schrieb, als «unabweisbare Notwendigkeit, dem immer offener
und ungescheuter sich zeigenden Ultramontanismus, da wo er sich kund
giebt, in nachhaltiger Weise Schranken zu setzen». Mit offensichtlichem
Eifer gingen die freisinnigen Fiihrer des Standes Solothurn auf die An-
regung ein, in der Absicht, mit der Hilfe anderer gleichgesinnter Kantons-
regierungen die solothurnische Lehranstalt inihrem Sinne umzugestalten,
zur selben Zeit, da das konservative Luzern die seine den Jesuiten
iibergab. Ein von Solothurn vorgeschlagener Vertragsentwurf fand bei
der Ziircher Besprechung am 21. August 1845, als Grundlage fiir kiinf-
tige Verhandlungen zwischen den beteiligten Kantonen, allseitige An-
nahme. Derselbe sieht einen Aushau der bestehenden theologischen Lehr-
anstalt in Solothurn vor durch Anstellung zwei weiterer Professoren.
Die iibrigen Kantone sollten einen jdhrlichen Beitrag von 4000 Fr.
leisten, Solothurn dagegen die Lehrsile auf eigene Kosten anweisen.
Den beteiligten Kantonen wurde das Recht zugestanden, bei den Pro-
fessorenwahlen auf der Liste der Bewerber oder der zu Berufenden mif3-
liecbige Namen zu streichen. Von einem EinfluB des Bischofs auf die

8 KW ¢ Fasz. 1.

39



Wabhlen ist dagegen nicht die Rede®. Schon kam bei jener Ziircher Be-
sprechung auch die Frage der Verwendbarkeit der bisherigen drei Pro-
fessoren der theologischen Lehranstalt zur Sprache. Von denselben
«diirfte einer in jeder Hinsicht empfohlen werden; ein zweiter sei eben-
falls in seinen Fichern tiichtig und daneben der Curie nicht verfallen;
gefihrlicher sei der dritte, aber durch Ubertragung eines weniger wich-
tigen Faches konne sein Einflul gebrochen werden; seine Entfernung,
wenigstens seine sofortige Entfernung scheine indessen darum nicht
riatlich, weil die Anstalt dadurch schon im Keim in den Ruf einer un-
katholischen Anstalt gebracht und hohes Mifitrauen gegen sie beim
Bischof und beim Volk erregt werden wiirde.»1?

Dem aargauischen Kleinen Rat wurde am 27. September, auf erteilten
Auftrag hin, ein Gutachten seines Kirchenrates iiber das Solothurner
Projekt vorgelegt!!. Verfa3t hatte es ein geistliches Mitglied desselben,
der Rheinfelder Stiftspropst Joser ANTON VOGELIN, zugleich bi-
schoflicher Generalprovikar, ein Mann der Richtung Wessenbergs. Das
Gutachten stellt zunichst fest, fiir die am Solothurner Projekt betei-
ligten Dibzesanstinde bestehe vor allem die Notwendigkeit, «fiir eine
zeitgemifle theologische Ausbildung ihrer angehenden Kleriker nach
dem Geiste und der gesunden, rein katholischen Lehre eines Hirschers,
Staudenmeiers ete. bestmoglich» zu sorgen und allen ihren Einflul an-
zuwenden!2, «Es ist eine Tatsache, die niemand mehr iibersehen oder

® KW ¢ Fasz. IV. Vgl. ferner hieriiber: Mosca JoH., Die solothurnische Schule seit
1840, Bd. II (1946), S. 27 ff. — Der Entwurf vom 21. August ist unterzeichnet von J.
MunzINGER (Solothurn), C. NEUHAUS, Schulthei3 (Bern), Dr. E. FreEY, Obergerichts-
prisident (Baselland), BoSCHENSTEIN, Regierungsrat (Schaffhausen), P. BRUGGISSER,
Firsprecher (Aargau). Der thurgauische Abgeordnete nahm denselben lediglich ad
referendum.

10 Bericht der aargauischen Gesandtschaft vom 1. September (unterzeichnet vom I. Ge-
sandten F, FREY-HEROSE) an die Regierung iiber diese Ziircher Besprechung: KW ¢ Fasz.
IV. Vgl. dazu auch die bei MoscH, a.a.0., S. 29 {. angefiihrten Presseduflerungen.

11 KW ¢ Fasz. IV; Konzept von der Hand Propst VOGELINS bei den Akten des Kir-
chenrats, Sitzung vom 24. September 1845; s. auch Protokoll des Kirchenrats vom
5.und 24. September (S. 427 und 434). Jos. ANT. VOGELIN von Laufenburg, * 1788, nach
Studien in Konstanz und Freiburg i. Br. 1814 Priester, 1817 Pfarrer in Mumpf, 1844
Propst zu Rheinfelden,  1860.

12 Uber J. B. HirscHER (1788-1865, Prof. der Moral in Tiibingen seit 1817, seit 1837
in Freiburg i. Br.) und F. A. STAUDENMAIER (1800-1856, Schiiler HIRscHERS, MOHLERS
u.a. in Tiibingen, Professor der Dogmatik in Gieflen seit 1830, in Freiburg i. Br. seit 1837)
s. Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd.V (1933) Sp. 76 f. u. IX (1937) Sp. 782.

40



verneinen kann, dal} wenigstens seit einem Dezennium nicht nur an den
katholisch-theologischen Lehranstalten der Schweiz, sondern selbst auf
einer und der andern katholischen Universitiat des Auslandes der theolo-
gische Lehrvortrag eine Richtung genommen hat, die sich immer mehr
der alten, Geist und Gemiith erstikenden Cholastik (!), Kasuistik, Po-
lemik und mittelalterlichen Werkheiligkeit wieder nihert, die recht-
lichen und christlichen Anspriiche der Konfessionen, die Gewissensfreiheit
und alle religiése Perfektibilitit, sogar im Kult und der Disziplin, be-
kampft und eine Ultrakirchlichkeit anstrebt, welche der Selbstindigkeit
des Staates nicht wenig drohet. Daher die Klage und Besorgnif3 aller
jener Minner, die es mit ithrem Vaterlande ebensowohl, als mit ihrer
Religion und Kirche treu und redlich meinen, darum auch der so oft
verlautete Wunsch und Aufruf derselben, daf} die katholische Schweiz —
gleich der reformierten — zur Erzweckung von mehr Einheit und vater-
lindischer Gesinnung bei der Bildung der geistlichen Volkslehrer eine
eigene obere theologische Lehranstalt errichten méchte.» Auch der zu-
nehmende Priestermangel weise « auf die Zweckdienlichkeit einer solchen
Anstalt hin, wo die studierenden Jiinglinge freundlichere Aufnahme und
mehr Begiinstigung finden, weniger Auslagen haben, besser iiberwacht
werden und ihre Nationalitit und heimatlichen Sitten reiner bewahren
konnen.» VOGELIN glaubt aber nicht, dafl die Ausfithrung des Solothur-
ner Planes, welcher sich zudem «von gewisser Seite her viel Widerspruch
und Reaktion entgegenstellen» werde, dem dringenden Bediirfnis ab-
helfe; doch wire damit wenigstens «ein Anfang zur Verbesserung des
katholisch-theologischen Studiums im Vaterlande gemacht». Jedenfalls
miillte in Solothurn von hiezu befihigten Professoren in allen jenen
Fachern unterrichtet werden, in welchen die aargauischen Priester-
amtskandidaten nach § 6 der Verordnung von 1839 die theologische
Staatspriiffung abzulegen haben. Nur unter dieser ausdriicklichen Be-
dingung solle die Regierung den Vertragsentwurf vom 21. August dem
GroBen Rate zur Ratifikation empfehlen. Als der Kleine Rat am 14. No-
vember tiber das VocELINsche Gutachten beriet, beschlof3 er, zunichst
noch durch miindliche Besprechung in Solothurn verschiedene Fragen
(Stellung der andern Kantone zum Projekt, Zahl der Lehrer und Lehr-
ficher, Besetzung der Lehrstellen) abzukliren. Am 3. Februar 1846

13 Bern hatte am 29. Okt. in seiner Antwort an Solothurn mit Riicksicht auf die katho-
lischen Jurassier Anstellung eines franzisischsprechenden Professors und teilweise Ver-
wendung der lateinischen Sprache in den Vorlesungen verlangt. Moscan, a.a.0., S. 30.

41



erstattete Landammann Wieland kurz miindlich Bericht iiber seine
Unterredung mit der solothurnischen Regierung, welche iiber den Ge-
genstand einen schriftlichen Bericht in Aussicht stellte. Indessen liefl
man die Angelegenheit auch im Aargau auf sich beruhen. Diese erregten
Monate zwischen der blutigen Niederlage des zweiten Freischarenzuges
und dem Beginn des Sonderbundskrieges waren fiir solche Verhandlun-
gen kaum geeignet. Dennoch erinnerte Bern, wo inzwischen die Regie-
rung Neuhaus durch die jungradikale Opposition verdringt worden war,
am 27. September 1847 die Regierungen von Solothurn, Aargau, Basel-
land, Schaffhausen und Thurgau an die Notwendigkeit, den Plan vom
August 1845 weiter zu verfolgen und wo moglich zum erwiinschten Ziele
zu fithren, und schlug die Veranstaltung einer Konferenz bei Anlaf} der
bevorstehenden Tagsatzung vor!4. Darauf gingen lediglich von Seiten
Solothurns, von Baselland und Aargau zustimmende Antworten ein.
Aber bereits war man im Aargau wiederum vom Plane, die theologische
Lehranstalt in Solothurn ausbauen zu helfen, abgekommen. Die vom 4.
Oktober 1847 datierte Instruktion fir die aargauische Ehrengesandt-
schaft an die Tagsatzung erklirt es als der Lehrfreiheit an einer theolo-
gischen Anstalt durchaus nicht zutriglich, «dafl dieselbe am Sitze der
bischéflichen Curie errichtet werde, von wo aus ein entscheidender
Einfluf} auf die Richtung der Lehranstalt sich frither oder spiter not-
wendig und gewil nur zum Nachteil ihrer freien pddagogischen Entwick-
lung geltend machen wiirde.»!® Die geplante Konferenz konnte allerdings
wihrend der Tagsatzung, die vierzehn Tage spiiter in Bern zusammen-
trat, nicht stattfinden. Fiel doch damals der Entscheid iiber die militiri-
sche Auflésung des Sonderbundes. Die Schaffung des neuen Bundes-
staates nach der Niederwerfung des Sonderbundes hat dann sogleich
dazu gefithrt, nun auch die Verwirklichung der geplanten staatlichen
katholisch-theologischen Lehranstalt in gesamteidgendssischem Rahmen
anzustreben.

14 In Bern war iibrigens schon 1835, dann wiederum 1847 durch den radikalen
Katholiken Prof. HENNE erfolglos die Anregung gemacht worden, der dortigen Univer-
sitdt eine katholisch-theologische Fakultit anzugliedern. Vgl. R. FELLER, Die Univer-
sitit Bern 1834-1934 (1935), S. 146 und 150; ferner MoscH, a.a.0., S. 31 f.

15 KW ¢ Fasz. IV. MoscHa, a.a.0., S. 32.

42



IV

Der Gedanke einer
eidgenossischen katholisch-theologischen Fakultiit

1848-1854

Die Idee ist allerdings 1848 nicht zum erstenmal erdrtert worden. Nicht
zufillig hat man schon 1832, aus Anlal} der Bestrebungen fiir die Revi-
sion des Bundesvertrages, den Plan einer eidgendssischen Hochschule
erwogen; unter deren fiinf Fakultidten war auch eine katholisch-theolo-
gische vorgesehen!. Aber mit mehr Hoffnung auf Verwirklichung als
damals konnte jetzt der Plan wieder aufgenommen werden. Bereits am
11. Februar 1848 vereinigten sich in Bern, wo die Tagsatzung wiederum
versammelt war, Abgeordnete fast simtlicher Kantone der deutschen
wie welschen Schweiz zu einer Aussprache?. Sie liel mannigfaltige, ein-
ander widersprechende Auffassungen zu Tage treten. Einige der Ge-
sandten waren nur anwesend, um zuzuhéren und nach Hause zu refe-
rieren, gaben aber zum Teil wenigstens ihrer persénlichen Meinung Aus-
druck. Fast durchwegs, vor allem auch von Seite Berns, fand der Ge-
danke einer einzigen zentralen eidgendssischen Theologenschule fiir
Katholiken Zustimmung. Luzern dagegen war fiir je eine deutsche und
eine franzésische Anstalt; erstere sollte nach Luzern kommen 2. Solothurn

! Bericht und Entwurf zur Errichtung eines Konkordates betreffend die Griindung
einer schweizerischen Hochschule (vom 20. September 1832). — GEiser K., Die Be-
strebungen zur Griindung einer eidgendssischen Hochschule 1758 — 1874 (Bern 1890),
S. 65 ff.; W. OecHsLI1, Geschichte der Griindung des eidgendssischen Polytechnikums mit
einer Ubersicht seiner Entwicklung 1855-1905 (Bd. 1. der Festschrift zur Feier des
50jdhrigen Bestehens des eidgendssischen Polytechnikums, Frauenfeld 1905), S. 8 ff.

2 Protokoll dieser Konferenz: KWec Fasz. IV. Ebenda ein vom Tag der Konferenz
datierter Bericht des II. aargauischen Gesandten, PLAziD WEISSENBACH, an die Re-
gierung. Vgl. ferner iiber die Konferenz MoscH, a.a.0., S. 33-37; [Ep. HErzog, Eb.
MULLER, F. NirroLp], Gutachten iiber die Errichtung und Organisation einer Fakultat
fiir katholische Theologie an der Hochschule Bern (Bern 1874) S. 10-16; daselbst auch
Angaben iiber die Weiterverfolgung der Angelegenheit von Seiten Berns (Plan der
Errichtung einer katholisch-theologischen Lehranstalt fiir den Jura in Pruntrut 1849).

? Den Standpunkt Luzerns beleuchtet auch ein lingerer Brief von Prof. Jos. BURKARD
LEU in Luzern an den Aarauer Pfarrer G. Sigrist, Mitglied des Katholischen Kirchen-
rates, vom 7. Februar 1848; Akten des Kirchenrats, Sitzung vom 27. September 1848.

43



hoffte, seine eigene theologische Lehranstalt fiir die eidgenéssische
Fakultit zur Verfiigung stellen zu konnen. Aargaus Gesandter, Ober-
richter Plazid Weiflenbach, forderte in seinem personlichen Votum wie
Luzern zwei Anstalten, sprach sich aber gegen eine Anlehnung «an be-
reits bestehende, mehr oder weniger verkriippelte» Anstalten aus; Lu-
zern erwecke auch Bedenken wegen der Jesuitenvorginge der letzten
Jahre, Solothurn als Bischofssitz. Dagegen wiirde eine Universitit an
einem andern katholischen Orte, auch fiur die allgemeine Bildung der
Priester, gute Dienste tun. Der Besuch deutscher Universititen sollte
in Zukunft sich eriibrigen. Wichtig sei die Verstopfung der Geheimquelle
des Jesuitismus durch gesetzgeberische Mallnahmen gegen Jesuiten-
zoglinge, ein Gedanke, der auch von anderer Seite geduflert wurde. Einer
reformierten Hochschule eine katholisch-theologische Fakultit, los-
getrennt von allen iibrigen katholischen Institutionen, anzugliedern,
bezeichnete man gerade auf protestantischer Seite (Ziirich, Schaffhau-
sen) als Unmaéglichkeit. Einmiitigkeit herrschte dagegen unter den Ab-
geordneten, die an der Konferenz sich d@uflerten, offensichtlich iiber den
Geist der zu griindenden Anstalt. Es sei, wie der Waadtlinder Eytel es
aussprach, eine katholische Universitit notig, die frei sei von Ultra-
montanismus. Auller der Tiichtigkeit in ihren speziellen Fichern sei die
liberale Gesinnung der Professoren das wichtigste. Die Aussprache fiihrte
zur Bestellung einer mit der Weiterverfolgung der Angelegenheit be-
trauten Kommission, bestehend aus den Regierungsriten Stockmar
(Bern, Prisident), Steiger (Luzern), Bussard (Freiburg), Munzinger (So-
lothurn) und Frey-Herosé (Aarau).

Wie es scheint, ist diese Kommission nie zusammengetreten. Die
aargauische Regierung sah sich durch die Berner Konferenz immerhin
veranlaBt, vom Kirchenrat ein Gutachten iiber die Frage, wie die wissen-
schaftliche Héherstellung des aargauischen Klerus zu erstreben sei,
ausarbeiten zu lassen. Das bemerkenswerte, einlif3liche Gutachten, vom
27. September/16. November datiert, war wiederum das Werk KEL-
LERs*. Eingangs lehnt dasselbe das BRoNNERsche Projekt einer Theolo-
genschule in Muri, von dem schon die Rede war, als unbrauchbar ab
und betont, die zu beantwortende Frage sei nicht nur von wissenschaft-
licher, sondern ebensosehr von politischer oder vaterlindischer Be-

# KWe Fasz, IV; Konzept von der Hand KELLERS: Akten des Kirchenrats, Sitzung
vom 27. September 1848; Protokoll des Kirchenrats vom 29. Miirz, 27. September und
21. Dezember 1848 (S. 19, 68 und 84).

41



deutung. Wenn auch die katholische Lehre iiberall dieselbe sei, so gebe
es doch in der praktischen Seelsorge, in der Stellung des Geistlichen zum
Volke mannigfaltige Unterschiede nach Nationen und Landschaften.
Schon darum diirfe man die Priesterbildung nicht einfach dem unserer
Volksart fremden oder gar feindseligen Auslande tiberlassen. « Jede An-
stalt, welche Volkslehrer, gleichviel ob fiir Kirche oder Schule, zu bilden
berufen ist, muf} dem Volke selbst angehéren, aus ihm und seinem Kul-
turbediirfnisse hervorgehen, ja selbst ein Bestandteil des héhern Volks-
lebens sein.» Aber auch in andern Zweigen der theologischen Bildung
fordere die Nationalitdt ihr Recht. Fiir die praktische Stellung des
Geistlichen im Vaterlande habe das Studium der allgemeinen Kirchen-
geschichte untergeordnete Bedeutung; «aus den Schicksalen der Kirche
im Vaterlande und unter dem eigenen Volke, aus der nationalen Kir-
chengeschichte erfihrt der Geistliche die richtigen, providentiellen Fin-
gerzeige, nach denen er seine vorwiirtsstrebende Wirksamkeit zu richten
hat». Ebensowenig geniige das Studium des allgemeinen Kirchenrechts.
«Die staatliche Organisation, die politische Entwickelung der Nationen
hat iiberall so méchtig auch auf die kirchlichen Verhiltnisse eingewirkt,
dafl in jedem Staate neben dem allgemeinen auch ein besonderes, na-
tionales Staatskirchenrecht sich geltend gemacht hat.» Neben Frank-
reich habe gerade die Schweiz «ein nationales, in neuerer Zeit vom
Ultramontanismus wieder hart bedrohtes Kirchenrecht standhaft be-
hauptet». Dieses aber lernt der Geistliche nicht im Auslande kennen.
Solange die Schweiz auf auslindische Bildungsanstalten angewiesen ist,
konne sie «nie einen vaterlindisch oder national, sondern immer nur
einen romisch gebildeten Klerus erhalten.» Aus diesen und andern
Griinden sei «die Errichtung einer gemeinsamen katholischen Lehranstalt
in der Schweiz fiir ein hiéchst dringendes, linger nicht mehr abzuwei-
sendes Bediirfnis» zu betrachten. Der an dieser Anstalt studierende
Theologe miisse mit dem Leben des Volkes in Berithrung bleiben, es
miisse ihm ein gesellschaftlicher Verkehr geboten werden, der «nicht
nur geistig, sondern auch beruflich bildend auf ihn einwirke». Die An-
stalt diirfte daher nur in einer gréeren Stadt errichtet werden und auch,
wenn sie nicht mit einer Universitit verbunden wird, nicht auf die theo-
logischen Disziplinen beschrinkt bleiben, damit die allgemeine Bildung
der Priester nicht vernachlissigt werde. Durch die Statuten der Anstalt
und die nachherige Staatspriifung sollten die Studierenden zum Besuch
dieser erginzenden Vorlesungen verpflichtet werden. KELLER schlief3t

45



sein Gutachten mit dem Antrage, es mochten mit den hiefiir geneigten
Kantonen die fiir die Errichtung einer vaterlindischen katholisch-
theologischen Anstalt erforderlichen Unterhandlungen gefiihrt, doch
dabei von den bisherigen Anstalten in Luzern und Solothurn abgesehen
werden, falls dieselben nicht entsprechend umgestaltet wiirden; es
mochte sodann der Aargau nur dann sich daran beteiligen, « wenn an
der Anstalt wenigstens sechs Lehrstiithle der Theologie und zudem, falls
die Anstalt nicht mit einer Universitit selbst verbunden wiirde, noch
drei besondere Lehrstiihle fiir alte Sprachen und Literatur, fir Staaten-
und Literaturgeschichte und fiir Philosophie und Péddagogik errichtet,
jede der simtlichen Professuren wenigstens mit einer jéihrlichen Besoldung
von 2500 Fr. dotiert, als Bedingung der Immatrikulation eine geniigend
bestandene Maturititspriiffung gefordert und auf die Wahl der Lehrer
und die Beaufsichtigung des Ganzen den Kantonen ein der Beteiligung
entsprechender EinfluBl eingerdumt wiirde». — Die Regierung sprach
darauf, im Dezember 1848, zwar ihr volles Einverstindnis mit den An-
sichten des Gutachtens aus, erklirte aber zugleich, zunédchst abwarten
zu wollen, ob die nun in der neuen Bundesverfassung vorgesehene
schweizerische Hochschule verwirklicht werde. Mit der gleichen Be-
griindung ist der solothurnischen Regierung am 1. Juli 1850 von Aarau
aus eine ablehnende Antwort zugegangen; man hatte ndmlich in Solo-
thurn den Plan, die eigene theologische Lehranstalt auf interkantonaler
Grundlage auszubauen, noch immer nicht aufgegeben und daher, die
Griindung einer eidgendssischen Universitdt mit katholischer Fakultat
in ndchster Zukunft bezweifelnd, am 30. Miérz 1850 den iibrigen Basler
Diszesanstinden die Wiederaufnahme der Besprechungen vorgeschla-
gen®.

Die im Februar 1848 begonnenen Beratungen iiber den in die neue
Bundesverfassung aufzunehmenden Artikel 22 betreffend die Errichtung
einer eidgendssischen Universitit, sowie eventuell eines Polytechnikums
und von Lehrerseminarien lieBen schon in der Revisionskommission

5 Uber den in Solothurn selbst 1849/50 herrschenden Kampf um Aufhebung oder
Ausbau der theologischen Anstalt handelt ausfiithrlich Mésch, a.a.0., S.99-123;
s. auch FERD. v. ArX, Geschichte der héhern Lehranstalt in Solothurn (1911), S. 44 f,
47, 51, 67. Die, wie oben erwiihnt, im Frithjahr 1850 von Solothurn angeregte Konfe-
renz fand dann am 14. Oktober daselbst — chne konkretes Ergebnis — statt; nur Bern
und Baselland hatten Abgeordnete geschickt, die iibrigen Diézesanstinde, auch der
Aargau, abgelehnt; s. Mosca, S. 122,

46



und dann auf der Tagsatzung mannigfache Gegensiitze der Auffassungen
zu Tage treten®. Nicht nur auf katholisch-konservativer Seite, auch in
reformierten und freisinnigen Kreisen zeigten sich starke Widerstinde
gegen eine weitgehende Zentralisierung des hohern Bildungswesens der
Schweiz, an welche die Radikalen iibertriebene Hoffnungen auf Erziehung
eines geistig in ihrem Sinne national geeinten Volkes kniipften. Neben
grundsitzlicher Ablehnung machten sich Bedenken wegen der finan-
ziellen Uberlastung des Bundes geltend; und gerade in den fithrenden
freisinnigen Kantonen Ziirich und Bern und noch mehr in Basel wollte
man nicht leichten Herzens auf die eigenen Hochschulen verzichten.
So nahm die Tagsatzung am 24. Juni zwar den Art. 22 an, aber in we-
sentlich abgeschwichter Form und mit dem knappen Mehr von 141,
Stindestimmen. Demnach ist der Bund zur Errichtung einer Universitit
und einer polytechnischen Schule befugt. Die frithere Fassung hatte von
einer Verpflichtung des Bundes hiezu und auller von den beiden Hoch-
schulen noch von Lehrerseminarien gesprochen. Der Aargau war nicht
unter den annehmenden Stidnden; sein Gesandter, Frey-Herosé, hatte
die eidgenossische Hochschule bekimpft und war dafiir eingetreten,
dem Bund ein unbedingtes Oberaufsichtsrecht iiber die Erziehung zu
geben, nicht zuletzt. um dem Einflul} der Kirche auf die Volkserziehung
in gewissen Kantonen entgegenzuwirken’.

Schon im November 1848, einige Tage nach der Wahl des ersten Bun-
desrates, wurde dieser von der hochschulfreundlichen Mehrheit des
Nationalrates eingeladen, dem Parlament Bericht und Antrag tiber Er-
richtung der eidgendssischen Hochschule und des Polytechnikums vor-
zulegen. Es war dem Projekte forderlich, da mit Bundesrat Stefano
Franscini ein Mann das Departement des Innern iibernahm, der seit
langem ein entschiedener Anhinger dieser Idee war. Das Ergebnis einer
Umfrage bei den Kantonen war allerdings nicht sehr ermutigend. Zur
Vorbereitung des Geschiiftes ernannte dann der Bundesrat am 7. Mai
1851 eine neungliedrige Expertenkommission, welcher aus dem Aargau
Kantonsschulprofessor RupoLr RAUCHENSTEIN angehorte. Die Frucht
der Arbeit dieser Kommission lag den Mitgliedern der Bundesversamm-

¢ OECHsSLI, a.a.0., S. 38-56; GEISER, a.a.0., S. 80-101; vgl. ferner HANS SCHNEIDER,
Geschichte des Schweizerischen Bundesstaates 1848-1918, 1. Halbband (Ziirich 1931),
S. 207 ff.

7 Abschiede 1847, IV, S. 185 f.

47



lung schon in der Julisession des gleichen Jahres gedruckt vor®. Der
Kommissionalbericht enthilt in seinem ersten Teil, der sich auf die eid-
genodssische Universitiat bezieht, den Entwurf zu einem Bundesgesetz
iiber dieselbe, das Werk des einflulreichen Kommissionsmitgliedes
ALFRED EscHER. Unter dessen Mitarbeit hat ein anderes Mitglied der
Kommission, der Ziircher Theologieprofessor ALEXANDER SCHWEIZER,
dazu den allgemeinen Bericht verfal3t, wihrend wir den einldflichen
Spezialbericht iiber den Gesetzesentwurf dem Aargauer RAUCHENSTEIN
verdanken. Der katholische Pfarrer von Ragaz, Dr. FEDERER, einst
Bezirkslehrer in Baden, dann Rektor des katholischen Gymnasiums in
St. Gallen, einer der hervorragendsten Vertreter der Wessenbergschen
Richtung in der Schweiz, hat eine «Allgemeine Motivierung fiir Griitndung
einer schweizerischen Universitit» beigesteuert, in welcher er das fiir
eine solche bestehende Bediirfnis vom katholischen Standpunkt aus
beleuchtet und die Einrichtung der geplanten theologischen Fakultit
bespricht®. Geradezu als Hauptgrund fiir Griindung einer Bundeshoch-
schule bezeichnet der allgemeine Bericht den durch die Schweiz gehenden
konfessionellen Zwiespalt. Das Verhiltnis zwischen den Konfessionen
miisse sich bessern, wenn die Geistlichen beider Bekenntnisse ihre Aus-
bildung nicht mehr in vollstindiger Absonderung voneinander erhielten,
sondern gewisse vorbildende philosophische Kollegien gemeinsam be-
suchen wiirden. Aus solchen Uberlegungen heraus wendet sich der Be-
richt RAUCHENSTEINS, zugleich auf das Nebeneinander beider Fakul-
titen an deutschen Universititen wie Bonn, Breslau und namentlich
dem von katholischen Schweizern zahlreich besuchten Tiibingen hin-
weisend, gegen eine etwaige Abtrennung und Verlegung der einen theo-
logischen Fakultit in eine Stadt ihrer Konfession. Riickhaltlos, mit
eigentlicher Begeisterung trat Pfarrer FEDERER fiir die Idee der katho-
lischen Fakultit im Rahmen einer eidgendssischen Hochschule ein. Die
Seelsorge unter den katholischen Studierenden wollte er einem besonde-
ren akademischen Pfarrer anvertraut wissen. Die Zahl der Professoren

8 «Berichte der vom Bundesrathe unterm 7. Mai 1851 niedergesetzten Kommission
itber eine zu errichtende Eidgendssische Universitiit und polytechnische Schule, nebst
Gesetzesentwiirfen diese Anstalten betreffend.» (169 S., Beilage zum Bundesblatt 1851,
Bd. II.) — Uber die Beratungen der Kommission vgl. vor allem OrcasLi, S. 57-82,
GEISER, S. 104-121.

® «Berichte», S. 3-22 (Allgemeiner Bericht) und S. 47-94 (Spezialbericht), S. 95-108
(Beitrag FEDERERS).

48



sollte nach dem Gesetzesentwurf an jeder der zwei theologischen Fa-
kultiten elf betragen, von den Lehrern der katholischen Fakultiit sechs
deutsch, vier franzésisch und einer italienisch dozieren. Doch war man
in der Kommission selbst in der Hauptfrage, ob eine eidgendssische
Hochschule zu errichten sei, geteilter Meinung. Eine Minderheit, aus
drei Reformierten, Professor Peter Merian (Basel), Erziehungsdirektor
Auguste Moschard (Bern) und General Dufour (Genf) bestehend, ver-
neinte die Frage aus bemerkenswerten Erwigungen, zum Teil auch,
weil sie den Zeitpunkt als ungeeignet erachtete. Sie sprach mit Anerken-
nung iiber das bis jetzt in kantonalem Rahmen trotz beschrinkten
Mitteln auf dem Gebiete des hohern Erziehungswesens Geleistete und
itber die Vorteile dieses Zustandes gegeniiber der Zentralisierung mit
ihrer Forderung bureaukratischer, volksfremder Gesinnung. Bei aller
Betonung der Wiinschbarkeit einer Annidherung der Gemiiter bezwei-
felte sie, dal das Zusammenleben der jungen Theologen verschiedener
Konfessionen auf einer gemeinsamen Bildungsanstalt zu diesem Ziele
filhren werde. Die geplante Hochschule wiirde doch wesentlich eine
deutsche und protestantische Anstalt werden, die schwerlich das Ver-
trauen der konfessionellen und sprachlichen Minderheiten gewinnen
wiirde. Uberdies sollte sich die Sitte, an Universitiiten des Auslandes zu
studieren, nicht verlieren1°,

Der Bundesrat stellte sich in seinem Bericht, mit dem er zu Anfang
August 1851 die beiden Gesetzesentwiirfe iiber Universitit und Poly-
technikum den eidgendssischen Riiten unterbreitete, entschieden auf
den Standpunkt der Kommissionsmehrheit!l. Mit steigender Leiden-
schaft sprach man sich wihrend der folgenden Monate in der Offentlich-
keit fir oder gegen die Errichtung eidgenéssischer Hochschulen aus.
Die heftigste Gegnerschaft erwuchs damals der Idee aus der welschen
Schweiz. Abgelehnt wurde sie auch von den Konservativen ohne Unter-
schied der Sprache und der Konfession!2. Verteidiger dagegen fand sie,
von den Radikalen vor allem der deutschen Schweiz abgesehen, in libe-
ralen Katholiken, wie Dekan Federer und Augustin Keller. Der Ent-
scheid im Ringen fiel erst 1854 in der Januar-Februar-Session der eid-
genossischen Rite. Nach zweiwochentlicher Debatte zunichst vom

10 « Berichte», S. 109-116 (Bericht der Minoritiit der Universititskommission).
11 Bundesblatt 1851, II. Bd., S. 557 ff.
12 QgcHsSLI, a.a.0., S. 83-96; GEISER, 126-129.

) 49



Nationalrat gutgeheiflen, kam das Gesetz iiber eine gesamtschweizeri-
sche Universitit im Stinderat zu Fall!3. Damit war deren Schicksal be-
siegelt. Hingegen haben die Rite in den gleichen Februartagen den
Grund gelegt zum eidgenossischen Polytechnikum.

Ein Votum der nationalridtlichen Hochschuldebatte verdient hier,
auch im Hinblick auf die Verhandlungen iiber das Basler Dijzesansemi-
nar, besondere Beachtung. Am 24. Januar hat sich der Luzerner ANToN
PriLipp VON SEGESSER in knappen Worten, aber ungemein klar und
eindrucksvoll zur geplanten eidgendssischen katholisch-theologischen
Fakultiat geduflert!d. Scharfsichtig stellt er an den Anfang die Frage
nach dem Wesen der katholischen Theologie. Dieselbe beruhe «auf
einem ganz bestimmten hochst positiven Lehrbegriff, der an und fir
sich nicht der Interpretation eines Jeden freigestellt, sondern im engsten
Zusammenhang ist mit dem autoritativen kirchlichen Lehramt.» Dieses
Lehramt, verkorpert in den Bischiofen, gehore zum Wesen der katholi-
schen Kirche, die «als berechtigten Lehrkorper allein den Episcopat und
seine Delegierten» anerkenne. Man sage dagegen, das sei nicht die
katholische, sondern eben nur die ultramontane Ansicht; «Katholi-
zismus und Ultramontanismus seien verschiedene Dinge, unsere neue
Universitiat miisse eben auf Bekdmpfung des Ultramontanismus einge-
richtet werden.» Mit dem ihm eigenen Sarkasmus setzt sich SEGESSER
in seinem Votum mit solchen Auffassungen auseinander und umreif3t
dann seinen grundsitzlichen Standpunkt mit den Sitzen: «Es steht
Jedem frei, Katholik zu sein oder nicht; will er es aber sein, so muf} er
die Kirche anerkennen, wie sie objektiv ist, nicht wie sie nach seinen in-
dividuellen Ansichten sein sollte. Und auch wir, die wir in der Verfassung
die beiden Confessionen anerkannt haben, miissen sie anerkennen nach
ihrem ganzen und vollen Begriff, nicht wie wir sie uns etwa willkiirlich
zurecht legen mochten.» Darum erklirte er sich in erster Linie fiir
Streichung der katholischen Theologie im Plan der eidgenéssischen
Hochschule, ebenso aber der protestantischen Theologie, weil er dersel-
ben gleiches Recht und gleiche Freiheit zugestehen wollte. Er ist da-
gegen, «dal} die Theologie als positive Religionswissenschaft hineinge-
zogen werde in den Kreis der freien Wissenschaften: diese gehoren dem
Staate, jene der Kirche ...». Er betont den wesentlichen Unterschied

13 OEcHSLI, a.a.0., S. 97-121; GEISER, S. 129-166.
14 SEGESSER A. PH. v., Sammlung kleiner Schriften, 111. Bd. (Bern 1879), S. 80-83.

50



zwischen der mittelalterlichen Universitit und der modernen, paritati-
schen Staatshochschule. « Wollten wir etwas Nationales schaffen, das
nicht zur Unterdriickung der einen Confession, nicht zu widerwirtigen
Reibungen unter den Confessionen und zu noch widerwirtigeren Con-
flicten zwischen Staats- und Kirchengewalt fiithren soll, so miissen wir
die Theologie sich selbst iiberlassen, nicht als eine geringfiigige Sache,
sondern einfach als eine Sache, die nicht in unsern Bereich gehért.»
Fiir den Fall aber, daf3 die katholische Theologie — und zwar nach seiner
Ansicht, nicht als Religionswissenschaft fiir Dilettanten, sondern als
theoretische und praktische Schule des Klerus — doch in die eidgendssi-
sche Universitiat eingebaut wiirde, fordert SEGESSER «gesetzliche Aner-
kennung des ausgedehntesten Einflusses des Bischofs auf die Wahl der
Lehrer und die Uberwachung der Lehre.»

ol



\4

Neue Verhandlungen iiber das Di6zesanseminar

in Solothurn 1850-1856

Die unentwegten Vorkdmpfer einer unter straffer Staatsaufsicht
stehenden Lehranstalt fiir katholische Theologen setzten jetzt wiederum
stirkere Hoffnungen auf das noch immer nicht verwirklichte Priester-
seminar der Dibzese Basel. «Seitdem die grofle Idee einer eidgendssi-
schen Hochschule an Motiven, ob denen man sich schon nach drei
Monaten schimen muf}, wieder auf lange Zeit zu Wasser geworden ist,
mul} unerldBlich auf die Herstellung einer katholisch-theologischen Lehr-
anstalt im Vaterlande gedrungen werden . . . Man errichte mit den not-
wendigen Lehrstithlen der philosophischen, historischen und philologi-
schen Hiilfswissenschaften umgeben in Luzern eine tiichtige Lehranstalt
fiir die wissenschaftliche oder theoretische Theologie und in Solothurn
ein tiichtiges Dibzesan-Seminar mit der praktischen Theologie!» So
dullerte sich AucusTiN KELLER im Sommer 1854 im « Bund».! Damals
waren die Verhandlungen uber die Errichtung des Priesterseminars in
Solothurn wieder aufgenommen worden. Es war der greise Bischof
SALZMANN, der, wie schon zwanzig Jahre frither, am 12. November 1850
in einer Zuschrift an die solothurnische Regierung die Didzesanstinde
erneut mit Nachdruck an die Dringlichkeit der Seminarangelegenheit
erinnert hatte?. Besonders dem Vorort Solothurn war jedoch offenbar
an einer raschen Verwirklichung der bischéflichen Wiinsche nicht viel
gelegen. Er sprach sich, auf die finanziellen Verhiltnisse der Kantone
hinweisend, fiir eine nochmalige Verschiebung der Beratungen aus. Aber
die Mehrzahl der Stinde, unter ihnen auch der Aargau, war fiir die Ein-
berufung einer Diszesankonferenz, die dann am 26. und 27. Januar 1852
in Solothurn tagte und sich ausschlieBlich mit der Seminarfrage befaB3te?.

! « Briefe eines katholischen Staatsmannes iiber die obschwebende Wahl des Bischofs von
Basel», Artikelserie KELLERS im «Bund», Jg. 1854, Nr. 166-170, 172-176, 178-181,
207-210; die betreffende Stelle in No. 181 vom 3. Juli. Diese «Briefe» sind wohl eines
der bezeichnendsten Erzeugnisse der KELLERschen Journalistik.

2 Zuschrift SALzMANNS bei DUREgT, S. 19-21; s. auch Scamiprin, S, 19 f,

3 Protokoll dieser Konferenz samt den zugehorigen Akten: KWe Fasz. I; abge-
druckt (mit Fehlern, besonders in den Eigennamen) im « Archiv fiir katholisches Kir-
chenrecht» 29, Bd. (NF. 23. Bd., 1873) S. 35-43.

52



Den Aargau vertraten Augustin Keller und Stadtpfarrer Miiller in Lau-
fenburg. Wiederum, wie 1830, wurde die von Bern und Solothurn be-
antragte Verbindung des Seminars mit einer theologischen Lehranstalt
mehrheitlich abgelehnt, vom Aargau mit der Begriindung, man wolle
keine solche Anstalt unter bischoflicher Aufsicht, und dem Hinweis auf
die damals noch erhoffte eidgenéssische Universitdt. Hingegen trat der
Aargau doch — im Interesse der Priesterbildung und Disziplin - fir
Unterbringung der Priesteramtskandidaten in einem Konvikt ein und
fand hier die Zustimmung aller iibrigen Stinde, mit Ausnahme von Solo-
thurn. Dieses hatte, um fiir das Seminar, entgegen seiner Verpflichtung,
kein Gebdude zur Verfiigung stellen zu miissen, beantragt, es den Se-
minaristen zu iiberlassen, selbst Kost und Wohnung in Privathédusern
zu suchen. Einhellig wurde entschieden, dafl sich simtliche Digzesan-
stinde mit finanziellen Beitrigen an der Grindung des Diézesanseminars
zu beteiligen hitten, dagegen von der Beitragsverpflichtung befreit
wiirden bei nachtréglicher Errichtung eigener Kantonalseminarien. Das
Ergebnis der Beratungen war ein neuer Entwurf fiir eine Ubereinkunft
der Diézesanstinde iiber die Errichtung eines Priesterseminars in Solo-
thurn, im wesentlichen eine nahezu wortliche Wiederholung des Kon-
ventionsentwurfes von 1830%. Bemerkenswerte Anderungen weist der
neue Entwurf an zwei Stellen auf. Die alte Fassung des § 4, welche von
der durch den Bischof vorzunehmenden Wahl des Regens und des Sub-
regens handelt und einfach bestimmt, daf3 dieselbe vor Amtsantritt
den Didzesanstinden «vorgeoffnet» werden miisse, empfand man nun
als ungeniigend. Solothurn beantragte, die Stidnde sollten sich vorbe-
halten, gegen die Wahl allfillig miflliebiger Personen das Veto ausspre-
chen zu diirfen. In dieser Form drang der Antrag jedoch nicht durch.
Nach der dann angenommenen Fassung sollten die Gewihlten in den
Genufl der mit ihren Stellen verbundenen Temporalien treten, wenn
innert Monatsfrist nach der Anzeige ihrer Wahl an die Diézesanstinde
von der Mehrheit derselben keine Einsprache gegen die Wahl erfolgt
wire. «Der Grundsatz des landesherrlichen Aufsichtsrechtes (jus
inspectionis et cavendi) erleidet keinen Widerspruch.» So berichtet das
Konferenzprotokoll zur Beratung iiber den § 9. Auch hier begniigten
sich nun die Dibzesanstinde nicht mehr mit dem einfachen Rechte, das

4 Vgl. oben S. 24 ff. Die Konvention von 1852 abgedruckt bei Duret, S. 38-48,
ScaMIDLIN, S. 105-117, ferner im «Archiv fiir katholisches Kirchenrecht», a.a.O.,
S. 38—43.

53



Seminar jederzeit durch einen Abgeordneten zu inspizieren, sondern
bestellten iiberdies die solothurnische Regierung als Aufsichtsbehorde.
Diese sollte den Mitdiézesanstinden jedes Jahr einen umfassenden Be-
richt iiber die Verwaltung des Seminars in allen seinen Beziehungen ab-
statten. Der Aargau hatte, ohne Erfolg, beantragt, die Oberaufsicht durch
eine aus Bevollmichtigten der Stinde gebildete Kommission ausiiben
zu lassen.

Dem Auftrag der Konferenz, das Verhandlungsprotokoll samt den
Riickduflerungen des Bischofs den andern Stinden mitzuteilen, kam
die solothurnische Regierung wiederum sehr zégernd nach. Erst am
25. Juni wurde das Protokoll den Mitstinden zugestellt, mit einem lin-
geren Begleitschreiben, in welchem Solothurn alle seine von der Konfe-
renz abgelehnten Antrige wieder aufgriff und offen erklirte, es konne
die Vorschlige der Konferenz dem Kantonsrate nicht empfehlen. Es sei
zwar klar, dal durch genaue Aufsicht in einem Konvikt, «eine gewisse
duflere Ordnung und ein angemessenes Decorum leichter gehandhabt
werden» konne. Andererseits aber zeige «die Erfahrung iiberall, daf}
bey jungen Leuten, die einer allzustrengen Aufsicht unterworfen und
gewissermallen von der iibrigen Welt abgeschlossen werden, sobald sie
wieder in Freiheit gelangen, die Leidenschaften viel michtiger hervor-
brechen, als bei solchen, die vermége ihrer dullern Lage gewohnt sind,
sich selbst zu leiten». Auch die nunmehrige Fassung des § 4 befriedige
nicht. Nur durch das Veto, welches einer miflliebigen Person die Wirk-
samkeit am Seminar verbiete, lasse sich vermeiden, daf} etwa ein Geistli-
cher, trotz staatlicher Ablehnung seiner Wahl und Sperrung seiner
Temporalia, als Regens oder Subregens amten kénne, weil von anderer
Seite fiir seinen Unterhalt gesorgt werde. SchlieBlich wiederholt Solothurn
den bernischen Antrag auf Schaffung einer erweiterten theologischen
Lehranstalt neben dem Priesterseminar.

Mit dem Konferenzprotokoll auch gleich die Stellungnahme des bi-
schéflichen Ordinariates mitzuteilen, war Solothurn allerdings nicht in
der Lage; denn in die Hinde des Bischofs, den doch die Angelegenheit
vor allem anging, gelangte das Protokoll erst im Oktober, nach vorheriger
Mahnung von Seiten Luzerns. Am 16. November verdankte Bischof
SALZMANN kurz die Mitteilung des Protokolls und stellte zugleich seinen
einldflichen Bericht dazu in Aussicht®. Er konnte denselben nicht vor

5 DURET, S. 22; ScEMIpLIN, S. 21 f.

54



Beendigung des provisorischen, etwa sechs Wochen dauernden Seminar-
kurses fiir seine Priesteramtskandidaten, der ihn selbst jeweilen sehr
in Anspruch nahm, vorlegen. Dies geschah dann am 20. Januar 1853 in
einem ausfiithrlichen Schreiben an die solothurnische Regierung®. Das
Schreiben ist ein Zeugnis dafiir, wie Bischof SALzMANN, dessen milde,
nachgiebige Art den Streit nie gesucht hat, es auch verstand, den iiber-
bordenden staatskirchlichen Anspriichen der Staatsbehorden seines
Bistums, welche sein Episkopat so dornenreich gestaltet haben, be-
stimmt und mit Wiirde entgegenzutreten. Seit seinem Amtsantritt vor
vierundzwanzig Jahren seien von ihm, wie er eingangs bemerkt, unter
unermiidlicher, ganz uneigenniitziger Mitarbeit des bernischen Dom-
herrn Tschann, nach bester Méglichkeit jeweilen sogenannte Seminar-
kurse zur Vorbereitung der Priesteramtskandidaten auf die Weihe ab-
gehalten worden, natiirlich nur als Notbehelf, der das vom Tridentiner
Konzil wie vom Bistumskonkordat von 1828 geforderte Diézesanseminar
niemals ersetzen konne. Wenn schon, zu seinem Bedauern, die angehen-
den Geistlichen des Bistums in dem nun geplanten Seminar nicht ihr
ganzes, mindestens vier Jahre dauerndes Studium wiirden absolvieren
konnen, sondern dort nur etwa die letzten zehn Monate vor der Priester-
weihe zubringen wiirden, so sollte diese Zeit wirklich dem hohen Zweck
entsprechend verwendet werden. Mit der Anleitung zur Pastoralklug-
heit — diesem Kernstiick der Priesterbildung im Sinne der radikalen
Politiker — und der Schulung fiir Predigt und Kirchengesang (§ 2) sei
es nicht getan. Ebenso notwendig sei die Katechetik’. Was insbesondere
erstrebt werden miisse, sei die Ausbildung des Geistes und Herzens der
Kandidaten fiir den Priesterstand, die natiirlich in einem Konvikt zu-
sammenleben sollten, die Vertiefung des Gebetslebens durch Meditation,
die Einfilhrung in die heiligen Biicher und in die Liturgie, sodann die
Erkléirung der einzelnen, in den nétigen Zeitabstinden zu erteilenden
Weihen und endlich auch die Kasuistik. «Die paulinische Glaubens-
festigkeit wird der ewigen Wahrheit mit unterschiitterlicher Kraft
ZeugniB3 geben und die Johanneische Liebe, welche Niemanden aus-
schlie3t, sondern Allen Alles zu sein sucht, weder ehrgeizig ist noch
selbstsiichtig, sich nicht erbittern ldt und nichts Arges denkt, Alles

¢ Abgedruckt bei Durer, S. 23-31.

? Der Konventionsentwurf von 1830 nennt in § 2 auch Katechetik und Liturgik,
jener von 1852 nicht mehr, wenigstens nicht in der bei DURET und ScEMIDLIN gedruck-
ten Fassung, dagegen im handschriftlichen Konferenzprotokoll.

55



ertrigt und Alles duldet, sich erfreuet, fiir den Nebenmenschen sich zum
Opfer zu bringen, — diese Liebe, sage ich, wird die Herzen gewinnen. Das
ist die dchte Pastoralklugkeit.»

Die ausdriickliche Mifbilligung des Bischofs findet die von geringem
Zutrauen zu seiner Person zeugende staatliche Einmischung in die ihm
zustehende Wahl von Regens und Subregens (§ 4), deren Besoldung
iitberdies nicht den Anforderungen entspreche, die in menschlicher und
wissenschaftlicher Hinsicht an dieselben gestellt werden miuf3ten. Daf3
der Bischof jeweilen zu den alljiahrlichen Endprifungen des Seminars
staatliche Vertreter einzuladen habe (§ 10), das sei «in keinem einzigen
Priesterseminar der katholischen Kirche in Ubung». Es stehe aber das
Seminar den Vertretern der Diozesanstidnde jederzeit offen. Eine andere
Aufsicht als die des Bischofs und der vier hiefiir bestellten Domherren,
von denen ja jeder einen Diézesankanton vertrat, sei unnotig und auch
im Bistumskonkordat von 1828 nicht vorgesehen. Vom Bischof abgelehnt
wird ferner die landesherrliche Genehmigung der Seminarstatuten (§ 11)
und die den Priesteramtskandidaten vorgeschriebene Einholung einer
staatlichen Bewilligung zum Eintritt ins Seminar (§ 5). Zum Schluf}
ruft der Bischof in Erinnerung, dafl er, nach dem Wortlaut der pipst-
lichen Bulle iiber die Neuumschreibung der Dibzese Basel, verpflichtet
sei, die Vollziehungsakten der Seminareinrichtung der apostolischen
Nuntiatur zu iibersenden. Es sei bekannt, «mit welchem Ernste der
hl. Stuhl zu allen Zeiten Alles verworfen hat und verwirft, was der
Freiheit der Kirche zu nahe tritt». Erst vor kurzem habe Pius IX. feier-
lich gegen ein in Neugranada (Kolumbien) erlassenes Gesetz Einspruch
erhoben, das der Staatsgewalt die oberste Seminaraufsicht zuspreche.

Die solothurnische Regierung unterlief} es, diesen bischéflichen Bericht
zum Konventionsentwurf von 1852, wie es ihre Pflicht gewesen wire, je
an die andern Diézesanstinde weiterzuleiten. Noch einmal blieb die
Seminarangelegenheit liegen. Im darauffolgenden Jahre, am 23. April
1854, nahm der Tod dem hochbetagten und vielgepriiften ersten Bischof
der neuen Didzese Basel den Hirtenstab aus der Hand.

Die Bischofswahl vom 4. August 1854 fiel, entgegen den Wiinschen
vor allem der aargauischen Regierung, die einen ausgesprochen liberalen
Geistlichen auf den Basler Bischofsstuhl hatte bringen wollen, auf den
Solothurner Karl Arnold-Obrist. Am 18. Mirz 1855 empfing dieser die
Bischofsweihe. Schon am 31. Miérz gelangte der pépstliche Geschifts-
trager in Luzern, JosepH MARIA BovieRi, wegen des Seminars an den

56



Landammann des Standes Solothurn®, und am 3. Juni legte auch der
neue Bischof der solothurnischen Regierung in einem lingern Schreiben
die Dringlichkeit der endlichen Errichtung des konkordatsmifligen Se-
minars dar®. Wenn ihm die Griindung eines solchen nicht erméglicht
werde, so miilte er, wie es schon in frithern Jahren geschehen, «die
angehenden Geistlichen verpflichten, nachdem sie ihre theologischen
Studien vollendet, in einem auswiirtigen, anerkannt guten Seminarium
sich wenigstens wiithrend zehn Monaten auf den Empfang der hl. Weihen
vorzubereiten». Uber diese Aussicht empfanden die Regierungen der
fihrenden Diézesanstinde keine Freude. Sie betrachteten solche aus-
wirtigen, aullerhalb ihres Machtbereiches gelegenen Seminarien, vor
allem solche romanischer Zunge, die bei ihnen meist von vorneherein im
Rufe des entschiedenen « Ultramontanismus» und eines nicht sehr hohen
wissenschaftlichen Niveaus standen, mit stirkstem MiBtrauen. Dieser
Drohfinger des Bischofs mag dazu beigetragen haben, dafl bereits am
10. und 20. Juli 1855 in Bern die Diézesankonferenz zusammentrat und
die Seminarfrage erneut in Beratung zog. Jedenfalls wies der Bericht??,
den der aargauische Katholische Kirchenrat am 21. Juni seiner Regie-
rung iiber die ihr von Solothurn iibermittelte bischéfliche Eingabe vom
3. Juni erstattete, eigens auf jene «drohende AuBlerung» des Bischofs
hin und betonte zugleich, daB es fiir die Regierungen der Diézesanstinde
von grofler Bedeutung sei, «ein Priesterseminar im Sprengel des eigenen
Bisthums zu haben, damit sie genau wissen, wie die jungen Priester, die
im Staate als wichtige Beamte eine Stellung einnehmen, ihre Bildung
erhalten, welche Grundsitze ihnen beigebracht und welche Richtung
ihrem Streben gegeben wird». Darum befiirwortete man auch im Aargau,
dessen Kirchenrat iibrigens im genannten Bericht ausdriicklich eine
aargauische Mitschuld an der jahrzehntelangen Verschleppung der Se-
minargriindung in Abrede stellte, das baldige Zusammentreten der Dié-
zesankonferenz. Diese hat dann in ihrer Sitzung vom 20. Juli die weitere
Behandlung der Seminarangelegenheit einer dreigliedrigen Kommission
iibertragen, welcher Regierungsrat Lack (Solothurn) als Prisident,

8 ScEMIDLIN, S. 27 f.

® DURET, S. 35-38; Konzept im Bischéflichen Archiv.

10 KWe, Fasz. I, der auch alle in der Folge zitierten Protokolle und Akten, sofern
fiir dieselben kein anderer Standort genannt ist, enthilt. — Das Protokoll der Konfe-
renzsitzung vom 20. Juli 1855 abgedruckt in: Archiv fiir katholisches Kirchenrecht,

29. Bd. (NF 23. Bd., 1873) S. 44-46.

57



Regierungsprisident Blésch (Bern) und Augustin Keller angehérten.
Am 22. und 23. Oktober war dieselbe in Solothurn versammelt. Uber ihre
Verhandlungen besitzen wir einen aufschlufireichen, gleich nach Been-
digung derselben noch am 23. Oktober abgefal3ten Bericht KELLERsS an
den aargauischen Landammann. KeLLER gibt der Uberzeugung Aus-
druck, er habe bei den Beratungen einfach den Standpunkt eingenommen,
den sein Kanton von Anfang an in der wichtigen Angelegenheit fest-
gehalten habe. Dabei hitten sich ihm aber drei Hauptmomente als malf3-
gebend dargestellt: « Erstens der Vorbehalt unbeschrinkter Convenienz,
im Falle das zu erstellende Institut den hierseitigen Forderungen nicht
geniigte; zweitens ein entscheidender Einflul} der Regierungen auf die
Wahl des Regens oder der gesamten Vorsteherschaft der Anstalt; und
drittens die volle und unbeschrinkte Anwendung des Jus inspectionis
et cavendi . ..» Diesen Grundsitzen stimmten die beiden andern Mit-
glieder zu. Es wurde beschlossen, der Beratung die Entwiirfe von 1830
und 1852 zu Grunde zu legen und «bei den beziiglichen Artikeln zugleich
auch ein vom Prisidium mitgeteiltes, den Stinden meines Wissens noch
unbekanntes Schreiben des verstorbenen Bischofs SALZMANN vom
Janner 1852 (richtig 1853), welches den damaligen Entwurf zum Gegen-
stande einer wenig beifilligen Beurtheilung macht, in Berathung zu
nehmen». Zu Ende der ersten Sitzung erhielt KELLER den Auftrag, bis
zum nichsten Tag die gefafiten prinzipiellen Beschliisse angemessen zu
redigieren. Er legte darauf am 23. Oktober seinen Entwurf einer Kon-
vention iiber die Errichtung des Priesterseminars vor!!. Derselbe wurde
von der Kommission unverindert angenommen und Mitte November
von Solothurn den iibrigen Diézesanstinden mitgeteilt.

Wenn in § 2 des neuen Entwurfes, unter Weglassung der «Pastoral-
klugheit» gesagt wird, daBl der Unterricht und die Ubungen des Seminars
«sich einerseits auf die allgemeine Wiederholung der vorangegangenen
theologischen Studien, anderseits auf eine umfassende Anleitung zur
praktischen Seelsorge, zur wiirdigen Feier des Gottesdienstes und zu
einem standesgemifen priesterlichen Lebenswandel ausdehnen» sollten,
so ist dies vielleicht doch auf eine Anregung durch den erwihnten Be-
richt Bischof SALzMANNS vom Januar 1853 zuriickzufithren. Aber alle
iibrigen Abédnderungen, die das Verhiltnis zum Staate beriihren, tragen

11 Die Abweichungen des Entwurfes von 1855 von demjenigen des Jahres 1852 s. bei
ScamipLin, S. 106 ff.

58



deutlich das Geprige der KELLERschen Verfasserschaft. Als Regens und
Subregens darf der Bischof nur Madnner wihlen, «welche der Mehrheit
der Stinde genehm sind. Die Namen der Kandidaten werden daher
jeweilen vor der Wahl der Didzesankonferenz voreroffnet, worauf diese
sich iiber die Gratuitidt derselben ausspricht» (§ 4). Mit sichtlicher Be-
friedigung weist KELLER in seinem Verhandlungsbericht darauf hin, daf3
hier «den Dibzesanstinden ein von der Curie wohl nirgends zugestan-
dener Einfluf} auf die Wahl des Regens eingerdumt» werde. In § 9 ist
ein auf der Konferenz von 1852 unterlegener aargauischer Antrag zur
Geltung gebracht und die « Beaufsichtigung der Wirksamkeit, der wissen-
schaftlichen und disziplinarischen Richtung, sowie des gesamten innern
Lebens der Anstalt» einer Kommission aus drei Vertretern der Ditzesan-
stiande, also nicht mehr blof3 der solothurnischen Regierung iibertragen,
deren Vertreter allerdings jeweilen den Vorsitz fithren soll. Die Kommis-
sion soll, wie es nun noch deutlicher heifit, «iiber die Leitung, Verwal-
tung und das Leben des Seminars in allen seinen Beziehungen » alljahrlich
umfassenden Bericht erstatten. In den neuen Entwurf heriibergenommen
wurden auch alle iibrigen von Bischof SALzMANN beanstandeten Be-
stimmungen: die staatliche Bewilligung zum Seminareintritt, die Teil-
nahme staatlicher Vertreter an den Endprifungen und die landes-
herrliche Genehmigung der Seminarstatuten.

Am Tage nach dem Abschlufl der Konferenz, am 24. Oktober, stattete
Keller dem Bischof einen offiziellen Besuch ab und brachte dabei auch
die Seminarangelegenheit zur Sprache. Der Bischof habe, wie KELLER
am gleichen Tage noch seiner Regierung meldet, in bezug auf das Se-
minar «ebenfalls bestimmt versichert, daf} er nie eine kopfhingerische,
intolerante, ménchische Richtung und Einrichtung desselben zugeben
wiirde. Er habe gute und weniger gute Anstalten dieser Art kennen ge-
lernt und wisse gar wohl, wie ein gutes, zeitgemifes Priesterhaus be-
schaffen sein solle und welche Anforderung die h. Diézesanstdnde an ein
solches stellen miissen. Uber die Demarkation der diesfilligen Hoheits-
rechte des Landesherren dullerte er sich nicht, sondern schien!? mit dem
von der Kommission beschlossenen Entwurfe einverstanden zu sein. Mir
will bediinken, er iibersehe in seinem Eifer fiir die Sache das letzte Wort,
welches die Romische Curie ganz gewill noch hinter den Culissen in der
Angelegenheit sprechen wird, und das schwerlich die Prirogativen des

12 Unterstreichung dieses Wortes durch KELLER.

59



Staats so willfihrig anerkennen diirfte, als der Bischof zu thun sich
geneigt zeigt. Er sprach sogar von der Aufhebung des Franziskaner-
klosters, um der Regierung von Solothurn die Mitwirkung zu erleichtern. »

Es ist kaum zweifelhaft, dafl Bischof Arnold, dem bei dieser Unter-
redung der neue Konventionsentwurf lediglich zur vorldufigen Durch-
sicht vorgelegt wurde, sich fiir spiter eine griindliche Uberpriifung und
Beurteilung desselben vorbehielt und darum sich nicht gleich in eine
grundsitzliche Diskussion einlassen wollte. Im thurgauischen Katho-
lischen Kirchenrat bezeichnete man den Entwurf nach genauer Priifung
einstimmig als zu weitgehend und die bischoflichen Rechte wesentlich
verletzend . Der Bischof selbst konnte zu keinem positiveren Urteil
gelangen, so sehr er auch vom Wunsche nach der baldigen Schaffung
des Priesterseminars beseelt war. Offiziell zur Begutachtung mitgeteilt
wurde ihm der Entwurf erst am 4. Mai 1856. Er sah vorlidufig davon ab,
sich schriftlich dariiber zu duflern!%. Der solothurnischen Regierung war
offenbar auch jetzt an einer raschen Losung der Seminarfrage wenig
gelegen. Statt sich um diese zu bemiihen, lud sie am 29. August 1856
die Mitdibzesanstidnde ein, anldBlich der nichsten Bundesversammlung
an einer Konferenz zur Beratung iiber einen interkantonalen Ausbau
der bestehenden theologischen Lehranstalt in Solothurn teilzunehmen.
Auf der Konferenz, die dann am 18. September in Bern stattfand !5, kam
es zu einer heftigen Auseinandersetzung zwischen Solothurn und den
iibrigen Dibzesanstinden, besonders als der solothurnische Landammann

18 SCHMIDLIN, S. 30; Schreiben von Kommissar MEYLE in Tobel an den Bischof vom
31. Januar 1856 (Bischoéfliches Archiv): « ... Auf mich hat der ganze Entwurf den
Eindruck gemacht, dafl man auch jetzt noch kein Seminar wolle. Dal} diese entworfene
Organisation von der Kirche nicht angenommen werden kénne, vermuthen gewil} die
die H. Abgeordneten selbst. Solothurn scheut die Kosten der Seminarerstellung, darum
stimmte Hr. Lack zu dem unausfithrbaren Entwurf des Radikalen Hr. Kellers und
Hr. Blésch, als Protestant, wollte eben nicht maBgebend erscheinen».

14 An der DiGzesankonferenz vom 28. Juli 1857 teilte der solothurnische Landammann
VIGIER mit, dall mit dem Bischof «konfidentielle Riicksprache genommen worden u.
dal3 der erste Abgeordnete von Solothurn aus den erhaltenen Riickduflerungen die
Ansicht geschopft habe, wenn der Entwurf angenommen werde, so werde der Hr. Bi-
schof keine Einsprache erheben, obschon er in einigen Punkten, namentlich in Bezug
auf die Wahl des Regens und des Subregens, einiges auszusetzen haben diirfte».

15 Personlicher Bericht des aargauischen Abgeordneten A. KELLER vom gleichen
Tage: KWe Fasz. IV; das amtliche Protokoll daselbst Fasz. 1. Mit dieser Konferenz
wollte Solothurn die 1850 ergebnislos verlaufenen Verhandlungen wieder aufnehmen;

vgl. oben S. 46, Anm. 5, ferner Mosca, Bd. IV (1950), S. 119 f.

60



Affolter erklirte, sein Stand werde «nur dann die Seminarfrage mit Eifer
an die Hand nehmen und nur dann zu Leistungen fiir ein solches Institut
sich verstehen, wenn zuvor die Frage der theologischen Lehranstalt eine
seinen Wiinschen entsprechende Erledigung gefunden habe». Dieser
Standpunkt erfuhr schiirfste Ablehnung von Seiten der Mitdiézesan-
stinde, besonders Luzerns, das seine ohnehin besser ausgebaute theolo-
gische Lehranstalt nicht preisgeben wollte, und auch des Aargaus,
dessen Abgeordneter Augustin Keller erneut die alten Griinde gegen
eine gemeinschaftliche theologische Lehranstalt unter den Augen des
Bischofs ins Feld fiihrte und die Haltung Solothurns als unstatthaft und
vertragswidrig bezeichnete. So endete die Konferenzsitzung véllig er-
gebnislos. Hingegen beschlofl man, wihrend der Dauer der Bundesver-
sammlung nochmals zusammenzutreten, um iiber den Seminarkonven-
tions-Entwurf von 1855 zu beraten. Doch ging die Bundesversammlung
am 27. September zu Ende, ohne daf3 der Vorort Solothurn zur beschlos-
senen zweiten Konferenzsitzung eingeladen hatte, was «von siamtlichen
Abgeordneten mit lautem Befremden aufgenommen» wurde!®. Solo-
thurns Mangel an gutem Willen war offensichtlich.

16 Bericht KELLERS an den Regierungsrat vom 27. September: KWe Fasz. I. - Auch
in Aarau beschiftigte man sich um jene Zeit erneut mit der Frage der bessern Ausbil-
dung der katholischen Theologen. Unter Hinweis auf die bei der jiingsten theologischen
Staatspriifung zu Tage getretene mangelnde Vorbildung der Kandidaten ersuchte die
Regierung am 31. Oktober 1856 den Kirchenrat um Begutachtung dieser Frage. Der auf
Grund der MeinungsiduBerungen der einzelnen Kirchenratsmitglieder ausgearbeitete
Bericht vom 2. Juli 1857 kam zu folgenden Schliissen: Obligatorischerklirung der
aargauischen Bezirksschule fiir zukiinftige Theologen; Einrichtung einer Art Konvikt
fiir Aarauer Kantonsschiiler, die Theologen werden wollen, unter Leitung des im Haupt-
amte anzustellenden Religionslehrers (um dem Besuch von Klosterschulen entgegenzu-
wirken); wesentlicher Ausbau des Philosophieunterrichtes an der Kantonsschule;
Wiinschbarkeit einer schweizerischen katholisch-theologischen Lehranstalt (angesichts
des «finstern Geistes, der gegenwiirtig, wie wohl noch nie, auf allen Universitiiten in
den katholisch-theologischen Fakultiiten herrscht»). Im Sinne des kirchenritlichen
Gutachtens faflte der Regierungsrat am 9. September 1857 BeschluB}, indem er insbe-
sondere die Erziehungsdirektion beauftragte, bei der Ausarbeitung eines neuen Schul-
gesetzes auf die beriihrten Fragen Riicksicht zu nehmen. Akten des Katholischen
Kirchenrates, Sitzung vom 2. Juli 1857.

61



VI

Das interimistische aargauische Priesterseminar in Zurzach

1856-1859

Bischof ArRNoLD hatte schon vor dem Zusammentreten der Berner
Konferenz die Hoffnung aufgegeben, das Diézesanseminar in den nich-
sten Monaten eriéffnet zu sehen, und darum, die im Vorjahre erhobene
Drohung wahrmachend, am 12. August 1856 den bischéflichen Kommis-
sarien und Dekanen der Di6zese mitgeteilt, daf} er von nun an nur solche
Theologen zu Priestern weihen werde, die, nach Vollendung eines drei-
jihrigen Studiums an einer theologischen Lehranstalt, einen einjéhrigen
Kurs in irgendeinem anerkannt guten, von ihm als zweckdienlich be-
zeichneten Klerikalseminar absolviert hiatten; die paar Vorbereitungs-
wochen in Solothurn, die bis jetzt iiblich waren, seien héchst ungenii-
gend!. Die Absicht des Bischofs stie} sogleich auf den entschiedenen
Widerstand Luzerns? und des Aargaus. AuGcuUSsTIN KELLER schrieb, als
Prisident des Katholischen Kirchenrates, am 13. November 1856 an den
Bischof, die aargauische Regierung werde keinem Kandidaten den
Besuch eines auslindischen Priesterseminars gestatten. Im Inlande aber
stehe nach seinem Urteil das Churer Seminar «auf einer so tiefen wissen-
schaftlichen Stufe und verfolgt eine den hierseitigen Anschauungen so
diametral entgegenlaufende Richtung, dal auch von diesem Institute
keine Rede sein kann». Auch der Geist, der im Seminar des Bistums
St. Gallen herrsche, wird abgelehnt. Am ehesten wiirde man die Aargauer
Theologen noch nach Luzern ziehen lassen, falls dort ein kantonales
Priesterseminar eréffnet wiirde; doch habe er auch gegen Luzern seine
Bedenken. KELLER ersucht daher den Bischof, bis zur Errichtung des
Diszesanseminars fiir die Aargauer die Durchfithrung von Seminarkursen
in Zurzach zu gestatten®. Das Entgegenkommen des Bischofs ermog-

1 SceMIDLIN, S. 38; Abschrift des Schreibens im Bischiflichen Archiv (Seminar-
akten).

? ScamipLIN, S. 40-48; Korrespondenz zwischen Luzern und dem Bischof im
Bischoflichen Archiv.

3 ScEMIDLIN, S. 48-50; Schreiben KELLERS im Bischéflichen Archiv; Kopie bei den
Akten des Katholischen Kirchenrats (Sitzung vom 5. Februar 1857) iiber die Errichtung
des interimistischen Priesterseminars in Zurzach; die darauf beziiglichen Akten der

62



lichte schon in kurzer Zeit die provisorische Errichtung von Kantonal-
seminarien in den Kantonen Luzern und Aargau. In Solothurn fiihrte
der Bischof selbst mit seinem Kanzler Duret einen fiinfmonatigen Se-
minarkurs speziell fiir solothurnische Theologen durch.

Der aargauischen Regierung konnte Keller in der Sitzung vom 21. No-
vember, nachdem er zwei Tage vorher in Solothurn mit dem Bischof
verhandelt hatte, miindlich dessen Einverstindnis zur Kenntnis bringen.
Am 17. Dezember genehmigte der Regierungsrat die Organisation des
interimistischen Priesterseminars am Kollegiatstifte Zurzach?, nachdem
das bischéfliche Ordinariat dieselbe gutgeheiflen hatte. Am gleichen Tage
ernannte die Regierung zum Regens den Stiftspropst Heinrich Mohr,
zum Subregens den Stiftsdekan Johann Huber, den nachmaligen letzten
Propst, zum Liturgen des Chordienstes den Stiftskustos Leonz Heer und
zum Liturgen des Pastoraldienstes den Chorherrn Heinrich Leonz
Huber. Dem Regens iibertrigt das Organisationsstatut (§ 10): die
Pastoral, die praktische Anleitung im Beichtstuhl und am Kranken-
und Sterbebette und die Anleitung zur pfarramtlichen Geschiftsver-
waltung; dem Subregens: die Homiletik und Katechetik mit praktischen
Ubungen, den Unterricht in den kirchlichen Gesetzen und Verordnungen
des Kantons und die Leitung der wissenschaftlichen Repetitionen; dem

Regierung zerstreut in den Jahrgingen 1856-59 der Abteilung KW, — KELLER hatte
zuerst das Kollegiatstift Rheinfelden fiir die Ubernahme des Kantonalseminars in
Aussicht genommen und sich in diesem Sinne am 10. Oktober 1856 an den mit ihm
befreundeten dortigen Propst, den bischéflichen Generalprovikar und Offizial J. A.
VOGELIN, gewandt. Dieser jedoch gab am 21. Oktober mit Riicksicht auf Alter und
Kriinklichkeit und wegen Mangels an geeigneten anderen Personlichkeiten abschligigen
Bescheid, befiirchtete auch, dal3 die fiir einen solchen Zweck eher in Betracht kommen-
den Zurzacher Stiftsgeistlichen schon durch ihre ordentlichen Amtspflichten zu sehr
in Anspruch genommen seien, und machte — entsprechend den inzwischen vom Bischof
erbetenen und erhaltenen konfidentiellen Winken — die Anregung, doch in Solothurn
eine provisorische Losung zu suchen oder allenfalls den Besuch des St. Galler Seminars
zu gestatten (Korrespondenzen im Bischoflichen Archiv).

4 Aargauisches Gesetzesblatt III. Bd. (Jg. 1855-56), S. 175-178; Gesetzessammlung
IV. Bd. (1857) S. 474-477; Schweizerische Kirchenzeitung 1857, S. 11 f. Die Text-
formulierung des 17 Paragraphen umfassenden Organisationsstatutes stammt von
KELLER, dem dabei ein lediglich die wichtigeren Punkte skizzierender Entwurf von Stifts-
propst MoHR vom 27. November 1856 vorlag; vgl. Akten des Katholischen Kirchenrats,
Sitzungen vom 10. Dezember 1856 und 5. Februar 1857; die Korrespondenz zwischen
KELLER und dem Bischof auch im Bischiflichen Archiv. — Uber das Zurzacher Seminar
handelt kurz Propst J. HUBER in seiner Geschichte des Stifts Zurzach (1865), S. 233 f.

63



Liturgen des Chordienstes: die Einfithrung und Einiibung in das Kir-
chendirektorium, das Brevier, Missale und Vesperale und den Unter-
richt im Choralgesang fiir den feierlichen Gottesdienst; dem Liturgen
des Pastoraldienstes: die Erklirung des Diézesanrituals und die Ein-
iibung der Liturgie bei der Ausspendung der heiligen Sakramente und
andern kirchlichen Handlungen. Die Dauer des Seminarkurses wurde
auf mindestens finf Monate festgesetzt (§ 2)°. Die Umschreibung des
Zieles der Seminarkurse, d.h. der beruflichen und sittlichen Vorbereitung
der angehenden Priester auf ihr Amt, fordert auch Beriicksichtigung des
Schulbesuches und der biirgerlichen Obliegenheiten des Pastoralamtes
(§ 3) und betont, daBl der Unterricht und die Erzichung im Seminar
«sich jeder einseitigen Richtung und ausschliefenden Tendenz miglichst
fern halten und namentlich die konfessionellen Verhiltnisse des Kantons
nie aus den Augen verlieren» solle (§ 6). Andere Bestimmungen regeln
die von den Alumnen verlangte Repetition der wichtigsten theologischen
Wissenschaften (Dogmatik, Moral und Pastoral), die Teilnahme an den
Gottesdiensten und die dabei vorgeschriebene Kleidung, die Unterbrin-
gung und Verkostigung der Alumnen gegen ein angemessenes Kostgeld
in der Propstei. Dem SchluBl des Kurses habe jeweilen eine Abordnung
des Katholischen Kirchenrates beizuwohnen (§ 12).

Am 3. Januar 1857 hiitte der erste aargauische Priesterseminarkurs in
Zurzach seinen Anfang nehmen sollen. Aber wegen starker militirischer
Einquartierung an der Rheingrenze — es waren gerade die Tage der
schirfsten Zuspitzung des Neuenburger Konfliktes — mullte die Eréffnung
um 10 Tage verschoben werden. Der Kurs dauerte kaum elf Wochen.
Drei Priesteramtskandidaten, zwei Aargauer und ein Solothurner, nah-
men an ihm teil. Am 6. April wurden die SchluBlpriifungen abgehalten,
in Anwesenheit von Landammann Augustin Keller und Pfarrer Miiller
in Laufenburg als Abgeordneten des Kirchenrates. Der Bericht, den
KEeLLER der Regierung iiber den Verlauf der Priifung erstattete, ist voll
des Lobes. Besonders ist hervorgehoben, dal die Priifung tiber die kirch-
liche Gesetzgebung des Kantons die Alumnen in diesem wichtigen Teile
der Seelsorge sehr wohl bewandert gezeigt habe®. Allgemein hitten so-

5 Dem Wunsche des Bischofs entsprechend hitte derselbe zehn Monate dauern
sollen, doch hatte Propst MoHR mit Riicksicht auf die sonstige starke Beanspruchung
und das Alter der Dozenten um Abkiirzung der Kursdauer ersucht.

® Der Subregens, Stiftsdekan HUBER, hatte die betreffenden «Gesetze und Verord-
nungen des Kantons und des Bundes nach Inhalt und Pagination zusammengestellt

64



wohl Lehrer als Zoglinge ihre Sache meisterhaft gemacht. « Besonders
aber war das gemitliche, freundliche, viterliche Verhiltnis, das sich von
Seite der Lehrer gegen die Alumnen kundgab, sodann der gesunde, prak-
tische, milde, rein kirchliche, von keiner fremden neumodischen Bei-
mischung getriibte Geist, der den ganzen Unterricht durchdrang, im
hiochsten Grade wohltuend und erregte bei den Abgeordneten von
neuem die fromme Sehnsucht nach einer gemeinsamen vaterlindischen
Bildungsanstalt fiir unsern jiingern Klerus, geleitet von erfahrnen und
wiirdigen Theologen des Landes. Auch das Betragen der Zoglinge und
ihr wahrhaft klerikaler Wandel wurde nicht nur von ihren Lehrern ge-
rithmt, sondern auch von den Biirgern des Ortes als musterhaft und
erbaulich geschildert.» Die Regierung dankte dem Regens und den drei
iibrigen Dozenten und bestimmte ihnen ein Honorar?. Auch der Bischof
hatte in einer Zuschrift seiner Zufriedenheit Ausdruck gegeben.

Zwei Jahre nach dem ersten Seminarkurs, am 18. November 1858, sah
sich Bischof Arnold, da das gemeinsame Diézesanseminar in Solothurn
noch immer nicht eréffnet war, ein zweites Mal veranlaf3t, der aar-
gauischen Regierung die Abhaltung eines Seminarkurses in Zurzach zu
gestatten. Derselbe wurde von den gleichen Dozenten durchgefithrt und
dauerte vom 13. Dezember 1858 bis zum 4. April 1859. Er war von vier
Priesteramtskandidaten aus dem Aargau besucht®. Wiederum fiel der
Bericht der kirchenritlichen Abordnung, KELLER und Pfarrer MULLER,
sehr lobend aus®. Dennoch sollte dieser zweite Zurzacher Kurs auch der
letzte des kurzlebigen aargauischen Priesterseminars sein.

und den ganzen vollstindigen Leitfaden den Alumnen zum Abschreiben in die Hand
gegeben.» Die Abgeordneten ersuchten den Verfasser, die Schrift dem Kirchenrate
zur Verfiigung zu stellen, damit dieselbe gedruckt jedem katholischen Geistlichen des
Kantons in die Hand gegeben werden konne.

" Der Regens bekam 300, der Subregens 250, die andern beiden Chorherren je 200
Franken. In gleicher Weise wurden dieselben fiir den zweiten Seminarkurs (1858/59)
honoriert.

8 Die Namen der Kandidaten der beiden Zurzacher Kurse bei HUBER, a.a.0., S. 234,
Anm. 2 und 3. — Die schriftlichen Arbeiten (auch Predigten) der Alumnen des zweiten
Kurses liegen bei den Akten des Katholischen Kirchenrats, Sitzung vom 1. Juli 1859.

® Ein Schreiben von Stiftspropst Moar an Keller vom 31. Dezember 1858 (Akten
des Katholischen Kirchenrats, Sitzung vom 10. Februar 1859) schildert das Leben im
Zurzacher Seminarkurs anschaulich und teilt auch dessen Tagesordnung mit: Vormit-
tags: 6-61% Uhr Aufstehen, Ankleiden, 614,—7 stilles Morgengebet und Meditation,
7-8 Privatstudium, 8-81, Friistiick, 149-1,10 Stiftsgottesdient, 10-1114, Unterricht

65

o



der Pastoral (tiglich), dann bis 12 Uhr Privatstudium; nachmittags 12-1 Mittagessen
und Rekreation, 1-2 Uhr Unterricht in Liturgie des Chorgottesdienstes (Dienstag bis
Freitag) und Pastoraldienstes (Montag und Samstag), 2-3 Privatstudium, 3-3 % Vesper
(Mittwoch 2-4 katechetische und homiletische Ubung), 144-4 Abendessen, 4-51, Un-
terricht, homiletischer und katechetischer Teil (Montag, Dienstag, Donnerstag, Frei-
tag), dann bis 8 Uhr Privatstudium, 8-9 Uhr Nachtessen und Rekreation, 9-91;, Nacht-
gebet und Meditation. Alle Sonn- und Feiertage nehmen die Alumnen am Pfarrgottes-
dienst und Stiftsamt, nachmittags an der Vesper teil; die iibrige Zeit ist fiir Studien
und Rekreation iiberlassen. Ausflige und Wirtshiduserbesuch diirfen nur im Beisein
von Seminarlehrern und mit Bewilligung des Regens gemacht werden. Offentliches
Rauchen ist untersagt. Man erwartet ein anstiindiges klerikales Betragen in und auller
dem Haus der Propstei. Vgl. auch den ersten Bericht Propst Moars an KELLER vom
31. Januar 1857 (Abschrift im Bischéflichen Archiv), ferner den Bericht des erstern an
den Bischof vom 5. Februar 1857, a.a.O.

66



VII

Letzte Verhandlungen iiber das Diézesanseminar in Solothurn
und endlicher Anschlufl des Aargaus an dasselbe

1857-1861

Inzwischen waren némlich die Verhandlungen iiber ein gemeinsames
Diszesanseminar nach Uberwindung weiterer und erheblicher Schwierig-
keiten doch zum Ziele gelangt. Angesichts seines Miflerfolges auf der
Septemberkonferenz 1856 hatte Solothurn den Plan des Ausbaues seiner
theologischen Lehranstalt einstweilen beiseite gelegt und zu einer neuen
Diézesankonferenz eingeladen. Am 28. Juli 1857 traten Abgeordnete
aller sieben Didzesanstinde in Bern zusammen, um iiber den im Oktober
1855 von der Dreierkommission ausgearbeiteten Seminar-Konventions-
entwurf Beschlufl zu fassen!. Aus der kaum dreistiindigen Beratung ging
der Text fast unverdndert hervor. Das Referat hatte man dem aar-
gauischen Abgeordneten KELLER iibertragen, aus dessen Feder der Ent-
wurf ja stammte. Zwar setzte sich der Vertreter Zugs fiir moglichste
Bewegungsfreiheit des Bischofs in der Leitung des Seminars und bei den
Wahlen des Regens und des Subregens ein und beantragte, ebenfalls
vergeblich, die Streichung des Passus in § 4, wonach die fiir die beiden
Stellen Vorgeschlagenen der Mehrheit der Stinde genehm sein muflten.
Der thurgauische Gesandte, Regierungsrat von Streng, schlug ohne
Erfolg vor, den § 10 (Teilnahme staatlicher Kommissarien an den Schluf3-
prifungen) ganz wegzulassen. Anklang fand hingegen die Anregung, in
§ 3 nicht einfach zu sagen, das Seminar stehe «unter der Aufsicht und
Leitung » des Bischofs und der ihm hiefiir beigegebenen vier Domherren,
sondern es stehe «zunichst» unter deren Aufsicht und Leitung, womit,
ohne ausdriickliche Worte, daran erinnert war, daf} der Staat das Ober-
aufsichtsrecht fiir sich beanspruchte. Eine scheinbar belanglose, aber
doch fiir den Geist, in dem die Diézesanstinde die Verhandlungen fiihr-

! Protokoll: KWe¢ Fasz. I; daselbst auch personlicher Bericht KELLERS an die
Regierung vom 29. Juli 1857. Das Protokoll abgedruckt in: Archiv fiir katholisches
Kirchenrecht, 29. Bd. (NF 23. Bd., 1873) S. 46-49. Vgl. nun auch Modsch, Bd. IV
(1950), S. 212 ff.

67



ten, bezeichnende Korrektur! Der Vorort Solothurn wurde ersucht,
«die Vollziechung des Beschlusses im erforderlichen Einverstindnisse
mit dem hochwiirdigsten Bischof einzuleiten», sobald die Ratifikation
durch die Stinde erfolgt sei.

Bis es soweit sein wiirde, glaubte Solothurn mit der offiziellen Mittei-
lung des Entwurfes an den Bischof noch zuwarten zu kénnen. Der
aargauische Grofle Rat ratifizierte die Konvention am 26. November
1857 ohne Diskussion mit groflem Mehr2. Doch war dieselbe schon bald
durch die Presse zur Kenntnis der Offentlichkeit gelangt. Bereits am
19. September hatte die Schweizerische Kirchenzeitung dariiber eine
kurze Notiz gebracht, in der die Ubereinkunft als «ein Meisterwerk
bureaukratischer Wichtigmacherei» bezeichnet wird; sie enthalte «eine
unerschopfliche Quelle von Aufsichts-, Inspektions-, Controlierungs-,
Rechnungs-, Verifikations- und Revisions-Paragraphen und Klauseln».
Die Einsendung schlief3t mit der Bemerkung, wenn dann die Konvention
von den Parlamenten der sieben Diézesanstinde ratifiziert sei, werde,
nach achtundzwanzig Jahren, «endlich die Sache offiziell an den hoch-
wiirdigsten Bischof gelangen, d.h. an den Punkt, bei welchem nach
unserer Ansicht hitte begonnen und nicht geendet werden sollen».
Weitere Einzelheiten iiber die Seminarkonvention waren dem am 24. Ok-
tober in der Kirchenzeitung erschienenen Berichte iiber die solothur-
nische Kantonsratssitzung vom 15. Oktober zu entnehmen. Und gerade

2 Akten des GroBen Rates, Sitzung vom 26. November 1857. — Als erster Diozesan-
stand hatte Solothurn die Ubereinkunft am 15. Oktober ratifiziert, es folgten in den
nichsten Wochen Bern, Thurgau und Aargau; anfangs Dezember waren noch die Rati-
fikationen von Luzern, Zug und Baselland ausstehend (laut «Schweizerischer Kirchen-
zeitung» vom 5. Dezember 1857). Im Solothurner Kantonsrate unterzog der konservative
JoseEF vox Sury den Entwurf, obgleich er fiir denselben stimmte, um nicht die Errich-
tung des Seminars zum Scheitern zu bringen, scharfer Kritik, bezeichnete ihn als Frucht
unbegriindeten Milltrauens gegen den Bischof, beanstandete, neben der staatlichen
Aufsichtsbehirde, vor allem die Einmischung in die Wahl der Seminarleitung, wobei
man bedenken miisse, «daf} sich unter den sieben Didzesanstinden drei beinahe ganz
protestantische befinden, und zudem ein paritiitischer, der den Katholiken noch mehr
Befiirchtungen zu verursachen geeignet ist, als jene drei zusammengenommen». Er
wolle «keine Suprematie der Kirche, aber eben so wenig die Omnipotenz des Staates;
jeder soll in der ihm von Gott und der Natur vorgezeichneten Sphire seine Titigkeit
entfalten konnen; der Staat finde namentlich bei den vorherrschenden materiellen
Bediirfnissen hinléingliche Beschiiftigung, ohne in allen Sakristeien und Beichtstiihlen
herumzustobern». (Schweizerische Kirchenzeitung vom 24. Oktober 1857). Vgl

Miscu, Bd. IV (1950), S. 123.

68



nach diesem Berichte wurde damals im Kantonsrate® die Meinung ge-
dullert, es «gehe aus den Verhandlungen der Dibzesanstinde deutlich
hervor, dal} die Annahme des vorliegenden Entwurfes von Seite der
kirchlichen Oberbehirde bereits gesichert sei». Aus der Kirchenzeitung
mag auch Monsignore J. M. Bovieri, der seit 1850 als Geschiftstriger
der péapstlichen Nuntiatur in Luzern amtete, erstmals erfahren haben,
daf3 die Basler Priesterseminarfrage im Juli 1857 in ein neues Stadium
getreten war. Wohl nicht zuletzt deshalb besuchte Bovieri am Schlusse
seiner Reise, die ihn in den letzten Oktobertagen 1857 in das Wallis
und dann nach Genf fithrte, auch Solothurn, wo er am 19. und 20. No-
vember Gast des Bischofs war. Damals stellte er diesem im Gespriiche
die Frage, ob er die Seminarkonvention nicht nach Rom senden wolle.
Der Bischof antwortete mit Nein; er glaube, es liege in seiner, des Bi-
schofs, Kompetenz, iiber die Errichtung des Seminars zu verhandeln,
auch sei ihm die Ubereinkunft noch gar nicht offiziell mitgeteilt worden*.
Erst nach seiner Heimkehr scheint Bovieri in der « Luzerner Zeitung»
vom 13. November die detaillierte Inhaltsangabe der Seminarkonvention
gelesen zu haben. Da beeilte er sich, dem Bischof unter Hinweis auf die
« Luzerner Zeitung» in einem vom 26. November datierten Briefe zu
sagen, welchen peinlichen Eindruck die den Rechten der Kirche abtrig-
lichen, gegen Konkordat und Bulle von 1828 verstoflenden Bestimmun-
gen auf ihn gemacht hitten, und ihn zu ermahnen, der Ubereinkunft
nicht vor dem Eintreffen papstlicher Weisungen zuzustimmen. Er erachte
es als seine Pflicht, die Sache zur Kenntnis des Heiligen Stuhles zu brin-
gen. Am nichsten Tage ersuchte BoviEri den Bischof noch um die Mittei-
lung des authentischen Textes der Konvention, welchem Wunsche man
in Solothurn auch sogleich nachkam. Vielleicht noch bevor diese Auffor-
derung dort eingetroffen war, hatte am 28. November Bischof KARL

Von dem in Anmerkung 2 erwihnten Votanten voN Sury. Vgl. auch oben An-
merkung 14 (zu S. 60).

+ Uber die Reise Bovieris berichtet die Kirchenzeitung vom 7. und vom 28. Novem-
ber, sie ist auch erwiihnt im «Schweizerboten» vom 27. Dezember 1858, in der spéter
noch zu nennenden Artikelserie Der Nuntius Bovieri und das Priesterseminar in Solothurn.
Von der Unterredung spricht Bischof KARL in seinem am 24. Dezember 1858 an Bovieri
gerichteten Brief (Konzept im Bischoflichen Archiv). Diese Unterredung vom 19./20.
November mul}, obwohl es im eben erwihnten Briefe nicht ausdriicklich gesagt ist,
im Jahre 1857 stattgefunden haben, und die Konvention, von der dabei gesprochen
wurde, war natiirlich jene von 1857. Was ScEMIDLIN hieriiber (S. 88 oben) schreibt, ist
daher falsch.

69



der Nuntiatur geantwortet, er unterziehe sich deren Befehlen. Niemals
habe er die Absicht gehabt, der Konvention ohne vorherige Beratung
mit seinem Domkapitel und ohne die notwendigen Vorbehalte zuzu-
stimmen. Da BovieRI nun aber die Ubereinkunft zur vorherigen Beur-
teilung nach Rom senden wolle, so widersetze er sich dem keineswegs,
im Gegenteil, er fiihle sich dadurch von jeder Verantwortlichkeit ent-
bunden. Nur bitte er, noch die Erlauterungen abzuwarten, die er ihm
moglichst bald werde zukommen lassen, Erliuterungen, die der Kurie
zur richtigen Wiirdigung der Sachlage notwendig seien. Er verwahre
sich gegen die leiseste Verdichtigung, die Rechte und Freiheiten der
Kirche nicht mit Entschiedenheit zu verteidigen®. Am 30. November
teilte Bovierr jedoch dem Bischofe mit, er habe die Sache bereits nach
Rom weitergeleitet. Wenige Tage spiter, am 4. Dezember, weilte Bo-
vieri erneut in Solothurn; die Angelegenheit schien ihm wichtig genug,
um nochmals die Reise dorthin zu unternehmen®. Am 17. Dezember sah
dann Bischof Karl seinen Domsenat um sich versammelt und beriet
mit ihm iiber die Seminarkonvention; er erklirte dabei, er sei gleich
anfangs der Meinung gewesen, dal} dieselbe «mit den kirchlicherseits
notigen Modifikationen und Restriktionen angenommen werden kénne ».
Das Domkapitel stimmte den vom Oberhirten vorgeschlagenen Abénde-
rungen einstimmig zu. Dem solothurnischen Landammann Vigier gegen-

iiber gab der Bischof seiner Uberzeugung Ausdruck, daB die Modifika-

5 Brief BoviEris vom 26. November und Konzept der Antwort des Bischofs vom
28. November 1857 im Bischéflichen Archiv; die weiteren Korrespondenzen zwischen
Luzern und Solothurn aus den letzten Novembertagen 1857 scheinen verloren zu sein;
erginzende Angaben bieten jedoch die zwei noch zu nennenden Briefe von Kanzler
DureT nach Rom. — Uber die Seminarverhandlungen von 1857/58 spricht SCHMIDLIN,
S. 51, 58-63, 71-92. Seine Darstellung ist gerade in diesen Partien nicht nur unklar,
sondern enthilt eigentliche Irrtiimer, so, wenn S. 51 (iéhnlich S. 71) gesagt wird, der
Konventionsentwurf vom 28. Juli 1857 sei «vom Bischofe unter Vorbehalt und von
den Stiinden den 17. September angenommen» worden; hier vermengt der Autor offen-
bar den vom Bischof nie akzeptierten Entwurf vom 28. Juli 1857 mit der am 17. Sep-
tember 1858 von Bischof und Diiézesanstinden unterzeichneten endgiiltigen Konven-
tion. Daher schien es mir notwendig, hier nochmals niher auf diese Verhandlungen ein-
zugehen und dieselben, namentlich das Eingreifen der Nuntiatur, anhand der Akten
klarzulegen.

¢ Diese zweite Besprechung erwiihnt der Bischof in seinem Brief vom 24. Dezember
1858 an Bovieri (s. oben, Anmerkung 4); eine Notiz iiber diesen Besuch enthilt auch
die Nummer der Kirchenzeitung vom 5. Dezember 1857, in der die Seminarkonvention
vollinhaltlich abgedruckt ist.

70



tionen «dem Apostolischen Stuhle geniigen und auch von den Diézesan-
standen angenommen werden kinnen.”» Bovieri wurde iiber diese Modi-
fikationen zunichst miindlich durch die Domherren Propst Leu und De-
kan Schlumpf, dann am 19. Januar 1858 durch Bischof KARL selbst
auch schriftlich® orientiert und hat darauf, wie versprochen, das Er-
gebnis der Beratungen des Domsenates jedenfalls sogleich nach Rom
mitgeteilt. Folgende Anderungen wurden vom Ordinariat als notwendig
bezeichnet: Weglassen der Berufung auf den Langenthaler Grundver-
trag (Einleitung und § 6), korrektere Formulierung der Gratuitits-
bestimmungen fiir Regens und Subregens (§ 4), Streichung der form-
lichen Staatsbewilligung fiir den Eintritt ins Seminar (§ 5), ebenso der
Einrichtung einer staatlichen Seminarinspektionskommission (§ 9), wobei
aber den Dibzesanstinden ausdriicklich das Recht zugebilligt wurde,
jederzeit auf Wunsch in den Seminarbetrieb Einsicht zu nehmen. Die
vom Bischof unter Beizug von vier Domherren zu erlassenden Seminar-
statuten sollten den Dibzesanstinden lediglich zur Kenntnisnahme (ad
visum) -mitgeteilt, nicht aber zur Genehmigung unterbreitet werden
miissen (§ 11). Zu streichen sei auch der Schluf3satz betreffend die von
der Dibzesankonferenz aufzustellenden reglementarischen Vorschriften
iiber Erhaltung, Bestand und hoheitliche Beaufsichtigung des Seminars.

Unmittelbar nach der Sitzung des Domsenates hatte sich im Auftrage
des Bischofs dessen Kanzler DURET am 19. Dezember in lingeren, z.T.
gleichlautenden Schreiben an zwei Persénlichkeiten in Rom gewandt,
die iber gute Beziehungen zum Vatikan verfiigten®. Beide Briefe
sprechen es offen aus, dal man am Bischofssitze iiber das doch wohl
voreilige Sicheinschalten Bovieris ungehalten war. Mit Recht wurde
befiirchtet, dafl dadurch die Seminarverhandlungen mit den Diézesan-
stinden sich nur noch schwieriger gestalten wiirdenl®, Man hitte es

7 Brief des Bischofs an Vigier vom 22, Dez. 1857 (Konzept im Bischéflichen Archiv).

8 Konzept im Bischoflichen Archiv; s. auch Scamiprin, S. 71 f.

® Konzepte der beiden Briefe (der eine lateinisch, der andere deutsch abgefal3t) im
Bischiflichen Archiv; Adressat des erstern war Dr. Florin Decurtins d. Ae. (1804-73),
langjihriger Schweizergardekaplan, pipstlicher Hausprilat, spiter Dompropst zu
Chur; der Adressat des zweiten Briefes lielJ sich nicht feststellen.

10 Zu Bovieris Weiterleitung des Seminarstatuten-Entwurfs nach Rom bemerkt der
Brief Durers an Decurtins: «Nescio, quo verbo hujusmodi agendi modus appellari
debeat, certe, ad harmoniam et concordiam non facit (!), neque ad bonum rei exitum
conducit, eo etiam minus, quo magis Basileensis dioecesis gubernia, partim protestantia
(zwingliana), pleraque radicalia (ut vocant),immixtionem Sedis Apostolicae abhorreant. »

71



daher in Solothurn begri3t, wenn der Schritt der Nuntiatur nach Még-
lichkeit wieder riickgingig gemacht, d.h. das Seminargeschift von Rom,
wenn auch unter Vorbehalt der pipstlichen Approbation nach erfolgtem
Abschluf}, wieder in die Hand des Bischofs gelegt worden wiire. Man gab
der Hoffnung Ausdruck, ein solches Entgegenkommen des Heiligen
Stuhles zu erreichen, allenfalls durch den Einflufl des Kardinals de
Andrea, bei welchem sich jene réomischen Persénlichkeiten in diesem
Sinne verwenden sollten. Ahnlicher Ansicht war der Luzerner Stifts-
propst Joser BURKARD LEU, seit kurzem als nichtresidierender Domherr
Mitglied des Domsenates. Auch er wandte sich deswegen brieflich nach
Rom, und zwar an Augustin Theiner, den bekannten vatikanischen Ar-
chivar, wihrend Bischof KARL selbst u. a. an Kardinal Reisach schrieb!!.

In Rom jedoch glaubte man diesen Wiinschen nicht entsprechen zu
konnen. Am 12. Miirz 1858 erhielt Bovieri die Antwort des Kardinal-
staatssekretirs ANTONELLI und machte dem Bischof von Basel noch am
selben Tage davon Mitteilung!?. Zwar erlaubte der Papst, auf ein ande-
res, im September des Vorjahres eingereichtes Gesuch des Bischofs hin,
das zu errichtende Priesterseminar in den Riumen des inzwischen, Ende
1857, vom Kantonsrate aufgehobenen Solothurner Franziskanerklo-
sters'® unterzubringen, unter der Bedingung der Riickgabe bei Wieder-
erstehen des Klosters. Aber er verwarf, ohne auf Einzelheiten einzugehen,
die von den Diézesanstinden am 28. Juli 1857 in Bern beschlossene
Ubereinkunft iiber das Priesterseminar und bezeichnete auch die vom
Bischof im Verein mit dem Domkapitel vorgeschlagenen Modifikationen
als ungeniigend. Die Konvention schmilere die bischifliche Autoritiit
und verstofe in verschiedener Hinsicht gegen das Bistumskonkordat und
die Umschreibungsbulle von 1828, sowie gegen die Vorschriften des Kon-

11 Nach dem Schreiben Leus an den Bischof vom 8. Januar und dem Konzept eines
Briefes des letztern an Leu vom 9, Mirz 1858 (Bischifliches Archiv; daselbst weitere
Briefe LEus zur Seminarfrage vom 11. Januar, 7. Mirz, 10. und 13. Mai 1858). Die
Zitate aus dieser Korrespondenz bei ScHMIDLIN (namentlich S. 78 fI.) machen dessen
Darstellung auch hier unklar, besonders deshalb, weil LEu den Brief vom 10. Mai in
der irrigen Meinung schrieb, Rom habe sich iiber die vom Bischof vorgeschlagenen Mo-
difikationen gar nicht geidulert.

12 Original des Briefes von Bovierr im Bischéflichen Archiv: vgl. auch ScEMIDLIN,
5. T6 L.

13 Uber dessen Ende vgl. Scamiprin S. 31-38, 51-58, 63-71,96-104; ferner Moscu 1V,
S. 123-132. Durch die Aufhebung loste sich fiir Solothurn die 1828 iibernommene Auf-
gabe, das Gebiiude fiir das Priesterseminar zur Verfiigung zu stellen, auf einfache Weise.



zils von Trient. Wenn die Diézesanstinde gewisse Zugestiandnisse erlangen
mochten, so milllten sie sich direkt an den Heiligen Stuhl als Mitkon-
trahent des Bistumskonkordates wenden. Wenn sie aber bereit seien,
sich ganz nach den bestehenden vertraglichen und kanonischen Bestim-
mungen zu richten, so stehe einem direkten Ubereinkommen mit dem
Bischof nichts im Wege. Der Bischof orientierte die solothurnische Re-
gierung am 28. April iiber den Entscheid des Heiligen Stuhles. Zwei Tage
spater wurde der Inhalt des bischiéflichen Schreibens vom Vororte den
Mitdiézesanstinden mitgeteilt und diesen die baldige Einberufung einer
Diszesankonferenz in Aussicht gestellt!,

Im Aargau erstattete der Katholische Kirchenrat, von der Regierung
darum ersucht, schon eine Woche darauf, am 8. Mai, Bericht iiber die
durch den Entscheid Roms entstandene Lage!>. Der Bericht, zweifellos
von KEeLLER verfalit, bestreitet dem pipstlichen Stuhl rundweg das
Recht zur Annahme oder Verwerfung der Seminarkonvention. Dieses
Recht stehe nur dem Bischof zu. Es werde iibrigens im bischéflichen
Schreiben nicht gesagt, worin im einzelnen der Widerspruch zum Kon-
kordat bestehe. Dies anzugeben, wiire nach Meinung des Berichterstatters
schwer gefallen. Die Kurie wolle «eben durchaus auf den bestehenden
vertragsmiBigen Grundlagen nicht eintreten!¢; sie méchte auf dem Wege
eines Konkordats eben auch an diesen Grundlagen éndern; hiezu kénnen
aber die Kantone nicht Hand bieten. Entweder ist es der Kurie ernst

14 KW ¢ Fasz. I; das bischéfliche Schreiben vom 28. April, abgedruckt in der « Schwei-
zerischen Kirchenzeitung» vom 15. Mai 1858. Jedenfalls um die kommenden Verhand-
lungen nicht noch mehr zu erschweren, erwiihnt dieses Schreiben des Bischofs lediglich
die Verurteilung des Konventionsentwurfes, nicht aber, dal} Rom auch die Abiinderungs-
vorschlige des Bischofs als ungeniigend erachtete. Als LEu, von dem auch die in der
Kirchenzeitung, a.a.0., zitierte AuBerung in der « Neuen Ziircher Zeitung» stammen
diirfte, am 10. Mai an den Bischof schrieb (s. oben Anmerkung 12), kannte er nur diese
Mitteilung, den Brief BoviEris vom 12. Mirz dagegen noch nicht. Nach Mosch, 1V,
S. 132 f., hat der Bischof schon vor dem 28. April mit der solothurnischen Regierung
vertrauliche Besprechungen in dieser Sache aufgenommen.

15 KWe Fasz. 1.

16 In Wirklichkeit war gerade das Gegenteil der Fall. Die Kurie konnte, wenn sie das
weitgehende Aufsichtsrecht und das Mitspracherecht bei der Wahl der Seminarleitung,
welches die Dibzesanstinde beanspruchten, ablehnte, doch mit gutem Grunde darauf
verweisen, dal} solche Rechte im Bistumskonkordat zwischen ihr und den Diézesan-
stiinden mit keiner Silbe erwiihnt oder gar anerkannt waren. Der nachtrigliche Langen-
thaler Geheimvertrag aber, durch den die Stinde im Widerspruch zum Konkordat
sich jene Rechte gewihrleistet hatten, bestand fiir die Kirche iiberhaupt nicht.

73



mit dem Dringen nach einem Priesterseminar und dann muf} sie den
Kantonen ihre vertragsmifligen Rechte lassen, oder die ganze Angelegen-
heit bleibt auf dem nimlichen Standpunkt wie seit Errichtung des
Bisthums. Unterdessen haben wir unser interimistisches Priesterseminar
in Zurzach, und das geniigt vollkommen.» Der Bericht schlie3t mit dem
Antrag, die angekiindigte Diézesankonferenz zwar zu beschicken, aber
lediglich ad audiendum et referendum. In diesem Sinne falite der Re-
gierungsrat Beschlufl. An der Konferenz, die am 28. Juli 1858 wiederum
in Bern tagte, war er durch seine Mitglieder Keller und Hanauer ver-
tretenl?,

Die Instruktion der luzernischen Abgeordneten an diese Konferenz
gibt der Verwunderung dariiber Ausdruck, da Rom die Seminarkon-
vention verworfen habe, noch bevor dieselbe dem Bischofe von Seiten
der Stinde offiziell zur Kenntnis gebracht worden sei. Es widerspreche
dem Bistumskonkordat, wenn die Kurie zum voraus dirigierend in die
Verhandlungen zwischen Bischof und Stinden eingreife. Darum sollten
die Stidnde die bischéfliche Mitteilung offiziell gar nicht zur Kenntnis
nehmen. Dagegen sei der Bischof vor jeder weitern Beschluf3fassung
einzuladen, seine Ansichten und Wiinsche zu dullern, und alsdann eine
neue Konferenz, und zwar nach Solothurn, einzuberufen. Die aargauische
Gesandtschaft beschrinkte sich auf die Erkldarung, daf3 der Aargau sich
«nicht bewogen finden kénne, zu weitern Diézesaneinrichtungen Hand
zu bieten», da lediglich der unbefugte Ubergriff der Nuntiatur neue Ver-
handlungen veranlaBt habe. Uberdies war kurz zuvor zwischen Bischof
und Kanton ein heftiger Konflikt wegen der Verkiindigung der Misch-
ehen und der Anerkennung des Plazets ausgebrochen!s. An einer Abén-
derung des Entwurfs von 1857 kénne der Aargau nicht mitwirken, son-
dern miisse sich dagegen seine Rechte und Konvenienzen des entschie-
densten verwahren. Wiederum trat allein Zug dafiir ein, daBl «den
kirchlichen Behorden in der Seminarangelegenheit jene freiere Stellung
eingeriumt werde, um mit eigener Verantwortlichkeit sorgen zu kénnen,
dafl das geistliche Lehramt mit tiichtigen Vorstehern bestellt werde».
Das Ergebnis der kurzen Konferenz war die Ernennung einer aus den

17 Protokoll der Konferenz: KWe Fasz .I; daselbst auch ein personlicher Bericht
KEeLLERS. Abdruck des Protokolls in: Archiv fiir katholisches Kirchenrecht, 29. Bd.
(NF 23. Bd. 1873), S. 49-51.

18 Dariiber vgl. M. RoseNBERG, Die Kirchenpolitik Augustin Kellers (Freiburg 1941),
S. 65-75; iiber die Stellung Kellers in der Seminarangelegenheit s. daselbst S. 86-93.

T4



Regierungsriten A. C. Affolter (Solothurn), Rennward Meyer (Luzern)
und Migy (Bern) bestehenden Kommission, die den Auftrag erhielt, mit
dem Bischof auf der Grundlage der Konvention von 1857 zu unterhan-
deln. Der Vorsitzende, Landammann Affolter, hatte zu Beginn der Sit-
zung iiber die ihm konfidentiell zur Kenntnis gelangten Punkte, welche
Rom beanstandete, orientiert.

Nachdem Affolter und Migy — Rennward Meyer war abwesend — vom
31. August bis 2. September 1858 mit dem Bischof verhandelt und eine
neue Ubereinkunft entworfen hatten, erging die Einladung an die
Di6zesanstinde, an der auf den 16. September angesetzten Konferenz
in Solothurn teilzunehmen, die nun endlich, dreiflig Jahre nach der Reor-
ganisation des Bistums, zum Ziele fiithren sollte!®. Den Aargau vertraten
auch dieses Mal die Regierungsrite Keller, Prisident, und Hanauer,
Vizeprisident des Katholischen Kirchenrates. Der erste Sitzungstag
war zunichst der Berichterstattung iiber die Verhandlungen mit dem
Bischof gewidmet. Nach zihem Ringen hatte man sich doch auf eine
Formulierung der umstrittenen Bestimmungen einigen kénnen, welche
fiir den Bischof, wenn auch nicht befriedigend, doch zur Not annehmbar
war. Auf beiden Seiten war offenbar der Wille zu einem gewissen Ent-
gegenkommen vorhanden. Die grindliche artikelweise Beratung im
Schofle der Konferenz erforderte zwar wegen einiger Punkte nochmalige
Riicksprachen beim Ordinariat, ergab aber nur unwesentliche Ande-
rungen am Entwurf, wie ihn die Kommission im Verein mit dem Bischof
festgelegt hatte. Am zweiten Konferenztage, dem 17. September, wurde
der Text des Ubereinkommens endgiiltig bereinigt und dann vom Bi-
schof und von den Abgeordneten der Diézesanstinde — ohne den Aargau
— unterzeichnet. Wenn die Kommission auf der Konferenz wiederholt
die Uberzeugung aussprach, daB sie trotz der Beriicksichtigung gewisser
bischoflicher Wiinsche « wirklichen staatlichen Rechten wesentlich nichts»
vergeben habe, so traf dies gewil} zu. Auch ein sachlicher Vergleich der
beiden Konventionen von 1857 und 1858 lif3t erkennen, daf3 vor allem
der Bischof der Entgegenkommende gewesen ist. Den Rechtsanspriichen
der Kirche, wie sie Rom unentwegt vertrat, ist nur ungeniigend Rechnung
getragen, so dafl dem Bischof, wollte er die Errichtung des Seminars
nicht wieder auf unabsehbare Zeit hinausschieben lassen, nichts anderes

1® Protokoll (37 S.) der Konferenz vom 16./17. September 1858: KWe¢ Fasz. I. Ab-
druck (fehlerhaft) in: Archiv fir katholisches Kirchenrecht, 29. Bd. (NF. 23. Bd.,
1873), S. 51-62.

75



iibrig blieb, als die Ubereinkunft bloB fiir sich als verbindlich anzuneh-
men und zu erkliren, er werde dieselbe dem pépstlichen Stuhl nicht
mitteilen 20,

In der Einleitung der endgiiltigen Fassung der Konvention, die sich
textlich weitgehend an ihre Vorgingerinnen von 1830, 1852, 1855 und
1857 anschlieit, ist nun die Berufung sowohl auf den Langenthaler
Vertrag als auf das Bistumskonkordat weggelassen. In § 3 erlangte der
Bischof die Streichung des Wortchens «zunichst». Auf staatlicher Seite
fand man sich damit ab, da jain § 9 das staatliche Aufsichtsrecht ohnehin
anerkannt sei. Beim § 4 erkldrte der Bischof zwar seine persinliche Be-
reitschaft, nur Ménner, die den Stinden genehm seien, mit der Seminar-
leitung zu betrauen; allein nach der Intervention der Nuntiatur sei er
nicht in der Lage, dem Staate die Bestimmung die Gratuitit zuzuge-
stehen. Schliefllich einigte man sich beziiglich der Wahl von Regens und
Subregens auf folgende gemilderte Fassung: « Der Bischof erkliirt es als
seine Pflicht zu erachten, zu diesen wichtigen Stellen nur solche Minner
zu withlen, welche auch das Vertrauen der Mehrheit der Diézesanregie-
rungen besitzen. Diese haben sich, bevor er zu einer Wahl schreitet,
dariiber auszusprechen». Faktisch war damit fir die Handlungsfreiheit
des Bischofs nichts gewonnen?. In § 5 fiel sodann die staatliche Be-
willigung fir den Eintritt ins Seminar weg. Die eintretenden Semina-
risten mufiten sich nun durch «ordnungsgemille und befriedigende
Zeugnisse sowohl iiber das Studium sidmtlicher theologischen Lehrfi-
cher, als iiber ihre guten Sitten bei dem Bischofe und der betreffenden
Regierung geniigend ausweisen kénnen».?? § 9 gesteht zwar den Stéinden

20 Konferenz-Protokoll, S. 14 f: « Der Bischof erklirte: das mit der Commission ver-
abredete Projekt ohne Vorbehalt irgend einer Ratifikation fir sich als verbindlich zu
erkliren und anzunehmen; er werde dasselbe auch nicht an den piapstlichen Stuhl mit-
theilen.» — Die Konvention vom 17. September 1858 abgedruckt in der «Schweizeri-
schen Kirchenzeitung» vom 23. Oktober 1858.

*1 Mit einigem Recht sagt KELLER (in dem noch zu erwiihnenden kirchenritlichen
Bericht vom 4. November 1858) hiezu: «In der Wirklichkeit kommt es also ganz auf
dasselbe hinaus, nur ist der moralischen Stellung des Bischofs durch die gewihlte Re-
daktionsform mehr Rechnung getragen.»

22 Dazu bemerkt KELLER, a.a.0.: «Im Art. 5 faBite die frithere Ubereinkunft beziiglich
der Aufnahme der Alumnen in das Seminar wiederum nur die Stellung und landesherr-
liche Berechtigung der contrahirenden Diozesanstiinde ins Auge . .. Die neue Fassung
des Artikels verlangt nun den diesfiilligen Ausweis der Kandidaten billiger Weise auch
gegeniiber dem Bischofe, ohne dal} dadurch das Recht einer Regierung, einem Kandida-

76



weiterhin das Recht zu, «zu jeder beliebigen Zeit Einsicht iiber das Se-
minar in seinen verschiedenen Beziehungen zu nehmen oder nehmen zu
lassen». Dagegen willigte man ein, die vom Bischof abgelehnte staatliche
Aufsichtskommission zu streichen, allerdings nur in der ﬁberzeugung,
daf} jenes zugestandene Recht es doch ermdégliche, «das Leben im Se-
minar nach allen Richtungen beaufsichtigen zu lassen».?* Wie in den
frithern Entwiirfen gestattete auch jetzt § 10 den Vertretern des Staates
die Teilnahme an den Endpriifungen. Viel zu reden gab § 11, der schlie(3-
lich so formuliert wurde: « Die mit Beachtung vorstehender Grundlagen
durch den Bischof, unter Zuziehung der vier ihm vorschriftgemifl bei-
gegebenen Dombherren, fiir das Seminar zu erlassenden Statuten, mit
Ausnahme jener der religios-sittlichen Disziplin, sollen der Genehmigung
der in Konferenz versammelten Didzesanstinde unterlegt werden.» Der
Entwurf von 1857 hatte von «landesherrlicher» Genehmigung der «fir
das Seminar in wissenschaftlicher, disziplinarischer und é6konomischer
Beziehung zu erlassenden Statuten» gesprochen. Nun wiinschte und
erreichte zunichst der Bischof die Streichung des Ausdrucks «landes-
herrlich», den er als veraltet bezeichnete, sodann die Weglassung von
«in wissenschaftlicher, disziplinarischer und 6konomischer Beziehung»
und dafiir die Einfiigung der Parenthese «mit Ausnahme jener der
innern Disziplin» nach «Statuten». Uber das innere Verhalten und
Leben der Seminaristen, die geistlichen Ubungen und dergleichen von
sich aus und unabhingig von den Staatsbehérden Regulative zu er-
lassen, miisse man dem Ordinariate doch zugestehen. Aber gerade die
Ausnahme der Statuten iiber die innere Disziplin erregte bei den Stinden
Bedenken. Sie fiirchteten, der Bischof kénnte die Grenzen dieses Ge-
bietes der innern Disziplin zu weit ziehen. Schliellich wurde mit bi-
schoflicher Zustimmung fiir die endgiiltige Fassung der etwas engere
Begriff «religios-sittliche Disziplin» gewihlt:,

ten den Eintritt zu bewilligen, geschmiilert wird, gleichviel ob sie diese Bewilligung von
einer wohlbestandenen Staatspriifung oder einer andern Form des Ausweises abhiingig
machen will.»

3 Vgl. auch unten S. 85.

21 Der Bischof lief} dafiir, um einer zu engen Auffassung des Begriffs von Seiten des
Staates vorzubeuge., in das Konferenzprotokoll die Erklirung aufnehmen, es sollten
darunter «nicht nur die notwendigen Regeln iiber hiusliche Andachtsiibungen, Gottes-
dienstbesuch und Aushiilfe dabei, Sakramentenempfang usf. inbegriffen sein, sondern
auch jene Vorschriften, welche die Heranbildung eines wahrhaft wiirdigen priester-
lichen Charakters wesentlich bedingen, wie z. B. Uberwachung des Umganges in sittli-

Ui



Im Namen der aargauischen Regierung hatte Augustin Keller gleich
zu Beginn der Aussprache die Erklarung abgegeben, daf} der Aargau der
Ubereinkunft nicht beitreten kionne, solange sein Konflikt wegen der
Mischehen und des Plazet mit dem Bischof nicht ausgetragen sei. Im
wesentlichen hat sich Keller deshalb an der Konferenz darauf beschrinkt,
die neue Ubereinkunft einer vorliufigen allgemeinen Kritik zu unter-
werfen; er sah insbesondere in § 11 eine Schmailerung des staatlichen
Aufsichts- und Plazetrechts. Aber die Mehrheit teilte doch die Auffassung
des bernischen Vertreters Migy, daf} ja auch das Gebiet der innern Diszi-
plin dank des in der Ubereinkunft festgelegten Aufsichtsrechtes dem
wachsamen Auge des Staates nicht verborgen bleiben kénne. Trotz der
gedullerten Kritik erklirte die aargauische Gesandtschaft doch am
Schlusse, daB sie «im wesentlichen mit der verabredeten Ubereinkunft
einverstanden» sei, aber eine Beteiligung im Hinblick auf den erwihnten
Konflikt vorldufig ablehnen und sich darum auch das Recht auf ein
eigenes kantonales Seminar vorbehalten miisse; «man moge sich indel3
durch diese Erklirung nicht schrecken lassen, da Hoffnung zu baldiger
Verstindigung vorhanden scheine.» Bis der Aargau sich seinen Mit-
dibzesanstinden anschlof}, vergingen dann allerdings noch drei Jahre.

Im Laufe des Winters 1858/59 wurde die Ubereinkunft von den GroBen
Riten der Stinde Luzern, Solothurn, Bern, Zug und Thurgau ratifiziert,
dagegen durch den Landrat von Baselland, dessen Vertreter die Kon-
vention unterzeichnet hatte, am 15. November 1858 verworfen??, und
zwar aus denselben Griinden, die man auch in Aarau immer wieder
dagegen ins Feld fithrte: Verkiimmerung des staatlichen Aufsichts-
rechtes und des Plazet. Als der bernische Grofle Rat am 20. November?2®
die Ratifikation aussprach, tat auch er es nur mit dem ausdriicklichen
Vorbehalt, jederzeit von der Ubereinkunft zuriickzutreten, wenn be-
griindete Klagen tiber die Fithrung des Seminars eingehen und denselben
nicht Rechnung getragen wiirde. Uberdies sollte gerade diese Berner
Grofiratssitzung ein unerquickliches Nachspiel haben. Regierungspri-
sident Karl Schenk wollte sich die Gelegenheit nicht entgehen lassen,
vor aller Offentlichkeit dem Unwillen Ausdruck zu geben, den der po-

cher Beziehung, Untersagung der Wirtshiduser, des Besuches von Tanzplitzen und
Ahnliches».

25 ScEMIDLIN, S. 85 (mit einzelnen Fehlern in den Daten); iiber die Ratifikation
durch den solothurnischen Kantonsrat vgl. Mosch, IV, S. 134-136.

26 Tagblatt des GroBBen Rates des Kantons Bern, Jg. 1858, S. 434-436.

78



litische Radikalismus, dariiber empfand, daBl das Seminarprojekt von
1857 durch das Eingreifen der Nuntiatur zu Fall gebracht worden war.
In seiner Berichterstattung stellte er nun den Verlauf der Angelegenheit
so dar, als ob der Bischof den fritheren Seminarvertragsentwurf ange-
nommen, der papstliche Geschiftstriger aber sich daraufhin in Solo-
thurn eine Abschrift des Vertragstextes «verschafft» und in kurzer Zeit
dessen Verurteilung durch Rom erwirkt habe. Diese Erkldrung Schenks
war, wie sich aus unserer Darstellung ergibt, mindestens teilweise un-
genau oder sogar unrichtig. Weder hatte Bischof Karl jener Konvention
je zugestimmt, noch Bovieri deren Text ohne Wissen des Ordinariats
gewissermafllen erschlichen, um sie nach Rom zu senden. Was im Berner
Groflen Rate und dann auch in der Presse iiber Bovieris Verhalten gesagt
wurde, konnte dieser nicht auf sich beruhen lassen. In der Kirchenzeitung
vom 4. Dezember 1858 erklirte er namentlich die Behauptungen als
falsch, daf} er sich ohne Wissen des Bischofs von Kanzler DURET eine
Abschrift des Vertrages verschafft und diese, ebenfalls ohne Wissen
des Ordinariats, nach Rom gesandt habe. Die Gegenseite wiederum sah
in der Aussage BoviERIs geradezu eine Verletzung der Ehre des obersten
bernischen Magistraten, der dadurch der Liige bezichtigt worden sei.
Schon am 15. Dezember gab eine Interpellation diesem die Méglichkeit,
sich im Groflen Rate nochmals einldfllich dariiber zu duflern??. Dal}
Schenk dabei in lingern Ausfithrungen nachwies, die Konvention von
1857 sei durch das Eingreifen der Nuntiatur zum Scheitern gebracht
worden, war insofern iiberfliissig, als diese Tatsache als solche von Bo-
vieri ja nicht bestritten worden war. Im iibrigen berief sich Schenk auf
das vom Bischof natiirlich nicht unterzeichnete Protokoll der Diézesan-
konferenz vom 16./17. September 1858, wonach dieser nach eigener
Aussage nicht beabsichtigt habe, von der Konvention nach Rom Mittei-
lung zu machen, die Nuntiatur sich jedoch eine Abschrift verschafft und
diese, trotz wiederholter Abmahnung von Seiten des Bischofs, nach Rom
habe gelangen lassen. Schenk hielt darum an seiner Darstellung des
Verlaufes der Intervention Bovieris durchaus fest.

Nach allem, was im bernischen Parlament und in verschiedenen Zei-
tungen des Landes zu dieser Sache gesagt worden war, konnte der Bi-
schof selbst nicht mehr schweigen. Am selben 15. Dezember wandte er
sich offenbar in der irrigen Annahme, der Adressat werde davon bei der

27 a.a.0., S. 461 f.

79



Beantwortung der erwiihnten Interpellation noch Gebrauch machen
kénnen, in einem vertraulichen Schreiben an Prisident Schenk?2$, Er
betonte darin, daf3 Bovieri durch 6ffentliche Blitter Kenntnis von der
umstrittenen Seminarkonvention erhalten und zuerst nur auf Grund
dieser Pressemeldungen, ohne sein Vorwissen, dariiber in Rom Bericht
erstattet habe. Es habe dann, nachdem dies geschehen sei, kein Grund
mehr bestanden, dem Ansuchen Bovieris, der Bischof méchte ihm eine
authentische Kopie des Vertragsentwurfes zustellen, nicht zu entspre-
chen. Die Nuntiatur habe also, um in deren Besitz zu gelangen, keinen
Schleichweg wihlen miissen. Ubrigens sei der ihm noch gar nicht offiziell
mitgeteilte Vertrag von ihm noch keineswegs genehmigt worden. Auch
der Offentlichkeit gegeniiber gab Bischof KARL, in der Kirchenzeitung
vom 25. Dezember 1858, eine entsprechende Erklirung ab. Wenn er
mit der Ubersendung des Projektes nach Rom nicht einverstanden ge-
wesen sei, dann deshalb, weil er es weder genehmigt, noch so, wie es war,
ohne Vorbehalt je anzunehmen gewillt war. Er sei unter den gegebenen
Umstinden auch der Uberzeugung gewesen, «daB die Angelegenheit des
Seminars in der Kompetenz des Diézesanbischofs noch liege». Im iibri-
gen konnte er nur wiederholen, was er an Schenk iiber die Mitteilung der
Abschrift nach Luzern geschrieben hatte. Ausdriicklich bezeichnete er
es am Schlusse als unrichtig, dafl er «je ein Konferenzprotokoll unter-
schrieben habe oder auch nur ein solches kenne.»

Dem Erscheinen dieser éffentlichen Erkliarung des Bischofs war ein
Briefwechsel zwischen ihm und BovIERI vorausgegangen?®, in dem die
zwischen den beiden Prilaten bestehende Verstimmung zum Ausdruck
kam. In seinem Briefe vom 24. Dezember 1858 erinnerte der Bischof
Bovieri nochmals an die im November des Vorjahres in Solothurn ge-
habte Unterredung und an dessen eiliges Vorgehen in der Seminarange-
legenheit und sprach schliefSlich die Hoffnung aus, dall seine in der
Kirchenzeitung erscheinende Erklirung Bovieri befriedigen werde;
jedenfalls sage sie in kurzen Worten die Wahrheit, daran halte er fest.
BoviERI erachtete es dann besonders wegen der AuBlerungen Schenks

®8 Staatsarchiv Bern, Akten iiber das Kirchenwesen, Mappe 1858/59. Ich verdanke
die Mitteilung dieses Briefes Herrn Staatsarchivadjunkt E. MEYER.

2 Davon hat sich im Bischéflichen Archiv nur das Konzept der vom 24. Dezember
datierten bischioflichen Antwort auf ein Schreiben Bovieris vom Tage vorher, das leider
verloren ist, erhalten, die bereits zu erwiihnen war (oben, S. 69, Anm. 4 und S. 70,
Anm. 6).

30



und der auf dessen Seite stehenden Presse doch als notwendig, noch
einmal sich an die Offentlichkeit zu wenden. Seine Ausfiihrungen er-
schienen in der Kirchenzeitung vom 1. Januar 18593°, Er stellte darin
zunichst grundsitzlich fest, dall dem Heiligen Stuhle als Kontrahenten
des Bistumskonkordates von 1828 das Recht nicht abgesprochen werden
konne, dazu auch ein Wort zu sagen, wenn man das Seminar auf Grund-
lagen, die jenem Konkordat nicht entsprechen, errichten wolle. Nach der
Erektionsbulle von 1828 mii3ten ohnehin auch die das Seminar betreffen-
den Vollzugsakten der romischen Kurie itberwiesen werden. Er schilderte
hierauf noch etwas einldBlicher sein Vorgehen im November 1857. Er
habe es einfach als seine amtliche Pflicht erachtet, Rom in dieser Sache
zu informieren.

Unter dem Titel Der Nuntius Bovieri und das Priesterseminar in
Solothurn brachte der « Schweizerbote», um von der Gegenseite nur noch
diese AuBerung zu nennen, in den letzten Dezembertagen 18583! eine
Folge von sieben lingeren Artikeln. Nach Stil und Ton dieser Aus-
filhrungen ist kaum ein anderer Verfasser denkbar als Aucustin KEL-
LER. Die Abhandlung, die wiederum ein aufschluBireiches Zeugnis des
Geistes darstellt, in dem die Mehrheit der staatlichen Vertreter die Se-
minarverhandlungen seit Jahren fiihrte, bezeichnet das Verhalten Bo-
vieris gegeniiber dem bernischen Regierungsprisidenten als einen «kirch-
" lich diplomatischen Skandal». Ja, Bovieri wird nun als Liigner auch
gegeniiber dem Bischof hingestellt, weil seine 6ffentliche Erkldrung zu
dessen Aussagen im Widerspruch stehe. Bovieris Stellung sei aus diesen
und anderen Griinden unhaltbar geworden. Daf} in den letzten Zeilen
einer grundsitzlichen Uberpriifung der Stellung der Nuntiatur gerufen
wird, entsprach schlieBlich einem gerade damals mit Nachdruck ver-
tretenen Postulat des schweizerischen Radikalismus 32,

Die liickenhafte Uberlieferung der Quellen, der Umstand, daf3 das
Eingreifen der Nuntiatur im November 1857 ein Jahr spiiter, als schon

3 Deutsche Ubersetzung der franzésischen Erklirung bei Scamiprin, S. 89 ff.

31 Nummern vom 22., 23., 27., 28., 29., 30. und 31. Dezember. Die Artikelserie enthiilt
mancherlei Schiefheiten, etwa in der Interpretation der bischiflichen Erklirung (Kir-
chenzeitung vom 25. Dezember), sowie sachliche Irrtiitmer und Ungenauigkeiten, die
zum Teil wenigstens durch die naturgemill mangelhafte Kenntnis der Akten der Ge-
genseite bedingt sind. Es eriibrigt sich, hier darauf noch einzugehen, nachdem nun der
Ablauf jener Ereignisse dargestellt wurde, wie er sich meines Erachtens im Lichte eines
breiteren Aktenmaterials darbietet.

32 Vgl. dazu auch unten, S. 84, Anm. 34.

6 81



itber die Ratifikation der neuen Ubereinkunft beraten wurde, Gegenstand
einer unsachlichen, gehissigen und erregten Polemik in der Presse ge-
worden ist, endlich die Mingel der Darstellung ScEMIDLINS erschweren
es uns, den wirklichen Verlauf der Dinge klar zu sehen und die Handeln-
den gerecht zu beurteilen. Soviel ergibt sich aber doch wohl, dafl von
wesentlichen Widerspriichen zwischen den Erklirungen BoviERris und
des Bischofs nicht gesprochen werden kann. Ersterer durfte sagen, die
Behauptung sei unwahr, dafl er die gewiinschte authentische Kopie des
Konventionsentwurfes ohne Wissen (a I'insu) des Bischofs erhalten und
ebenso ohne dessen Wissen nach Rom geschickt habe; denn er hatte die-
sen von seiner Absicht, es zu tun, benachrichtigt. Die erste Meldung
nach Rom allerdings hatte BovieRri, ohne sich deswegen mit dem Ordi-
nariat in Verbindung zu setzen, lediglich auf Grund der Angaben in der
« Luzerner Zeitung» ergehen lassen. Diese Tatsache wird in der bischofli-
chen Erklirung festgestellt. Unbestreitbar ist sodann auch die weitere
Tatsache, daf3 Bovier1 zwar den Bischof von seinem Vorhaben, den von
ihm erbetenen Konventionstext nach Rom zu senden, in Kenntnis
setzte, aber dann doch iiber dessen Wunsch, damit noch bis zum Ein-
treffen der in Aussicht gestellten Erlduterungen zuzuwarten, hinwegging.
Davon ist nur in der Erklirung des Bischofs ausdriicklich die Rede, was
aber jedenfalls nicht bedeutet, Bovieri habe diesen Umstand irgendwie
ableugnen wollen. Jeder der beiden Prilaten sagte eben hauptsichlich
das, was er zur Aufklidrung iiber seine eigene Haltung in der umstrittenen
Angelegenheit der Offentlichkeit glaubte sagen zu miissen. So ergidnzen
sich ihre Aussagen viel eher, als dal} sie sich widersprechen. Der Vorwurf,
er habe bewuf3t eine Unwahrheit gesagt oder den Bischof durch seine
Aussage bloBgestellt, trifft den pipstlichen Geschiiftstriger sicherlich
nicht. Mit Recht war dagegen jener ungehalten dariiber, dal Bovieri
zuerst ohne in Solothurn sich zuvor iiber die Sache niher zu informieren
und dann, nachdem der Bischof sich geiuflert, ohne Riicksicht auf dessen
Wiinsche vorgegangen war. Tatsichlich muBten nach den Schluflbe-
stimmungen der Bistums-Erektionsbulle von 1828 u. a. die Urkunden
iiber die Errichtung des Dibzesanseminars, wenn diese Wirklichkeit
geworden, in authentischer Abschrift nach Rom iibermittelt werden,
um dort im Archiv der Konsistorialkongregation niedergelegt zu wer-
den 3, Noch war aber, als Bovieri sich einschaltete, das Seminar nicht

33 LampERT, Kirche und Staat, Bd. III, S. 84.

82



errichtet und der Bischof hatte zum Seminarprojekt der Ditzesanstinde
noch nicht einmal amtlich Stellung nehmen kénnen. Da mullten die
Mitteilungen der Nuntiatur in Rom, wenigstens solange man dort die
bischéflichen Vorbehalte und Abiénderungsvorschlage nicht kannte,
doch den peinlichen Eindruck erwecken, der Oberhirte der Diézese Basel
stehe im Begriffe, einer dem Konkordat wie den kanonischen Vorschrif-
ten widersprechenden Ubereinkunft zuzustimmen. Das war jedenfalls,
von der zu befiirchtenden Erschwerung der kiinftigen Verhandlungen
mit den Didzesanstinden abgesehen, fiir das Ordinariat in Solothurn
der Hauptgrund, iiber Bovieri ungehalten zu sein. Griéflere Schuld an
der unerfreulichen Lage der Dinge trugen allerdings letztlich die Diézesan-
stinde.

1828 hatten sie im Konkordat die Verpflichtung iibernommen, dem
Priesterseminar die notwendigen Gebiulichkeiten und Existenzmittel
zur Verfiigung zu stellen. Statt sich auf diese Aufgabe zu beschrin-
ken, bemiihten sie sich nun seit mehr als einem Vierteljahrhundert darum,
das von ihnen beanspruchte ausgedehnte Aufsichtsrecht iiber das Prie-
sterseminar zur Geltung bringen, also dessen Leitung durch die nach
dem Konkordat hiefiir alleinzustéindige kirchliche Behorde méglichst
einzuengen. Der Oberhirte blieb auch von diesen Verhandlungen so gut
wie ganz ausgeschlossen. Noch der Konventionsentwurf von 1857 hiitte
ja, bevor er dem Bischof vorgelegt worden wire, zunichst von den
kantonalen Parlamenten aller Diézesanstidnde ratifiziert werden sollen.
Hoffte man vielleicht, dadurch dem Ordinariat ein allfélliges Nein zu
erschweren ? Da hatte dann das Eingreifen der Nuntiatur immerhin
zur Folge, dal man sich entschloB, zunichst mit dem Bischof zu einer
Einigung iiber den Vertragstext zu kommen. Das mithsam gewonnene
Ergebnis entsprach, wie gezeigt wurde, den kirchlichen Forderungen
nur teilweise und zwang den Bischof, wollte er nicht wieder alles scheitern
lassen, zu dem mit den SchluBlbestimmungen der Erektionsbulle von
1828 nicht durchaus im Einklange stehenden Versprechen, nichts nach
Rom mitzuteilen. Es scheint aber, daf3 schlieBlich aus denselben Griin-
den auch die Nuntiatur und der Heilige Stuhl davon abgesehen haben,
gegen die Konvention vom 17. September 1858, deren Text schon am
23. Oktober in der Kirchenzeitung zu lesen war, Einspruch zu erheben.
Jedenfalls ist uns von einer neuerlichen Stellungnahme der rémischen
Instanzen nichts bekannt. Sie haben die Konvention offenbar still-
schweigend geduldet.

83



So konnte man denn endlich zur Verwirklichung des Priesterseminars
der Dibzese Basel schreiten. Der Bischof zeigte, nachdem nun fiinf von
den sieben Dibozesanstinden die Ubereinkunft angenommen hatten, den-
selben am 25. Mirz 1859 an, er sei gesinnt, Karl Kaspar Keiser von Zug,
Professor der Theologie in Solothurn, zum Regens und Josef Amrein
von Gunzwil, Professor der Grammatik in Luzern, zum Subregens des
Dibzesanseminars zu ernennen. Gutgeheilen wurde der bischéfliche
Vorschlag erst an der am 20. September auf dem Rathause zu Solothurn
abgehaltenen Diszesankonferenz3!. Es nahmen daran nur Vertreter von
Solothurn, Bern, Luzern und Zug teil; der thurgauische Abgeordnete
Regierungsprisident von Streng war am Erscheinen verhindert, und
Aargau und Baselland hatten die Konferenz, da sie sich ausschlieBlich
mit dem Seminar beschiftigte, natiirlich nicht beschickt. Zunichst
bejahte die Konferenz die Frage, ob man trotz des Abseitsstehens zweier
Stinde zur Errichtung des Seminars schreiten wolle. Mit besonderer
Wirme sprach sich Landammann Hegglin von Zug dafiir aus, indem er
zugleich das stete Mifltrauen zwischen den geistlichen und weltlichen
Behorden tadelte. Zur Errichtung und Begriindung eines wahrhaft
erspriefllichen Instituts sei Vertrauen niétig. Hauptgeschift war die
Durchberatung der Statuten fiir das neue Priesterseminar. Der Bischof
hatte dieselben im Verein mit dem Domkapitel entworfen und am 8. Juli

31 Protokoll der Konferenz: Akten des Kirchenrates, Sitzung vom 23. August 1860.
— Schon am 26. Juli 1859 hatte in Bern eine von allen sieben Stiéinden beschickte Dioze-
sankonferenz (Protokoll, a.a.0.) stattgefunden, auf deren Traktandenliste als Haupt-
geschiifte die Gratuitit der als Regens und Subregens Au-ersehenen und die Seminar-
statuten gesetzt worden waren. Beide Geschiifte wurden aber, u. a. weil der aargauische
Grofle Rat iiber die Konvention damals noch nicht Beschlull gefaft hatte, auf die
nichste Konferenz verschoben und dafiir zwei lingere Referate Kellers angehért, in
denen er den bischoflichen Kanzler Duret scharf angriff, die kirchliche Dispenspraxis,
insbhesondere die der Nuntiatur auf diesem Gebiete und beziiglich der Seminarkonven-
tion vorgeworfenen Einmischungen beanstandete und namens seiner Regierung ent-
sprechende Schritte beim Bundesrat beantragte; der Nuntius sollte fortan auf scine
Funktion als rein diplomatischer Vertreter seines Souveriins beschrinkt sein und jeg-
licher Einmischung in die kirchlichen Verhiltnisse der Schweiz sich enthalten. Zum
Schlusse, der Nuntiatur als kirchlicher Institution, «dieser veralteten, zwecklosen, ja
gemeinschidlichen Einrichtung, ein Ende zu machen», kommt auch das Gutachten,
das (September 1858/Mirz 1859), im Auftrag des Kirchenrates dessen Mitglied Fiir-
sprech Jos. KELLERSBERGER in Baden ausgearbeitet hatte (Referat uber die bischof-
lichen Rechte und die Stellung der pépstlichen Nuntiatur in der Schweiz, Manuskript
von 114 Seiten, KWe¢ V).

84



dem Vorort zugestellt. In der Folge nahm er daran auf Wunsch Solo-
thurns noch einige kleinere Abianderungen vor. Die Dibzesankonferenz
unterwarf nun die Statuten einer in alle Einzelheiten gehenden Priifung,
machte zu Handen des Bischofs eine Anzahl Anderungsvorschlige und
erteilte, in Erwartung der Annahme dieser Vorschlige durch das Ordi-
nariat, den Statuten vorerst auf ein Jahr die Genehmigung. Die vorge-
schlagenen Abénderungen konnte der Bischof, der sich in den nichsten
Tagen deswegen mit seinem Domkapitel beriet, gutheilen mit einer
Ausnahme. Im Entwurf war der Bischof als «der oberste Vorsteher,
Leiter und Beaufsichtiger des Dibzesan-Priesterseminars» bezeichnet.
Die Stiéinde verlangten nun, dafl gesagt werde, er nehme diese Stellung
«kirchlicherseits» ein. Unnachgiebig hielten die Vertreter des Staates
an dieser Forderung fest. Landammann Vigier drohte sogar mit dem
Riicktritt Berns und Solothurns vom Seminar. SchliefSlich, am 11. Ok-
tober, gab der Bischof auch hier nach, unter dem Vorbehalt, dafl der
Staat daraus keine Rechte herleiten diirfe, die nicht schon in der Kon-
vention vom 17. September 1858 festgestellt seien®®. Ein kleiner Wort-
streit und doch ein eindriicklicher Beweis dafiir, dal} die Mehrheit der
Dibzesanstinde im Grundsitzlichen der bisherigen kirchenpolitischen
Linie durchaus treu geblieben war.

Noch deutlicher spricht der alte Geist aus dem Antrag, den am Schlufl
der Konferenz Landammann Vigier stellte. Er schlug vor, die Diézesan-
konferenz solle alle drei Jahre «zur reglementarischen Beaufsichtigung
der Wirksamkeit, der wissenschaftlichen und disziplinarischen Richtung,
sowie des gesamten innern Lebens der Anstalt» eine dreigliedrige Kom-
mission wihlen, die jeweilen von einem solothurnischen Regierungsrat
prisidiert wiirde und in der Regel jihrlich einen umfassenden Bericht
zu erstatten hiitte «iiber die Leitung, Verwaltung und das gesamte Leben
des Seminars in allen seinen Beziehungen». Der Antrag wurde mit den
Stimmen Berns, Solothurns und Luzerns gegen jene Zugs zum Beschluf3
erhoben. Er war einfach eine wortliche Wiederholung des § 9 der von
der Kurie verworfenen Ubereinkunft von 1857. Im Herbst 1858, bei der
Unterhandlung mit dem Bischof, hatte man, um dessen Unterschrift
zu erhalten, die Aufsichtskommission, die Augustin Keller schon 1852
gefordert und in den Entwiirfen von 1855 und 1857 auch durchgesetzt
hatte, gestrichen. Jetzt war sie auf einem andern Wege wieder zur Gel-

3 ScHMIDLIN, S. 93-95 (nennt als Konferenzort irrtiimlich Bern).

85



tung gebracht, vielleicht, wie wir bald sehen werden, nicht ganz ohne
Zutun des abwesenden Fiihrers der aargauischen Kirchenpolitik. Der
Vorort Solothurn, dem der bernische Regierungsrat Schenk die spezielle
Uberwachung des Seminars empfahl, erhielt Vollmacht, das Nétigschei-
nende fiir dessen innere Einrichtung anzuordnen. Endlich, am 4. Januar
1860, wurde das Priesterseminar der Didzese Basel in den Riumen des
aufgehobenen Solothurner Franziskanerklosters eriffnet.

Augustin Keller hatte sich an der Konferenz vom 16. und 17. Septem-
ber 1858 iiber die damals von den iibrigen sechs Di6zesanstinden und
vom Bischof angenommene Seminarkonvention nur kurz, ohne sie vorher
griindlich iiberpriift zu haben, geiuBert. Diese Uberpriifung wurde in
den folgenden Wochen zu Hause nachgeholt. Ihr Ergebnis ist das ein-
laBliche Gutachten, das der Katholische Kirchenrat am 4. November
1858 der Regierung auf deren Ersuchen tiber die Konvention erstattete 3,
Gleich zu Beginn wird betont, die getroffenen Abinderungen seien im
allgemeinen «fast durchweg mehr formeller als prinzipieller Natur»,
zum Teil einfach durch den Umstand bedingt, dal} die frithern Ent-
wiirfe lediglich als Vertrag der Dibzesanstinde untereinander gefafit
waren, «mit Ausschlufl des Bischofs, den man bis dahin nicht in dieser
Stellung zur Anstalt ansehen zu diirfen glaubte», nun aber der Bischof,
wie es schliefSlich den Bistumsvertrigen entspreche, Mitkontrahent ge-
worden war. Wenn sodann im Ingref} die Berufung auf den Grundver-
trag und das Bistumskonkordat gestrichen wurde — jenen hatte man
auf Wunsch des Bischofs weggelassen, dieses dann auf Antrag aus dem
SchoBe der Dibzesankonferenz — so diirften daraus keine Konsequenzen
zu Ungunsten darin verankerter Rechte gezogen werden. Ahnliches gelte
von den Anderungen in den §§ 3, 4 und 537. Die Nennung einer Aufsichts-
kommission in der frithern Fassung von § 9 scheine «die bischéfliche
Autoritit in der ausgesprochenen Form etwas behelligt zu haben. Der
Bischof wiinschte daher, es miochte diese Organisationsweise nicht direkt
in die auch von ihm zu unterzeichnende Ubereinkunft aufgenommen,
sondern bei einer allgemeiner gehaltenen Redaktion der spitern orga-
nisatorischen Anordnung der Diézesanstinde frei vorbehalten werden.» 38

38 KW ¢ I; Konzept von der Hand KELLERS bei den Akten des Kirchenrates, Sitzung
vom 4. November 1858.

37 S, die Zitate oben, S. 76, Anm. 21 und 22.

38 Es ist fraglich, ob der Bischof wirklich, wie KELLER es darstellt, damit einverstan-
den war, daB3 die Aufsichtskommission zwar in der Konvention gestrichen, aber dann

86



Die neue Fassung iiberlasse es den Stinden, die Beaufsichtigungsweise
nach ihrem Gutfinden zu regeln. So kommt KELLER zum Schlusse, die
Ubereinkunft sei zur Genehmigung zu empfehlen, mit alleiniger Aus-
nahme des § 11. Dal} hier auf eine staatliche Genehmigung der Seminar-
statuten, soweit dieselben die religios-sittliche Disziplin betreffen, ver-
zichtet wird, fordert KELLERS scharfe Kritik heraus. Das widerspreche
dem Grundvertrag, worin die Stinde das «Jus inspectionis et cavendi»
in seiner ganzen Ausdehnung feierlich beansprucht hatten. «Sodann
ist gerade die religios-sittliche Disziplin in einem Priesterseminar fir die
kiinftige Lebens- und Berufsrichtung des Klerikers von der héchsten
Wichtigkeit, indem die Erfahrung zeigt, wie gerade in dieser Beziehung
die verderblichsten klerikalen Verkehrtheiten aus vielen Seminarien
herausgebracht werden.» Der Einwendung des Bischofs, eine staatliche
Aufsicht iber dieses Gebiet sei, als weltliche Einmischung, unkirchlich
und darum auch unzuléssig, stehe «nicht nur das jeherige Prinzip des
Hoheitsrechtes des christlichen Staates, sondern auch selbst die Lehre
der Kirchenviiter direkt entgegen.» Was der grofle heilige Augustinus
in dem von KELLER angefiithrten Satze?®® «beziiglich auf das Jus inspec-
tionis et cavendi der Staatsgewalt auch in rein religivsen Dingen im
Anfange des fiinften Jahrhunderts lehrte, ist von keinem der spitern
Viter als unkirchlich und darum unzulidssig widersprochen und ver-
worfen worden.»

Das kirchenritliche Gutachten schlieBt mit dem Antrage, die Uber-
einkunft vom 17. September 1858 zu ratifizieren, jedoch unter folgenden
Bedingungen: 1. dal dem Aargau jederzeit das vertragsmiflige Recht,
ein eigenes Seminar zu halten, ungeschmilert vorbehalten bleibe; 2. daf}
die Diézesanstinde in sich ergebenden Fillen gegeniiber dem Artikel 11
das Jus inspectionis et cavendi in seiner vollen Ausdehnung geltend
machen, wie denn der Kanton Aargau die Ausiibung dieses Rechtes
unter allen Umstinden und nach jeder Richtung des bestimmtesten

doch auf andere Weise verwirklicht wurde. Jedenfalls bietet das Konferenzprotokoll
keinen Anhaltspunkt fiir die Annahme, die Stinde hitten dem Bischofe hieriiber ihre
Absichten mitgeteilt.

% Avcustinus, Contra Cresconium Donatistam, lib. III, cap. 51 (Opera, Tom. IX,
Antwerpiae 1700, 315): «In hoc enim reges, sicut eis divinitus praecipitur, Deo serviunt
in quantum reges sunt, si in suo regno bona jubeant, mala prohibeant, non solum quae
pertinent ad humanam societatem, verum etiam quae ad divinam religionem. » KELLERS

Zitat stammt ohne Zweifel aus BALTHASARS De Helvetiorum juribus circa sacra (1768),
S. 80.

87



vorbehilt und verwahrt; 3. daB die in Artikel 9 der frithern Ubereinkunft
aufgestellte Aufsichtskommission der Dibdzesanstinde sofort mit der
Errichtung des Seminars ernannt und deren Bestellung und Wirksamkeit
reglementarisch geordnet werde; 4. endlich, dafl diese neu vereinbarte
Ubereinkunft, in Wahrung der bischéflichen und staatlichen Rechte,
weder der Nuntiatur, noch einer andern Autoritit zur Ratifikation,
Interpellation oder sonstigen Riickduflerung unterstellt werde. Die
Regierung machte diesen Antrag zu dem ihrigen und unterbreitete ihn
am 19. November dem Groflen Rat, der ihn zur Begutachtung einer
Funferkommission unter dem Vorsitze von Firsprech Dr. Brentano
iiberwies 0. Im Gegensatz zur Regierung gelangte die Kommission zur
Auffassung, daf} eine bedingte Ratifikation unméglich sei, da es sich um
einen dreiseitigen Vertrag handle, der in sich selbst zusammenfalle,
sobald der eine Kontrahent Bedingungen an denselben kniipft, die der
andere nicht zugibt. Sie beantragte darum, der Konvention, da sie dem
Staate das Aufsichtsrecht nicht in seiner ganzen Ausdehnung einriume,
die Genehmigung nicht zu erteilen. Seiner Kommission Folge leistend,
hat denn auch der aargauische Grofle Rat am 5. September 1859 der
Seminarkonvention die Ratifikation verweigert, jedoch in dem Sinne,
dafl der Regierung «unbenommen sei, zu Wiederherstellung der ver-
kiitmmerten Staatsrechte in dem vereinbarten Projekte die Unterhand-
lungen fortzusetzen.»

Nachdem der Grofle Rat sein Nein gesprochen, mufite der Aargau es
ablehnen, an der Dibzesankonferenz, die, wie schon erwiihnt, am 20.
September 1859 in Solothurn tagte und hauptsichlich der Bereinigung
der Seminarstatuten gewidmet war, teilzunehmen. Doch sah man sich
sogleich in die Notwendigkeit versetzt, wenigstens nach einer vorliufigen
Losung zu sucheni!, Als am 21. September drei aargauische Theologie-
kandidaten die Staatspriiffung bestanden hatten, bat daher der Regie-
rungsrat den Bischof um seine Erlaubnis, nochmals den interimistischen

40 Akten des GroBen Rates, Sitzung vom 5. September 1859,

41 Uber die Entwicklung der Seminarangelegenheit in den Wochen unmittelbar nach
dem groBriitlichen Entscheid und die Uberlegungen, die man sich in Aarau machte,
berichtet das vier Folioseiten umfassende aufschluflreiche Referat KELLERsS vom
19. November (KWec I), das er am 24. November seinen Regierungskollegen vortrug
und welches dann im regierungsriitlichen Bericht an den Groflen Rat vom gleichen
Tage teilweise Verwendung fand. (Akten des GroBlen Rates, Sitzung vom 30. November
1860).

88



Seminarkurs in Zurzach durchzufiihren. Der Bischof gab am 7. Oktober
unter Hinweis auf die bevorstehende Eréffnung des Dibézesanseminars
in Solothurn abschligigen Bescheid, erklirte aber, ungeachtet des Ab-
seitsstehens des Aargaus, die drei Priesteramtskandidaten ins Solo-
thurner Seminar aufnehmen zu wollen.

Man war in Aarau enttduscht iiber die «kaum zu erwarten gewesene
Antwort» des Bischofs, enttiuscht wohl noch mehr dariiber, daf3
«seitens der iibrigen Dibzesanstinde von einer einldBlichen Beriicksich-
tigung oder nihern Wiirdigung der Wiinsche unseres Kantons einfach
Umgang genommen» wurde. Meldungen, die eben damals in 6ffentlichen
Blittern erschienen, liefen aber den Regierungsrat vermuten, daf3 auch
noch Bern, dessen Groller Rat die Seminarkonvention im November
1858 nur unter der Bedingung des Beitritts aller Didzesanstinde rati-
fiziert hatte, Schwierigkeiten machen werde. In der Hoffnung, in Bern
einen starken Bundesgenossen zu finden, reiste Keller im Auftrag der
Regierung nach der Bundesstadt und besprach sich am 21. Oktober mit
Schenk und Migy. Jedoch ohne Erfolg; denn bereits auf der Diozesan-
konferenz vom 20. September hatte sich Bern, wie Keller nun erfuhr,
mit Solothurn, Luzern und Zug iiber die Statuten und die baldige Eroff-
nung des Seminars geeinigt. Regierungsprisident Migy erklirte lediglich
seine Bereitschaft, an Landammann Vigier zu schreiben und ihn zu
ersuchen, sich persénlich beim Bischof zugunsten des aargauischen
Standpunktes zu verwenden. Auch KELLER selbst gelangte am 23. Ok-
tober und nochmals am 8. November in diesem Sinne an seinen Freund
Vicier. Endlich, am 11. November, konnte dieser an Keller berichten:
Der Bischof habe zwar nichts einzuwenden gegen eine Einsichtnahme
der Statuten von Seite der Stinde. Vorlidufig benétige er aber auller den
schon von der letzten Dibzesankonferenz genehmigten keine weitern
Statuten. Wenn spiter noch andere Bestimmungen nétig werden
sollten, z. B. iiber den Gottesdienst, so wiirden ja auch diese den Stinden
bekannt, da sie jederzeit ins Seminar Einsicht nehmen kénnten. Er sei
auch bereit, dieselben den Stinden mitzuteilen, wolle sich aber dazu
nicht verpflichten und an der Ubereinkunft nichts indern. Dies von ihm
zu verlangen, «sei ein gar zu arges Miffitrauensvotum gegen ihn, als ob er
da Ungeheuerliches aufnehmen wiirde». Der Bischof habe sehr guten
Willen gezeigt, dem Aargau den Eintritt zu erméglichen. VicIER selbst
anerbot seine weitern Dienste in der Sache, war doch auch ihm, wie den
meisten Diézesanstinden, viel gelegen am Beitritte und an der Mit-

89



wirkung des Aargaus bei «der Griindung eines vaterlindischen, frei-
sinnigen Seminars».

Angesichts des bisherigen Verlaufes der Angelegenheit war jedoch
Keller zur Uberzeugung gelangt, daB es sich mit der Ehre des Kantons
nicht wohl vertrage, die andern Dibzesanstinde «noch einmal und zwar
jetzt gleichsam bittweise» um nachtrigliche Zulassung des Aargaus zum
beschlossenen Priesterseminar oder um sonstige Beihilfe zu ersuchen.
Anderseits konnte nun offenbar vom Bischof nicht mehr erwartet werden,
daB er zu einer Anderung der Ubereinkunft Hand bieten wiirde. Schlief3-
lich trug dieselbe ja nicht nur seine eigene Unterschrift, sondern war
von fiinf Diézesanstinden, davon vier mehrheitlich freisinnigen, ratifi-
ziert worden. Dal3 der Bischof einfach seine Bereitschaft erkliirte, alle
Statuten den Stinden mitzuteilen, ohne eine formliche Verpflichtung
einzugehen, betrachtete man aber in Aarau als untragbare Schmilerung
des beanspruchten uneingeschrinkten Jus inspectionis et cavendi. So
beschlof3 die Regierung am 23. November, in der Hoffnung, auf diesem
Wege zum Ziele zu gelangen, von jenem Rechte Gebrauch zu machen,
welches gerade sie in den letzten drei Jahrzehnten sich so oft feierlich
vorbehalten hatte, vom Recht, notigenfalls ein eigenes Seminar errichten
zu diirfen. KELLER erhielt den Auftrag, schon auf den andern Tag einen
entsprechenden Dekretsentwurf vorzulegen. Zugleich wurde den aar-
gauischen Theologiekandidaten fiir dieses Mal der Besuch des ihnen vom
Bischof zu bezeichnenden Seminars erlaubt?2.

Zwei Tage darauf stellte die Regierung den von KELLER entworfenen
kurzen Dekretsvorschlag dem Groflen Rate zu. Die von der Legislative
zu beschlieBende Errichtung eines aargauischen Priesterseminars am
Stifte Zurzach (§ 1), das auf der Grundlage der bischéflich gutgeheiflenen
Organisation fiir das interimistische Seminar daselbst eingerichtet werden
sollte (§ 2), wird in der Einleitung zum Dekret damit begriindet, daf}
durch das Vorgehen der Diézesankonferenz vom 20. Herbstmonat 1859
beziiglich des Didzesanseminars fir den Aargau die Notwendigkeit
eigener angemessener Iiirsorge eingetreten sei. Nach allem Vorausge-
gangenen finde man, wie es im regierungsritlichen Begleitbericht zum

12 Schreiben KELLERS an den Bischof vom 7. Dezember 1859. Von den drei Kandi-
daten besuchten dann zwei (Karl Lochbrunner und Gottlieb Pfyffer) das Solothurner
Seminar, der dritte (Viktor Hiirbin) verzichtete, wurde Bezirkslehrer und war spiiter
wihrend rund vierzig Jahren Strafanstaltsdirektor in Lenzburg; alle drei traten nach
1870 zum Altkatholizismus iiber, die erstern als Pfarrer zu Obermumpf und Méhlin.

90



Dekretsvorschlag vom 25. November heifit, «keinen Zweck und keinen
ehrenhaften Anhaltspunkt mehr, die Unterhandlungen mit den Stinden
oder mit dem Bischofe weiter fortzusetzen». Wenn aber in jenem Bericht
die zuversichtliche Erwartung ausgesprochen ist, durch die geplante Er-
richtung eines Kantonalseminars «allermindestens den an den Beitritt
zum Didzesanseminar gekniipften diesseitigen Begehren mehr Nachdruck
und willigern Eingang zu verschaffen», dann darf daraus wohl geschlos-
sen werden, die Regierung habe kaum sehr ernsthaft an die Verwirkli-
chung ihres Zurzacher Projektes geglaubt, sondern dasselbe eher als
Druckmittel betrachtet. Dall «die Geltendmachung des staatlichen
Aufsichtsrechtes in seinem vollen Umfange im Bereiche des Kantons
wohl . . . ungleich leichter und sicherer durchzufiihren» sein wiirde, war
allerdings Grund genug, den gefaB3ten Plan nicht so rasch aufzugeben.
Mit Berufung auf die Bestimmungen des Konkordates und des Grund-
vertrages wird betont, dal} es nicht einzig Sache des Bischofs sein kénne,
zu erkliren, ob auller dem Dibézesanseminar noch ein Kantonalseminar
errichtet werden solle oder nicht; an den einzelnen Kantonen sei es,
«iiber die Notwendigkeit der Errichtung fir ihr kantonales Bediirfnis
sich selbst auszusprechen». Drei Tage nach Eingang schon wies der
Grofle Rat das Geschift an eine Kommission. Doch verging noch ein
volles Jahr, bis der Rat dariiber entschied*. Am 30. November 1860
wurde der Dekretsvorschlag mit unwesentlichen Anderungen angenom-
men und die Regierung mit der Vollziehung beauftragt. Ein vom Kon-
servativen Josef Leonz Strebel gestellter Gegenantrag, der Aargau
mochte dem Priesterseminar zu den gleichen Bedingungen beitreten wie
Bern und Luzern, blieb in Minderheit 4.

Der Bericht, den der Katholische Kirchenrat mit dem Entwurf der
Vollziehungsverordnung zum beschlossenen Dekret am 10. Januar 1861
der Regierung zustellte, entstammt der Feder eines geistlichen Freundes

43 Inzwischen hatte am 3. August 1860, im Anschluf} an die SchluBBpriifung des ersten
Seminarkurses, in Solothurn eine Diézesankonferenz stattgefunden zur Entgegennahme
des Berichtes iiber den Kurs und u. a. zur Wahl eines zweiten, franzésischsprechenden
Subregens (auf Wunsch Berns). Der Aargau hat auch diese Konferenz nicht beschickt,
entsprechend dem Antrage Kellers, der am 29. Juli als Kirchenratspriisidium in einem
langen Berichte an die Regierung seiner Verirgerung iiber die «Riicksichtslosigkeit»
der andern Didzesanstiinde gegen den Aargau erneut Ausdruck gegeben hatte. KWe L.

4 KWe II (wo alle regierungsriitlichen Akten betr. das geplante Zurzacher Seminar
von 1860/61 zusammengefaBt sind); Akten des GroBen Rates, Sitzung vom 30. No-
vember 1860.

91



von Keller, Pfarrer MELcHIOR Ronca von Villmergen®s. Er verrit
deutlich das MiBBbehagen iiber das Unbefriedigende des geplanten
aargauischen «Miniaturseminars», das bei einem grofen Aufwand an
geistigen und materiellen Kriften doch nur eine verkiimmerte Wirksam-
keit haben werde, so daf}, sogar nach Ansicht liberaler Kreise, ein provi-
sorischer Anschluf} an das Diozesanseminar, unter Verwahrung der staat-
lichen Rechte, vielleicht den Interessen des Kantons besser entsprochen
haben wiirde.

Die neue Vollziehungsverordnung iibernahm weitgehend wortlich die
Organisation des interimistischen Zurzacher Seminars von 1856, nur
daf}, wie im Solothurner Seminar, die Dauer der Kurse auf zehn Mo-
nate ausgedehnt und die Zahl der Dozenten auf zwei, Regens und
Subregens, beschrinkt wurde. Wiederum, ihnlich wie schon 1856,
fanden, in der Uberzeugung, das kantonale Seminar werde gerade da-
durch seinen eigentiimlichen Charakter erhalten, «die Anleitung zum
Schulbesuche und die Einfihrung in die gemeinniitzigen Bestrebungen
zur Hebung und Veredlung des Gemeinde- und Volkslebens» Erwihnung
unter den Aufgaben des Seminars. Als Aufsichtsbehorde war der Kir-
chenrat vorgesehen.

Dekret und Entwurf zur Vollziehungsverordnung iibermittelte die
Regierung darauf am 8. Mirz dem Bischof mit der Bitte um seine Mit-
wirkung und mit ihren Vorschligen fiir die Stellen des Regens (Stifts-
dekan Huber) und Subregens (Pfarrer Brunner in Wohlen oder Pfarrer
Kienberger in Mettau). Die Antwort, die Bischof KARL am 1. Mai in
einem ausfiihrlichen Schreiben ¢ gab, war ein Nein. Er bestritt mit dem
Hinweis auf das nun bestehende, den Anforderungen geniigende Solo-
thurner Seminar die Notwendigkeit eines Sonderseminars in Zurzach,
verwarf mit Entschiedenheit den aargauischen Einwand, die Konven-

5 KW ¢ II; Keller hatte mit der Entwerfung der Vollziehungsverordnung und des
begleitenden Gutachtens Pfr. Ronca und Fiirsprech J. Kellersberger, Baden, beide
Mitglieder des Katholischen Kirchenrates, beauftragt; die Entwiirfe vom Dezember
1860 von der Hand Roncas bei den Akten des Katholischen Kirchenrates, Sitzung
vom 10. Januar 1861. Im zweiten (nicht in den Bericht des Kirchenrates iibergegange-
nen) Teil seines Gutachtens entwickelt Ronca den Gedanken eines mit dem aargauischen
Priesterseminar verbundenen «modernen Knabenseminars» zur Gewinnung von Nach-
wuchs fiir jenes. Eine solche Erweiterung wiirde das Seminar u.a. nicht mehr als «eine
bloBe Brustwehr fiir die angegriffenen Hoheitsrechte des Staats in Kirchensachen»
erscheinen lassen.

18 KWec II; Konzept im Bischéflichen Archiv.

92



tion von 1858 schmiilere wirkliche Rechte des Staates, und betonte, daf3
er das Aarauer Projekt schon aus Riicksicht gegeniiber den andern Dio-
zesanstinden, die dann das gleiche Recht beanspruchen kiénnten, ab-
lehnen miisse; «oder diirfte man zulassen, dal das Didzesanseminar
von einem Kanton nach dem andern verlassen, am Ende nur als ein
leeres Absteigequartier dastehe fiir die von den verschiedenen Partikular-
seminarien auf die jeweils von der Kirche zur Ertheilung der hl. Weihen
festgesetzten Tage herreisenden Ordinanden ?» Sodann wiire ein Seminar
in Zurzach der bischoflichen Aufsicht weitgehend entzogen. Das Mit-
spracherecht des Bischofs bei den Wahlen des Regens und Subregens sei
ungeniigend gewahrt. Der Bischof konne auch nicht jedes Jahr zur
Spendung der in bestimmten Zeitabstinden zu erteilenden Weihen
mehrere Male sich nach Zurzach begeben. Andererseits wiire die wenig-
stens viermalige Reise der Zurzacher Ordinanden nach Solothurn, um
dort vom Bischof die Weihen zu empfangen, ihrer innern Vorbereitung
und Sammlung kaum forderlich. Alle diese Griinde muften den Bi-
schof zur entschiedenen Zuriickweisung des aargauischen Projektes
veranlassen. Dagegen bemiihte er sich, die Bedenken und das MiB3-
trauen der Aarauer Regierung gegeniiber dem Seminar in Solothurn
als unbegriindet zu erweisen, und lud sie ein, sich demselben anzu-
schlieflen.

Daf} sie nachgeben und der bischéflichen Einladung Folge leisten
wiirden, konnte von Keller und seinen Regierungskollegen kaum erwartet
werden. Nur durch Entgegenkommen des Ordinariates konnten die
Griinde des aargauischen Abseitsstehens beseitigt werden, antwortete
man am 6. Mai dem Bischof. Die Regierung sei nun gezwungen, die Ver-
mittlung der Diézesanmitstinde anzurufen, unter Vorbehalt weiterer
Entschliefungen fir den Fall der Erfolglosigkeit dieses Schrittes und
unter Ablehnung der Verantwortung fiir die «daran sich kniipfenden
ernsten und unausweichlichen Folgen».

Deutlicher als hier wird im Schreiben, mit dem sich Aarau am
gleichen Tag an die Diézesanstinde wandte, mit dem Austritt aus
dem Bistumsverband gedroht, als der notwendigen Konsequenz «eines
fortgesetzten und unbelehrbaren Widerstandes von Seite des Ordi-
nariates». Der Aargau sei, wie auch dem Bischof selbst vorgewor-
fen wurde, «in seinem vertragsmifigen Rechte auf Errichtung eines
eigenen Priesterseminars» verletzt worden. Er habe Anspruch auf
den Schutz und die Unterstiitzung der Mitstinde, von deren In-

93



tervention beim Bischof er die Wiederherstellung jenes Rechtes er-
warte?’,

Das Echo auf das aargauische Interventionsgesuch klang wenig er-
mutigend. Zwar begriifite die thurgauische Regierung die Berufung einer
Di6zesankonferenz als ein Mittel zur Beilegung des Konfliktes. Aber
Bern antwortete kiihl, es miisse es wahrscheinlich denjenigen Kantonen,
die der Seminariibereinkunft von 1858 nicht beigetreten seien, iiberlassen,
«ihre daherigen Differenzen mit dem Bischofe selbst ins Reine zu brin-
gen». Auch die solothurnische Regierung beeilte sich nicht mit der Ein-
berufung der Konferenz. Am 3. Juli beschwerte sich der Aargau bei
derselben wegen der Verzogerung. Die Konferenz wurde daraufhin auf
den 31. Juli, den Tag nach der Schluflpriiffung des Seminarkurses, des
zweiten seit Eroffnung des Instituts, nach Solothurn einberufen. Den
Aargau vertrat wiederum Keller, in Begleitung seines Regierungskollegen
Schwarz. Keller hatte als Prisident des Kirchenrates selbst die dann
vom Regierungsrat beschlossene Instruktion fiir die aargauische Gesandt-
schaft entworfen. Noch einmal wird darin mit Entschiedenheit das Recht
des Kantons auf ein eigenes Seminar in Anspruch genommen, aber
dennoch auch schon die Wahrscheinlichkeit ins Auge gefa3t, dal} die
iibrigen Dibzesanstinde eine Unterstiitzung des aargauischen Begehrens
ablehnen kénnten. In diesem Falle sollten die Abgeordneten — um den
Mitstinden von Seiten des Aargaus «einen neuen Beweis freundeidge-
nossischen Entgegenkommens?®® zu geben» — auf die Einladung, der
Kanton mochte sich nachtriaglich doch noch dem Solothurner Seminar
anschlieBen, eintreten, unter dem Vorbehalt der groflratlichen Ratifi-

47 KWe II. Zur Bemerkung im Schreiben des Aargaus an die Diézesanstinde, daf}
die Errichtung oder Nichterrichtung eines Kantonalseminars «nicht lediglich von dem
beliebigen Ermessen des Bischofs abhiingen» kinne, ist doch zu sagen, dal} der klare
Wortlaut der Vertriige, des Bistumskonkordates (s. oben S. 15) wie sogar des Grund-
vertrages (S.16), die Errichtung von Partikularseminarien vom freien Zusammenwirken
des Bischofs mit dem betreffenden Kantone abhiingig machte, aber niemals letzterem
das Recht gab, die bischifliche Zustimmung zu erzwingen, wenn man auf staatlicher
Seite die Errichtung eines solchen Seminars als notwendig erklirte. Der aargauische
Standpunkt war hier nichts weniger als «vertragsmiflig». Das Ordinariat hat iibrigens
ein solches Alleinbestimmungsrecht nie fiir sich in Anspruch genommen.

48 Als « Entgegenkommen» betrachtete man offenbar die Preisgabe des Zurzacher
Seminars, welches durch das bereits ausgesprochene Nein des Bischofs und die zu er-
wartende Nichtunterstiitzung von Seite der andern Diézesanstinde ohnehin unmdaglich
geworden war.

94



kation, jedoch nur unter der Bedingung, dal} die in § 11 der ersten Semi-
narkonvention vom 28. Juli 1857, welche der aargauische Grofle Rat
am 0. November 1857 ratifiziert und der Heilige Stuhl dann verworfen
hatte, ausgesprochene «unbeschrinkte landesherrliche Genehmigung
aller in wissenschaftlicher, disziplinarischer und 6konomischer Beziehung
zu erlassenden Statuten wieder aufgenommen und den Stinden vom
bischéflichen Ordinariate vertragsmiflig stipuliert und durch eine nach-
triagliche offene Erkldarung gewihrleistet werde». Wenn auch das nicht
erreicht werden konnte, dann sollte die Gesandtschaft, unter Verwahrung
aller Rechte des Kantons und unter Vorbehalt seiner Konvenienz iiber
die kiinftige Stellung zum Bistum, die Konferenz verlassen?®. So war
also Keller auch jetzt nicht bereit, auch nur ein Jota von der bisherigen
Auffassung preiszugeben, so viel ihm auch, wie nicht zu verkennen ist,
daran gelegen war, den Aargau aus der isolierten Stellung in der Seminar-
angelegenheit herauszufiihren, in die er offensichtlich vor allem durch
seine eigene Politik hineingeraten war.

Tatsdchlich ist es der Dibzesankonferenz, die am 31. Juli und 1.
August 1861 in der Bischofsstadt tagte und an der nun wieder alle
sieben Stidnde vertreten waren, gelungen, dem Aargau und damit auch
dem Kanton Baselland den Weg fiir den Beitritt zum gemeinschaftli-
chen Diézesanseminar zu ebnen. Dem aargauischen Plan der Errichtung
eines kantonalen Seminars versagten, wie erwartet, die Abgeordneten
aller fiinf schon am Solothurner Seminar beteiligten Stéinde ihre Unter-
stiittzung. Mit Entschiedenheit sprach insbesondere der Zuger Regie-
rungsrat Boflard dagegen, indem er darauf hinwies, daf} das vom Aargau
angerufene Recht nach dem Wortlaut der Vertrige an die Mitwirkung
des Bischofs gebunden sei und daher, ohne diese Mitwirkung, dahinfalle.
Thurgau regte miindliche Verhandlungen mit dem Bischof an und fand
hierin die Unterstiitzung Solothurns. Auf luzernischer wie auf bernischer
Seite lieB man zwar durchblicken, daf3 die Konvention von 1858 im
Wortlaut nicht restlos befriedige, daf} es aber auch hier weniger auf den
mangelhaften Buchstaben als auf die Praxis ankomme; das staatliche
Aufsichtsrecht sei in der Ubereinkunft geniigend verankert, auch béten
Regens und Subregens als «tiichtige, wissenschaftlich gebildete und dabei
humane, achtungswiirdige Ménner» keinen Grund zur Beunruhigung,

1 KWe II, sowie KWe V (Fasz. 4): Instruktion fir die Gesandtschaft, mit zuge-
horigen Akten; ebenda (Fasz. 5) das Protokoll der Konferenz vom 31. Juli/l. August
1861.

95



so dafl Aargau und Baselland unbedenklich beitreten kénnten. Beide
bernischen Abgeordneten, die Regierungsrite Migy und Schenk, be-
tonten, Aargau und Baselland machten unausgesprochen durch ihre
Haltung ihren Mitstinden den Vorwurf, diese hitten die staatlichen
Rechte ungeniigend gewahrt. Bern seinerseits konne, wie gerade der
Radikale Schenk erklirte, «diesen Vorwurf nicht hinnehmen, sondern
miisse ihn als unstatthaft entschieden zuriickweisen». Die bernische
Gesandtschaft, die iibrigens das grundsitzliche Recht des Kantons auf
Separatseminarien durchaus nicht bestreiten wollte, gab der Meinung
Ausdruck, der Aargau kénne auch aus dem Sinn und Wortlaut seines
Gesetzes vom 7. Juni 1834 iiber Ausiibung des Plazets und Visums in
bezug auf kirchliche Erlasse kein Hindernis fiir den Beitritt zur Uberein-
kunft ableiten, da dieses Gesetz Statuten iiber religiés-sittliche Disziplin
kaum bertihre.

Angesichts dieser eindeutigen Meinungsdullerungen sah sich der
Aargau gezwungen, das Zurzacher Projekt endgiiltig fallen zu lassen.
Keller mufite auch offen eingestehen, er sei «mit dem Seminar, wie es
jetzt geleitet wird, nicht unzufrieden», namentlich kénne er beiden
Superioren Anerkennung zollen, das Urteil aargauischer Zoglinge und
anderer, bei denen er sich erkundigt habe, laute giinstig; zwar hitte er
noch immer einige Wiinsche anzubringen, aber schlieBlich beruhe «das
Seminar im Vergleiche mit mehr als einem andern dhnlichen Institute
auf freisinnigen Grundlagen». Gleichwohl kénne der Aargau von seinen
angenommenen Grundsitzen in bezug auf die Staatshoheit nichts preis-
geben und betrachte den Wortlaut des § 11 noch immer als unvereinbar
mit denselben. Eine friedliche Losung der Frage sei aber auch ihm er-
wiinscht.

Die Konferenz fa3ite darauf den Beschlul}, nochmals mit dem Ordina-
riat zu verhandeln, und bestellte zu diesem Zwecke eine Dreierkommis-
sion aus den Regierungsriten Affolter (Solothurn), Winkler (Luzern)
und Sulzberger (Thurgau). In der Unterredung, die noch am gleichen
Abend stattfand, sprach sich der Bischof zuniichst entschieden gegen
irgendwelche Abinderung der Ubereinkunft aus; es bestehe keine Ver-
anlassung dazu, die beiden Superioren verdienten sein volles Zutrauen.
Darauf wurde ihm entgegnet, dafl nicht immer dieselben Minner der
Anstalt vorstehen wiirden und daf} die gegenwirtigen Verhiltnisse eine
Modifikation der umstrittenen Bestimmungen, auch zur Abwendung
weiterer Spaltung, wiinschenswert erscheinen lielen. Schliellich war es

96



wiederum der Bischof, der sich zum Entgegenkommen entschlo3. Am
nichsten Morgen, dem 1. August, teilte er dem Vororte Solothurn
zuhanden der Konferenz schriftlich mit: «Zur Beruhigung der hohen
Dibzesanstinde gebe ich IThnen anmit in Bezugnahme auf die §§ 9 und 11
der Ubereinkunft vom 17. September 1858 die Erklirung ab, daB ich
auch die Statuten oder Reglemente, welche die religios-sittliche Disziplin
im Didzesanpriesterseminar beschlagen, sobald ich solche zu erlassen
im Falle sein werde, den Tit. hohen Dibzesanstinden zur Einsichtnahme
mitzutheilen keinen Anstand nehmen werde». Die aargauische Abord-
nung hielt allerdings, wie sie in der Sitzung vom 1. August erklarte,
auch jetzt unentwegt daran fest, dal} ihre Ansicht beziiglich des Kan-
tonalseminars grundsitzlich zu Recht bestehe, dafl vor allem in der
Frage der Notwendigkeit eines solchen nicht ausschliellich der Bischof
zu entscheiden habe. Doch verzichte man fiir einmal auf das gestellte
Begehren, nachdem nun der Bischof die Zusicherungen gegeben habe,
die nach dem kantonalen Plazetgesetz von 1834 als wesentliche Bedin-
gung fiir den Beitritt zum Dibzesanseminar hitten gefordert werden
miissen. Doch geschehe dies nur «in der bestimmten Voraussetzung,
daB3 unter dem Ausdruck ,Einsichtnahme® dasjenige zu verstehen sei,
was man staatskirchenrechtlich unter dem Begriff von ,Visum® sub-
sumiert und was der hochw. Bischof miindlich auch selbst zugesteht».
Die Konferenz nahm diese Eréffnung in zustimmendem Sinne zur Kennt-
nis. Die aargauische Vertretung hatte nicht nur den Mitsténden fiir ihre
Bemiihungen zu danken, sie nahm, mit gutem Grund, «auch gerne Vor-
merkung von dem erneuerten Wohlwollen des bischoflichen Ordina-
riates». Denn hauptsichlich dank dem Nachgeben des Bischofes hatte
Keller nun sein Ziel im wesentlichen doch erreicht. Immerhin ist zu
sagen, daf} die Erklarung des Bischofs im Grund kaum iiber das hinaus-
ging, was von ihm schon im November 1859 miindlich zugestanden,
von Aarau aber als ungeniigend abgelehnt worden war?®. Streng ge-
nommen war es lediglich eine jederzeit widerrufliche, einfache Bereit-
schaftserkldrung, allfillige Statuten tiber die religios-sittliche Disziplin
ebenfalls den Stinden zur Einsicht zu unterbreiten, also nicht eigentlich
die von Keller angestrebte vertragliche Verpflichtung dazu. Aber die
bischéfliche Erklirung, in Verbindung mit der offiziellen, im Protokoll
festgelegten Definition der Diézesanstinde, dall Einsichtnahme « Visum»

5% S, oben, S. 89.



bedeute, erlaubte es der aargauischen Regierung doch, zu erkliren, die
Seminarkonvention befinde sich nun mit dem Plazetgesetz in vollem
Einklang. So konnte sie denn auch dem Groflen Rate den Beitritt zu
der zuerst verworfenen Ubereinkunft beantragen, ohne sich dem so
peinlichen Verdacht auszusetzen, sie sei vor kirchlichen Forderungen
zuriickgewichen. Im Gegenteil, in ihrem Bericht an den Groflen Rat
glaubte sie sogar darauf hinweisen zu kénnen, dafl es wohl einzig dem
Nachdrucke, den ihre Vertretung bei den Verhandlungen «auf ausdriick-
liche und unverkiimmerte Anerkennung der staatshoheitlichen Rechte»
gelegt habe, zu verdanken sei, «dal} dieselben endlich auch bei den gleich-
giiltigern und anfénglich abgeneigten Stinden eindringliche Vertretung
beim bischoflichen Ordinariate und von Seite dieses letztern befriedi-
gende Anerkennung gefunden haben». SchlieBlich muflte die Regierung
selbst zugeben, der Beitritt zum Diézesanseminar habe «in 6konomischer
Hinsicht und mit Riicksicht auf allseitigere Ausbildung zum Priester-
stand unter gemeinschaftlicher, befriedigender Leitung und Aufsicht
seine entschiedenen Vortheile vor vereinzelten Kantonalseminarien.» 5!
Am 9. November 1861 erklirte der Grofle Rat den Beitritt des Aargaus
zur Ubereinkunft vom 17. September 1858 und beschloB zugleich, es
solle dem Dekret vom 30. Wintermonat 1860 iiber die Errichtung eines
aargauischen Priesterseminars «fiir einmal und solange der Kanton
nicht den Riicktritt vom gemeinschaftlichen Dibézesanseminar zu er-
kliren im Falle ist, keine weitere Folge gegeben werden».%? In Solothurn
hatte inzwischen am 4. November der dritte regulire Seminarkurs
seinen Anfang genommen. Aus dem Aargau nahmen sieben Ordinanden
an ihm teil®*>. Am 15. September 1862 schlof3 sich dann, als letzter der
sieben Stinde, auch Baselland dem gemeinschaftlichen Diézesanse-
minar an 4,

1 Akten des GrofBen Rates vom 9. November 1861. Der regierungsritliche Bericht
hebt hervor, es hiitten sich auf der Diézesankonferenz namentlich Thurgau, Baselland
und Solothurn durch freundeidgenéssisches Entgegenkommen ausgezeichnet.

52 Aargauische Gesetzessammlung, Bd. V (1865), S. 398 {.; daselbst, S. 394-397 auch
der Text der Ubereinkunft vom 17. September 1858.

3 KWe I: Schreiben Solothurns vom 22. und 30. Oktober 1861.

3 KWe I: Schreiben Solothurns vom 3. Dezember 1862.

98



VIII
Riickschau und Ausblick

Als das Basler Diozesanseminar in Solothurn endlich ins Leben trat,
waren nahezu drei Jahrhunderte vergangen, seit das Konzil von Trient
durch sein in der dreiundzwanzigsten Session, am 15. Juli 1563, beschlos-
senes Dekret die Griindung eigentlicher Priesterseminarien in der ganzen
Kirche angeordnet hatte. Damals war der Grund zur notwendigen
Reform der Priesterbildung gelegt worden. Der fiir die allgemeine Er-
neuerung der katholischen Kirche nach den Stiirmen der Reformations-
zeit so wichtige Erlal} fand allerdings, namentlich diesseits der Alpen,
nur langsam, hier frither und dort spiiter, seine Verwirklichung!. Im
alten Bistum Basel war es der um die katholische Reform verdiente
Fiirstbischof Jakob Christoph Blarer von Wartensee (1575-1608), der
sich mit Eifer auch um die Griindung eines Priesterseminars im Sinne
des Konzils bemiihte. 1591 wurde in seiner Residenzstadt Pruntrut
zunichst ein Jesuitenkollegium eriéffnet. Aber das Priesterseminar, d.h.
das Institut, welches die Theologen des Bistums — unter ihnen auch jene
des nachmals aargauischen Fricktals — unmittelbar auf die Priesterweihe
vorzubereiten hatte, sah er erst am Ende seines Lebens, 1608, erstehen.
Dieses erste Basler Diozesanseminar in Pruntrut fithrte ein recht be-
scheidenes Dasein. Nur sehr unvollkommen entsprach es dem, was den
Konzilsvitern von Trient vorgeschwebt hatte. Es scheint um das Ende
des Jahrhunderts iiberhaupt eingegangen zu sein. Besser vermochte dann
das 1716 von Firstbischof Johann Konrad von Reinach (1705-1737),
wiederum in Pruntrut, neubegriindete Dibézesanseminar seine Aufgabe
zu erfiillen. Fiir dessen Ubernahme hatten die Jesuiten gewonnen werden
konnen, nachdem sie dieselbe ein Jahrhundert vorher abgelehnt hatten.
Der Wirksamkeit des Seminars bereitete 1792 die Besetzung des Fiirst-
bistums durch Frankreich ein vorldufiges Ende. Erst 1821 éffnete das
Seminar in Pruntrut seine Tore wieder. Es blieb iiber das Jahr 1828
hinaus, welches die Reorganisation des Bistums Basel und die Verlegung
des Bischofssitzes nach Solothurn brachte, die Ausbildungsstiitte haupt-
sachlich des angehenden jurassischen Klerus. In den Wirren, welche der

! Lexikon fiir Theologie und Kirche 1X (1937), Sp. 457 f. Das Weltkonzil von Trient,
sein Werden und Wirken, herausgegeben von GEORG ScCHREIBER, Bd. I (Freiburg i. Br.
1951); 5. 11V 1.

99



Versuch des bernischen Radikalismus, die Badener Konferenzartikel
in die Tat umzusetzen, 1836 im Jura ausléste, ist das Pruntruter Priester-
seminar endgiiltig eingegangen?.

Auf dem Konzil von Trient hatte man, als die Errichtung von Semi-
narien allgemein vorgeschrieben wurde, ohne Zweifel an Priesterbil-
dungsanstalten gedacht, die ausschlieBlich unter kirchlicher, bischofli-
cher, Leitung stehen und auch aus Mitteln der Kirche unterhalten werden
sollten. Erst im 18. Jahrhundert, im Zeitalter der absoluten Monarchie
und zugleich der rationalistischen Aufkliarung, begann der Staat auch
die Priesterbildung in seinen Einflulbereich zu ziehen. Insbesondere war
es Kaiser Josef 11., der die hier sich bietenden Méglichkeiten, die Geist-
lichen vornehmlich zu Staatsdienern und Triagern der Aufklirungs-
gedanken zu erziehen, sich nicht entgehen lassen wollte. Er ging auch
da mit der ihm eigenen Schroffheit vor. 1782 hob ein Dekret die bisheri-
gen Dibzesanseminare auf und zwang alle angehenden Priester, fortan
eines der neugegriindeten staatlichen Generalseminare zu besuchen.
Wie manches andere iiberlebten diese Generalseminare den Tod Josefs
nicht lange. Sein Bruder und Nachfolger Leopold II. sah sich gezwungen,
sie 1790 wieder aufzuheben?®. Aber die Auffassung, da3 dem Staate ein
weitgehendes Aufsichtsrecht iiber die Ausbildung der Priester zukomme
und daf} ohne staatliche Erlaubnis niemand zur Priesterweihe zugelassen
werden diirfe, blieb lebendig. Sie wurde weit iiber die Mitte des 19. Jahr-
hunderts hinaus von demokratischen, radikalen Politikern diesseits des
Rheines ebenso wie von Staatsminnern und Beamten deutscher Fiirsten-
staaten wie ein teures Vermichtnis gehiitet?.

? Die Geschichte des Priesterseminars der alten Didzese Basel in Pruntrut von der
Griundung unter Bischof Blarer bis 1836 behandelt nun: A. CnEvRE, Le séminaire du
diocése de Bale, in der Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte, 47. Jg. (1953),
S. 25 ff., 123 ff. Vgl. auch oben S. 30 f.

3 Lexikon fiir Theologie und Kirche IV (1932), Sp. 373.

4 Hier sei nur hingewiesen auf W. REINHARD, Die Anfinge des Priesterseminars und
des Theologischen Konvikts der Erzdiozese Freiburg i. Br., im Freiburger Didzesanarchiv
56 (NF. 29, 1928) S. 184 ff; ferner besonders auf A. HAGEN, Staat, Bischof und geistliche
Erziehung in der Diézese Rottenburg 1812-1934 (Rottenburg a. N. 1939). Die 1818 in
Frankfurt durch die Abgeordneten mehrerer deutscher Hofe festgesetzten « Grundziige
zu einer Vereinbarung tiber die Verhiltnisse der katholischen Kirche in den deutschen
Bundesstaaten» beschiftigen sich in den §§ 35-42 mit den héhern Lehranstalten und
Priesterseminarien (ANDREAS MULLER, Lexikon des Kirchenrechts und der romisch-
katholischen Liturgie, 5. Bd., Wirzburg 1832, S. 434 fI.)

100



Rom hingegen hat auch in jenen Jahrzehnten jegliches Sicheinmischen
des Staates in die Ausbildung der Priester entschieden abgelehnt5. Die
Kirche hatte dazu, vom Grundsitzlichen abgesehen, auch schwerwie-
gende aus der Zeitlage sich ergebende Griinde; nahmen doch damals die
meisten Staatsbehérden eine durch die Aufklirung geprigte Geistes-
haltung ein, die fiir das Wesen der katholischen Kirche nur ungeniigendes
Verstindnis aufbrachte, eine Haltung, aus welcher heraus manche
kirchlichen Rechtsanspriiche bekdmpft, die Kirche vornehmlich als die
Erzieherin guter Staatsbiirger angesehen und insbesondere die Stellung
des Papsttums zugunsten der Bischiéfe und noch mehr zugunsten des
Staates zu schwiichen versucht wurde. Die Kirche konnte es, wollte
sie sich nicht selbst aufgeben, nicht zulassen, dal} ihre angehenden Prie-
ster in Lehranstalten und Seminarien, deren Einrichtung und Betrieb
ebenso wie die Wahl der Lehrkriifte hauptsichlich vom Staate abhing,
in einem Geiste erzogen wurden, der in seinen Konsequenzen zur Ent-
fremdung von der Kirche, ja zum Bruche mit ihr fithren mufite.

Nicht nur in bezug auf das staatliche Aufsichtsrecht gingen die
Auffassungen der Vertreter des Staates und der Kirche erheblich ausein-
ander. Das Konzil von Trient hatte in seinen Bestimmungen vorgesehen,
die besondere Schulung der kiinftigen Priester in kirchlichen Seminarien
maoglichst schon im Knabenalter beginnen zu lassen. In diesem Sinne
bezeichnete auch noch die pipstliche Erektionsbulle von 1828 fiir das
Bistum Basel das zu errichtende Priesterseminar als «Seminarium
puerorum». Doch hat man sich, wie wir sahen, in Solothurn gleich bei
den ersten staatlichen Seminarverhandlungen von 1830 auf den Stand-
punkt gestellt, daf} nur die Errichtung eines Priesterseminars in Frage
komme, in dem die Kandidaten wihrend hoéchstens eines Jahres die
letzte, mehr praktische Ausbildung fiir das Priesteramt erhalten sollten,
nachdem sie ihre wissenschaftlichen theologischen Studien an bestehen-
den einheimischen Lehranstalten oder auf auswiirtigen Universititen
abgeschlossen haben wiirden. In analoger Weise wurden um jene Zeit
etwa in den Bistiimern der unserem Lande benachbarten oberrheinischen
Kirchenprovinz Priesterseminare nur fiir das letzte Vorbereitungsjahr
auf die Priesterweihe gegriindet. Dabei waren wohl auch im Bistum Basel

5 Vgl. die Stellungnahme von Kardinalstaatssekretir CONSALVI in seiner « Esposi-
zione dei sentimenti di Sua Santita» vom 10. August 1819 iiber die dem Heiligen Stuhl
unterbreitete Deklaration von Wiirttemberg, Baden und weitern deutschen Regierun-
gen (MULLER, a.a.0., S. 460 ff.)

101



insbesondere finanzielle Erwigungen entscheidend, daneben aber jeden-
falls ebenso die Tatsache, dal} die vorhandenen hoheren Lehranstalten
in Solothurn und Luzern eben seit der Aufhebung des Jesuitenordens,
der sie begriindet hatte, staatliche Institute waren, welche man nicht
zugunsten eines das gesamte theologische Studium umfassenden, gemil
Bistumskonkordat frei durch den Bischof zu leitenden Dijzesanseminars
eingehen lassen wollte. Immerhin war die Beschrinkung des Seminars
auf das Jahr unmittelbar vor der Priesterweihe fir die Kirche insofern
und solange wenigstens tragbar, als die theologischen Ficher an jenen
kantonalen Anstalten von kirchentreuen Minnern gelehrt wurden.
Dal} das zihe Ringen um das vom Staate in Anspruch genommene Auf-
sichtsrecht die Hauptschuld trigt an der so spiten Errichtung des Dié-
zesanseminars in Solothurn, diirfte auf den vorangehenden Seiten ein-
liBBlich genug dargelegt worden sein. Das endliche Ergebnis vermochte
die kirchlichen Behorden nur teilweise zu befriedigen. Aber es sollte
sich doch bald zeigen, dal} die staatliche Kontrolle, wie sie in der Seminar-
konvention von 1858 verankert worden war, nicht geniigte, um das von
den meisten Dibdzesanstinden Angestrebte, nimlich die Heranbildung
ausgesprochen liberaler, nationalkirchlich und romfeindlich eingestellter
Priester, zu erreichen. Dal} es nicht dazu kam, verdankte das Solothurner
Seminar neben der Wachsamkeit der Bischiéfe vornehmlich der Persin-
lichkeit seines ersten Regens Karl Kaspar Keiser (1805-1878) aus Zug®.
Unter Minnern wie Hirscher und Méhler an der theologischen Fakultit
in Tiubingen geschult, war Keiser namentlich in seinen jiingeren und
mittleren Jahren als angesehener Schulmann seiner zugerischen Heimat
nicht mit Unrecht im Rufe gestanden, ein Liberaler zu sein. Die Dibze-
sanstidnde haben denn auch 1859 seiner Wahl zum Regens des Seminars
in Solothurn, wo er seit 1850 als Theologieprofessor an der Lehranstalt
gewirkt hatte, unbedenklich zugestimmt. Seine Amtsfithrung ist in der
Folge von staatlicher Seite nicht nur nicht beanstandet, sondern sogar
belobigt worden, bis AvcusTin KELLER 1860 unvermittelt, zunichst im
aargauischen Groflen Rate und dann in einer umfinglichen Streitschrift,
das im Priesterseminar seit neun Jahren, ohne staatlichen Einspruch,
gebrauchte moraltheologische Lehrbuch des Jesuiten Gury mit dullerster
Heftigkeit angriff. Damit war auch Regens KEIsER auf den Kampfplatz

8 «Schweizerische Kirchenzeitung» 1878, Nr. 49, 51, 52; 1879, Nr. 1, 2, 3. ALBERT
ITeN, Tugium Sacrum (Stans 1952), S. 276 f.

102



gerufen. Er verfate eine einlidflliche Gegenschrift gegen das Werk
KEeLLERS, das er als «elendes Machwerk» hinstellte. In seinen letzten
Jahren wurde KEISER, der noch im Sommer 1869 als Regens zuriicktrat,
einer der unerschrockensten Verteidiger der Kirche in den Stiirmen des
Kulturkampfes. Ein unkirchlich denkender Priester war er freilich selbst
in seinem fritheren Leben nie gewesen. Darum erfiillte er die Erwartun-
gen, die sein Bischof bei der Wahl zum Regens auf ihn gesetzt hatte, sehr
viel besser als jene der Di6zesanstinde.

Fiir diese — vor allem fiir den Aargau — wurde der Streit um die Moral-
theologie von GURY am Vorabend des Vatikanischen Konzils zum Anlal3,
den Kampf gegen die 1828 geschaffenen Bistumsverhiltnisse iiberhaupt
und insbesondere gegen den seit 1863 amtenden Bischof Eugenius Lachat
aufzunehmen. Als erstes Opfer des Kampfes fiel, nach nur zehnjéhrigem
Bestand, das Priesterseminar. Am 2. April 1870 erklirten die in Solo-
thurn versammelten Vertreter der Dibzesanstinde, mit Ausnahme von
Zug, den Riicktritt von der Seminarkonvention vom 17. September
1858. Das Priesterseminar war damit aufgehoben?. Der Hauptgrund
dafiir ist im Schreiben, mit dem der Stand Solothurn dem bischéflichen
Ordinariat die Aufhebung mitteilte, offen ausgesprochen, wenn es heif3t,
es scheine «die ganze geistige Richtung, wie sie an der Anstalt gelehrt
wird, fur die Bildung kiinftiger Seelsorger eines schweizerischen republi-
kanischen Staates nicht geeignet».

Wiihrend Jahrzehnten hatte die Haltung der Diézesanstinde das Ent-
stehen eines durch die verantwortlichen Organe der Kirche in voller
Freiheit geleiteten Priesterseminars verhindert. Erst der 1870 erfolgte
Willkiirakt gegen das schliefllich zustande gekommene, durch eine Reihe
milJtrauischer Vorsichtsmalregeln des Staates eingeengte Seminar
machte, ganz entgegen den Absichten der Urheber jenes Aktes, den Weg
frei fiir ein vom Staate unabhiingiges Priesterseminar. Denn der Auf-
hebungsbeschlufl zwang Bischof Lachat, selbst Vorsorge zu treffen, daf
die Theologen seines Bistums sich auch in den nichsten Jahren in genii-
gender Weise auf den Empfang der Priesterweihe vorbereiten konnten.
Aus dem ehemaligen Franziskanerkloster vertrieben, nahm das Priester-
seminar in gemieteten Rdumen eines Solothurner Privathauses, blof}
durch nichtstaatliche Mittel unterhalten, noch 1870 als rein kirchliches

? Scamiprin, S. 118 ff. J. MoscH, Das solothurnische Primarschulgesetz von 1873
(Olten 1953), S. 16 {., 19 ff,, 108 £, 221 fI.

103



Institut, trotz staatlichen Protestes, seine Tatigkeit wieder auf. 1876
mullte infolge des Kulturkampfes, der drei Jahre vorher den Bischof
aus seiner Residenz vertrieben hatte, auch dieses Priesterseminar auf-
gegeben werden. Die Theologische Lehranstalt in Solothurn ging einige
Jahre darauf ebenfalls ein. Das Bistum Basel war voriibergehend wieder
ohne Priesterseminar. 1878 erstand es aber in Luzern, von wo aus der
von der Mehrheit der Diozesanstéinde als abgesetzt erklirte Bischof seine
Diozese weiter leitete, von neuem, ebenfalls als rein kirchliche Anstalts.

Diesen Charakter hat das Seminar auch seither bewahrt, obgleich es
nach 1883 praktisch mit der alten Luzerner Theologischen Lehranstalt,
die bis heute eine staatliche Schule geblieben ist, zusammenwuchs. Das
Luzerner Seminar war gerade ein halbes Jahrhundert nach der Reorga-
nisation des Bistums Basel eréffnet worden. Nach einem weiteren halben
Jahrhundert, im Jubildumsjahr 1928, kehrte das Priesterseminar im
engeren Sinne, der sogenannte Ordinandenkurs, nach Solothurn zuriick.
Dort war zu diesem Zwecke der patrizische Herrschaftssitz Schlof3
Steinbrugg, gegeniiber dem bischéflichen Palais, angekauft worden.
Seitdem verbringen die Theologen des Bistums Basel ihr letztes Vorbe-
reitungsjahr auf die Priesterweihe wiederum unter den Augen des Bi-
schofs®. Dal} das neue Solothurner Seminar unter ausschlieBlich kirch-
licher Leitung steht, entspricht dem Bistumskonkordat von 1828. Das
jetzige Seminar ist nur insofern nicht das in jenem Konkordat vorge-
sehene Institut, als es weder in einem Gebidude untergebracht ist, welches
der Staat zur Verfiigung gestellt hat, noch durch Geldmittel unterhalten
wird, die ihm die Di6zesanstinde ausrichten.

8 ScamipLIN, S. 131 ff.
® J. MULLER, Das Priesterseminar der Diézese Basel (Luzern 1929) S. 18 ff., 70 ff.

104



	Der Aargau in den Verhandlungen über die Errichtung des Priesterseminars der Diözese Basel 1828-1861
	
	...
	Die Seminarfrage im Kampf um das Bistumskonkordat : 1828-1829
	Die Seminarverhandlungen : 1829-1837
	Theologische Lehranstalt und Priesterseminar : Erörterungen in den Jahren 1841-1848
	Der Gedanke einer eidgenössischen katholisch-theologischen Fakultät : 1848-1854
	Neue Verhandlungen über das Diözesanseminar in Solothurn : 1850-1856
	Das interimistische aargauische Priesterseminar in Zurzach : 1856-1859
	Letzte Verhandlungen über das Diözesanseminar in Solothurn und endlicher Anschluss des Aargaus an dasselbe : 1857-1861
	Rückschau und Ausblick


