
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 65 (1953)

Artikel: Augustin Keller : 1805-1883

Autor: Schib, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-62505

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-62505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeitungen, denen er nahe gestanden hatte, nicht einmal das «Tagblatt
der Stadt Baden», in dessen Druckerei die meisten seiner Schriften

verlegt worden waren, widmeten ihm außer einer knappen Todesanzeige
einen Nachruf. Das Schicksal hat ihn wohl zu leicht und schnell zu höchster

politischer Verantwortung gerufen. Doch war ihm beschieden, auch
nach dem Versagen ein Leben mit reichem Inhalt zu führen.

Quellen und Schrifttum: Nachlaß Dorers im Stadtarchiv Baden. - Protokolle des

Kleinen Rates und Korrespondenzen an Tanner im Staatsarchiv Aarau. - Korrespondenzen

an J. A. S. Federer in der Stadtbibliothek Sankt Gallen. - Verhandlungen des

Großen Rates 1832-1842 (gedruckt). — Entlassungsgesuch des Herrn Regierungsrat Edward

Dorer, S. Höhr, Zürich 1842. - Hs. Herzog, Ed. D. in der Allgemeinen Deutschen

Biographie, Band 48, 27 ff. - H. Schollenberger, Edw. Dorer-Egloff, Aarau 1911. -
Über Dorer als Politiker orientieren nun vorzüglich, auch mit erschöpfender Literaturangabe,

die drei Schriften von Ed. Vischer: Von der Scheidung der Geister in der

aargauischen Regeneration, Festgabe F. Gallati, Glarus 1946; Über innere Krisen im Leben

von Staatsmännern, Badener Neujahrsblätter 1952; Rudolf Rauchenstein und Andreas
Heusler. Ein politischer Briefwechsel aus den Jahren 1839—1841, Aarau 1951.

Otto Mittler

Augustin Keller

1805-1883

Augustin Keüer wurde am 10. November 1805 in Sarmenstorf im
Freiamt geboren. In einer 1847 verfaßten Selbstbiographie berichtet
er über seine Jugendzeit: «Von elf Geschwistern, wovon noch achte

am Leben sind, war ich das älteste. Die Arbeitsamkeit der Eltern und
die Bewirtschaftung eines mühesamen Bauerngewerbes hielt mich schon

frühe fast zu jeder Art von Haus- und Feldarbeiten an, welche ich bis

in mein sechszehntes Jahr durchmachen mußte. Ich lernte dabei nicht
blos arbeiten, sondern auch dulden, entbehren, in mancher Not beten,
und - in keinem Sturm verzagen. Ich habe dem praktischen Landleben
ebenso viel als dem Studium der Phüosophie zu danken.»

Vom fünften Lebensjahre an besuchte der Knabe die Gemeindeschule;
die auffallende Begabung veranlaßte die Eltern zum Entschluß, ihren
Ältesten studieren zu lassen. Kaplan Meier in Sarmenstorf war für den

ersten Lateinunterricht besorgt. Der aus Sarmenstorfstammende Aarauer
Pfarrer Alois Vock empfahl zur weiteren Ausbüdung den Besuch der

159



von Christoph Fuchs in Liebingen im Toggenburg geführten Privatschule.

Pfarrer Fuchs war ein Schüler Saüers und Verehrer Wessenbergs.
«Bei dem damals jungen, begeisterten, vortrefflichen Lehrer Christo-
phorus Fuchs», schreibt Keüer später, «sah ich auf einer Sommerreise

an den Bodensee in Konstanz den edlen Wessenberg, den Konzüiensaal,
Hussens Todesstätte, in der Bibliothek zu St. Gallen die Hieroglyphen
Ägyptens, in Trogen den liebenswürdigen Zeüweger, und, im Sonnenglanz

des herrlichsten Morgens verklärt die heüigen Wahlstätten appen-
zelhscher Freiheit an der Vögelinseck und am Stoß. Diese ehrwürdigen
Persönlichkeiten und Altertümer, vom begeisterten Worte des Lehrers
begleitet und dem wißbegierigen Knaben gedeutet, machten auf mich
einen nachhaltigem Eindruck als hundert gute Bücher, die ich seither
gelesen habe.»

Nach einjährigem Aufenthalt in Liebingen trat Keller in die zweite
Klasse der Kantonsschule in Aarau ein. Als seine besten Lehrer rühmte
er später den Altphüologen Rudolf Rauchenstein, den Germanisten
August Follen und den Altphüologen und Musiker Traugott
Michael Pfeiffer, dessen Schwiegersohn Keller wurde. Aber innerlich
verbundener als der Kantonsschule war Keher dem «Lehrverein», einem

von Heinrich Zschokke gegründeten Lehrinstitut, einer Art Akademie,
an deren Kursen die Kantonsschüler teilnehmen durften. Heinrich
Zschokke und Vital Troxler sammelten Zuhörer aus den verschiedensten

Kantonen um sich und bereiteten mit ihren Vorträgen nach
Kellers Urteü «die freiere Entwicklung» der Nation vor.

Mit einem Reifezeugnis verließ Keller im Herbst 1826 die Aarauer
Kantonsschule. Ein Staatsstipendium ermöglichte ihm das Hochschulstudium.

Phüologie, Pädagogik, Geschichte, Phüosophie und Nationalliteratur

sollten seine Fächer sein. Für die Pädagogik entschied er sich,
nachdem Zschokke ihn eines Abends Heinrich Pestalozzi vorgestellt
hatte. Rauchenstein, der selbst von 1818-1820 Schüler der Universität
Breslau gewesen war, empfahl Keller diese Hochschule. Keller folgte
dem Rate und verbrachte seine ganze Universitätszeit vom Februar
1827 bis Ostern 1830 in der Hauptstadt Schlesiens.

KeUers Briefe aus Breslau sind aufschlußreiche Dokumente zur Kenntnis

seines geistigen Werdeganges. Rauchenstein hatte seinen Schüler
in erster Linie dem Breslauer Altphüologen Franz Passow empfohlen.
Ihm verdankte KeUer eine Ausbüdung in klassischer Phüologie und
Rhetorik, ohne die seine spätere Redekunst nicht denkbar ist. Ebenso

160



hoch wie Passow schätzte Keller den Historiker und Literarhistoriker
Ludwig Wachler. Als Historiker Verehrer und Nachahmer Johannes
von Müllers, bot Wachler eine Geschichtsdarstellung, die dem Antiklerikalismus

der Aufklärung verpflichtet blieb und doch vom Geist der
deutschen Befreiungszeit ergriffen war. Die Aufhebung des Jesuitenordens

und den nordamerikanischen Befreiungskrieg schätzte Wachler
als weltgeschichtliche Ereignisse gleich hoch ein. Die durch «unvorsichtige

und verunglückte Anmaßungen» ihrem Untergang genäherte
römische Kurie «erlitt den Todesstreich», als Clemens XIV. den Jesuitenorden

aufhob. «Papst Pius' VI. Reise nach Wien (1782), fast gleichzeitig
mit der Reise des Dalai-Lama aus Tibeth nach Pecking, vollendete die
Demüthigung der weüand allmächtigen geistlichen Hoheit.»

In seinem weitverbreiteten, 1828 in fünfter Auflage herausgegebenen
Lehrbuch der Geschichte äußerte sich Wachler gegenüber den
Restaurationsbestrebungen über die Zukunftsaussichten des Fortschritts: «Mag
Erleuchtung des Volkes gefürchtet, Öffentlichkeit verfolgt, freymüthige
Wahrheitsliebe bestraft werden, mag mit dem Heüigen Wucher
getrieben und Menschenwohl und Völkerglück nach Waarenabsatz und
Papierwerth berechnet; mögen Obscuranten-Gesellschaften und
Glaubensgerichte, Capucinaden und Wundertrug, Jesuiten und Missionen
wieder hergestellt oder neue Zwangsmittel und Schergentücken versucht
werden; das Fortschreiten des Menschengeschlechts zu dem, was ihm
frommt und noth thut, wofür es reif und empfänglich ist, kann und wird
nicht aufgehalten werden, denn es stehet unter Schutz und Leitung
einer höheren Macht, und Kinder und Enkel werden ernten mit Freude
und Dank, was die Väter mit Thränen gesäet haben.»

Wachler war weder der einseitigste noch der oberflächlichste der

Aufklärungshistoriker. Als Professor in Marburg stand er in der Abwehrfront

der deutschen Freiheitskämpfer gegen die Tyrannei Napoleons;
in den zwanziger Jahren wurde er im Breslauer Turnerstreit als

Anhänger Jahns gemaßregelt und als Konsistorial- und Schulrat abgesetzt.
Unter Wachlers Einfluß bezeichnete Keüer den verfolgten Turnervater
Jahn als deutschen Makkabäer, «den Mann nach dem Herzen Gottes und
die Freude und der Führer alles jungen Volkes». Wachler war nicht ohne
Verständnis für das Mittelalter. Auf seine Anregung hin wollte Keüer
die Jungfrau von Orleans gegenüber Karl von Rotteck, «dem anmaßenden

Freigeisterer in der Geschichte wie unter seinen Zeitgenossen», in
Schutz nehmen. Rotteck hatte sich erlaubt, «die Erscheinung einer

n 161



Jeann d'Arc durch blinden Aberglauben, fern von aller rehgiösen
Begeisterung», zu erklären. Wolfgang Menzels Verherrlichung des Mittelalters

lehnte Keller ab, aber ohne in der Überschätzung der Neuzeit
dieselbe Übertreibung zu begehen. Der Vergleich der beiden Zeitalter
sei unmöglich, weü «die neuere Zeit noch gar nicht als Ganzes in sich
abgeschlossen» sei wie das Mittelalter. «Es ist daher eigentlich grobe
Anmaßung, wenn wir nur irgendwie über unsere Zeit großsprechen.»
Eine große Kluft trennt diese auf der Weisheit historischen Urteils
herrschende Bemerkung Kellers von seiner späteren selbstsicheren Be-

urteüung der Gegenwart. Es war Wachlers Geist, der KeUer zu den
Legenden des Nikiaus von Flüe führte, die er sich in seiner Breslauer Zeit
zu sammeln und zu bearbeiten vornahm.

Im Sommer 1830 beendigte Keller sein Hochschulstudium mit einem
kurzen Besuch der Universität Berlin. Über Wien kehrte er im
Oktober 1830 in die Heimat zurück, ohne einen wissenschaftlichen
Abschluß seiner Studien ; seine Lehrer hatten ihn zum Doktorieren ermuntert.

«AUein der Republikaner woUte nicht und der Stipendiat konnte
nicht.» Keller schien mit dieser Bemerkung andeuten zu woUen, daß

er nicht die Wissenschaft, sondern den Dienst am heimatlichen Staat als

seine Lebensaufgabe betrachtete.
Nach seiner Rückkehr war Keller während eines Jahres Gast im

Hause des Arztes Alois Ruepp in Sarmenstorf, eines Vetters seiner
Mutter. Dessen Frau Lisette, eine Schülerin Pestalozzis, hatte sich des

begabten Knaben seit seiner Jugendzeit angenommen. Während dieser

einjährigen Wartezeit kam Keller zur Zeit des Freiämter Sturmes zum
erstenmal mit dem politischen Geschehen in engere Berührung. Im
Herbst 1831 erfolgte seine Wahl als Deutsch- und Lateinlehrer an das

Gymnasium Luzern. Im folgenden Jahre segnete P. Girard Kellers
Ehe mit Josephine Pfeiffer ein. Die Luzerner Regierung wählte Keller
zum Mitglied der Schuldirektion ; auf Grund seines Gutachtens über die
Schulen der Klöster und Stifte in Luzem schloß die Regierung diese
Schulen. Zu seinen Schülern am Luzerner Gymnasium zählte Ph. A. von
Segesser; dieser schreibt in seinen Erinnerungen: «Der vortreffliche
deutsche Unterricht, den wir in der dritten und vierten Gymnasialklasse
durch Augustin Keller empfingen, förderte uns sehr weit und enthielt
eine mächtige Anregung jugendlicher Gemüter.»

Am 9. Mai 1934 wählte die aargauische Regierung Augustin Keher
zum Direktor des Lehrerseminars in Aarau. Das im Jahre 1822 gegrün-

162



dete Seminar war die erste staatliche Lehramtsschule der Schweiz; zu
deren Gründern gehörte Pfarrer Alois Vock. Der erste Leiter der Schule,
der aus dem Schwarzwald stammende Pestalozzi-Schüler Philipp
Nabholz, wurde zu Beginn des Jahres 1834 an das badische Lehrerseminar
zu Rastatt berufen. Kehers Schwiegervater Pfeiffer übernahm die

Stehvertretung bis zum Amtsantritt des neuen Direktors im Herbst 1834.
Schon ein Jahr später berief die Regierung Augustin Keher an die
Kantonsschule als Nachfolger des entlassenen Deutschlehrers A. E.
Fröhlich. Keller nahm die Wahl nicht an und begründete seinen
Entscheid zugunsten des Seminars mit dem Hinweis auf die Notwendigkeit,
dem «regenerierten Kantone auch regenerierte Volkserzieher» zu geben.

Als Seminardirektor und neugewähltes Mitglied des Großen Rates
hatte Keller Gelegenheit, an der Ausarbeitung des Schulgesetzes vom
Jahre 1835 mitzuwirken. Das neue Gesetz verlängerte die Dauer der
Kandidatenkurse am Seminar auf zwei Jahre. Neben, dem Direktor
amteten zwei Lehrer; eine Gesamtschule diente als Übungsschule. Auf
Anregung Kellers machte die Seminarkommission dem Großen Rat den

Vorschlag, das Seminar in eine Staatsdomäne mit einer kleinen
Landwirtschaft zu verlegen, «um die bisher einseitige, rein wissenschaftliche

Richtung unseres Landschuüehrerseminars durch eine andere, ebenso,

unerläßliche, nämlich die landwirtschaftliche, zu vervollständigen und
dadurch der Anstalt ihre wahre Bestimmung und segensreiche Bedeutung

für den Kanton zu geben». Aber am 7. September 1835 beschloß
die Regierung, das Lehrerseminar nach Lenzburg zu verlegen.

Ende November 1837 ernannte der Große Rat den Seminardirektor
zum Mitglied der Regierung. Keher nützte seine neue Stehung sofort

zugunsten des Seminars aus, indem er eine dritte Lehrstelle schuf.
Während eines halben Jahres bewältigte Keüer die Geschäfte eines

Regierungsrates und des Seminardirektors. Nachdem der Schulrat
Wiederberufung ans Seminar vorgeschlagen hatte, trat Keüer aus der Regierung
zurück, um sich nun bis zum Jahre 1856 als Seminardirektor der
aargauischen Lehrerausbüdung zu widmen.

Meist in zähem Ringen mit der sparsamen Oberbehörde, ging nun
KeUer an den Ausbau des Lehrerseminars, das sein eigenthches Lebenswerk

werden soUte. Um die Auslesemöglichkeit zu verbessern, verlangte
er Herabsetzung der Ausbüdungskosten ; im übrigen hatte er den Mut,
Reorganisation ohne stärkere Belastung des Lehrplanes mit Wissensstoff

zu verlangen. Den Forderungen landwirtschaftlicher Kreise nach

163



vermehrter Kontaktnahme der Lehramtskandidaten mit der bäuerlichen
Welt kam Keller um so eher entgegen, als sie sich mit eigenen, schon
früher geäußerten Ansichten deckten. «Alles in allem weislich abtheilen»,
schrieb Keller in einem Gutachten, «eine strenge Hausordnung beobachten,

über Einnahmen und Ausgaben sorgfältige, ersparnislehrende Rechnung

führen, auch mit bescheidenen Mitteln ein heimeliges und freundliches

Hauswesen begründen, jedes Plätzlein und jeden Fleck Boden
wohl benutzen, die verschiedenen Arbeiten in Garten, Wiese, Wald und
Feld zweckmäßig verrichten, aus einem kleinen Grundbesitze möglichst
viel ziehen, überhaupt ein ländliches Thaunerheimwesen am besten
einrichten und besorgen» — das sollte zukünftiges Erziehungsziel für die

Lehrerbildungsanstalt sein.
Den Vorschlag, das Seminar mit einer landwirtschaftlichen Schule zu

verbinden, bekämpfte Keller, weil er fürchtete, der Lehrerausbildung
könnte ein Platz «hinter den Vieh- und Schweineställen» angewiesen
werden. Um in der Gemeinschaft für die Gemeinschaft erziehen zu können,

forderte Keller für das Lehrerseminar die Einführung des Konvikt-
systems. Am 5. März 1846 beschloß der Große Rat die Errichtung eines

Konviktseminars im ehemaligen Kloster Wettingen. Die gleichzeitige
Partialrevision des Schulgesetzes erfüllte aUe wichtigen Wünsche Kellers
in bezug auf die Neuorganisation des Seminars; sie bot auch die Möglichkeit,

die Ausbildung auf drei Jahre auszudehnen.
Keller wird als ausgezeichneter Lehrer geschüdert. «Die Liebe zum

Jugendunterricht, das Geschick lebhafter, elementarisierender
Darstellung, die Begeisterung für die Ideale eines auf sittlich-religiöser
Grundlage ruhenden Volkslebens entsprangen ihm aus seiner eigenen

Jugenderziehung und aus der Quelle lauterer Pietät» (Jakob Hunziker).
In einer Abschiedsrede an die Abiturienten des Schuljahres 1838 wandte
sich der Seminardirektor nochmals mit größtem Ernst an die zukünftigen
Jugenderzieher: «Ja, sehet zu, daß ihr keines dieser Kleinen verachtet.
Darum nehmet vor allem eure amtliche Stellung zu den Kindern, den

Eltern und den Behörden wahr, und was eueres Amtes nicht ist, da
lasset eueren Vorwitz. Die Schule sei euere Hauptsache und die Erziehung

euer Hauptgeschäft.»
Keller setzte sich mit der ganzen Kraft seiner Persönlichkeit für die

Lehrerausbildung ein. Wie weitgehend der Aufbau der aargauischen
Volksschule sein Werk ist, geht schon aus der Tatsache hervor, daß das

Schulgesetz vom Jahre 1835 über 500 neue Lehrstellen nötig machte.

164



Kellers Seminar hat diese Aufgabe bewältigt. Um die Mitte des 19.

Jahrhunderts amtete eine aargauische Lehrerschaft, die Keher geformt hatte.
Nach dem Urteü J. J. Spühlers, eines Keüer-Schülers, war es ein
berufstreuer und praktisch geschulter Lehrerstand, «der geseUschaftlich
unbeholfen und knorrig gewesen sein mag, unter dem Büdungsniveau
heutiger Lehrer stund, aber aüzeit seinen Mann stellte und in den
Gemeinden Fuß hatte. Mancher derselben war wirklich Landwirt, mancher
die rechte Hand der Gemeinderäte, ahe tüchtige Schulmeister; Keller
hat ihnen ein gewisses Gepräge aufgedrückt, das von seiner Persönlichkeit

ausging, welche die Größe ihrer Aufgabe und deren Wert fühlte und

Achtung vor derselben verlangte.» Kellers Wirken für die aargauische
Volksschule wäre unvoUständig skizziert, wenn der Seminardirektor
nicht auch noch als Verfasser von Schulbüchern Erwähnung fände.
Noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts haben aargauische Volksschüler

aus Augustin KeUers Feder geflossene Prosa und Poesie genossen.
KeUers Doppelstellung als kämpferischer Kirchenpolitiker und

Seminarlehrer erregte schon unter den Zeitgenossen wiederholt Aufsehen;
aber der Historiker hat keine Veranlassung, das Urteil jener Keher-
Schüler zu bezweifeln, die bezeugen, daß er seine Kirchenpolitik nicht
in die Schule hineinzog. Die konfessionell neutrale Simultanschule war
für Keüer kein leeres Wort; seine hohe Einschätzung der Religion als

Erziehungsfaktor ließ ihn im eigenen Unterricht die religiösen Gefühle
seiner Schüler achten und diese Haltung den zukünftigen Lehrern als

Wegleitung ins Berufsleben mitgeben.
Jahrzehntelang hat Keller seinen Mitbürgern die Verpflichtung von

Gemeinde und Staat gegenüber dem Schulwesen ohne Unterlaß
eingeschärft. Enttäuschungen blieben ihm nicht erspart. Die Besoldungsverhältnisse

der Lehrer waren so mißlich, daß sich die Unzufriedenheit
der Lehrer zu Beginn der fünfziger Jahre gegen den Seminardirektor
richtete, von dessen Einfluß man bisher umsonst eine Besserung erwartet
hatte. Keller hatte die Schaffung einer kantonalen Schulsynode mit
der Begründung bekämpft, sie könnte «einen verderblichen Kasten- und
Zunftgeist» pflanzen. Die Lehrerschaft schloß auf mangelndes Verständnis

für ihre soziale Not. Trotz dieser Spannung entschloß sich Keher, als

er 1852 in die Regierung gewählt wurde, für das Verbleiben am Seminar;
aber 1856 nahm er die Wahl in den Regierungsrat an und legte als Ein-
undfünfzigj ähriger die Leitung des Seminars nieder. Der Gedanke, dem
noch lockeren Wesen des aargauischen Staates eine einheitlich ausge-

165



büdete Lehrerschaft zu geben, lag schon der Gründung des Seminars
im Jahre 1822 zugrunde. Keller erreichte während seiner zweiundzwan-
zigj ährigen Tätigkeit an der Spitze der aargauischen Lehrerausbildung
dieses Ziel in hohem Grade.

Zu dieser Zeit war Keller längst tief mit der aargauischen Politik
verbunden. Er war 1835 in indirekter Wahl in den Großen Rat gewählt
worden, dem er bis 1852 angehörte. Im gleichen Jahre berief ihn die

Regierung in den katholischen Kirchenrat. Von 1854-1881 leitete er als

Regierungsrat meist die Erziehungsdirektion. 1848/49 und 1866-1881

war Keller Mitglied des Ständerates, 1854-1866 Mitglied des Nationalrates.

1854-1881 gehörte er dem eidgenössischen Schulrate an.
Keüer ist als «Radikaler» in die politische Geschichte des 19.

Jahrhunderts eingegangen. Welches ist der Inhalt seines Radikalismus
Keher ist ein Demokrat, insofern er die Gleichheit als politisches Ideal
verficht. Das Ancien Régime mit seinen Untertanenländern malte er
stets in den schwärzesten Farben. Aristokrat ist für ihn ein Schimpfwort.
Durch seine Tätigkeit als Erzieher war Keller volksverbunden genug,
um zu erkennen, daß die staatliche Gesetzgebung die wirtschaftlich
Schwachen nicht einfach ihrem Schicksal überlassen darf. In den Briefen
des Gätterlimachers über die neue Verfassung setzte sich Keller für das

schon dreimal verworfene Verfassungsprojekt ein, das wieder wegen der
Steuerartikel bedroht war. In zündenden Formulierungen werden darin
die Reichen gegeißelt, die die Einführung einer bescheidenen Vermögensund

Einkommenssteuer aufs schärfste bekämpfen: «Kurz, ihr Herre,
nehmet euch in Acht, was ihr machet! Die Ruthe liegt weiß Gott für
euch im Salz Wenn ich euch daher gut zum Rath bin, so lueget, was
es für Zeit sei, aber nit an eueren goldenen Uhren, sondern an der Weltuhr,

die vom heben Herrgott fast alle 50 Jahre wieder einmal ausgeputzt

und frisch aufgezogen wird!» Die Verfassung wurde nicht zuletzt
dank Kellers Eingreifen angenommen.

Keller kannte die Bedeutung der Wirtschaft für das geschichtliche
Werden. Mitten in den kirchenpolitischen Kämpfen des Jahres 1842

wies er in der Eröffnungsrede an den Großen Rat darauf hin, daß Handel
und Industrie die Schicksale der Völker bestimmen : «Politische Theoriefragen

treten selbst unter dem Gestirne der Juhussonne in den Hintergrund.

Handelstraktate, Zollbündnisse, unglaubliche Transitanstalten
und andere Wunderwerke des Verkehrs sind bereits Tagesgeschäfte und
die Nationalökonomie die Hauptwissenschaft der Kabinette geworden.

166



Selbst das konservative Österreich proklamiert die neue Lehre in
landesväterlicher Weise seinen treuen Völkern und wirft von der alten Kaiserstadt

aus ein eisernes Netz über seine Länder, um ihnen die Freiheit des

Verkehrs zu geben.» In einer solchen Zeit, fügte KeUer bei, sei er

gezwungen, gegen Klöster und Jesuiten zu kämpfen.
Schon der junge Keüer war überzeugt, daß das Volk Aufklärung und

Lenkung nötig habe. Den Zug der Freiämter nach der Hauptstadt im
Dezember 1830 verfolgte er ohne Sympathie. Das ganze Unternehmen
schien ihm «auf Unkosten der vaterländischen Ehre und Wohlfahrt» zu
gehen. Eine Wahlversammlung für den Verfassungsrat machte ihm
einen bedenklichen Eindruck; «versoffenen Wirten, abgesetzten
Gemeinderäten und sämtlich ganz kenntnislosen, ungebüdeten Tröpfen»
sei die zukünftige Verfassung in die Hände gegeben worden. Was KeUer

vorschwebte, war die Leitung des Volkes durch eine Aristokratie der

Büdung. Er fand sich mit dem durch die Verfassung von 1852
eingeführten Abberufungsrecht des Großen Rates durch das Volk und
mit der Initiative für Gesetzesänderung ab ; aber er blieb immer Gegner
der direkten Beteiligung des Volkes an der Gesetzgebung. Das
obligatorische Gesetzesreferendum schien ihm ein Hemmschuh für den kultu-
reUen Fortschritt zu sein. Keüer verglich das Volk mit einem Kinde, das

seine Launen habe und das von seinen Vertretern mit Liebe und Nachsicht

zu behandeln sei.

Als erfolgreicher Volksredner wußte Keher um die Möglichkeiten der

Beeinflussung und Schaffung der öffentlichen Meinung. Im Kanton und
in weitem Umkreis begeisterte er an den Schützen-, Sänger- und
Kadettenfesten die versammelte Menge für seine Ideen. Er war ein Meister
der vaterländischen Rede, und sein Mißtrauen gegenüber der direkten
Demokratie entstammte nicht zuletzt der eigenen Erfahrung von der
Beeinflußbarkeit der Masse.

Im Kampf für die Emanzipation der Juden bekam KeUer Gelegenheit,
für sein Ideal der Gleichheit einzutreten und zugleich festzusteUen, wie
das Volk gelegentlich der Beredsamkeit der andern zu folgen imstande

war. Durch Bundesbeschluß vom 24. September 1856 war den Juden
der freie Kauf und Verkauf auf dem Gebiete der Eidgenossenschaft
zugestanden worden, und gleichzeitig hatten sie die Befugnis zur
Ausübung der politischen Rechte im Heimat- oder Niederlassungskanton
erhalten. Zur Vollziehung dieses Bundesbeschlusses erließ der Große

Rat des Kantons Aargau am 15. Mai 1862 ein Gesetz, welches die beiden

167



Judenkorporationen Lengnau und Endingen zu Ortsbürgergemeinden
erhob. Darauf verlangten zehntausend Bürger Abberufung des Großen
Rates und Abänderung des Judengesetzes. Keller trat im Großen Rat
in eindrucksvoller Rede für die Judenemanzipation ein. Wenn die

Hauptforderung der Gesetzesgegner, die Juden seien von ihrem
«verderblichen Wucher- und Schacherverkehr» abzubringen und einem
edleren Geschäfts- und Berufsleben zuzuführen, erfüllt werden solle,
führte Keller aus, so zeige unsere eigene Geschichte, daß das nur durch
das Geschenk der Freiheit, durch die bürgerliche Gleichstellung erreicht
werden kann. Nie durch die Schmach der Knechtschaft, nur durch den

Segen der Freiheit werden die Menschen und Völker edel und gut.»
Heiliger Ernst wechselte in Kellers Rede mit Spott und Humor. In der
Petition gegen das Judengesetz stand der Satz: «Wo waren die Juden,
als Gott sprach: Es werde die Schweiz ?» Kellers Antwort lautete: «Ich,
meine Herren! frage: Wo war der Verfasser (der Petition), als Gott
sprach : Es werde die Schweiz Jedenfalls war er mit seinen Leuten
nicht dabei, als Gott sprach: Es werde Licht!» Aber das Volk gab den

Judengegnern recht. Mit dem Großen Rat trat auch die Regierung
zurück; bei den Neuwahlen wurde Keller mit knappem Mehr wieder
gewählt. Die Erhebung der Judenkorporationen zu Ortsbürgergemeinden

erfolgte erst im Jahre 1877. Kellers mutiges Eintreten für eine
Sache, die auch seinen Gegnern wohl angestanden hätte, verschaffte
seinem Namen in der Judenschaft weit über die Landesgrenzen hinaus
einen guten Klang. Auch diese Einzelepisode der Judenemanzipation
hat ihren Platz in Kellers Kampf für die Einheit des aargauischen
Staatsvolkes.

Kellers Schul- und Kirchenpolitik stand im Dienste der aargauischen
Staatswerdung. Was er im Kanton erreichte, wünschte er im Bunde
verwirklicht zu sehen. Schon 1858 erklärte er in seiner Rede als

Nationalratspräsident: «Wäre aber der edle Minister Stapfer unter uns, so

würde er vor aüem und mit ihm Tausende die Zentralisation der Jugendbildung

verlangen, nicht um die Voraneilenden zu hemmen und
aufzuhalten, sondern denen, welche aus Mangel an Kräften nicht Schritt zu
halten vermögen, brüderlich unter die Arme zu greifen und die

Erfahrungen und Fortschritte des einen durch eine vermittelnde Autorität
zur Kenntnis und Beachtung des andern zu bringen.» In derselben
Rede erwähnte er die Notwendigkeit eines eidgenössischen Strafgesetzes.
Hemmungen föderalistischer Art kannte er nicht. Keller war vor 1848

168



Anhänger des Einkammersystems gewesen; den Ständerat hielt er für
überflüssig. Wenn er später seine Opposition gegen die Ständekammer
aufgab und selber jahrelang als Standesvertreter amtete, so betrachtete
er die zweite Kammer mehr als eine Garantie reiflicher Gesetzesberatung,
und nicht als eine Stütze kantonaler Eigenstaatlichkeit. Der
Bundesverfassungsentwurf vom Jahre 1872 fand in bezug auf die Verstärkung
der Zentralgewalt seine volle Anerkennung. Als Präsident des Ständerates

richtete er an die Adresse seiner föderalistischen Kollegen am 5.

März 1872 folgende Mahnung: «Zu dem, was der Kantonalismus im
Jahr 1833 abgelehnt, hat er im Jahre 1848 noch Anderes und Größeres

verloren. Was er im Jahr 1866 nicht gewollt, ist ihm im Jahr 1872 noch
viel weniger geworden. Und was er wieder im Jahr 1872 nicht annimmt,
wird er schon nach einem Dezennium nicht mehr erlangen können.»

Kellers großes Anliegen, die Vereinheitlichung des schweizerischen
Schulwesens durch ein eidgenössisches Schulgesetz, schien in der
Bundesverfassung von 1874 verankert zu sein. Den Rückschlag, den die

Zentralisierungsbestrebungen auf dem Gebiete des Schulwesens mit dem
Referendum gegen den eidgenössischen Schulsekretär («Schulvogt») 1882

erlitten, erlebte Keller nicht mehr.
Die Schule war in seinen Augen eine Staatsanstalt, die aufs engste

mit dem Staatszweck zusammenhing; darüber hinaus soUte sich
der Staat der Förderung der Kultur im allgemeinen annehmen. Die
Tatsache, daß die Historische GeseUschaft des Kantons Aargau ihre
Entstehung einem Regierungsratsbeschluß verdankt, entspricht ganz
dieser Auffassung. Am 15. Juli 1858 referierte Keher im Schöße der

Regierung über die Pflicht des Staates zur Förderung der Geschichtsforschung,

worauf die Regierung den Beschluß faßte, «der Erziehungsdirektion

unter Verdankung ihrer Anregung zu empfehlen, sie möge auf
die Büdung einer Historischen GeseUschaft im Kanton behufs der Sammlung

und zweckentsprechenden Benutzung der historischen Urkunden
hinwirken .»

Wenn der Staat in diesem Sinne seinen Zweck erfiült, wird er sich «im
großen Wettkampf der Geister auf der Bahn ewigen Fortschritts»
bewegen. Die sicherste Garantie aber für den Sieg im Kampfe der «finsteren
Mächte gegen den ewigen Fortschritt» wollte Keller mit seiner Kirchenpolitik

bieten!
Das ganze öffentliche Wirken Kehers steht im Schatten seiner Kirchenpolitik.

Schon als Breslauer Student nahm er SteUung zu den kirchen-

169



politischen Ereignissen der Heimat. Als der Große Rat im Jahre 1828

entgegen dem Antrage der Regierung den Beitritt des Aargaus zum
Konkordat betreffend die Errichtung des Bistums Basel-Solothurn
verwarf, schrieb der damals dreiundzwanzigjährige KeUer: «Was ich bis

jetzt aus den Zeitungen über die aargauische Bischofsangelegenheit
erfahren habe, hat mich köstlich gefreut und für die sämtlichen Patres

conscripti hoch begeistert .» Die geistigen Urheber dieser übrigens
kurzfristigen Opposition gegen den Beitritt des Aargaus zum Bistum
Basel waren Gesinnungsgenossen des ehemaligen Konstanzer
Bistumsverwesers Wessenberg. Keller war als Kirchenpolitiker ein Kind seiner
Zeit. Pfarrer Fuchs, Vock, Zschokke und Troxler waren seine geistigen
Lehrmeister. Als der junge Keller nach Breslau kam, traf er an der
Universität denselben Geist; etwas überspitzt konnte er deshalb in
seiner Selbstbiographie schreiben: «Breslau an der Oder ist die eigentliche

Heimat meines Geistes geworden.» In Wirklichkeit bestätigten
die Breslauer Professoren Wachler und Passow, was Keller von seinen

ersten Lehrern über Religion und Kirche und ihr Verhältnis zum Staat
erfahren hatte. Und diese Grundsätze, die in der Schweiz nicht weniger
als in Schlesien herrschten, waren ein Produkt des Aufklärungszeitalters.
Ein Hauptziel der Aufklärung war die Befreiung des Einzelnen aus der
Gewalt der Kirche. Da die päpstliche Herrschaft über die Kirche als

Ursache der religiösen Unfreiheit betrachtet wurde, galt ihr der
Hauptangriff. Febronius hatte den Kampf gegen die monarchische Verfassung
der Kirche geführt, indem er den Primat des Papstes bestritt und die
Gesamtheit der Bischöfe, das aUgemeine Konzü, über den Papst stellte.
Unter Kaiser Joseph II. erreichten die Forderungen der Aufklärer ihre
große Realisierung; für ihn war die Kirche eine Staatsanstalt, die bei
der Erziehung der Untertanen eine wichtige Rolle zu spielen hat. Staatszweck

ist in den Augen des Aufklärers die Erziehung des Menschen zur
Mündigkeit; kirchliche Einrichtungen, die die Erreichung dieses Zieles

erschweren, muß der Staat abschaffen. Der aufgeklärte fürstliche
Absolutismus Josephs II. wurde das Vorbild der radikalen Kirchenpolitik
des 19. Jahrhunderts.

Auch Augustin Kellers persönliches Bekenntnis war der Aufklärung
verpflichtet; er wohte ein «rationalistischer Christ» sein, ein «Christ»
und kein «Kirchler». Keller hat Zeit seines Lebens den Anspruch
erhoben, Katholik zu sein; das hinderte ihn nicht, auch vom Abendmahl
eine ganz rationalistische Auffassung zu haben ; die häufige Kommunion

170



lehnte er ab; nur die österliche Abendmahlsfeier hat für ihn «die
ursprüngliche, schöne Bedeutung als das große Gedächtnismahl». Aber
trotz seinem Rationalismus büdet doch nicht das verstandesmäßige
Erkennen, sondern das Erlebnis den Kern von Kellers Religiosität.
Rehgion ist für ihn die Sprache des Herzens; deshalb konnten auch
manche seiner Reden zu Hymnen auf Gottes- und Menschenliebe werden.

KeUers kirchenpohtische und weltanschauliche Grundsätze standen
nach Abschluß seiner Universitätszeit fest. Wachlers mäßigender Einfluß

war nur von kurzer Dauer. Kellers Einstehung zu Rotteck ist in
dieser Hinsicht bezeichnend. Unter dem Einfluß Wachlers hatte KeUer
Rotteck einen «Freigeisterer» genannt; aber schon zu Beginn seiner

politischen Laufbahn huldigte Keller radikalen Anschauungen. Er
bewegte sich durchaus in den Sphären des älteren Liberalismus, wenn er
die Kirche unter die Aufsicht des Staates zu stellen versuchte, wenn er
Gegner der Klöster, Feind der Jesuiten und Befürworter einer Nationalkirche

war; indem er aber diese Ziele wie die aufgeklärten Despoten
und Rotteck unter Einsatz der Staatsgewalt, unter Mißachtung des

Rechtsstaatsgedankens, zu erreichen suchte, trennte er sich von den Li- ;

beralen und wurde zum Führer des aargauischen Radikalismus. Keiner
hat diese Entwicklung Kellers früher erkannt und keiner hat sie

schonungsloser beurteüt als dessen einstiger Gönner, der ehemalige liberale
Aarauer Pfarrer und spätere Solothurner Domherr Alois Vock. Vock
betrachtete schon Kehers Wahl zum Seminardirektor als eine radikale •

Parteiangelegenheit. Nach Kehers Wahl in den Großen Rat schrieb
Vock an Rauchenstein: «Er (Keller) steht tief im Bunde der wurzellosen

Radikalen, wie nun auch diese Ernennung beweist, die eine verabredete

Sache war» (19. Februar 1835).
Kehers erstes öffentliches Auftreten auf kirchenpolitischer Ebene

fällt in die Zeit der Schulgesetzdiskussion. Ganz im Geiste der schon
1834 vom aargauischen Großen Rat angenommenen Badener Artikel
bestimmte das Schulgesetz im § 6, daß auch die Rehgionsbücher der I

Anerkennung der Regierung bedürfen; das Vorschlagsrecht lag beim
katholischen Kirchenrat, einer rein staathchen Kommission, deren
Mitglied Keher war. Als Dr. Baur von Muri sich gegen diesen staathchen

Eingriff in den Bereich der Kirche wandte, entgegnete ihm Keher, nur
eine «kleine Minderzahl» von Kathohken lehne sich gegen jene Mitarbeit
des Staates auf. «Grundsätze aber, die die aUgemeine Anerkennung in
der katholischen Kirche nicht finden, sind unkatholisch.» Als der Bischof

171



von Basel in einem Schreiben die Badener Artikel mißbilligte und auf
die Verletzung der kirchlichen Rechte durch den § 6 des Schulgesetzes
hinwies, beschloß der Große Rat Zurückweisung des Schreibens, da

staatliche Rechte «in Zweifel gezogen werden wollen, welche überall und
unbedingt zur Landeshoheit gehören.»

In einer Proklamation an das Volk rechtfertigte die Regierung die

Badener Artikel, das Placet-Gesetz, das alle kirchlichen Erlasse der regie-
rungsrätlichen Begutachtung unterwarf, und das neue Schulgesetz. Den
Pfarrern wurde befohlen, diese Proklamation am 17. Mai 1835 «während
des vormittäglichen Gottesdienstes von allen Kanzeln wörtlich» zu
verlesen. Dreizehn Geistliche, die die Verlesung um eine Woche verschoben

hatten, weil sie die Meinungsäußerung des Bischofs zu spät erhielten,
wurden teils abgesetzt, teils verhaftet. Die Polizeiaktion wurde auch auf
Laien wegen Mitgliedschaft beim «Katholischen Verein» ausgedehnt.

Als Kommissionsreferent für die kirchlichen Angelegenheiten
verteidigte Augustin Keller die Maßnahmen der Regierung mit dem
Hinweis, «jeder Schweizer, der in seinem Vaterlande die vaterländische
Kirche und in dieser hinwieder als unentbehrliche Anstalt zur sittlichen
Veredelung des Volkes das Vaterland» liebe und ehre, pflichte den
Maßnahmen der Regierung bei. Darüber hinaus regte Keller die Maßregelung
des Bischofs an. Auch für das Gesetz über den Amtseid der Geistlichen

war Keller Kommissionsreferent; durch dieses Gesetz sollte der
Beamtencharakter der Geistlichkeit betont und deren Loslösung von Rom
gefördert werden; das Volk müsse hinter diesem Gesetze stehen: denn

«wer gegen den römischen Hof in die Schranken tritt, muß die
Volksmacht im Rücken haben. Nie haben einzelne Männer für sich, wenn
auch noch so großen und gewaltigen Geistes, den Vatikan erschreckt.
Nur vor Völkern, wenn sie sich regten, hat er hie und da gezittert.» Die

Priestervereidigung wurde zu einer Demonstration der Geistlichkeit

gegen die radikale Kirchenpolitik. Von 130 Geistlichen verweigerten
112 den Eid. Da die Regierung Unruhen befürchtete, besetzte sie das

Freiamt mit Truppen und bat die Nachbarkantone um Zuzug. Nachdem
der Große Rat die Eidesformel dahin interpretiert hatte, daß aus der

Eidesleistung nie etwas den Rechten der Kirche Zuwiderlaufendes
gefordert werden könne, wurde der Eid geschworen.

Die nächste Gelegenheit zur kirchenpolitischen Betätigung bot sich

Keller Ende 1835 bei der Beratung des Gesetzes über die Staatsadministration

des klösterlichen Besitzes. Die Rechtlichkeit der Maßnahme

172



begründete Keller mit der FeststeUung, daß die Klöster «vermöge ihrer
ursprünglichen Bestimmung» gar nicht befugt seien, «weltliche Güter
oder Lehen zu verwalten.» Die Annahme des Gesetzes und die gleichzeitige

Novizensperre waren Vorläufer der endgültigen Säkularisation
der Klöster.

Das Jahr 1840 war verfassungsgemäß Revisionsjahr. Durch Proklamation

der Regierung wurde das Volk eingeladen, seine Begehren in
bezug auf die Revision der Kantonsverfassung dem Großen Rat
einzureichen. Die Freiämter Führer vereinigten sich im Bünzer Komitee und
organisierten am 2. Februar 1840 eine große Volksversammlung in
Mellingen. Die Petition der Versammlung an den Großen Rat forderte
unter anderem konfessionelle Trennung der kantonalen Verwaltung in
Schule und Kirche, Garantie der Klöster, freies Petitions- und Vetorecht.
In den Gemeinden wurden Unterschriften für die Mellinger Artikel
gesammelt. Augustin Keller begab sich in sein Heimatdorf Sarmenstorf,
um die Unterschriftensammlung zu hintertreiben. Vock wußte über
diese Intervention Kellers zu berichten: «Herr Augustin Keller redete

heftig gegen die Mellinger Artikel, worin er nur tolles und unsinniges
Zeug sehen woüte. Auch die Geistlichen und die Klöster hat er
aufmarschieren lassen. Herr Dr. Ruepp erklärte und empfahl die MeUinger
Artikel, wurde aber alle Augenblicke von dem Herrn Augustin Keller
unterbrochen und geschulmeistert ; die MeUinger Petition und Wünsche

wurden von mehr als 200 stimmfähigen Bürgern von Sarmenstorf
unterzeichnet, obschon man die Leute versichert hatte, daß alle, welche
nicht gegen die Mellinger Versammlung stimmen, Exekutionstruppen
bekommen werden.»

Die Revisionsdiskussion wurde im Großen Rat und im Volke mit
größter Leidenschaftlichkeit geführt. Augustin Keher trat für die

Abschaffung der Parität ein, die überholt sei, da die Regierung weder in
der Vergangenheit sich kirchenfeindliche Maßnahmen habe zuschulden
kommen lassen, noch in der Zukunft solche beabsichtige. Die Rede

erregte den Zorn Vocks, der an Rauchenstein schrieb : «Seminardirektor
KeUers Rede, voll Lügen von Anfang bis zu Ende, war mir dennoch höchst
bedeutsam Eine Lüge ist die Behauptung, daß der Bischof angegangen

wurde, das Interdikt über Luzern und Aargau auszusprechen .;
eine Lüge ist die Behauptung, daß die Regierung nie suspendierte
Priester den Gemeinden aufgedrungen habe; in Wohlenschwü hat sie

den suspendierten Borner mit Landjägern gegen die Wuth des Volkes

173



schützen lassen .» Vocks Apostrophierung seines einstigen Schützlings
gipfelte in der Feststehung: «Er ist ein ganz niederträchtiger Mensch»

(20. Dezember 1840).
Der Kampf endete am 5. Januar 1840 mit der Annahme einer

Verfassung, in der es keine Behördenparität mehr gab. Nun überstürzten
sich die Ereignisse. Am 9. Januar erließ die Regierung einen Haftbefehl
gegen die Führer der unterlegenen Partei in Muri und Bremgarten.
Regierungsrat Franz Waller, der in Muri als Kommissär der Regierung
wirkte, mußte am 10. Januar die Befreiung der Gefangenen und seine

eigene Inhaftierung erleben. Der Tumult in Muri breitete sich über einen

großen Teü des Freiamtes aus. Nach einem Zusammenstoß der
Aufständischen mit den Regierungstruppen und nach einer Besetzung des

ganzen östlichen Kantonsteils kehrte die Ruhe wieder ein. Am 13. Januar
begründete Augustin Keller im Großen Rat den Antrag, alle acht
aargauischen Klöster sollen als moralisch für den Aufstand verantwortlich
aufgehoben werden. Keller wiederholte Anklagen gegen das Kloster
Muri wegen Beteüigung am Tumult des 10. Januar, wie sie ihm «amtliche

Berichte» übermittelten. Eine gerichtliche Untersuchung wurde
nicht durchgeführt; sie wäre innert der kurzen Frist vom 10. bis 13.

Januar auch nicht durchführbar gewesen. Heute ist sich die Forschung
darüber einig, daß weder das Kloster Muri noch die andern Klöster eine

Schuld am Aufstand trifft. Keller waren die jüngsten Ereignisse nur ein

langersehnter Anlaß zur Vernichtung der Klöster. Den breitesten Platz
nehmen denn auch in seiner Rede die allgemeinen Anklagen gegen das

Mönchstum und die Klöster ein: «Die Klöster haben mit Müßiggang
und Intrigen begonnen, mit Müßiggang und Intrigen werden sie enden...
In der neuesten Zeit ist es dahin gekommen, daß der Mönch in der Regel
ein schlechtes, verdorbenes Geschöpf ist, das nicht mehr in unsere Zeit
paßt und sich in allem Widerspruche mit der Gegenwart und deren

Institutionen befindet. Stellen Sie einen Mönch in die grünsten Auen des

Paradieses, und so weit sein Schatten fällt, versengt er jedes Leben,
wächst kein Gras mehr!»

Mit der Klosteraufhebung verletzte die aargauische Regierung den

Artikel 12 des Bundesvertrages von 1815, der das Dasein der Klöster
garantierte. Eine außerordentliche Tagsatzung trat zusammen, um die

aargauische Klosterfrage zu behandeln. Augustin Keller verfaßte die

Denkschrift, die den Standpunkt der aargauischen Regierung darlegte.
Keller wiederholte darin die allgemeinen Anklagen seiner großrätlichen

174



Rede und behauptete, sein Kanton habe einen notwendigen Akt der
kantonalen Souveränität und Selbsterhaltung voüzogen, indem er die
Klöster aufhob.

Während die großrätliche Rede der rechthchen Seite der Säkularisation

nur wenige Sätze gewidmet hatte, ging die Denkschrift eingehender
auf die Rechtslage ein. Keher nennt als seine Gewährsmänner Savigny,
C. L. von Haller, Welcker, Rotteck und das Staatslexikon von
Rotteck und Welcker. Ein Vergleich zeigt unmißverständlich, daß
Keller die Säkularisationstheorie Rottecks übernommen hat. Nach
Rotteck haben die Glieder der Kirchgemeinde der Kirche das Gesetz

zu geben. Das Kirchenvolk, das Vermögenswerte in eine Stiftung steckt,
hat als Staatsvolk das Recht, die Stiftung wieder aufzuheben, sobald
die Staatsnotwendigkeit dies verlangt. Wäre das französische Kirchengut

durch königliches Diktat nationalisiert worden, so wäre das ein

despotischer Akt gewesen; die Nationalversammlung aber, «das
möglichst getreue Organ des Gesamtwülens», konnte jenen Beschluß fassen,
ohne das Recht der Kirchgemeinde zu verletzen — diese selber hob die

Stiftungen auf, da sie hier mit der Staatsgemeinde identisch war.
KeUer fühlte sich getragen von einer revolutionären Bewegung. «Wer

hat Augen zu sehen und Ohren zu hören», schrieb er in seiner an die

Tagsatzung gerichteten Denkschrift, «und versteht die Zeit so wenig
und gewahrt es nicht, daß auch die Gegenwart, aUerdings nicht im
Wege des übernächtigen Sturms, sondern auf der Bahn der Entwicklung

in einem mächtigen, nur mit Gewalt der Revolution sich
erwehrenden Umschwünge begriffen ist und mithin auch aUe Rechte,
Rücksichten, Zugeständnisse und Befugnisse einer solchen Lebensaktion
anzusprechen habe ?» Die «Bahn der Entwicklung», die «Lebensaktion» —

das waren für KeUer Synonyme für eine Revolution ohne Barrikaden
und Schießereien, aber doch für ein Vorwärtsschreiten unter
Beiseiteschieben des bestehenden Rechts. Ein eigentliches Sendungsbewußtsein ¦

heß ihn die Schranken des bestehenden Rechtes mißachten; nur so ist'
die Entrüstung zu erklären, der er Ausdruck gab, als die Tagsatzung
sich seinen Standpunkt nicht zu eigen machen wollte; die «dargebotene
Bruderhand» sei verschmäht worden. Keller drohte mit einer revolutionären

Zerstörung des Bundes, der doch die eigentliche Ursache ahen
Unheüs sei: «An den Bund! Einen neuen Bund gerüstet, damit, wenn
wir zu den Büchsen greifen, auch etwas da ist, wofür ein guter Schweizer

einstehen kann!» (Keüer an Federer, 26. August 1841).

175



Schon bevor der Entscheid der Tagsatzung in der Klosterfrage
getroffen war, holte Keüer zum Schlag gegen die Jesuiten aus. Als
neugewählter Präsident des Großen Rates eröffnete er die Session am 24.

Januar 1842 mit einer Rede, die vor allem der Jesuitengefahr gewidmet
war. «Eine ernste Erscheinung betritt die Bühne der schweizerischen

Politik», rief er aus, «es ist das System des goldenen Bundes, dieses

Blutgespenstes aus den Gräbern der Religionskriege, und vor ihm her,
als Vorläufer und Schüdhalter, die furchtbare Macht der Jesuiten.»
Keüer hatte den Haß gegen die Jesuiten mit dem Haß gegen die Klöster
als Schüler und Student in sich aufgenommen. In der Geschichtschreibung

ist die Herleitung dieses Hasses aus der Zeit der Gegenreformation
zum Gemeinplatz geworden. Weniger Beachtung findet gewöhnlich die
Tatsache, daß die Jesuiten und nach der Aufhebung des Ordens im Jahre
1773 die Ex-Jesuiten als schärfste Gegner der Aufklärung das katholische

Dogma und den Primat des Papstes verteidigten. In seiner Schrift
Die Vorbothen des neuen Heidenthums (1780) suchte der Aargauer
ExJesuit Joseph Anton Weissenbach seinen Zeitgenossen die Augen zu
öffnen über die Gefahren, die Kirche und Staat von den führenden
französischen Aufklärern drohten. In der Aufklärungspropaganda für
religiöse Duldung erblickte Weißenbach ein Manöver, das nicht einen
wirklichen Frieden, sondern einen Waffenstillstand erstrebe, durch den

die kirchlich Gesinnten in Sorglosigkeit gewiegt werden sollen. Weißenbach

wußte genau, wie tief die Aufklärung selbst in kirchliche Kreise

eingedrungen war. «Die Toleranz hat wie einen Nebel über uns gestreuet,
in dem man Freunde und Feinde nimmer unterscheidet, und das machet,
daß jene, die sonst helfen könnten, oft nicht einmal rathen können. Die
Wahrheit ist ganz schüchtern geworden, und der Eifer muß alle Schritte
abmessen, damit er nicht an die Politik stoße .»

Die Restauration des Ordens im Jahre 1814 war in den Augen aller
Liberalen eine Kampfansage. Für Augustin Keller durfte auch dieser

Kampf nicht eine bloß literarische Auseinandersetzung bleiben; er war
entschlossen, auch diesen Gegner zu vernichten. Am 19. August 1844

begann er den Angriff auf eidgenössischem Boden, indem er in dreistündiger

Rede den Jesuiten die Schuld an allen seit der Mitte des 16.

Jahrhunderts bis in die jüngste Gegenwart begangenen Untaten religiöser
Intoleranz und politischer Reaktion zuschob. Seit Jahren bemühten
sich jesuitenfreundliche Kreise in Luzern um die Berufung der Gesellschaft

Jesu in ihre Stadt ; Jesuitengymnasien bestanden bereits im Wallis,

176



in Freiburg und Schwyz. KeUer fühlte sich berufen, für die nach seiner
Überzeugung bedrohte konfessionehe und pohtische Einheit der
Eidgenossenschaft zu kämpfen und stieß in seiner Rede den Warnungsruf
aus : «Der Rubikon ist überschritten Die Punier stehen vor den Toren
Das Vaterland ist in Gefahr.» Aber Kehers Antrag, den Jesuitenorden
in der Schweiz von Bundes wegen aufzuheben und auszuweisen, wurde

von der Tagsatzung mit großer Mehrheit abgelehnt. Die Motive der

Ablehnung bestanden im Mißtrauen gegen einen neuen revolutionären
Versuch zur Änderung des Bundesvertrages. Jesuitenfreundliche Motive
waren kaum wirksam, hatten doch selbst kirchlich gesinnte Luzerner
Kreise die Berufung des Ordens als politisch unklug abgelehnt.

Am 28. Oktober 1844 ratifizierte der Luzerner Große Rat den Vertrag,
der die Leitung des Priesterseminars und der theologischen Lehranstalt
den Jesuiten übertrug. Die Folge des Einzugs der Jesuiten in Luzern
waren die Freischarenzüge. KeUer beteiligte sich nicht aktiv an diesen

revolutionären Umsturzversuchen; aber er machte kein Hehl daraus,
daß er sie im Sinne des demokratischen Widerstandsrechtes begrüßte.
«Wenn sich das Volk überzeugt hat, daß die Regierungspapiere nichts
nützen, so wird das Volk mit dem Stutzer schreiben. Das wird und muß

geschehen, wenn das Vaterland erhalten werden soh» (1844). Auch die

Rechtmäßigkeit der müitärischen Niederwerfung des Sonderbundes

leitet Keller aus dem Widerstandsrecht ab; es handelt sich dabei nicht
um einen Bürgerkrieg, sondern um die Beseitigung eines gesetzlosen
Zustandes durch «die Träger und Schützer der Ordnung und des

Gesetzes». Keller erlebte die Genugtuung, daß die nach der Niederlage des

Sonderbundes im Jahre 1848 angenommene Bundesverfassung in Artikel

58 den Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten Gesehschaften

aus der Schweiz ausschloß.
Unversöhnhchkeit ist ein Hauptmerkmal der kirchenpohtischen Aktivität

KeUers. Jesuiten und Jesuitismus blieben auch in Zukunft
Lieblingsthemen des unermüdlichen Kämpfers. Im Jahre 1869 schrieb Keher
ein Buch gegen die Moraltheologie des Jesuitenpaters Gury, dessen

Handbuch am Solothurner Priesterseminar verwendet wurde. Am 21.

Juli 1872 leitete er eine Schützenfestrede in Zürich mit dem Hinweis ein,
daß vor neunundneunzig Jahren Papst Clemens XIV. den Jesuitenorden
aufgehoben habe. «Er, der unfehlbare Papst, hat am 21. Juli 1773

erklärt, daß der Orden der Jesuiten als dem Heü der Kirche dem Frieden
und der Wohlfahrt des Volkes gefährlich für ewige Zeiten aufgehoben

i2 177



sein soll.» Die Wiederherstellung des Ordens habe erneut Völker und
Staaten ins Elend geführt. Die Verschärfung des Jesuitenartikels und
der Klosterartikel in der revidierten Bundesverfassung von 1874 waren
zum Teil Kellers Werk.

Nach einem Kampf von vier Jahrzehnten konnte Keller auf
ungewöhnliche Erfolge seiner Kirchenpolitik zurückblicken. Eigentlich blieb
von seinem Programm nur die Nationalkirche unverwirklicht.
Innerkirchlich war nun freilich die Entwicklung in entgegengesetzter Richtung
verlaufen. In Kellers Jugendzeit mochte es für einen radikalen Feuerkopf
Gründe genug geben, das Ende des Papsttums im Bereich des Möglichen
zu sehen. Ein halbes Jahrhundert später war das Papsttum so erstarkt,
daß das Vatikanische Konzil die monarchische Entwicklung der Kirche
durch die Erklärung, daß vom Papst erlassene Lehrentscheidungen
über Glauben und Sitte unfehlbar sind, vollenden konnte. Sollte sich

Keller an der Schwelle des Greisenalters denjenigen anschließen, die sich

gegen die Papstkirche auflehnten, in der Hoffnung, die Nationalkirche
doch noch zu verwirklichen

Die Wandlung innerhalb der katholischen Kirche war Keller nicht
verborgen geblieben. Im Jahre 1866 schrieb er an Federer: «Die Firma
der braven, praktisch tüchtigen und zeitverständigen Geistlichen stirbt
bei den Katholiken aus»; Keller zählte nur noch sechs Geistliche im
Kanton Aargau, «die in jeder Beziehung gut sind». KeUer war ein kirchlicher

Außenseiter geworden. Entwicklungslos stand dieser Radikale
der dreißiger Jahre in der Kirche der siebziger Jahre, in der Einfluß und
Ansehen des Papsttums mächtig gestiegen waren. Kellers Kampfgeist
war zu ungebrochen, als daß er sich mit dieser Lage hätte abfinden
wollen. Die Opposition gegen Rom schien einen internationalen
Charakter anzunehmen. Keller feierte die Einigung Italiens und Deutschlands

als gewaltige Episoden einer Entwicklung auf Kosten der
Papstkirche. «Ohne Römerzug des neuen deutschen Kaisers ist die ewige Roma
soeben die Residenz und politische Hauptstadt der vereinigten
italienischen Nation geworden; unter den Fittichen des neuen Reichsadlers

schlägt die deutsche Wissenschaft ihre Römerschlachten für die Freiheit
des Geistes und der Vernunft ewiges Recht; dem Vatikan sind die Strebeziele

nach den Tagen von Canossa aus den hoffnungsreichen Blicken
gerückt», so verkündete er in der Sommersession 1871 den Ständeräten.

Kellers kirchenpolitische Aktivität dehnte sich jetzt über Süddeutschland

aus; im September 1871 sprach er auf dem Altkatholikenkongreß

178



in München, später auch in Konstanz und in Freiburg im Breisgau. In
der Heimat benützte er jede Gelegenheit, um seine volkstümliche
Beredsamkeit in den Dienst der antipäpstlichen Bewegung zu stellen. Die
Festrede am aargauischen Sängerfest in Lenzburg am 27. Juli 1871

begann er mit der Bemerkung: «Es werden zurzeit noch einige römische
Pfundnoten gesungen, besonders vom Kapellmeister der römischen
Pfundnotengesellschaft in Klingnau. Glücklicherweise sind diese Sänger
im Aargau in der Minderheit.» Am 15. Juli 1873 rief er an einem Volkstag

in Solothurn den Massen zu: «Eidgenossen! Seitdem am 18. Juli
1870 ein unfehlbarer Papst gemacht worden ist, schneit es schwarz
Sommer und Winter, Tag und Nacht, und zwar soheftig, daß alle Wege
des Fortschritts mit Schnee bedeckt sind.»

Aber trotz aller Propaganda woUte keine antipäpstliche Volksbewegung

entstehen. Den Weg zur Nationalkirche konnte nur der Einsatz
staatlicher Machtmittel ebnen. Die entscheidendsten Eingriffe des

Staates waren der Austritt des Kantons aus dem Diözesanverband des

Bistums Basel (27. September 1871) und die Absetzung des Bischofs
Lachat (29. Januar 1873). Am 14. Juni 1875 trat in Ölten die erste
christkatholische Nationalsynode zusammen. Augustin KeUer wurde
zum Synodalpräsidenten gewählt. Kellers kirchenpolitisches Wirken
erhielt äußerlich seine Krönung, als die Nationalsynode am 7. Juni 1876
Pfarrer Eduard Herzog in Bern zum Bischof wählte. Kehers Jugendtraum

war erfüllt ; aber dieser Alterserfolg entsprach nicht den früheren
Hoffnungen. Keller hatte sich sein Leben lang für die Vereinheitlichung
des aargauischen und des schweizerischen Volkes eingesetzt, und am
Ende seiner politischen Laufbahn gründete er eine «Nationalkirche»,
deren Gemeinden eine Diaspora in den verschiedensten Kantonen bü-
deten und deren Kirchenvolk nur eine verschwindende Minderheit der
katholischen Bevölkerung umfaßte.

Keller trat am 22. November 1881 im Alter von sechsundsiebzig
Jahren als Mitglied des Regierungsrates und des Ständerates zurück;
am 8. Januar 1883 starb er in Lenzburg. Er hinterließ einen durch den

Kulturkampf aufgewühlten Kanton. Bundesrat Welti faßte die Lage
des Aargaus im Jahre 1882 in die Worte zusammen: «Der Kulturkampf ¦•

hat unsern Kanton ruiniert und überaU nur Verderben angerichtet.» |

Es war Keller versagt, die mit der Neuordnung der kirchlichen
Verhältnisse durch die Revision der Kantonsverfassung von 1885 beginnende

Befriedung noch zu erleben.

179



Augustin KeUer ging als Klosterstürmer und Kulturkämpfer in die
Geschichte ein. Seine große Leistung auf dem Gebiete des aargauischen
Volksschulwesens ist von seinen Zeitgenossen nicht nach Gebühr
gewürdigt worden. Er hatte sich einst selbst mit dieser Tatsache
abgefunden, als er zukünftigen Lehrern den Trost mit auf den Lebensweg
gab : «Das Schicksal hat den Erziehern der Völker bei der Mitwelt
Undank und bei der Nachwelt ahein Unsterblichkeit beschieden.»

Quellen und Literatur

Es kann nicht Aufgabe dieses biographischen Versuches sein, das umfangreiche
Schrifttum Augustin Kellers zu verzeichnen. Ich verweise in erster Linie auf Hans
Barth, Bibliographie der Schweizergeschichte. Nur Bruchstücke des Kellerschen Nachlasses

sind ins aargauische Staatsarchiv gelangt. Von zeitgenössischen Briefen sind für
die Beurteilung Augustin Kellers besonders interessant diejenigen von Alois Vock an
Rauchenstein von 1831-1857 (Kantonsbibliothek Aarau). Arnold Keller, Augustin
Keller 1805-1883, Aarau 1922, ist in erster Linie als unentbehrliche Materialsammlung
wertvoll. Eine Auswahl der Reden bietet J. Burkart, Augustin Keller in seinen Reden

und Bekenntnissen, Aarau 1905.

Für eine zukünftige Augustin-Keller-Biographie hat Eduard Vischer, Glarus, mit
einer ganzen Reihe von Arbeiten gewichtige Bausteine geliefert. Vor allem seien
erwähnt: Rudolf Rauchenstein und Andreas Heusler. Ein politischer Briefwechsel aus den

Jahren 1839—1841 (Quellen zur aargauischen Geschichte, 2. Reihe: Briefe und Akten),
Aarau 1951 ; Untersuchungen über Geist und Politik der aargauischen Regeneration
(Zeitschrift für Schweizer Geschichte, 1947, S. 211-241); Der Aargau und die Sonderbundskrise

(Zeitschrift für Schweizer Geschichte, 1948, S. 1-46); Das Freiamt und die
Verfassungskrise von 1849-52 (Argovia 1951, S. 183-216). - Ferner wurden benützt : J. Keller,
Das aargauische Lehrerseminar, Baden 1897. E. Heer, Das aargauische Staatskirchentum

von der Gründung des Kantons bis zur Gegenwart, Wohlen 1918. Karl Schib, Die
staatsrechtlichen Grundlagen der Politik Karl von Rottecks, Diss. Basel 1926. Martin Rosenberg,

Die Kirchenpolitik Augustin Kellers, Freiburg 1941 (Separatabdruck aus der
Schweizerischen Zeitschrift für Kirchengeschichte, 132 S.). Arthur Frey, Das
aargauische Lehrerseminar, Wettingen 1946. Oskar Bauhofer, Das eidgenössische Jesuiten-
und Klosterverbot, Geschichte und Rechtsfrage, Zürich 1951.

Karl Schib

Josef Fidel Wieland

1797-1852

J.F. Wieland wurde am 6. Juli 1797 in Rheinfelden geboren und
gehörte einer um 1650 aus dem Schwarzwald eingewanderten und bald
darauf eingebürgerten Famüie an. Die Kunst des Regierens und Ver-

180



hp*
I

Augustin Keller
1805-1883

17


	Augustin Keller : 1805-1883
	Anhang

