
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 63 (1951)

Artikel: Das Weltbild von Bundesrat Emil Welti

Autor: Welti, Peter

Kapitel: 4: Das Weltbild des jungen Welti

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-61098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-61098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zweiter Teil: Das Weltbild und seine Wandlungen

4. Kapitel: Das Weltbild des jungen Welti

(Der Glaube an die Macht der Idee)

A. Vorbemerkung

Die «Weltansicht» des jungen Welti lebt in Übereinstimmung mit dem

Credo seiner Zeit. Allem voran steht der unerschütterliche Glaube an die

Macht der Idee. Im Denken des jungen Welti, des Kantonsschülers wie

noch des Regierungsrates, erscheint dieser Glaube in der Prägung des

deutschen Idealismus.

In den vierziger Jahren des vorigen Jahrhunderts formulierte Friedrich

Engels im Pathos glühender Überzeugung das Glaubensbekenntnis
der jungen Elite in typischer Art und Weise: «Das ist die Macht der

Idee, daß Jeder, der sie erkannt hat, nicht aufhören kann, von ihrer
Herrlichkeit zu reden und ihre Allgewalt zu verkündigen, daß er heiter und

guten Muthes alles Andere wegwirft, Gut und Blut opfert, wenn nur sie,

nur sie durchgesetzt wird Denn er weiß von ihrer Kraft, daß sie stärker

ist als Alles im Himmel und auf Erden, daß sie sich durchschlägt

gegen alle Feinde, die sich ihr entgegensetzen Laßt uns keine Liebe,
keinen Gewinn, keinen Reichtum für zu hoch halten, als daß wir ihn nicht
der Idee freudig opfern wollen, — sie wird es uns Alles vergelten tausendfach.»1

Diese Sätze verkünden den reinen Idealismus jener Zeit. Engels
schreibt sie noch als Hegelianer und nicht als der spätere marxistische

Klassenkämpfer. Ihr leidenschaftliches Pathos berührt uns Heutige
eigentümlich; großartig erscheint es uns, aber verblendet. Die damalige Zeit
dachte anders. Ideen galten als gesichert und verwirklicht, sobald die
geistige Oberschicht von ihrer Würde überzeugt war und sie «gedacht»
hatte.

Diese Denkart stammt aus der deutsch-idealistischen Philosophie. Zu
den Denkern dieser Richtung wird auch Friedrich Wilhelm Joseph
von Schelling gezählt, der im Zusammenhang mit dem Weltbild des

jungen Welti genannt werden muß. Das Gemeinsame, das die Philosophen

1 Engels, FRIEDRICH: Schelling und die Offenbarung, Leipzig 1842, S. 54/5.

66



dieses Namens verbindet, besteht in Grundlage und Tendenz ihres Denkens :
ihr Ausgangspunkt ist Kant, dessen Arbeit sie fortsetzen, ihr Ziel «die Schaffung

eines umfassenden, streng einheitlichen, auf letzten, unumstößlichen

Grundlagen basierten Systems der Philosophie».2 Sie alle stellen sich die

Aufgabe, vom bloßen Kritizismus zum aufbauenden Systematismus, zur
Idee einer Ganzheit zu gelangen. Statt Einzelprobleme oder Problemgruppen

zu behandeln, wagen sie es, das ganze menschliche Denken
zusammenfassend und allgemeingültig darzustellen.

Schelling wird auch als Vertreter der Romantik bezeichnet. Hinter
diesem schwer zu umschreibenden Begriff verbirgt sich eine Vielfalt von
Tendenzen, die wohl eher in der Dichtung als in der Philosophie ihren
Ausdruck fanden. Was die Dichter in individuell verschiedenen Werken
ins Leben des einzelnen zu tragen versuchten, unternahmen die
Philosophen nachträglich durch die Konstruktion ihrer theoretischen Systeme.
Romantik bedeutet in erster Linie Opposition gegen die Aufklärung.
Durch die Ablehnung der verstandesmäßig erfaßten, utilitaristisch
gesehenen Welt auf das Gefühl verwiesen, konstruiert die Romantik eine
Welt der Ideen, in deren Mittelpunkt der Mensch und seine Seele stehen.

Das geographische Zentrum der frühen deutschen Romantik war Jena.

Hier lebte und wirkte Schelling um die Jahrhundertwende neben seinen

Freunden, den Gebrüdern Schlegel und neben Fichte ; hier lernte er
Caroline Schlegel kennen, die später seine Lebensgefährtin werden sollte.
Seine frühen Werke sind nicht zu trennen von der vergnügten
Zuversicht des jenaischen Lebens, von der romantischen Atmosphäre, in der
sie entstanden.

Schellings philosophisches Lebenswerk zerfällt in verschiedene Epochen
und entbehrt der konsequenten, folgerichtigen Linie. Die Gegner haben
dem Philosophen denn auch Mangel an Rückgrat und Standpunktlosigkeit
vorgeworfen, währenddem seine Anhänger die erstaunliche Vielfalt seines

Denkens bewunderten. Nicolai Hartmanns Urteil hält die Mitte: «Schellings

Lehre läßt sich nicht ohne Gewaltsamkeiten darstellen, obgleich die

Übergänge zwischen seinen fünf Systemen durchaus aufzeigbar sind und

eigentlich nirgends ein schroffer Bruch vorliegt.»3 Die fünf Systeme, von
denen Hartmann spricht, sind die Naturphilosophie (bis 1799), der
transzendentale Idealismus (bis 1801), die Identitätsphilosophie (1801—1804),

2 Hartmann, Nicolai: Geschichte der Philosophie, Berlin und Leipzig 1929.

Band 8: Die Philosophie des deutschen Idealismus, I. Teil, S. 2.

3 N. Hartmann, ebenda, S. 129.

67



die Freiheitsphilosophie (um 1809) und das religionsphilosophische
System des alten Schelling. Es seien hier, unter Beschränkung auf das

Wesentliche, kurz die zentralen Gedanken dieser einzelnen Epochen
skizziert, soweit sie für das Verständnis von Schellings Werken notwendig
sind und auf Welti wirkten.

Inhalt des ersten Systems ist die Natur, die Schelling als Organismus
darstellt, in welchem als wirkender Motor die «Weltseele» waltet. Diese

«Weltseele», die als ein Gottähnliches verstanden sein will, erschafft die
Natur bewußtlos, d. h. ohne sich ihrer Tätigkeit bewußt zu sein. Erst im
Menschen, der obersten Stufe der Naturprodukte, gelangt sie von der
unbewußten zur bewußten Intelligenz, d. h. wird sich ihrer selbst bewußt.
«Darum ist der Mensch, der ein verschwindendes Stäubchen im Gefüge
des Weltorganismus ist, dennoch dasjenige Glied in ihm, das ihn
vollendet und krönt, weil hier allein sich der Endzweck erfüllt, der allen
anderen Gliedern Sinn gibt.»4 So kann Schelling behaupten, daß Gottes

Geist im Menschen zur Selbstanschauung gelange.
Der transzendentale Idealismus, das zweite System, gibt die notwendige

Ergänzung zur Naturphilosophie, indem Schelling hier das Reich des

Bewußtseins zu erfassen sucht. Wie Fichte, erkennt auch er zwei Bestimmungen

des Bewußtseins, Erkenntnis und Handeln, die er auch theoretische
und praktische Intelligenz nennt. Nun geht aber Schelling über Fichte

hinaus, wenn er als drittes das ästhetische Bewußtsein schafft. Es ist —
ein typisch romantischer Gedanke — die Kunst, die Erkenntnis und

Handlung krönt, indem sie diese in sich aufhebt und harmonisch verbindet.

Dem bewußtlos handelnden Geist in der Natur entspricht so im
Bewußtsein das künstlerische Schaffen, mit dem einzigen Unterschied, daß

Kunst das ist, «was Natur niemals sein kann: die wahre Darstellung von
Ideen».5

Was schon in den ersten beiden Systemen deutlich hervortritt, die Idee

der Entwicklung, die Schelling sowohl in der Natur wie auch im geistigen
Bereich und in der Geschichte des Menschengeschlechtes aufzuzeigen
versucht, führt er nun in der Periode der Identitätsphilosophie im Ganzen

durch. Es ist ein Dreitakt, der mit dem Bewußtwerden beginnt, zur Tat
weiterschreitet und in einen Zustand überführt, den man am besten als

Harmonie bezeichnen kann. Die Identitätsphilosophie unternimmt es nun,
Natur und Bewußtsein — oder anders ausgedrückt, Sein und Idee — har-

4 N. Hartmann, ebenda, S. 136.

5 N. Hartmann, ebenda, S. 153.

68



monisch zu verbinden, indem beide Seiten als im Grunde identische
Begriffe dargestellt werden. Um vom früheren Dualismus zu diesem Monismus

zu gelangen, setzt Schelhng als einziges an sich Bestehendes das

Gleichgewicht, in welchem die Welt des Objektiven und die Welt des

Subjektiven zueinander stehen müssen, da sie isoliert nicht bestehen können.
Identität besteht nicht in einem bestimmten Punkt, in einer bestimmten

Erscheinungsform, sondern immer nur im Ganzen. Es gibt kein Subjekt
ohne Objekt, beide ergänzen sich gegenseitig und sind im Grunde
dasselbe.

Indem Schelling auch noch die Frage nach dem Absoluten, d. h. Gottes,

stellt, beginnt eine Tendenz, die im späteren Werk zur Religionsphilosophie

führt. Schelling läßt Gott aus dem früheren Dualismus zwischen

Natur und Geist entstehen, und er beweist das Primäre, Absolute, durch
das Sekundäre, durch Erscheinungsformen. Sein Gott ist ohne den
Menschen undenkbar, erst in diesem, seinem Gegenbild, erlangt sein Gott, das

Bewußtsein. Diese Stellung zu Gott verleiht dem Menschen eine

überragende Bedeutung und ist der philosophische Ausdruck dessen, was die
Romantik in ihrem schrankenlosen Individualismus propagierte.

Das Problem Gott—Mensch steht auch in der Epoche der
Freiheitsphilosophie, die in unserem Zusammenhang weniger interessiert, im
Vordergrund.

Der alternde Schelling entfernt sich dann immer mehr vom Rationalismus

seines Frühwerkes und sucht die philosophische Wahrheit jenseits
der menschlichen Vernunftsgrenzen. Die Religion und ihre Geschichte
stehen nun, in der «Philosophie der Mythologie und der Offenbarung»
im Vordergrund; er trennt sie als «positive» von der früheren, «negativen»

Philosophie, die im Identitätssystem ihren Höhepunkt gefunden
hatte und deren Notwendigkeit er zwar betont, aber nicht mehr der letzten

Wahrheit gleichsetzt. Das Alterswerk unternimmt den großartigen
Versuch, Glauben und Wissen zu vereinigen.

Emil Weltis Kontakt mit Schelhng war ein doppelter : die Auseinandersetzung

mit der Identitätsphilosophie als Schüler der Kantonsschule in
Aarau, wo Rochholz als eigensinniger Mittler eigene, areligiöse Ideen in
das Gewand des «Akademischen Studiums» kleidete, und der persönliche
Kontakt mit dem alternden Religionsphilosophen als Student in Berlin.

Das Erlebnis der Kantonsschulzeit bestimmte Weltis Denken vom
Menschen auf lange Zeit hinaus und hat wohl auch seine Idee des Staates

beeinflußt; die Berliner Vorlesungen vermittelten ihm ein Bild des Philo-

69



sophen von Kirche und Religion, das seine erste Stellungnahme zu aktuellen

konfessionellen Problemen in der Schweiz beherrschte.

ß. Vom Menschen

Als Maturand äußerte sich Welti in einem Deutschaufsatz zum
Kernproblem der Schellingschen Identitätsphilosophie, dem Zusammenfallen

von Sein und Idee. Neben reinphilosophischen Erörterungen zeichnet die
interessante Arbeit jedoch auch das Bild des Menschen, wie es sich der

junge Welti zurechtgelegt hatte. Die vorgefaßte Meinung, die auf Grund

von Theorien verfertigte Konstruktion, überdauerte die Studienzeit und
blieb bestehen, bis der Mann Emil Welti ins öffentliche Leben seiner

Heimat eintrat.
«Welche Gründe, Anschauungen und weltläufige Meinungen sind gegen

den Satz Schellings, ,Die Idee ist auch das Seyn'6, in einer natürlichen
Gliederung vorzubringen?»

«Es gibt ein altes Volksschauspiel, das die Weltschöpfung darstellt. In
diesem kommt folgende Scene vor: Adam kniet vor Gott den Vater hin
und bittet ihn, er möge ihn doch erschaffen. In diesem Satz — so lächerlich

er auch erscheinen mag, ist die ganze Identitätsphilosophie enthalten,

nur mit Veränderung des Subjekts und Objekts. Adam ist die Realität,

Gott der Vater die Idee, nur insofern diese jene anerkennt, kann sie

bestehen, ihre Existenz an und für sich ist nichts, sie sieht dieß ein und
sucht also ihre Realität in der Vereinigung mit der Idee. Um von diesem

zu einem näheren Ziele zu gelangen, müßten wir, wie schon gesagt, die

gesetzten Personen in ihren Rollen vertauschen, der Mensch tritt an die
Stelle, die Gott Vater bekleidet, und das Objekt von all unserem Denken

überhaupt an die Stelle Adams. Aber es wird mir schon ,Halt' zugerufen.
Wie kannst Du Dich unterstehen, heißt es, Gott von Deiner Idee abhängig
zu machen? Was willst Du, elender Geist, ihn erschaffen, dem Du Dein
Dasein verdankst? Ich antworte hierauf, erschaffen will ich ihn nicht,
er ist schon da, wie Adam, als er hinkniete, aber für mich ist er nur da,

wenn ich will. Es ist hiemit dem höchsten Wesen durchaus kein Abbruch
gethan, denn es steht ihm als Subjekt wieder die nämliche Ansicht zu.

Aber, sagt man, warum setzest Du denn nicht den höchsten Geist, Gott,

6 SCHELLING: Vorlesungen über die Methode des academischen Studiums, S.Aus¬

gabe, Stuttgart und Tübingen 1830, S. 14.

70



als das Subjekt und construierst auf ihn Deine Philosophie? Sage mir
zuerst, was Gott ist, antworte ich, geht denn nicht mein ganzes geistiges
Leben darauf hin, ihn zu finden und selbst bei und mit Gott zu sein.

Mußt Du ihn denn nicht Dir selbst überlassen in seinen ersten Anfängen
aufsuchen? Hättest Du ihn gefunden, oder wenigstens so wie Du ihn zu
kennen glaubst, wenn nicht Jahrhunderte daran gearbeitet, ihn so zu

zeigen, wie du ihn erkennst? Ich habe mit diesem mein Recht zu vindi-
ciren gesucht, mich selbst zum Subjekt und alles, was außer mir liegt,
zum Objekt zu setzen, und also von hier aus zu construieren.

Ich will also zuerst versuchen, den Schelling'schen Satz in seiner

Richtigkeit darzutun und im Verlauf der Untersuchung die Einwürfe
berücksichtigen. Wenn ich über irgend etwas zu denken anfange, ist es vor allem

notwendig, daß ich mich dem Objekt meines Gedankens feindlich und
fremd gegenüberstelle. Das geschieht in Beziehung auf das außer mir
liegende Objekt, wenn ich dasselbe verneine, durchaus nicht gelten lasse.

Was geschieht? Ich komme auf mich selbst, ich werde mir selbst zum
Objekt. Wer bist du? was? woher? Was sollst du? Solche Klänge aus
unbekanntem Munde wecken mich auf, ich bin betäubt, schlaftrunken,
ich weiß nicht, wer ich bin. Nun stehen mir zwei Wege offen, aus dem

Zustande zu kommen, entweder lege ich mich aufs andere Ohr und ziehe

die Schlafmütze über die Augen, daß mich der Tag nicht aufweckt, oder

ich reibe sie mir aus, bis ich hell und offen sehe. Um auf jene Fragen
alle genügende Antwort geben zu können, ist es notwendig, mich auf den

von aller Empirie isolierten Standpunkt stellen zu können. Man könnte

glauben, dieser sei gewonnen, wenn ich sage ,ich bin'. Aber es liegt
hierin eine arge Täuschung. Es versuche es einer, diesen Satz ,ich bin' zu
denken unter der Form, wie ich denselben gebe, und er wird finden, daß

es unmöglich ist, denn er bleibt nicht bei dem Gegebenen stehen, sondern
verbindet irgend ein Prädikat mit demselben, ein Mensch, schön, gut,
etc. Er ist also wieder in eine äußerliche oder wenigstens secundäre

Objektivität verfallen. Es wäre hier am Platze, den Begriff ,Sein' in weitern
Beziehungen noch zu erläutern, aber um nicht zu unterbrechen, soll es

weiter unten geschehen. Es ist also der Satz ,ich bin' schon eine

Construktion, was natürlich das erste Princip durchaus nicht sein

darf, und schon darum nicht sein kann, weil einer Construction noth-

wendig zwei Begriffe zu Grunde liegen müssen, die wir durch einen

primitiven vereinigen. Ich muß also für den Satz ,ich bin' ein Prädikat

suchen, das zugleich mit dem Subjekt gegeben ist, und dieses fin-

71



det sich, wenn ich als die erste Categorie des menschlichen Denkens

das Selbstbewußtsein annehme, denn durch diese geistige Funktion
ergibt sich das Urtheil, ,ich bin ich', ich bin Idee und Realität, Subjekt und

Objekt, wir beide fallen zusammen und sind identisch. Allein, dieses

kann noch nicht als die reinste Form angesehen werden, in der sich dieser

Gedanke ausdrücken läßt, denn es bleibt hier immer noch der Begriff
der Individualität, der sich aus jenem Princip als dem ersten nothwendig
construieren lassen muß, also in seiner ersten Form nicht darin enthalten
sein kann. Wenn wir also den Begriff des Individuums, das denkt, hievon

substrahieren, so ergibt sich die Identität des Seins und der Idee.

Man könnte hier auch von unbefangener Seite her die Einwendung
machen, was man denn mit einem solchen dürren, abstracten Satze

gewonnen habe, an und für sich könnte man ihn als eine gelehrte
Spitzfindigkeit betrachten, aber in seinen Folgen ist er unendlich, denn des

Menschen Aufgabe besteht meiner Ansicht nach darin, alles, was da ist,
in einen natürlichen, folgerechten Zusammenhang zu bringen, sich selbst

zu kennen und zu wissen, was er zu thun hat. Das soll der Philosophie zur
Aufgabe dienen, ein Mittel, um diese zu lösen, haben wir in dem soeben

gezeigten Schelling'schen Satz. Auf welche Art seine Anwendung vor sich
gehe, will ich nach einigen Beziehungen zu zeigen suchen, indem ich

einige Einwürfe der Gegner näher erörtere. Ein Haupteinwurf, der

vorgebracht werden könnte, wäre der Vorwurf des Polytheismus. Ihr macht
alles von eurer Idee abhängig, kann man uns sagen, also besteht alles nur
durch eure Construction. Antwort: Allerdings besteht alles nur auf der
Construction der Idee, aber nicht auf der des Individuums, auf diesem
Mißverstand beruhen die meisten Anfeindungen. Denn allerdings wird
sich das Individuum, das den Begriff Gott construieren wollte, selbst

dazu machen, denn wer weiß, was Gott ist, muß selber Gott sein. Aber
das, was wir als Gott anerkennen, das ist das Schöne, Wahre und Gute

überhaupt, das Absolute, das sich an Ideen der gesamten denkenden
Menschheit vorfindet. Aber auch hier könnte man wieder sagen, was soll
denn das Individuum, wenn es für seinen Geist keine Gültigkeit sich
verschaffen kann; ich antworte, es ist dieses in dem vorhergehenden durchaus

nicht ausgedrückt; das Individuum wird dann auf das Absolute und
Allgemeine kommen, wenn es nur das Wahre im Allgemeinen denkt, das

was alle entweder als Gemeingut besitzen, oder doch dazu machen können.

— Es ist also von der Seite nicht zu befürchten, daß irgend ein auf
seine Grundsätze basiertes Produkt einen Fehler an sich habe, also auch

72



nicht das Wesen Gottes, darum fällt es natürlich auch mit dem angenommenen

oder offenbarten zusammen, in dem dieses auf die nämliche Art
entstand, nur auf einem ungemein schwierigen analytischen Wege, den

man nicht mehr rückwärts verfolgen kann und darum in seinem Dasein

so gerne in Zweifel zieht.

Ein weiterer Vorwurf könnte allenfalls heißen: Wie muß es um das

sittliche Leben eines Menschen stehen, der keine gegebene Superiorität
über sich anerkennt? Besser, sage ich, als bei irgend einem andern, wenn
er sich selber sein geistiges Dasein erkämpft hat, denn jene Kraft der

Wahrheit, mit der er sich emporgeschwungen, darf er nicht verläugnen,
ohne mit ihr seinen Standpunkt aufgeben zu müssen, und sie hat mehr
Kraft als ein von außen eingepflanzter Glaube, steht überdies noch hoch

über demselben an uneigennütziger Jugend. Es ist noch der Mühe werth,

zu sehen, wie sich die Alten ihre Götter schufen im Verhältnis zu unserm
einigen Gott. Ihre Mythologie bestand in der Kunst, also in der höhern

Vereinigung der Realität und der Idee. Alles Ideelle, das sich in der Natur
an sich findet, vereinigten sie auf dem absoluten Wesen ihrer Götter, aber

der christliche Gott ist noch in viel weiterer Ausbildung. Die Alten dachten

über Schönheit, also über Realität; unsere Anschauung von Gott ist
ein Denken über das Denken und darum muß es aller Anschauung
entbehren. Wie widersprechend ist aber die Absicht derjenigen, welche in
die materielle Realität den Vorzug vor dem Geist legen, während sie in
ihrem Gott keinen Funken von Körperlichkeit haften lassen. Sie haben

eben nicht nachgesucht, woher sie ihren Glauben haben. Noch ärger aber
stellen sie sich an den Pranger, wenn sie überhaupt nur von Geschichte

reden. Was ist diese anderes, als die Idee einer untergegangenen Realität?

Wir denken uns Caesar mit all seinen Eigenschaften, die wir von
ihm kennen, wir begreifen seine Stellung, seinen Einfluß, seine

Persönlichkeit, und mit all dem konnte er existieren oder nicht, es gilt uns

gleich viel, daß er nicht mehr existiert. Wir sehen hieraus, daß Seyn

überhaupt für uns kein nothwendiges Prädikat der Dinge sei, und also

das Dasein ganz außer unsern Beziehungen hege, nämhch in dieser

Eigenschaft an sich, die für uns gar keine ist. Ferner ergibt sich, daß

das Seyn nicht in dem Dasein beruhe, sondern dieses letztere nur eine

Ergänzung, oder vielmehr ein Theil des erstem ist, welches also wie
schon gezeigt, mit der Idee zusammenfällt. Ich habe an einer der
wichtigsten Fragen meine Meinung darzuthun gesucht, freilich bliebe noch

manche Richtung und namentlich die der Kunst übrig, deren Beziehungen

73



aber theils ihrer Ausgedehntheit wegen, theils, weil die Beweise an
derselben weniger in die Augen springende sind, nicht so leicht benutzt werden

konnten».
Daß sich der vorliegende Aufsatz des Maturanden Welti an Schellings

Lehre der Identitätsepoche hält, lassen sowohl der Titel, der sich an eine

Stelle aus dem «Akademischen Studium» anlehnt,6 wie auch die oben

skizzierten Grundprobleme des Systems7 erkennen. Interessanter als die

Feststellung, daß sich der jugendliche Verfasser auf weite Strecken mit
dem Philosophen identifiziert, ist jedoch die Frage, welche Probleme ihm
besonders wichtig erscheinen und wo er aus eigener Überlegung zu einer
anderen Akzentsetzung gelangt als der Philosoph. Es sind zwei Punkte,
die Welti in den Vordergrund rückt: die Stellung des Menschen zu Gott
und die organisch wachsende Fortschrittsentwicklung des Menschen im
Laufe der Geschichte.

Auch Schelling gebraucht, wie Welti, einmal das Gleichnis des Schauspiels,

bei welchem Gott als Dichter, der Mensch als Schauspieler auftreten.

«Wäre der Dichter unabhängig von seinem Drama, so wären wir nur
die Schauspieler, die ausführen, was er gedichtet hat. Ist er nicht
unabhängig von uns, sondern offenbart und enthüllt er sich nur successiv

durch das Spiel unserer Freiheit selbst, so daß ohne diese Freiheit auch

er selbst nicht wäre, so sind wir Mitdichter des Ganzen, und Selbsterfinder

der besonderen Rolle, die wir spielen.»8 Welti formuliert diese
Gedanken schroffer und eindeutiger: sein Mensch gibt sich nicht damit
zufrieden, «Mitdichter» zu sein, er usurpiert die Stellung Gottes und
verweist diesen auf den Platz des Menschen. Er anerkennt keine «gegebene

Superiorität» über sich; Gott ist nur, «wenn ich will». Der Glaube

Weltis ist wohl Glaube an Gott, aber an einen vermenschlichten Gott, der
das «Schöne, Wahre und Gute überhaupt, das Absolute, das sich an Ideen
der gesammten denkenden Menschheit vorfindet», bedeutet. Diese

Radikalisierung von Schellings Haltung, die mit christlichem Denken nichts
mehr gemein hat, wird wohl nicht zuletzt auf die atheistische Haltung des

Kommentators Rochholz zurückzuführen sein.

An Schellings Stellung zur Geschichte interessiert Welti vor allem der
Gedanke einer immer fort- und höherschreitenden Entwicklung des

Menschen. Diesen Gedanken hatte schon die Aufklärung ausgesprochen und
als Gesetz der Geschichte formuliert. Die Romantik nahm ihn auf, baute

7 Vgl. Text S. 63 b ff.
8 Seh. ÎJ111, S.602.

74



ihn in ihre eigene Geschichtsbetrachtung ein und ergänzte ihn durch ihre
Neuentdeckung der Nationalität. Am stetigen Veredelungsprozeß, dem der
Mensch unterworfen ist, zweifelt man keinen Moment. Diese Ansicht teilt
auch Welti; er hat sich an anderer Stelle darüber ausgesprochen: «Wenn

man das geistige Menschenleben durch alle seine Altersstufen erfahren

will, so ergibt sich nothwendigerweise zuerst das Verhältnis der
Naturanschauung von Seite eines kindlichen, kaum erwachten und zum
Bewußtsein gekommenen Geists. Dieser steht noch als einzelnes Wesen, ohne

Gedankenverbindung, für sich da, er ahnt nichts von den großen
Anlagen zum Schönen und Großartigen, die ihm gegeben sind .»9 Was

für das Mittelalter noch gut und vernünftig sein mochte, gilt deshalb

nicht mehr für die eigene Zeit. Welti hat diese Meinung in einer scharfen

Kritik an Wielands «Oberon» vertreten: «In der französischen Bildung,
die Wieland genoß, herrscht noch ganz das Gepräge des Mittelalters
wir sind jedoch weiter vorgerückt als das Mittelalter, wir sind über die
Natur hinausgekommen und was damals natürlich, erlaubt war, ist nun
wenigstens roh, ungebildet und unseres geistigen Standpunktes nicht mehr

würdig.» Mit Mitleid betrachtet er deshalb «den Mißbrauch des

menschlich-schönen und heldenhaften» bei Wieland, dessen verfälschte Romantik

«zu jener weinerlichen Betrachtung der Welt» gelangt, aus der er und
ähnliche Dichter «alles Schöne und Gute entschwunden glauben und mit
Betrübnis an den Bildern der Vorzeit hangen».10 Wie Schelhng, wendet
sich auch Welti gegen das fatalistische Verstehen vom Wirken des Absoluten

in der Geschichte. Gegen das «Schicksal» in diesem Sinne spricht
er sich ganz entschieden aus: «Es bleibt nicht mehr der Begriff damit
verbunden, den wir uns vom Schicksal machen, es ist nicht die vom
Menschen abhängige Geschichte seiner selbst, sondern es wird sogar bei Wieland

zu einer Art Fatum, das den Helden nur als eine Puppe braucht und
ihm keinen Willen mehr läßt, er ist nur ein unbehülfliches Werkzeug, für
das sich also auch kein Interesse mehr abgewinnen läßt; der nicht im
Stande ist, das ihm Aufgetragene mit rein menschlicher Kraft, die wir
allein im Spiele sehen wollen, zu vollführen.»11 Würdiger erscheint ihm
die Behandlung des Schicksals im antiken Epos, wobei ihm vor allem das

Körperhafte, das Mensch-Werden der Götter imponiert. «Im griechischen
Epos finden wir das Schicksal im Rate der Götter auf herrliche Art ver-

9 Aufsatz 12, Aarau, FA.
10 Aufsatz 9, Aarau, FA.
11 Ebenda.

75



körpert. Wenn auch die Götter den Plan machen, so hemmen sie den

freien Willen nicht, oder wenn es gilt, so handeln sie wohl selbst und

kämpfen mit in der Schlacht. Hier wird die Menschheit veredelt, indem
die Gottheit sie würdigt, den Gegenstand nicht nur ihrer Beratung,
sondern auch des Denkens und Handelns auszumachen.»12

Optimistisch und selbstbewußt sieht der junge Welti den Menschen. Er
stellt ihn ins Zentrum der Welt, diese beherrschend durch die Macht seines

Geistes und seiner Vernunft, deren Herkunft er aus dem typischen
Hochgefühl seiner Zeit gar nicht erst erklären zu müssen glaubt. Sein
Mensch ist zur Tat befähigt und verpflichtet, denn durch jede eigene

Handlung trägt er ja an der Geschichte, d. h. an der Realisierung Gottes,
bei. Trotz aller Anlehnung an Schelling entfernt sich Welti von dessen

stark ästhetisch gefärbten Weltansicht, indem er sich — allzu spekulativen

Wunschträumen abgeneigt — bemüht, mit beiden Füßen auf dem

Boden der Realität zu stehen. Hierin erweist sich seine Haltung als weniger

sprunghaft als die des Jenenser Romantikers, als echt schweizerisch.
Was Welti in einem hervorragenden Aufsatz über Hamlet am Dänenprinzen

kritisiert, gilt ohne sein Wissen auch für Schelling: «. seine Handlung

war nicht Tat, sondern Reflexion, die sich immer mehr von der

Wirklichkeit entfernte. Statt zu handeln, spekulierte er», und wird erst
wieder zu sich selbst zurückfinden, «wenn er wieder ins Leben
hineingestellt und mit demjenigen in unmittelbare Berührung gekommen ist,
von dem er sich mehr und mehr zu entfernen suchte.»13

Die Individualität, von der Romantik propagiert und verherrlicht, muß
sich bei Welti eine starke Einschränkung gefallen lassen. Die Freiheit
des Denkens und Handelns anerkennt er zwar, aber, «wie Spinoza sagt:
die Modifikation muß sich ein für alle mal im Ganzen resignieren».14
Die Pflicht, vermöge welcher der Mensch entsprechend seinen Möglichkeiten

und Anlagen am Gemeinwesen mitarbeiten muß, ist dem Schweizer

Welti primär. Unterordnung unter die Allgemeinheit ist unumgänglich;

denn wer die Welt nicht anerkennt, wird von ihr vernichtet. «Die
Welt reibt Hamlet», den extremen Idealisten und Individualisten, «auf,
weil er sie nicht mehr anerkennen will!»15

Daß Emil Welti gewillt war, die während der Aarauerzeit als richtig

12 Ebenda.
13 Aufsatz 4, Aarau, FA.
14 Ebenda.
15 Ebenda.

76



erkannten und in den Studienjahren gefestigten Ideen auch auf sich selbst

anzuwenden; daß er sich verpflichtet fühlte, seine eigene Person in den

Dienst dieser Ideen zu stellen, beweist nachdrücklich eine Stelle aus

einem Brief, den er 1856, zu Beginn seiner politischen Laufbahn, seinem

Freund Muri schrieb: «Am Ende sind wir so verdammt jung auch nicht
mehr, sei überzeugt, daß wir unser ganzes Leben lang nicht mehr viel zu
dem lernen, was wir jetzt wissen. Die Zeit des ausschließlichen Lernens

ist für uns überhaupt vorbei, wir haben die Pflicht, einmal etwas zu

tun... Als ich mich entschloß, meine jetzige Stelle (als Regierungsrat)
zu übernehmen, hatte ich Zweifel; ich habe sie überwunden, indem ich
die Pflicht über alle Bedenklichkeiten setzte. Ich erachte es nämlich für
eine Pflicht der jüngeren Generation des Cantons, keinen leeren Posten,
den sie trifft, unbesetzt zu lassen; neuer Sauerteig tut wahrlich not in
manchen Stücken, und zu große Bescheidenheit ist unter solchen Umständen

übel am Platze.»16

An dieser Stelle ist Welti im Begriff, von der Theorie zur Realität
überzugehen und diese nach seinen Ideen umzubilden. Er ist, um Schellings
Ausdruck zu gebrauchen, daran, für seine eigene Person den Schritt von
der theoretischen zur praktischen Intelligenz zu tun.

C. Vom Staat

Theoretisch und durch Prinzipien bestimmt ist nicht nur das Bild des

Menschen, sondern auch die Staatsansicht des jungen Welti.
Die Menschheit, ihre hohe Würde und Aufgabe stehen in erster Linie

seines Denkens. Der Einzelne ist, wie bemerkt wurde, nur als Teil der
Gesamtheit zu verstehen, «sein ganzes Leben und Streben gehört nicht
dem Menschen selbst an, sondern der Menschheit im Allgemeinen. Nicht
im Individuum realisiert sich der Mensch, sondern in der Menschheit.»17

Der Staat wird als Übergangsstufe der einzelnen Völker in ihrem
Vormarsch auf das Zukunftsziel eines weltbürgerlichen Idealzustandes
verstanden, seine Notwendigkeit anerkannt. Er bleibt jedoch Mittel zur
Veredelung der Gesamtheit aller Menschen. Über der theoretischen
Staatskonzeption des jungen Welti schwebt unerschüttert und von gläubiger
Sicherheit erfüllt die Idee der folgerichtigen, unablässigen Aufwärtsent-

16 WM 21. Juni 1865.

17 Aufsatz 2, Aarau, FA.

77



wicklung. «Die Entwicklung eines Volkes kann unterbrochen, nie auf die
Dauer in falsche Bahnen gelenkt werden.»18

Dem Gegenwartsstaat fällt somit eine doppelte Aufgabe zu. Er ist
sowohl Garant der menschlichen Würde, also Hüter des Errungenen, wie
auch Mittel der Weiterbildung, also Wegbereiter des zu Erringenden.
«Der Staat ist das Band, welches alle sittlichen Gestaltungen des menschlichen

Lebens umschlingt und schützt.»19 «Verfassungen und Gesetze sind

nur die Mittel zu dem großen Zwecke, das Leben unseres Volkes frei und

glücklich zu machen!»20

Noch erscheint dem jungen Welti die bewahrende, erste Aufgabe des

Staates selbstverständlich; das Schwergewicht seines Denkens liegt auf
der zweiten, bildenden. Durch Erziehung hat der Staat für die Bildung
des Volkes und damit des Einzelmenschen zu sorgen und so den natur-
gewollten Fortschritt zu fördern und zu beschleunigen. Die Notwendigkeit

der Bildung verfocht der junge Regierungsrat zu wiederholten Malen

im Großen Rat seines Heimatkantons. Jedes Hindernis, jede Handlung

verzögernder Natur, die sich den Interessen der Bildung entgegensetzt,

bezeichnet er als «Sünde an dem heiligen Geiste, dem Geiste der

Entwicklung des Landes und des Volkes».21 Wenn «die Interessen der

Bildung» diskutiert werden, «dann stehen wir auf neutralem Boden; hier
gibt es keine Parteien, hier stehen alle unter dem selben Panier, unter
dem Panier der Volksbildung, und das wird niemand als ein feindseliges
bezeichnen wollen!»22 Der Zweck der Bildung ist für Welti «nicht eine
Summe von Wissen, sondern die Heranbildung selbst».23

Des jungen Welti Ansicht kennt keine Trennung zwischen Staat und

Gesellschaft, die Unterschiede der Talente und Charaktere garantieren
eine natürliche Gliederung. Differenzen ökonomischer Natur werden nicht
diskutiert.

Weltis damaliges Denken bewegt sich im Rahmen liberaler Theorien,
auf dem Boden der Menschenrechte und damit auch des «jus naturale»
der antiken und christlichen Staatsauffassung.

Liberal mutet vor allem die starke Betonung der Bildungsidee an;
Welti ist Bildungsaristokrat reinsten Wassers. Bedeutende Männer seines

18 RW Schweizerbote, 20. August 1867.

19 Ebenda.

20 Ebenda.
21 VGR März 1863, S. 65 f.

22 Ebenda.
23 RW Schweizerbote, 1865, Nr. 31.

78



Jahrhunderts bekannten sich zu diesem Glauben, und es findet sich kaum
einer, der nicht zu diesem damals zentralen Thema sich ausgesprochen
hätte.

Was verstand nun Welti unter «Bildungsaristokratie», wie begriff er sie

als Idee und in ihrer formalen Ausgestaltung?
Die Daseinsberechtigung des Menschen besteht seiner Meinung nach

in der Pflicht, durch Bildung seiner selbst an der Glückseligkeit der

Gattung und der Realisierung Gottes mitzuarbeiten. Ungleichheit der
Individuen im Hinblick auf Tugend und Anlage prädestiniert nun die
hervorragenden Menschen, in der Erziehungsarbeit eine führende Rolle zu

spielen und die minder Begabten durch Vorbild und Belehrung zu
fördern. Denn nur wenige sind imstande, sich «zur Höhe des geistigen
Lebens zu erheben».24 In einem Brief an Muri ermuntert er diesen, eine
staatliche Stelle anzunehmen: «Nimm die Stelle an und setze Dich nicht
der Unannehmlichkeit aus, Dir später einmal sagen zu müssen, Du habest
eine Gelegenheit versäumt, in unmittelbarer Weise zu dem höchsten
Gute des Volkes, zu seiner Erziehung, beizutragen.»25

Da der Staat als Mittel der Erziehung verstanden wird, sind die
hervorragenden Männer dazu bestimmt, an seiner Spitze zu stehen und zu
regieren. Daß sie in dieser Stellung auch politische Aufgaben erwarten,
spielt dabei keine wesentliche Rolle; Welti glaubt vielmehr, daß sie auf
Grund ihres Wissens und Charakters auch diesen gewachsen seien und

zum Besten des Volkes herrschen werden.
«Das Volk erwählt seine Repraesentation, den Großen Rat, damit die

Einsichtigeren des Volkes, die Erfahrenem aus seiner Mitte, diejenigen,
die die öffentlichen Verhältnisse besser kennen als es selbst, und von
denen es glaubt, daß sie nach eigener und bester Überzeugung handeln,

vereinigt seien und in seinem Namen entscheiden.»26

«Der Volksvertreter wird nur dann das Vertrauen erhalten, wenn er
das Volk zu der Höhe seiner eigenen Ansichten emporhebt; er wird es

aber auch ebenso rasch verlieren, wenn er feige von dieser Höhe seiner

Überzeugung und Einsicht herabsteigt»27, denn «die Intelligenz ist unter
allen übrigen Mächten in der Welt die unabhängigste und größte!»28

24 Aufsatz 10, Aarau, FA.
25 WM 21. Juni 1856.

26 VGR 26. November 1862, S. 33 f.
27 VGR 25. Juni 1862, S. 114 f.
28 Ebenda, S. 146 f.

79



Der Grund zu diesen Ansichten Weltis wurde wiederum in seiner Kan-
tonsschulzeit gelegt; Rochholz und Rauchenstein waren die Vermittler.

Der Einfluß von Rochholz stützte sich dabei auf Schellings «akademisches

Studium», durch das der junge Welti zuerst in die Welt des

Philosophen eingeführt wurde. Das Werk enthält viel bildungs-aristokratisches
Gedankengut, betont «die Wissenschaft als organisches Glied und ihre
Bestimmung in der sich bildenden Welt».29 «Jeder Staat ist in dem
Verhältnis vollkommen, in welchem jedes einzelne Glied, in dem es Mittel
zum Ganzen, zugleich in sich selbst Zweck ist.»30 Da Schelling eine «Kluft
zwischen Wissen und Handeln überhaupt nicht»31 zugibt, wird die
Wissenschaft auch Führerin des Staates. «Das Reich der Wissenschaft ist
keine Demokratie, noch weniger Ochlokratie, sondern Aristokratie im
edelsten Sinne. Die Besten sollen herrschen.»32 «Dadurch, daß der
einzelne sich zur Individualität, zur Persönlichkeit, aufschwingt, nimmt er
mit seiner Besonderheit an der Gemeinschaft teil und sie wird erst durch
jene konstituiert.»33 Damit ist deutlich gesagt, daß der Einzelne in der

Funktion des Dienstes ins Staatswesen eintritt.
Wenn Schelling von der «ächten und aus Ideen geführten Construction

des Staats» spricht, als von der «Aufgabe, von welcher bis jetzt die Republik

des Plato die einzige Auflösung ist»,34 befinden wir uns bei der
anderen Quelle, aus der Welti seine Ideen über den Staat schöpfte: bei
den Lektionen des alten Rauchenstein. Wie mächtig sich der Kantonsschüler

durch die Antike angezogen fühlte, vernahmen wir bereits durch
seinen Biographen35.

Schelling spricht in seiner Anspielung auf Plato von einer Republik,
er denkt dabei wohl weniger an die utopischen Ideen des «Staates»,
sondern eher an die «Gesetze», in welchen das Bildungswesen auf breiterer
Basis steht und das aristokratische Prinzip im «nächtlichen Rat» gewahrt
bleibt, dessen Autorität von der Weisheit und Tugend seiner Mitglieder
abgeleitet wird.

29 Akademisches Studium, S. 9.

30 Ebenda, S. 44.

31 Ebenda, S. 56.

32 Ebenda, S. 55.

33 JÄGER, Gertrud: Schellings politische Anschauungen, Heft 375 der Historischen
Studien, herausgegeben von OSKAR RÖSSLER, Berlin 1939, S. 69.

34 Ebenda, S. 232.

35 Siehe Text S. 41 f.

80



Welti selbst fühlte sich jedoch durch die moderner anmutenden
Gedanken des Aristoteles — «von dem er erst gelernt habe, was ein Staat
sei»36 — stärker angezogen, als durch die Ideen Piatons. Aristoteles,
schon durch seine bürgerliche Herkunft weit eher Realist und Empiriker
als sein Lehrer, konzentriert sich auf das Mögliche und Erreichbare.
Wenn in einem Staat ein «bestmögliches Leben»37 für alle Glieder erreicht
werden soll, «dann ist es durchaus gerecht, wenn Bildung und Tugend den

Vorrang behaupten».38 «So muß denn auf diese Weise der für die Staaten

ersprießlichste Zustand eintreten, daß die Tüchtigen regieren, ohne

Fehler zu begehen, und das Volk in keiner Weise zu kurz kommt»,39 «eine

Herrschaft, die zum Besten des Beherrschten ausgeübt wird.»40
So haben die Denker der Antike und Schelling in Welti einen Grund

bildungsaristokratischer Prinzipien gelegt; nicht zu vergessen sind jedoch
auch die Einflüsse von außen her, aus dem Deutschland und der Schweiz

jener Zeit, wo diese Gedanken damals den Wert brennender Aktualität
besaßen.

Die Erneuerungsbewegung, die sich während der ersten Jahrhunderthälfte

in Deutschland gegen die Macht des Bestehenden aufbäumte, war
in erster Linie national. Wenn die liberale Strömung die Einheit des Landes

auf dem Weg der Verfassung, der Mitbeteiligung des Volkes an der

Regierung der Einzelstaaten, zu erreichen suchte, trug die
alldeutschromantische Richtung der Burschenschaften, der Welti in Jena angehört
hatte, eindeutig bildungsaristokratisches Gepräge. Die Universitäten, und

damit die geistige Elite, schien zur Führerrolle der neuen Zeit auserwählt.
Neuhumanistische Strömungen unterstützten und förderten diesen Glauben

durch ihre Bestrebungen, die Grundlagen des Unterrichts aller Stufen

modernen Bedürfnissen anzupassen.
In vielen Programmen, Broschüren und Büchern politischen und

wissenschaftlichen Inhalts zeigt sich der Glaube, durch Bildung das staatliche

Leben Deutschlands neuzugestalten. Eine Kontroverse zu Beginn der

vierziger Jahre zwischen dem revolutionär eingestellten deutschen Flüchtling

Karl Fröbel und dem monarchistisch-konservativen Theodor

36 Weber, S. 199.

37 Aristoteles: Politik, herausgegeben von Eucen Rolfes. Leipzig 1912, III,
7. Kapitel, S.83.

38 Politik, III, 13. Kapitel, S. 95.

39 Politik, VI, 4. Kapitel, S. 203.

40 Politik, VII, 14. Kapitel, S. 245.

6 81



Rohmer zeigt die interessante Tatsache, daß diese Streiter der Feder

trotz aller Gegensätze beide für die Bildungsaristokratie als Beginn eines

politisch geeinigten Deutschland plädieren.
So schreibt Fröbel: «Eine Hauptbestrebung in den sozialen Verhältnissen

ist, die veralteten Stände in eine zeitgemäße, harmonische

Ordnung zu bringen, was vorzüglich durch die Gründung eines neuen, auf

geistige Überlegenheit gestützten Adels bewirkt werden soll.» Das
Problem der Gliederung dieser so entstehenden neuen Ordnung, über welches

sich der junge Welti noch keine Rechenschaft gibt, sieht Fröbel wohl:
«Die Schwierigkeit wäre nur, die Stufe dieser Überlegenheit genau genug
zu bestimmen, und dann im Leben herauszufinden.» Geburt, Besitz und
Amt sind keine Kennzeichen für eine solche Überlegenheit, «nichts befriedigt

als die Entscheidung über die Frage: Wer sind die Männer, durch
deren geistige Tüchtigkeit die Bildung des Menschengeschlechtes
weitergeführt wird?»41

Rohmer vertritt die Ansicht, daß auch unter Beibehaltung der
Monarchie eine befriedigende Lösung erreicht werden könne, indem
«zwischen König und Volk als lebendiges Mittelglied die geborene
Aristokratie des Geistes und Charakters»42 stehe. «Die meisten Gebrechen
der Staaten, besonders die Noth und Verarmung ganzer Städte, haben
ihren Hauptgrund in der mangelhaften Ausbildung des ersten Standes. Wir
sind der Meinung, daß nichts der überhandnehmenden Verarmung der

untern Stände, der künstlichen Armuth der höhern, dem revolutionären
Treiben so abhelfen wird, wie die Erhebung eines Bildungsadels und die

größtmögliche Ausdehnung und Zugänglichkeit wissenschaftlicher
Bildung für alle Stände.»43

Neben diesen Befürwortern der Bildungsaristokratie, die als Beispiel für
eine große Zahl gelten mögen, finden sich auch Gegner dieser Idee. So

wandte sich der politische Journalist und Dichter des «jungen Deutschland»,

Ludwig Börne, öfters gegen Programm und Gedanken dieser

Richtung, wobei er besonders die Ungerechtigkeit einer solchen Gliederung

angreift. Das zeige die Tatsache, «daß in den reinen Demokratien
des Alterthums eine Aristokratie des Geistes herrschte, die viel demüthi-

41 FRÖBEL, Karl: Die großen Bestrebungen unserer Zeit, lit. Comptoir, Zürich und
Winterthur 1842, S. 10 f.

42 Rohner, THEODOR: Deutschlands Beruf in der Gegenwart und Zukunft, lit.
Comptoir, Zürich und Winterthur 1841, zit. bei Fröbel, S. 21.

43 Ebenda.

82



gender war, als die der Geburt, weil sie sich auf Wenige erstreckte, und
viel entmuthigender, weil sie keiner, dem sie die bhnde Gunst der Natur

versagte, je verdienen oder erschmeicheln konnte.»44

Neben dem deutschen Einfluß, der auf Welti gewirkt haben mag, stand

ein ebenso starker, aber länger dauernder schweizerischer Herkunft. Die
nächste Umgebung des jungen Welti — wir erinnern hier nur an den Großvater

Abraham und den Freund Muri —, stand, was staatspolitisches Denken

betrifft, auf einer Linie, die vom aufgeklärten Despotismus der
helvetischen Aarauerpartei unter steter Wahrung bildungsaristokratischer
Elemente zu den Ideen des damaligen Liberalismus führt. Die Bildung
des Volkes schien Rengger ein Postulat des Zeitgeistes zu sein, dessen

Ziel er in «allgemeinem Streben nach eigener Einsicht, Geistestätigkeit
unter Menschenklassen, wo vordem keine war, Aufhebung der Denk-

monopolien und geschwächten Glauben an grundloses Ansehen»

erblickte.45 Stapfer, der helvetische Minister der Wissenschaften und

Künste, sah im Unitarismus ein Mittel, die Bürger durch einheitliche
Erziehung zu veredeln. Im Gegensatz zum Radikalismus der vierziger Jahre,
dessen nivellierende, traditionsfeindliche, oft demagogische Haltung auch

vor revolutionärer Umgestaltung des Bestehenden nicht zurückschreckte,

— man denke nur an die Freischarenzüge — fußte der von den Gegnern
als konservativ verschrieene Liberalismus auf Ideen des Neuhumanismus.
Die idealistische Seite dieses Liberalismus trat außerordentlich stark

hervor; der Glaube an die Macht der Bildung, den schon Schiller in
seinem Aufsatz «Über die ästhetische Erziehung des Menschen» vertreten

hatte, zeigt gleichzeitig dessen Stärke, wie dessen Schwäche. Der
Wert der Bildung kann nicht hoch genug eingeschätzt werden, an ihre
Macht im politischen Geschehen, auf die Massen, zu glauben, bezeichnet

Wilhelm Windelband jedoch als die eigentliche «Illusion des Liberalismus».46

In den Dienst dieser spezifisch liberalen Idee traten aber gerade
deren Führerpersönlichkeiten in der Zeit der Restauration und Regeneration.

Der Zürcher Johann Kaspar von Orelli, Patenkind Lavaters und

44 BÖRNE, Ludwig: Gesammelte Schriften, 2. Auflage, Hamburg 1840. 3.Theil,
S. 193.

45 KortüM, FRIEDRICH:: Renggers kleine, meist ungedruckte Schriften, Bern 1833,
S. 134.

46 Windelband, WILHELM: Die Philosophie im deutschen Geistesleben des U.Jahr¬
hunderts, Tübingen 1927, S. 30.

83



Schüler Pestalozzis, begeisterte sich für die Führer des Ustertages, da sie

imstande seien, «die culturfeindlichen Elemente zurückzuhalten» und im
Gegenteil «offenes Ohr für die wahre Bildung des Volkes und die Pflege
der Wissenschaft»47 hätten. Er versteht darunter «eine, jedem Individuum

vom niedrigsten bis zum höchsten Range in der Gesellschaft gleich
zugängliche, gleich unerläßliche, menschliche Bildung in sittlicher,
religiöser — und in constitutionellen Staaten — auch bürgerlicher
Hinsicht».48

Auch um Friedrich Ludwig von Keller, den zürcherischen Staatsmann

und Professor des römischen Rechts, und Paul Usteri, den

schweizerischen Jünger Condorcets, bildete sich ein bildungsaristokratischer

Zirkel. Usteri verstand unter Freiheit die Oberherrschaft des

Geistes, das Volk sei noch zu wenig aufgeklärt, lebe noch zu stark der
Sinnlichkeit, um an der Regierung aktiven Teil haben zu können; eine

Bildungsaristokratie als Übergangslösung schien ihm am ehesten geeignet,
ein gerechtes politisches Regiment, verbunden mit allgemeiner Erziehung,
zu garantieren.

Der große Kreis der Männer, die sich zu verschiedensten Zeiten zur
Idee der Bildungsaristokratie bekannten, engt sich nun aus naheliegenden

Gründen ein, wenn es sich um die formale Gestaltung der Idee im
Hinblick auf eine bestimmte Zeit und ein bestimmtes Staatswesen handelt.

Die Vertreter der von Welti als richtig erkannten Theorien waren
nicht in der Lage, ihm auch in der Praxis Richtlinien und Rezepte zu

geben. Bei den antiken Denkern ist diese Tatsache durch die zeitliche

Entfernung ohne weiteres zu erklären; der einzige Zeitgenosse Weltis,

Schelling, fällt aus anderen Gründen aus. Der deutsche Philosoph
blieb sein Leben lang ein unpolitischer Mensch. Wohl hat er zu den

öffentlichen Ereignissen seiner Zeit zuweilen Stellung bezogen, und zwar
immer in konservativ-monarchischem Sinne, aber für die praktischen
Anliegen der deutsch-liberalen Erneuerungsbewegung, die er in der Theorie

so oft zu unterstützen schien, fehlte ihm jegliches Verständnis. So hat

er stets wieder die seit Kant nicht mehr vergessene Völkerbundsidee

vertreten, ohne sich darüber Rechenschaft zu geben, daß sie vor einer
deutschen Einigung und auf Grund des damals herrschenden

Kleinstaatenkonglomerates nicht verwirklicht werden konnte.

47 ADB 24, S.414.
48 Orelli, Johann Caspar von: Die eingezwängte Schweiz, in Archiv für Schwei¬

zergeschichte und Landeskunde, 1829, S. 486.

84



Außerdem hatte der junge Welti seine Theorien nicht deutschen,
sondern schweizerischen Gegebenheiten anzupassen. Die Zeiten der Helvetik,
da man das Volk als «quantité négligeable» behandelte, waren mit der

Verfassung von 1848 endgültig verschwunden. Es muß hier mit
Nachdruck betont werden, daß Welti dem Volk als Gesamtheit einen stark
positiven Wert beimaß, obwohl diese Auffassung vorerst als Gegensatz zur
Idee der Bildungsaristokrate erscheinen könnte.

Als Staatsform für schweizerische Verhältnisse befürwortet Welti die

repräsentative Demokratie, sowohl im Kanton wie auch im Bund. Damit
stellt er sich auch in formaler Beziehung auf den Boden des damaligen
Liberalismus49. Das Streben nach Gleichheit ohne Nivellierung im Rahmen

des Rechtsstaates, die Leitung und Führung des Volkes ohne
diktatorische Anmaßung, kann im Sinne der Vertreter der Repräsentation auf
die Formel gebracht werden: «Alles für das Volk, nicht alles durch das

Volk.»50 Diese Ansichten stehen theoretisch im Gegensatz zu Rousseaus

«volonté générale» und praktisch zur Bewegung des damaligen Radikalismus,

der in der reinen Demokratie die einzig mögliche Staatsform
erblickt. Trotz der Relativität summarischer Gegenüberstellungen glauben

wir, Welti in die Reihe von Männern wie Friedrich Ludwig Keller,
Alexandre Vinet, Paul Usteri und Casimir Pfyffer stellen zu dürfen,

denen in realpolitisch-formaler Hinsicht Ulrich Ochsenbein, James
Fazy und Jacob Stämpfli feindlich gegenüber standen.

Wie aber ist nun der Gedanke der Bildungsaristokratie mit dem

liberaldemokratischen Repräsentativsystem in Einklang zu bringen?
Wir stoßen hier auf das zentrale Problem der Gliederung eines

demokratischen Staatswesens in Volk und Führer oder, anders ausgedrückt, auf
die Frage, wie in einem Gemeinwesen, das ex definitione auf der
Souveränität des Volkes beruht, dieses noch nicht gebildete Volk seine gebildeten

Führer zu wählen imstande sei.

Welti ist sich der Schwierigkeit dieses Umstandes wohl bewußt. Seine

Antwort beginnt mit der Vorbemerkung, daß ein Kleinstaat von der

Größe der Schweiz im politischen Spiel der Großmächte keine
Befriedigung finden könne und deshalb auf anderem Gebiet Ersatz zu suchen

habe. Er meint die «möghchst reine Ausbildung von Freiheit und Recht

49 Als Theoretiker des damaligen Liberalismus darf vor allem Benjamin Constant

genannt werden.
50 KÄCI, Werner: Verfassungsgeschichte 1848 bis heute, Vorlesung an der Uni¬

versität Zürich, Sommer 1948.

85



ohne irgend welche Schädigung der staatlichen Ordnung und Autorität».51
Diese Ausbildung muß notwendig nach innen und auf die geistige Hebung
der Bürger zur Intelligenz gerichtet sein. «Namentlich ein kleiner Staat

sollte sich hüten, die Stimme der Wissenschaft von Rechts wegen fern zu
halten»,52 erklärt er im Aargauer Großen Rat, als die Wählbarkeit der

Beamten und Lehrer diskutiert wird. Welti traut dem Volke die Einsicht
in diese Aufgabe des schweizerischen Kleinstaates zu.

Der Souverän, so glaubt er, kennt seine Führer, da diese ja selbst aus
dem Volk stammen. Dieses Denken zeigt Welti als typischen Nachkommen

der Regenerationszeit, deren Vertreter meistens aus den Landstädten,

aus den gebildeten Arzt-, Juristen- und Wirtekreisen des Mittelstandes

stammen und bei jeder Gelegenheit mit Stolz und Selbstbewußtsein

auf ihre Abstammung aus dem Volke pochen. Gerne stellen sie sich in
einen Gegensatz zu den Regenten des Ancien régime und den «Besseren»

aus den Kantonshauptstädten der Restauration. So auch Welti. «Ich bin
ein Demokrat von so reinem Wasser, als es je einen geben kann, aber ich

verlange auch, daß ich zu diesem Volk gezählt werde, und ich verbitte
mir jene Komplimente, jene hetzenden und wühlenden, daß ein Unterschied

im Kanton Aargau bestehe zwischen Gebildeten und Ungebildeten,
zwischen Reich und Arm, zwischen Hoch und Niedrig; und ich möchte
doch wenigstens jedem Fabrikarbeiter, jedem Taglöhner gleichgestellt
sein, den ich als meinen Mitbürger und Mitbruder betrachte, ich will
auch die gleichen Rechte, wie er, für mich haben, und der ist ein
Friedensstörer, und einer, der hinter dem Säemann hergeht und Unkraut in
den Acker säet, der sagt, es sei in Bezug auf die Volkstümlichkeit ein
Unterschied zwischen dem Fabrikarbeiter und mir. Dieser Art von Wühlerei

bin ich immer mit großer Entschiedenheit entgegen getreten.»53
Weil nun die Führer dem Volke entstammen, versteht dieses auch, sie

als Personen zu beurteilen. «Das Volk versteht in ausgezeichneter Weise,

diejenigen Leute, welche es für eine Stelle oder für ein Amt fähig und

tüchtig erachtet, herauszufinden Ich habe das vollste Vertrauen in
das Volk, ich unterstelle meine Person unbedingt seinem Urteil; das

persönliche Urteil des Volkes, d. h. das Urteil, das es über Personen fällt, ist
für mich maßgebend.»54

51 Weber, S.204.
52 VGR 25. Juli 1862, S. 146 f.
53 VGR 26. November 1862, S. 83 f.
54 Ebenda.

86



Zur direkten Teilnahme an der Regierung ist es jedoch nicht befähigt.
«Es ist nicht imstande, sich an der Gesetzgebung zu beteiligen.»55 «Ich

anerkenne nicht den Willen eines Volkes, welcher erklärt: ,Ich habe ein
Gesetz geprüft, wie ein Jurist oder eine Fakultät es tun kann, und erkläre

nun, daß ich damit nicht einverstanden bin.' Das kann ein Volk nicht,
und ich bin der Ansicht, es sollen Repräsentanten, die es mit ihrer

Überzeugung nicht vereinbar finden, daß ein solches Recht ein Glück für das

Volk sei, es ihm auch nicht bieten.»56 Teilnahme des Volkes an der

Gesetzgebung und Beamtenausschluß beurteilt Welti beide als verfehlte
Maßnahmen, «in der Wissenschaft, in welcher das Volk nicht bekannt ist, will
man ihm den letzten Entscheid einräumen, allein das Urteil über

Personen, welche es kennt, will man ihm nicht gestatten.»57
Der direkte Anteil des Volkes am öffentlichen Leben erschöpft sich

nach Weltis Ansicht in der Gemeinde- und Bezirksverwaltung, wo ihm
nie zuviel politische Rechte eingeräumt werden können, und in der

Bestellung der Großen Räte. In der Legislative, auf der nach liberaler
Vorstellung das Schwergewicht aller politischen Gewalt ruht, vereinigt sich

die Elite des Volkes, die zur Ausarbeitung der Gesetze und zur Wahl der

Regierung durch Talent und Charakter befähigt ist. Diese «Gebildeteren

und Intelligentem» sind für Welti in echt Schellingschem Denken eben

auch die «Mächtigern und Einflußreichern».58 Dem Identitätsdenken der

Radikalen, das die Volksvertretung dem Volkswillen gleichsetzt, steht

diese Auffassung diametral gegenüber.

Losgelöst von direkter Beeinflussung durch das Volk und unter freiem
Gebrauch der Macht regiert die Exekutive zum Besten des Souveräns,

trägt aber auch die volle Verantwortung dem Volke gegenüber für ihre

Handlungen. Diese Art der Regierung hat Welti selbst zeit seines Lebens

zu verwirklichen versucht, ihre Form bezeichnet «Hilty's pohtisches Jahrbuch

für 1899» in treffender Bezeichnung als «ein Stück Gottesgnadentum
auch in der Republik».59 Der selbstherrliche Stolz des Bildungsaristokraten
spricht aus den Sätzen, mit denen Welti im aargauischen Parlament seine

Idee des Repräsentativsystems verteidigt: «Es kann sich nach meiner

Meinung nicht darum handeln, sich durch Verfassungsbestimmungen

55 Ebenda.
56 Ebenda.
57 VGR 29. November 1862, S.220L
58 VGR 29. November 1862, S. 220 f.
59 S. 637.

87



populär zu machen. Volkswünsche sind für mich nur so lange
maßgebend, als sie mit meiner Überzeugung übereinstimmen. Wäre es wahr,
was man heutzutage zur Genüge wiederholen hört, daß der Volkswunsch
das unverletzlichste Gesetz der Volksrepräsentanten sei, dann wäre auch

die repräsentative Demokratie die traurigste Staatsform der Welt.»60

Welches sind nun die Mittel, die das Volk vor willkürlichem Mißbrauch
der Macht durch die Exekutive zu schützen vermögen? Welti befürwortet
als solche die periodischen Erneuerungswahlen der Legislative und damit
indirekt auch der Regierung, die eine Absetzung mißliebiger Elemente

ermöglicht, und ein jederzeit mögliches Abberufungsrecht. Auch die

Verfassung soll dem Willen des Volkes unterworfen sein: eine Revisionsklausel

macht jedoch das Obligatorium einer zehnjährlich wiederkehrenden

Volksanfrage auf Totalrevision der Verfassung, wie es der Kanton Aargau
damals noch kannte, überflüssig61. DieGründe, die gegen das obligatorische
Gesetzesreferendum und die Gesetzesinitiative sprechen, wurden bereits

berührt; Welti sah in diesen beiden Institutionen nicht nur eine Ausweitung

in der Richtung der direkten Demokratie, die dem Volke Rechte

gab, zu denen es weder durch Einsicht noch durch Wissen legitimiert sei,

sondern empfand sie auch als Feigheit der Regierenden, ihre Verantwortung

auf den breiten Rücken des Souveräns abzuladen und sich hinter
diesem zu verstecken62.

Des jungen Welti Denken vom Staat als Bildungselement der Menschheit

mußte folgerichtig zu einer starken Einschränkung des freien
Individuums führen. Sein Menschenbild ist in allererster Linie das Bild eines

Bürgers, dessen rein persönliche Sphäre auf bedenklich engen Raum

zusammengedrängt erscheint. Welti war sich dieser Gefahr wohl bewußt
und betonte die hohe Aufgabe des Staates, den Menschen in seinen
persönlichen Freiheiten und Rechten zu schützen. Wenn nun der Staat in
doppeltem Sinn für die Heranbildung des Volkes sorgt — durch politisches

Vorbild der Führer und straffen Betrieb des Schulwesens — so muß
dem Bürger neben der staatlichen Inanspruchnahme auf anderem Gebiet

ein Privatissimum gewahrt bleiben, nämlich in der Kunst und der
Religion. «Die schwierige Stellung des Menschen zur Allgemeinheit wird
erleichtert und erträglich gestaltet durch die Kunst und die Religion. Die

Religion substituiert für die Menschheit in ihrem Zweck eine Einheit,

60 VGR 25. Juni 1862, S. 114 f.
61 Weber, S.210.
62 VGR 27./28. August 1863, herausgegeben von Fürsprech Weber, Aarau 1863,

S. 20 f.

88



nämlich die Gottheit, und macht also dem Individuum natürlich den

Weg zu seiner Bestimmung leichter. Die Kunst aber concentriert oder
erhebt das Individuum ins Ideal, oder mit anderen Worten, zum integrierenden

Teil der Gottheit.»63

Volkspoesie und Volksfeste haben daher in Weltis Denken nicht nur
unterhaltende Bedeutung; er sieht sie vielmehr als zentrale Äußerungen
der Freiheit im außerstaatlichen Bezirk. «Die Volkspoesie ist es, welche
die Menschheit aus dem Grabe des gemeinen, alltäglichen Außenlebens,
einer ungelernten Bildung und Moral, herausreißt, und sie zur Anschauung

eines schönen, naturgemäßen Lebens bringt. Kann der einzelne
Mensch oder das ganze Volk nicht mehr zu dieser Anschauung gebracht
werden, oder mit anderen Worten, hat das Volk keine Poesie mehr, dann
hört es auf, in das geistige Weltleben einzugreifen und zerfällt in ein
bedeutungsloses Nichts.»64

«Ein Volksschauspiel ist für das Volk nur dann Genuß, wenn es
demselben nicht mehr als Spiel, als Fabel erscheint, sondern als Wahrheit.
Das Volk in seinem politischen Leben ist sich seiner selbst nicht bewußt,
das Individuum hat keinen freien Wirkungskreis, es ist an tausend
Rücksichten und namentlich an eine noch unentwickelte Zukunft gebunden.
Dies alles schafft es sich vom Halse in einem Volksschauspiele. Die Kunst
macht den "Menschen frei. Er entzieht sich eine Zeitlang seiner Subjektivität,

um sich an eine, wenn auch nicht schönere, doch wenigstens zu
einem Ziele führende Objektivität hinzugeben.»65 «Daß Volksfeste ohne

religiöse Beziehungen durchaus nicht bestehen können, sehen wir an den

pompösen Feierlichkeiten der Französischen Revolution, wo man trockene
Abstractionen mit Ideen verwechselte.»66

Volkskunst und Religion sind für Welti jedoch nicht nur Ausdruck
individueller Freiheit, sondern notwendige Ergänzung zur staatlichen
Sphäre. Ihr hoher Wert bleibt aber nur dann gewahrt, wenn der Staat
nicht auf ihr Wirkungsfeld übergreift und umgekehrt Kunst und Religion
nicht das politische Leben zu beeinflussen suchen. Die Kunst kommt in
dieser theoretischen Gegenüberstellung wohl kaum in Betracht, da sie in
ihrer wahren Gestalt weder staatsgelenkt noch staatslenkend sein kann.
Viel eher können dagegen aus Überschneidungen religiöser und politi-

63 Aufsatz 2, Aarau, FA.
64 Aufsatz 11, Aarau, FA.
65 Aufsatz 2, Aarau, FA.
66 Ebenda.

89



scher Machtansprüche Konflikte von praktischer Bedeutung entstehen.

Eine solche Auseinandersetzung zwischen Staat und Kirche, zwischen zwei

Konfessionen unter sich und gegen eine dritte, tobte in der engern Heimat
Weltis, als dieser vom privaten ins öffentliche Leben trat, und zu der er
als Mensch und Staatsmann Stellung zu beziehen hatte.

D. Religion, Staat und Kirche

Des jungen Welti Ansichten über die Religion tragen ebenso sehr den

Stempel des Unfertigen, Einseitig-Theoretischen, wie sein Menschenbild
und seine Staatsauffassung. Noch sind sie nicht an der Wirklichkeit
gemessen und durch diese bestätigt worden; und doch wandelten sie sich
bereits im Lauf der kurzen Zeit zwischen den Tagen des Primarschülers
und der Heimkehr des Studenten aus Deutschland. Die kindliche
Frömmigkeit der ersten Religionsstunden in Zurzach hatte an der Kantonsschule

durch Rochholz und die modernen Ideen der Religionskritiker
Feuerbachscher Prägung einen jähen Umsturz erfahren. Das Christentum
des Kindes, zu wenig gefestigt und gesichert, muß sich eine Überlagerung
durch pantheistisch-neuheidnische Gedanken gefallen lassen. Des verehrten

Deutschlehrers genialische Zurückwendung zu altgermanischen Mythen
und Religionsformen begeisterte den jungen Mittelschüler, dessen Kritik
noch zu schwach war, um die ganze Fragwürdigkeit solchen Tuns ganz
zu durchschauen.

Bei Schelling in Berlin lernt Welti einen dritten Standpunkt kennen.
Die Vorlesungen über die «Philosophie der Mythologie» hört er zu Füßen
des Meisters, die Fortsetzung und Krönung dieser Gedanken, die «Philosophie

der Offenbarung», mußte ihm bekannt sein, war sie doch gerade
damals Objekt einer erregten, heftigen Auseinandersetzung zwischen

Schelling und Paulus.67

Schellings Altersphilosophie bedeutet wiederum einen deutlichen
Standpunktwechsel gegenüber früher, eine Abwendung vom Pantheismus Her-

67 Siehe Text S. 62, Anm. 83. Heinrich Paulus war protestantischer Theologe und
Hauptvertreter der damals stark vertretenen Richtung eines reinen Rationalismus,
die die biblischen Wunder als mißverstandene Auslegungen natürlicher Ereignisse

deutete. Schellings schwungvolle, oft phantastisch-spekulative Art der
Religionsbetrachtung mußte daher seine Kritik herausfordern, die in ihrer Art aber
ebenso extrem und übertrieben war wie Schellings Theorien.

90



derscher und Goethescher Prägung, der das Weltall als ewiges Sichtbarwerden

des Göttlichen verstanden hatte, und einen Übergang zur theo-

sophisch-gnostischen Betrachtung der Welt und des Christentums.
Die Religion und ihre Geschichte steht nun deuthch im Mittelpunkt

von Schellings Denken. Ob der Philosoph dabei wirklich auf einem
eindeutig christlich-protestantischen Standpunkt steht, wie Leese behauptet68,

darf wohl bezweifelt werden. Denn wie so mancher Denker der nach-

reformatorischen Zeit versucht auch er, durch seine Lehre Religionsersatz,
Religionsverbesserung zu bieten, Vorhandenes durch Neues zu ersetzen oder

mindestens zu ergänzen. Dabei ist ihm aber vor allem daran gelegen, am
alten Glauben aller Idealisten festzuhalten und die folgerichtige,
Fortschritt bewirkende, veredelnde Entwicklung auch in den Religionsformen
aufzuzeigen. So entsteht vor uns eine großartige, in der Beweisführung
jedoch oft gewaltsam konstruierte Schau, die den Zweck verfolgt, das

Christentum als allmählich aus heidnischen und jüdischen Mythologien
gewordenes Produkt darzustellen und darüber hinaus die Religion der

Zukunft zu konstruieren.
Der erste Teil seiner Vorlesungen, die «Philosophie der Mythologie»,

gibt einen Überblick über die Aufwärtsentwicklung des heidnischen
Polytheismus, in dem die Menschheit nach ihrem Abfall von Gott zurückzufinden

sucht zur ursprünglichen Religionsform des Monotheismus. Dabei
sind für Schelling die Mythologien der Vorzeit Vorstufen zum Christentum,

das sich selbst noch in einer Weiterentwicklung befindet. Die
geschichtliche Kontinuität der Religionsformen bleibt gewahrt, das

Christentum wird als «zurechtgestelltes Heidentum»69 begriffen.
Der zweite Teil, «die Philosophie der Offenbarung», weist in die

Zukunft und verkündet die Versöhnung der abgefallenen Menschheit mit
Gott, ermöglicht durch die Person und den Tod Jesu Christi. Gegen Ende

seiner Vorlesungen kommt Schelling auf die Entwicklungsgeschichte der

Kirche zu sprechen, in der er drei Stufen unterscheidet: eine petrinisch-
katholische — «das streng Gesetzliche70 —, eine paulinisch-protestan-
tische — die Befreiung aus der «blinden Einheit»71 und eine johanneisch-
zukünftige — die «Religion des Menschengeschlechts».72

68 Leese, S. 75.

69 Seh. II/I, S.248.
70 Seh. II/IV, S. 315.

71 Ebenda S. 324.

72 Ebenda, S. 328.

91



Diese rehgionsgeschichtliche Ansicht geht zurück auf die Idee des

«triplex status mundi», wie sie Joachim de Fiore, ein Zisterziensermönch

des 12. Jahrhunderts, in seinem «Evangelium aeternum» verkündete73.

Bei Schelling steht, — was seine Kirchentheorie betrifft, neben dem

Fortschrittsgedanken die Idee der Versöhnung der Konfessionen. Mag
man auch das kommende Reich des Johannes als Selbstbewußtwerden des

menschlichen Geistes auffassen, so hat doch vorallem die heftige
Auseinandersetzung zwischen Katholizismus und Protestantismus im Deutschland

jener Zeit zum Versöhnungsversuch des Philosophen geführt.
Es dürfen für den Studiosus Emil Welti zwei Momente gewesen sein,

die ihn brennend interessierten und aus denen er eine Bestätigung und

Festigung eigenen Denkens heraushörte.
Das erste könnte man als die Rettung der Antike bezeichnen. Während

der Kantonsschulzeit in Aarau hatte Welti den Zugang zur klassischen

Literatur gefunden, mit Begeisterung lebte er sich in sie ein. Es wurde

geschildert, daß Rochholz, der Schrecken seiner christlichen Umgebung,
keine Gelegenheit vorbeigehen ließ, um die Vorzüge vergangener Mythologien

und Religionen der Seichtheit und den Auswüchsen des damaligen
Konfessionalismus entgegenzuhalten. Dies gelang ihm mit um so größerem

Erfolg, weil einerseits die Blößen der orthodoxen und fortschrittlichen

Theologie offen zutagelagen, und andererseits das vorherrschende
Bild der Antike durch den einseitig begeisterten Einfluß der neuhumanistischen

Dichter geprägt war und in einseitiger Verherrlichung nur die
Sonnenseite des griechischen und römischen Lebens zeigte, eine
gutgemeinte Verfälschung also, die seit Schiller bis auf unsere Tage Gemeingut

der humanistischen Gymnasien geblieben ist. Dieses Entweder-Oder
zwischen Antike und Christentum, vor das sich der junge Welti dadurch

gestellt glauben mußte, löste nun Schelling durch seine

entwicklungsgeschichtliche Erklärung, die aus der antiken Mythologie das offen-

73 Bei Joachim de Fiore steht die Idee der Entwicklung, aber nicht die des Fort¬

schrittes des menschlichen Verstandes im Vordergrund der Betrachtung. Allerdings

«weist bereits die Bezogenheit der geschichtlichen Entwicklung auf ein
höchstes geschichtliches Ziel darauf, daß in der Geschichte auch ein Fortschrittsmoment

mitwirkt, insofern jede höhere Stufe eine höhere Form der Erkenntnis
und der Heiligung darstellt. Mit dem höchsten religiösen Ziel der Geschichte ist
auch die radikalste sittliche Forderung verbunden. Dieses letzte Ziel ist die
bedingungslose Durchführung der evangelischen Gebote als allgemeinverbindlicher

Norm des Gemeinschaftslebens.» ERNST BENZ : Ecclesia spiritualis, S. 11.

92



barte Christentum werden ließ, dieses von jenem abhängig und gleichzeitig

als Fortsetzung und Krönung darstellend.

Mit dem zweiten Moment, der Verheißung einer versöhnenden

Zukunftskirche, glaubte Welti der Lösung eines Problems näher zu
kommen, das im Jahre 1841 in seiner engern Heimat begonnen, sich zur
Krise des Sonderbundes erweitert und zur Zeit, da er als junger Staatsmann

in den Dienst seines Kantons trat, noch keine endgültige Entscheidung

gefunden hatte: des Streites der Konfessionen untereinander, der

Kirche mit dem Staat.

Die Ereignisse in der Schweiz hatten in ihm zu einer Skepsis gegenüber

der Kirche als Institution geführt. In seinem Menschenbild finden
wir denn auch die Religion auf den Bezirk des Privatesten beschränkt.

Die Scheu vor der Kirche als politische Macht, als Gegenpart des Staates,

kommt auch in den Vorlesungen Schellings zum Ausdruck. Die Kirche
hat sich nach Schelling davor zu hüten, Organisation in dem Sinne zu

sein, daß sie dieselben Macht- und Gewaltmittel anwendet wie der Staat.

Sie soll allein auf der religiösen Bereitschaft des Einzelnen beruhen, sie

darf «nicht Staatsreligion, nicht Hochkirche»74 sein. «Geht man auf den

Ursprung zurück, so liegt schon im Wort Kirche etwas Beschränkendes.

Sie ist die Gemeinschaft der aus der Welt herausgerufenen, womit sie ja
aber eben die Welt sich gegenüber und außer sich hat.»75 «Das Wahre
und Göttliche soll einmal nicht durch äußere Gewalt gefördert werden,
und sobald die Kirche anfing, die Irrgläubigen zu verfolgen, so hatte sie

schon ihre wahre Idee verloren. Sie hätte großmütig, sich selbst bewußt

ihres vom Himmel stammenden Gehaltes auch den Unglauben gewähren
lassen sollen, sich nicht in den Fall setzen, Feinde zu haben, Feinde zu
anerkennen.»76 Vom Staat fordert Schelling dieser Kirche gegenüber
Toleranz und Schutz der notwendigen äußeren Organisation.

Philosophische Zukunftsverheißungen versöhnlichen Inhalts taugen
leider recht wenig, wenn es gilt, Stellung zu nehmen zu realen Streitfragen.
Dies mußte auch Welti erfahren, als er in den Beratungen der Aargauer
Verfassungsrevision von 1862/63 sich über die Fragen zu äußern hatte,
die der Streit der Konfessionen aufwarf. Wohl lebte in ihm ein starker
Glaube an die Verwirklichung der Schellingschen Ideen, wohl sah er —
in Abweichung von Schelling — in der Religion des Individualismus eine

74 Seh. II/IV, S. 315.

75 Seh. II/IV, S.321.
76 Seh. I/VII, S. 464.

93



Möglichkeit für die Zukunft; vorerst galt es jedoch, die Reibereien
zwischen Katholiken, Protestanten und Juden, zwischen Kirche und Staat

zu mildern, die Verhältnisse zu beruhigen. Großzügigkeit, Toleranz und

Entpolitisierung der Kirche schienen ihm die einzig möglichen Mittel zu

sein, innert nützlicher Frist eine Besserung zu erreichen. Welti hofft, die

neue Verfassung werde die notwendige Grundlage bilden, diese Ideen in
Gesetze zu kleiden. Wohl stellt er sich bei der Beratung der einzelnen
Artikel im aargauischen Parlament auf die Seite des Staates; er mußte das

als dessen Vertreter auch tun; wir können jedoch in seinen Äußerungen
immer wieder Stellen persönlicher Ansicht feststellen, die sich alle gegen
die Institution der Kirche und ihre Mißprodukte richten.

«Glauben sie nicht, daß ich der Irreligion das Wort reden wolle»,
erklärt er einmal; «ich will gerade das Gegenteil, ich will die Religion
und die Konfession frei machen, damit sie sich nach ihrem Gutfinden
entwickle und gestalte; ich will aber auch jeden Einzelnen vom Gewissenszwang

befreien, den ihm die unnatürliche Verbindung von Staat und
Kirche antut. Die Furcht vor der Irreligiosität» — wie sie Emil Welti
auffaßt — «ist überhaupt eine unbegründete; Religion hat ein jeder, und
sehr oft haben diejenigen am meisten, welche selbst glauben, daß sie

keine haben!»77

Daß er keinen Unterschied macht zwischen katholischer und protestantischer

Unduldsamkeit, zwischen diesem und jenem religiösen Fanatismus,
bezeugt er an anderer Stelle: «Das Treiben, welches im Tirol gegen den
Protestantismus im Schwünge ist, bezeichne ich als den krassesten
Ultramontanismus. Es ist dies genau der gleich Ultramontanismus, der in Spanien

die Bürger in den Kerker wirft, weil sie Protestanten geworden sind,
oder gar nur, weil sie die Bibel lesen. Wenn in protestantischen Ländern,
wie z. B. in Schweden, der Übertritt zum Katholizismus noch im
gegenwärtigen Augenblick mit schwerer Strafe bestraft wird, so ist dies um
kein Haar besser; die protestantischen Ketzerfeuer haben weniger häufig,
aber ebenso hell gebrannt, wie die katholischen, und der Fanatismus ist
immer derselbe und trägt immer dieselben Früchte, rase er auf dieser
oder jener Seite. Es ist die selbe Intoleranz, wenn in einzelnen Städten der
Schweiz es den Katholiken verboten ist, zum Kirchgang ihre Glocken zu
läuten, geschehe es nun in Zürich oder in Basel.»78

Es kommt nicht von ungefähr, daß gerade im Kanton Aargau diese

77 VGR 26. Juni 1862, S. 170 f.
78 VGR 12. März 1863, S. 291 f.

94



Unduldsamkeit der Konfessionen weit stärker aufeinanderprallt als in den

Gebieten der übrigen Schweiz; der Grund hegt, wie Welti in seiner Rede

an den Großen Rat von 1862 betont, in der Geschichte des jungen
Staatswesens begründet. «Der Kanton Aargau hat nicht den Vorteil einer
Jahrhunderte alten Geschichte; er ist ein Kind der Neuzeit, gebildet aus drei
Landesteilen, die gleichberechtigt an politischer Bedeutung und verschieden

sind in Gesetzgebung, Sitte und Gewohnheiten. Keine unserer vielen
Städte ist bedeutend genug, um einen sozialen und politischen Schwerpunkt

des Landes zu bilden. Die auf das Staatsleben so mächtig wirkenden

Konfessionsverhältnisse trennen die Bevölkerung in zwei beinahe

gleiche Hälften, und um die Aufgabe des Staates noch mehr zu verwickeln,
hat das Schicksal uns auch noch Genossen eines außerchristlichen Glaubens

zugeteilt. Ein ruhiger Beobachter wird sich nicht wundern, wenn
nach Umfluß einer im Staatsleben kurzen Zeitspanne von sechzig Jahren
die ursprüngliche Verschiedenheit der Elemente sich noch heute geltend

macht, und wenn die dadurch eintretende Bewegung gewaltsamer ist und

langsamer zur Ruhe kommt als in solchen Kantonen, die jene Gegensätze

nicht kennen, sondern er wird das Gedächtnis der Männer ehren, die den

gemeinsamen Bau auf diese Höhe geführt haben. Jene Gegensätze sind

aber nicht Feinde unserer Entwicklung; in ihrer Vermittlung gerade liegt
die spezielle Aufgabe, die unserem Freistaat zugefallen ist, und auf
kirchlichem Gebiet gerade sind wir zu zeigen berufen, daß der Bestand, das

Glück und die Eintracht des Staates durch die Verschiedenheit und die

Freiheit der Konfessionen so wenig ausgeschlossen ist, als in unserem
weiteren Vaterlande der Segen der Republik durch die Verschiedenheit
der Nationen. Nur da, wo der Staatsorganismus nach den Konfessionen

gegliedert ist, wo sich Staat und Kirche in widernatürlicher Weise

verbinden, nur da ist Gefahr für den Frieden beider.»79

Diese Staatsorganisation nach Konfessionen war nun damals im Kanton

Aargau gesetzlich und verfassungsmäßig verankert. Das Prinzip der
Parität verlangte seit 1814 die Besetzung des Großen und Kleinen Rats

sowie des Appellationsgerichtes zu gleichen Hälften durch Anhänger der
beiden christlichen Konfessionen, und es zieht sich mit wenigen Änderungen

wie ein roter Faden durch die Geschichte der aargauischen Verfassungen

im 19. Jahrhundert. Daß auf diese Art die Bürger in erster Linie
Protestanten oder Katholiken wurden, die Kirche in die Politik eingrei-

79 RW Schweizerbote, 20. August 1862.

95



fen konnte, kurz, von einem ersprießlichen öffentlichen Leben keine Rede

war, versteht sich von selbst.

Weltis Meinung zur Lösung der schwebenden Fragen war gegeben. Ihm,
dem Zurzacher, erschien die Toleranz gegenüber Andersdenkenden seit
frühester Jugend als Selbstverständlichkeit, gehörten die Fragen der Religion

in den Bezirk der Gemeindeautonomie, die er als einen der
grundlegendsten Voraussetzungen schweizerischer Politik betrachtete. Seine
Ansichten über die Religion, orientiert an der großzügigen Weltenschau

Schellings, und auch aus eigenstem Wesen heraus der konfessionellen
Kleinlichkeit vieler seiner Zeitgenossen entgegengesetzt, mußten ihn zur
Einsicht führen, daß nur eine saubere und eindeutige Trennung der
staatlichen und kirchlichen Sphäre zu einer dauernden Lösung führen konnte.

In einem Brief an seinen Freund Muri äußert er sich zum erstenmal

ganz allgemein über seine Stellungnahme bei den kommenden Entscheidungen.

«Ob nächste Woche der Große Rath sich an die Religion machen

wird, weiß ich nicht. Geschieht es, so habe ich einen Antrag vor, über den

ich Deine Meinung auch hören möchte. Ich will nämlich das Wahlrecht
der Geistlichen (katholisch und reformiert) den Gemeinden geben.
Abgesehen von vielen anderen Gründen bestimmt mich dazu die Anschauung,

daß unser ,Staatskirchenrecht' auf einen andern Boden gestellt werden

muß, und dazu würde diese Bestimmung den Anfang machen. Mit
der jetzigen Regiererei sind wir seit dreißig Jahren nicht einen Schritt
weiter gekommen!»80 Man erinnert sich bei dieser Forderung Weltis, die

Pfarrerwahl, die zur Zeit beim Regierungsrat lag und den Gemeinden

nur das Vorschlagsrecht einräumte, diesen ganz anzuerkennen, daran,
daß auch sein juristischer Lieblingsprofessor in Berlin, Puchta, diese

Ansicht vertreten hatte81.

Kurze Zeit, nachdem Welti Muri um Rat gefragt hatte, «machte sich
der Große Rat an die Religion», und der Regierungsrat Welti hatte
Gelegenheit, seinen Antrag zu stellen und in einer großen Rede seine
Gedanken zur Beilegung der konfessionellen Spannungen darzutun: «Die

Lösung erblickte ich darin, daß sich der Staat von den konfessionellen

Banden, in welchen er gegenwärtig liegt, losmache und das er die
konfessionellen Rechte aufgebe, welche in Wirklichkeit nicht Rechte, sondern

Lasten, schwere Lasten sind. Die Kirche soll nicht mit dem Staate
verbündet, nicht mit ihm auf den Fuß einer gleichberechtigten Macht gestellt

80 WM 20. Juni 1862.

81 Siehe Text, S. 59, Anm. 66.

96



sein, sondern in dem Staate und unter seinem Schutz eine freie Genossenschaft

bilden. Als den Grundstein, auf welchen wir diese Zukunft bauen

sollen, betrachte ich die Wahl der Pfarrer durch die Gemeinde. Wenn ich

sage, daß die Kirche beider Konfessionen freie Genossenschaften im Staate

bilden soll, so habe ich nicht die Konkordatskirche im Auge. Die
Konkordatskirche ist der Staat im Staate, die Macht, welche sich souverän
und ebenbürtig dem Staate gegenüberstellt und daher ihre Verhältnisse

zu demselben auf dem Wege des Staatsvertrages, d. h. des Konkordates,
regelt. Eine solche Rechtsstellung anerkenne ich nicht. Der Staat ist es,

welcher alle menschlichen Beziehungen in Sitte und Recht schützt und

unter sich regelt. Die Kirche mag sich daher in ihrer innern Organisation,
in ihrem eigentümlichen Leben selbst frei entwickeln und gestalten, aber

nie soll der Staat die Befugnis sich entwinden lassen, das Recht des

Bürgers auch gegen die Kirche zu schützen. Das kann er aber nur, indem er
sich selbst von der Kirche freimacht. Dies ist aber nur möglich, wenn
der Staat die Rechte und Pflichten des Bürgers von der Konfession und
dem Glauben unabhängig macht, wenn er den Bürger nur als Bürger, und

nicht als Katholiken und Prolestanten betrachtet. Nur bei dieser Anschauung

ist, namentlich im paritätischen Staate, der Friede der Konfessionen

möglich.»82
Die langen Beratungen über die partielle Revision der Verfassung blieben

jedoch ohne wesentlichen Erfolg, da noch vor der endgültigen
Bereinigung des Entwurfes der Große Rat durch das Volk abberufen wurde.
Diese Abberufung stand im Zusammenhang mit der damals heftig
umstrittenen Emanzipationsbewegung der Aargauer Juden83, bei welcher

Gelegenheit Weltis großzügiges und tolerantes Denken auch in diesen Fragen

festgestellt werden kann. Der Kampf der israelitischen Einwohner
der beiden Dörfer Oberendingen und Unterlengnau im Bezirk Zurzach

um die politische und rechtliche Gleichberechtigung mit den übrigen
Bürgern des Kantons beginnt bereits im Jahre 1798 mit der Aufhebung des

Schirmgeldes und des Leibzolles für die Juden. Es sollte aber noch ein
Jahrhundert vergehen, bis sich diese scheinbar selbstverständlichen

Forderungen eines modernen Denkens gegen Überreste mittelalterlicher
Tradition und Intoleranz durchzusetzen vermochten. In der Bundesverfassung

von 1848, die bekanntlich nur die christlichen Konfessionen garantierte,
fehlte jede genaue Rechtsdefinition der Juden. Um dieser unklaren Situa-

82 VGR 26. Juni 1862, S.170L
83 Haller.

7 97



tion ein Ende zu machen, erließ die Bundesversammlung am 24. September

1856 einen Beschluß, der die in der Schweiz ansässigen Juden als

Kantonsbürger definiert und ihnen gleichzeitig auch die Rechte von
Schweizerbürgern einräumte, von denen sie bei den Nationalratswahlen

von 1857 zum erstenmal Gebrauch machten. Dieser Beschluß bedingte
im Kanton Aargau eine Revision der Verfassung im Sinne einer Anpassung

an die Vorschriften des Bundes. Der Großteil der Bevölkerung und
der Räte des Standes erhob sich jedoch, verführt durch die Macht religiöser

Unduldsamkeit, gegen die Gleichstellung der kleinen Anzahl Juden.

Nur eine Minderheit, allen voran Welti, wagte es, in den Tagen, da die

Volkswut sogar zu Tätlichkeiten und Ausschreitungen entschlossen schien,
für die von der Eidgenossenschaft vorgesehenen Rechtsverbesserungen
der Israeliten einzustehen. Welti, für den dieses Problem nicht nur eine

politische Frage, sondern eine Angelegenheit des Herzens bedeutete,

verteidigte in einer unerschrockenen Rede die Juden am 12. März 1863 vor
dem Großen Rat seines Heimatkantons: «Unbekümmert um den Eindruck,
den meine Rede auf die Versammlung machen wird, ergreife ich das

Wort. Ich halte es für eine Gewissenspflicht zu sprechen, und ich könnte
nicht anders. Ich weiß, daß es politisch und diplomatisch wäre, sich auf
die dermalige Lage des Kantons zu berufen und zu schweigen, oder sich
der politischen Situation zu accommodieren. Aber ich kann meine

Meinung und meine Überzeugung keiner Macht der Welt unterordnen, weder
der Volksabstimmung, die wir hatten, noch derjenigen, die da kommen
kann.»84 Nach einer langen juristischen Beweisführung über die rechtliche

Stellung der Juden kommt Welti zum Schluß seiner Rede auf die

allgemeine Seite der Sache zu sprechen. «Im Aargau soll, wenn es sich

um bürgerliche Rechte und Freiheiten handelt, kein Mensch nach der
Konfession fragen. Man kann nicht sagen, die Israeliten seien ungeeignet,
in das Staatsleben eines christlichen Kantons aufgenommen zu werden,
denn die konfessionellen Ansichten haben gar keinen Zusammenhang mit
staatlichen Einrichtungen. Wenn sie ihnen den Vorwurf machen, sie glauben

an die noch bevorstehende Ankunft des Messias und das zukünftige
Reich Jerusalem, und wenn sie sagen, ein Volk mit diesem Glauben passe
nicht zur Teilnahme am öffentlichen Leben eines Landes, das es bloß als

einen vorübergehenden Aufenthalt betrachte, so ist das eine sehr unklare

Auffassung! Haben denn die Christen nicht auch die gleiche Auffassung?
Glauben sie nicht auch an ein ewiges himmlisches Reich, das heute oder

84 VGR 12. März 1863, S. 291 f.

98



morgen eintrifft, um alle Großen Räte der Eidgenossenschaft abzuberufen,

um alle staatliche Ordnung aufhören und das himmlische Reich

beginnen zu lassen? Hat dieser Glaube jemals ein Mitglied des Großen

Rates verhindert, seine Pflicht zu tun, weil diese Abberufung erfolgen
kann? Und ist der Einwurf, den man den Juden ihrer Religion wegen
macht, ein anderer? Nicht das Schicksal einer Handvoll Juden soll der

Judenfrage bei uns den Ausschlag geben; denn die Frage ist eine höhere,
sie hängt zusammen nicht bloß mit der Ehre, sondern auch — und dies

ist meine innigste und feste Überzeugung — mit dem Glücke und dem

Gedeihen des Kantons in allen und jeden Beziehungen seines politischen
Lebens.»85 In einer weiteren Rede zum selben Thema formuliert Welti
seine Ansicht dahin: «Wenn auch weder die Bundes-, noch die

Kantonsverfassung, noch irgend ein Gesetz auf der ganzen Welt sich für die Juden

aussprechen würde, so würde ich dennoch, so lange ich noch einen Atemzug

tun könnte, meine Stimme erheben für volle Emanzipation der Juden,
weil ich ein Republikaner bin mit dem gleichen Recht wie der Jude : denn

jeder Mensch vom Weibe geboren ist ein freier Mensch auf freiem
Boden!»88

Weltis Meinung im Konflikt zwischen Politik und Religion, Staat und
Kirche spiegelt sich zusammengefaßt in folgenden zwei Formulierungen
wieder :

«Gerade in unserer Zeit ist der unselige Grundsatz aufgestellt worden,
die Religion gehe und entscheide über das Recht. Es ist dies ein Grundsatz,

den ich bis aufs Blut bis an das Ende meiner Tage bekämpfen
werde.»87

«Die religiösen und kirchlichen Unterscheidungen müssen aus unserem
Staatswesen verschwinden und das große Wort eines großen italienischen
Staatsmannes auch bei uns zur Wahrheit werden: Die freie Kirche im
freien Staat. Ich wiederhole, um Mißverständnisse zu verhüten: die freie
Kirche als Genossenschaft in dem Staate, der ordnend, schützend und

vermittelnd alle menschlichen Lebensbeziehungen in sich begreift.»88

85 Ebenda.
86 VGR 27./28. August 1863, Aarau 1863, S. 20 f.
87 VGR 29. November 1862, S. 220 f.
88 VGR 12. März 1863, S. 291.

99


	Das Weltbild des jungen Welti

