
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 63 (1951)

Artikel: Das Weltbild von Bundesrat Emil Welti

Autor: Welti, Peter

Kapitel: 3: Universitätsjahre in Deutschland (1844-1847)

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-61098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-61098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wesens in ihrer engeren Heimat zurückführen lasse, mag hier unerörtert
bleiben. Soviel weiß ich aber aus eigener Erfahrung, daß auch im Ernstfalle

umsichtige Führer auf diesen Umstand Rücksicht nahmen.»78 Welti
hat sich später um das Kadettenwesen seiner Heimatstadt Zurzach, wo er
sich längere Zeit als Instruktor betätigte79, verdient gemacht, und setzte

sich auch als Bundesrat immer wieder für das Obligatorium des militärischen

Vorunterrichts ein.

1844 unierzieht sich der Gymnasiast Emil Welti den Maturitätsprüfungen.

Er besteht sie mit ganzem Erfolg. Am 5. April protokolliert der

Aktuar der Lehrerversammlung folgende Eintragung: «Emil Welti von
Zurzach, in die erste Klasse der Kantonsschule eingetreten im Mai 1840.

Sein wissenschaftlicher Standpunkt verdient das Prädikat vorzüglicher
Reife, seine Leistungen waren vorzüglich, sein Fleiß wurde durch ein
treffliches Talent unterstützt. Sein Betragen wurde mit zunehmenden Jahren
tadellos.»80 Und am 13. April, dem Tag der Entlassungsfeier der Maturanden

im Kasinosaal hat der Schulrat «dem Emil Welti, da er jetzt das

Gymnasium verläßt, um die Rechtswissenschaft zu studieren, das Zeugnis
vorzüglich guter Vorbereitung zum Besuche einer Hochschule ertheilt».81

3. Kapitel: Universitätsjahre in Deutschland (1844—1847)

Als Student in Jena und Berlin erlebte Emil Welti das Deutschland
seiner Zeit. Mächtig hatten den Kantonsschüler in Aarau die Gedankenwelt

der Romantik, der Neuhumanismus und die Probleme der modernen,
kritischen Theologie ergriffen; nun war die Zeit gekommen, das Geburtsland,

die Träger und Nachfahren dieser Ideenkreise aus eigener
Anschauung kennenzulernen. Was Welti in Büchern gelesen, sollte nun die

Erfahrung bestätigen und dem Wissen sichern. Darum, in erster Linie,
ging es ihm.

Wohl kannte er auch die politischen Strömungen jener unruhigen

78 Anonymus, S. 39 f.
79 1851, als das Zurzacher Corps als Vorbereitung auf das Badener Jugendfest eine

Zeitlang «täglich von 2—5 unter Aide-Major E. Welti manövrieren darf», beklagen
sich die Lehrer. Spühler, S. 62.

80 Protokoll der Lehrerversammlung vom 5. April 1844.

81 Maturitätszeugnis vom 12. April 1844, FA, 2.

46



Epoche, wußte er um den seit den dreißiger Jahren erwachten
Nationalgedanken im deutschen Volk, um die Reaktion der Fürstenhöfe und die
Anzeichen dieses Gegensatzes in Flugschriften, Petitionen und Gewaltakten.

Ein Vergleich mit seiner eigenen Heimat mußte ihm auch den

großen Unterschied zwischen der weiter fortgeschrittenen Schweiz, wo die

regenerierten Kantone den Kampf um eine Verstärkung der Bundesgewalt
führten, gegenüber Deutschland zeigen1, dessen Bürger in ihrer Großzahl
noch die Verfassungen erwarteten, die ihnen von den Fürsten seit den

Befreiungskriegen vorenthalten wurden.
So mag es Emil Welti ähnlich ergangen sein wie dem «grünen

Heinrich», als er den Rhein überquerte, — er begrüßte ein Deutschland des

Geistes, dessen politische Schwäche seinem Blick nicht verborgen blieb.

«... ich befand mich auf deutschem Boden und hatte von jetzt an das

Recht und die Pflicht, die Sprache der Bücher zu reden, aus denen meine

Jugend sich herangebildet hatte und meine liebsten Träume gestiegen

waren. Daß es nicht in meinem Erinnern leben konnte, ich sei nur von
einem Gau des alten Alemanniens in den andern hinüber, aus dem

alten Schwaben in das alte Schwaben gegangen, dafür hatte der Lauf
der Geschichte gesorgt, und darum war mir das herrliche Funkeln der

grünblauen Flamme des Rheinwassers wie der Geistergruß eines
geheimnisvollen Zauberreiches gewesen, das ich betreten.»2

Der Reisepaß3 bezeichnet Emil Welti als «Stud. Theol.» Bereits als

Gymnasiast hatte sich Welti für dieses Studium entschlossen, und eine erste

Eintragung in seinem Maturitätszeugnis bestätigt diese Absicht. «Sein

Vater, welcher es bei der Censur zu seinem Erstaunen hörte, ließ es sofort
streichen.»4 MURI vermutet, daß es Welti mit dem Theologiestudium nicht
ernst gewesen sei, — «das war nicht ernste Wahrheit, sondern, wie es

gerade damals als Genialität galt, eine Verblüffung der Philister».5 Wir
sind anderer Ansicht. Die damals zentralen theologischen Fragen
interessierten nicht nur den angehenden Studiosus, sie sollten auch den reifen
Mann Welti zeit seines Lebens nicht mehr aus ihrem Bann lassen. «Ich

1 «Deutschland hatte damals überhaupt keine politische Existenz, es war eine

historische Erinnerung und eine kulturhistorische Tatsache.» Curtius, Friedrich:
Heinrich Geizer, Gotha 1892, S. 10.

2 Keller, Gottfried: Der grüne Heinrich, Zürich 1942, III. Band, S. 152.

3 23. April 1844, FA.
4 Muri, S.25/6.
5 Muri, S. 25.

47



will hinter diese Dinge kommen, was gibt es Würdigeres?»6 hatte sich

der Kantonsschüler seinem Freund gegenüber geäußert, und trotz des

strikten Vetos seines Vaters hält er an seinem Willen fest. Wir vermuten,
daß es über dieser Frage zwischen Vater und Sohn zu einem harten Kampf
gekommen ist. Oberrichter Welti beharrte wohl nicht nur aus Familientradition

darauf, daß sein ältester Sohn die Rechte studiere, sondern er
sah auch, nicht ganz zu Unrecht, im Pfarrberuf ein brotloses Gewerbe,
das für die bescheidenen Verhältnisse der Familie nicht tragbar war. Bis

zu seiner Ankunft in Deutschland mochte Emil Welti auf eine Meinungsänderung

seines Vaters gehofft haben, jedoch vergeblich. Daß es ihm mit
dem Studium der Theologie ernst war, bezeugt jedoch auch die Wahl
seiner ersten Universität, Jena, und seine Einquartierung beim dortigen
Kirchenhistoriker Hase.

Die Universität Jena im Großherzogtum Sachsen-Weimar genoß während

der Mitte des 19. Jahrhunderts einen doppelten Ruf als protestantisches

Zentrum und als Geburtsstätte der Burschenschaft7.

Die konfessionelle Komponente führt zurück in die Gründungszeit dieser

Hochschule. Nach der Schlacht bei Mühlberg im Jahre 1547 war
Wittenberg, die Hochburg und Universität des Protestantismus, der neuen

Glaubenspartei verlorengegangen; in Jena sollte eine neue Bildungsstätte
für protestantische Theologen entstehen. Unter dem Patronat des jeweiligen

Landesherrn, der zugleich das Amt des Rektors bekleidete, blieb Jena

dieser Aufgabe trotz gelegentlichen Hervortretens anderer wissenschaftlicher

Strömungen bis ins 19. Jahrhundert treu und galt auch in der

protestantischen Schweiz lange als die angesehenste Universität Deutschlands.

Daß Jena zur Wiege und zum Mittelpunkt der 1815 hier gegründeten

«Allgemeinen Deutschen Burschenschaft» und damit zu einer geistigen
Quelle des deutschen Nationalbewußtseins werden konnte, hat seine

besondern Gründe8. Die praktisch-politische Gefahr der durch christ-ger-
manischen Idealismus geprägten Bewegung für das reaktionäre System
der Zeit erhielt durch die drakonischen Gegenmaßnahmen Metternichs
eine Betonung, die ihrer wirklichen Stärke bei weitem nicht entsprach.

6 Ebenda.
7 KAPPNER, HERMANN: Jena und seine Studenten, Jena 1931. — SCHULZE,

Friedrich, und Ssymank, Paul: Das deutsche Studentenleben von den ältesten

Zeiten bis zur Gegenwart, Leipzig 1910. — Keil, Richard und Robert:
Geschichte des Jenaischen Studentenleben, Leipzig 1858.

8 Schulze, S. 180 f.

48



Der weltoffene, hochgebildete Landesherr, Großherzog Karl August, hatte
als erster deutscher Fürst seinem Volk die versprochene Verfassung
gegeben und duldete an seiner Universität auch liberale Strömungen. Da
der von ihm regierte Kleinstaat zu wenig Macht besaß, um in die große
Politik bestimmend eingreifen zu können, konzentrierte sich seine Regierung

ganz auf die Förderung des Bildungswesens; die Universität Jena

wurde zur Goethe-Zeit ein Zentrum deutschen Geistes. Als es nun galt, die

in den Befreiungskriegen jäh erwachte alldeutsche Begeisterung der
Zukunft zu sichern, und als die aus dem Kampf heimgekehrte geistige Elite
der Universitäten die Schranken des engstirnigen Partikularismus
niederzureißen versuchte, war Jena prädestiniert, in dieser Bewegung die
Führerrolle zu spielen. Der Gedanke der neugegründeten Burschenschaft
vermochte wohl zu begeistern, die Bewegung war aber von vornherein zum
Scheitern verurteilt9, da ihr die politische Macht fehlte, ihre Ideen
durchzusetzen. Vereinzelte Unbesonnenheiten10 ihrer Mitglieder stellten die Ziele

der Gesamtheit in Frage; über den Auseinandersetzungen mit
landsmannschaftlichen Korps und eigenen Splitterparteien ging die große Linie
verloren, und da der Bewegung der Sinn für die politische Realität fehlte,
blieb sie in einem deutschtümelnden, schwarz-rot-goldenen Dilettantismus
stecken, dem der Metternichsche Polizeiapparat ohne große Mühe Herr
werden konnte.

Im Mai des Jahres 1844 trifft Emil Welti in Jena ein. «Der zweite

Theil» des «Post und Reise-Handbuches durch Deutschland» von 1841

«beschreibt die vorzüglichen Orte, welche auf den Routen berührt werden,
kurz und bündig, wie es der beschränkte Raum gestattet.»11 Über Jena

vernehmen wir12: « Sachsen-Weimarsche Stadt, am Einflüsse der Leutra
in die Saale, über welche eine steinerne Brücke führt; 5500 Einwohner;
Sitz eines mit den übrigen herzoglich-sächsischen Häusern gemeinschaftlichen

Ober-Appellationsgerichts und einer Universität in der Hälfte des

16. Jahrhunderts gestiftet...»
Im Haus des Kirchenhistorikers Karl August von Hase, des

«Hauptrepräsentanten jenaischer Theologie im 19. Jahrhundert»13, bezieht Welti

9 Treitschke, Ernst: Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert, Leipzig
1882, II TheiL S. 422-4.

10 Bücherverbrennung am Wartburgfest, Ermordung Kotzebues.
11 Vorrede, S. IH.
12 S. 228.

13 Georg Frank, Auß 50, S. 46.

49



Quartier. In diesem Hause war einst die «Allgemeine Deutsche Burschenschaft»

gegründet worden14. Die beiden Hauptanziehungspunkte Jenas für
den jungen Schweizer — protestantische Theologie und Burschenschaft —
schienen somit glücklich unter dem gleichen Dach vereinigt zu sein. Dem

väterlichen Befehl gehorchend, immatrikuliert er sich am 9. Mai als

stud. jur. an der Universität und muß dabei erfahren, daß ihn die eben

empfangene Matrikel verpflichtet, sich «an keiner verbotenen oder
unerlaubten Verbindung der Studierenden, insbesondere an keiner
burschenschaftlichen Verbindung, welchen Namen dieselbe auch führen mag», zu

beteiligen. Verbote erhöhen den Reiz des Verbotenen, und Welti wird
eifriger Burschenschafter des «Burgkellers», der damals fortschrittlichsten
und stärksten aller untersagten Verbindungen. Diese Burschenschaft, deren

freiheitliche Verfassung der zwanziger Jahre lange Vorbild gewesen, hatte
sich in den zerfahrenen und für ein sorgfältiges Studium sonst nicht
erfreulichen Jahren, da Welti Mitglied wurde, in den Dienst der
sogenannten «Progreß»-Bewegung gestellt15. Wer als Akademiker Freiheit
und Gleichheit der Bürger propagiert, darf nicht der Exklusivität eines

studentischen Eigenlebens verfallen. Der Progreß fordert deshalb die
Abschaffung des Duells, die Gleichberechtigung von Burschen und Nicht-

inkorporierten, das Niederreißen der Schranken zwischen Studenten und

Bürgern. Begeistert machte Welti diese liberale, fortschrittliche Bewegung
mit. « Er galt bei der Burschenschaft und seinen Professoren viel Auf
seinen Antrieb wurden die aus der Zeit der Freiheitskriege herstammenden

Statuten zeitgemäß revidiert.»16 Als am 23. Februar 1845 ein «Allgemeines

studentisches Ehrengericht» ins Leben gerufen wird, das anstelle
des Duells die Streitigkeiten unter den Studierenden schlichten sollte,
finden wir Welti unter den Erstgewählten17. Die Teilnahme am
burschenschaftlichen Leben nimmt den Hauptteil von Weltis Jenenser Semestern

in Anspruch. «Was Matthias Claudius, der treuherzige Wandsbeckerbote,

von sich sagt: ,Ich war auch auf Universteten und habe studiert; ne,
studiert hab ich nich, aber auf Universteten bin ich gewest', das galt
von den Meisten in den ersten Semestern zu Jena.»18 «Welti war täglicher
Gast auf der Vereinskneipe, aber mehr um der Sitte als um des Trinkens

14 ADB 50, S. 36.

15 Schulze, S.218L
16 Muri, S.35.
17 Keil, S. 578.

18 Muri, S.35

50



willen. Ich sah ihn oft still, stets mäßig; sehr oft verschwand er in seine

ganz nahe Wohnung und kehrte nach einer Stunde wieder.»19 Großen

Gefallen fand er an den Studentenliedern der deutschen Kommilitonen;
sein selbstgeschriebener «Kantusprügel»20 enthält eine Fülle origineller,
oft selbstverfaßter Strophen, und auch das Abgangszeugnis21 erwähnt
seine Singfreudigkeit, die ihm «wegen Störung der nächtlichen Ruhe

einen Verweis» eintrug. Diesen Zeugnissen eines flotten Burschenlebens

steht allerdings eine Bemerkung HUNZIKERS gegenüber, wonach der
Freundeskreis die Energie Weltis, mit welcher er sich oft dem Studium
widmete, bewundert haben soll22. Man darf jedoch annehmen, daß das

flotte Leben überwog.
Die ersten Semester der Jurisprudenz stehen ganz im Zeichen des

römischen Rechts. Bei Eduard Fein23 hörte Welti ein Pandektenkolleg,
bei Karl Adolf Schmidt24, dem Mitarbeiter der «Savignyschen
Zeitschrift» und Miteditor des «Corpus juris civilis» Mommsens, über
Institutionen, Geschichte des römischen Rechts und Pandekten. Andreas Ludwig

MlCHELSEN25, ein Kenner der skandinavischen Rechtsgeschichte und

ehemaliger Historiker, las über Völkerrecht, Staatsrecht und Exegese des

deutschen Rechts, Karl Julius Guyet28 über Zivilprozeß. Diesen vier
Savigny-Schülern steht der Mentor der Jenenser Studenten, der Philologe
Karl Wilhelm Goettling27, zur Seite, dessen Ausführungen über die
römische Staatsverfassung Welti in hohem Maße begeisterte und begeistern

mußte, da ihn der geliebte Professor in vielem an den alten
Rauchenstein erinnerte, dessen Lehrer Döderlein zu Goettlings Freunden
zählte. Im Gegensatz zu den Vertretern der historischen Schule betonte
der damals zweiundzwanzigj ährige Privatdozent Karl Friedrich
Gerber28 die Bedeutung des praktischen Rechts, den Beruf der Gesetzgebung,
den Savigny seiner Zeit abgesprochen hatte. Dieser Mann «von idealer

19 Ebenda.
20 Heute im FA.
21 Abgangszeugnis vom 15. August 1845, FA.
22 Hunziker, S. 8.

23 Muther, ADB 6, S. 605 f.
24 A. Teichmann, BJ 8, S. 152—4.

25 Maria Michelsen, ADB 21, S.695f.
26 Steffenhacen, ADB 10, S. 239 f.
27 Bursian, ADB 9, S.487L
28 H. Beschorner, ADB 49, S. 291 f.

51



Lebensauffassung und aufrichtiger Religiosität»29 verhinderte in späteren
Jahren als Kultusminister von Sachsen den Kulturkampf in seinem Land
und erwarb sich große Verdienste um die Universität Leipzig.

Neben den Vorlesungen an der juristischen Fakultät, der damals ein

Drittel aller Studenten angehörte30, hörte Welti drei Vorlesungen, deren

Inhalt den außerfachlichen Interessen des jungen Schweizers entgegenkam.

Ernst Christian Reinhold31 führte ihn in die Gedankenwelt der

Hegeischen Philosophie ein. Es scheint nicht unwichtig, zu wissen, von
welcher Warte aus der Jenenser Philosophieprofessor Hegel betrachtete

und wertete. Reinhold, dessen Vater und Vorgänger auf dem Lehrstuhl
der Universität einst die Philosophie Kants mit der Zustimmung des

Königsbergers popularisiert und durch eigene Arbeiten den Weg zu Fichte

ermöglicht hatte, war selbst eifriger Neukantianer. Besonders in seiner

Schrift «Über das Wesen der Religion und sein Ausdruck in dem evangelischen

Christentum»32 näherte er sich den Ideen seines Vorbilds und

gelangt zu einer eindeutigen Ablehnung der Schellingschen
Religionsphilosophie33. Als oberstes praktisches Vernunftideal schwebt ihm die
Idee der «harmonischen Ausbildung des geistigen Lebens der Menschheit»34

vor.
In den Vorlesungen des damals berühmten Botanikers MATTHIAS JACOB

Schleiden35, dessen Buch über die «Grundzüge der wissenschaftlichen

29 ADB 49, S.297.

30 Im Jahre 1845 zählte die Universität Jena 421 Studenten; 150 gehörten der
juristischen, 110 der protestantisch-theologischen, 104 der philosophischen und
57 der medizinischen Fakultät an (Prof. W. LEXIS: Die deutschen Universitäten,
Berlin 1893, S. 118/9).

31 Apelt, Ernst Friedrich: Ernst Reinhold und die kantische Philosophie, Leip¬

zig 1840. — Prantl, ADB 28, S.79L
32 Jena 1846.

33 Ebenda, S. 381. Der Gegensatz zwischen Neukantianern und Anhängern Schellings
war gegeben, hatte sich die Richtung, der auch Reinhold angehörte, doch gerade
als Reaktion gegen Fichte und Schelling gebildet. Dabei hielten sich diese

Erneuerer Kants nicht immer streng an ihr Vorbild, sondern versuchten eine Um-
und Weiterbildung von Kants System. Gemeinsam war allen der Boden des

Kritizismus, auf dem sie ihre eigenen Lehren aufbauten, und das Unklare und
Verschwommene bei Schelling mußten sie gemäß ihrer Grundlagen eindeutig
ablehnen.

34 ElSLER, Rudolf: Philosophen-Lexikon, Berlin 1912, S. 587.

35 E. Wunschmann, ADB 31, S. 417 f.

52



Botanik»36 in ganz Deutschland Aufsehen erregt hatte, erlebte Welti auch

die streng naturwissenschaftliche Seite der Welt- und Menschenbetrachtung.

Schieiden vertrat den Standpunkt der rein induktiven Forschung und

war bekannt und gefürchtet wegen seiner, «die Grenzen einer sachlichen

Kritik nur zu oft überschreitenden Polemik»37 gegen die unklare Behandlung

morphologischer Fragen durch die dogmatische Philosophie seiner
Zeit.

Am meisten aber dürfte Welti von den Vorlesungen und Büchern des

Kirchenhistorikers Karl August von Hase38 erwartet haben. Hase stand

ganz auf dem Boden des deutschen Idealismus, hatte in Erlangen als

Student den Einfluß Schellings erfahren und hielt sich seit seiner unruhigen,

burschenschaftlichen Jugend «stärker an die Klassik und Romantik
als an die Philosophie».39 «Seine humanistische Art erstrebte die

Verbindung des Christlichen mit dem Antiken, der Liebe zum Ewigen mit
der zur Natur und Kultur so zog er alles in den Kreis der
Kulturgeschichte hinein, worin ihm christlicher Geist entgegenzutreten schien.»40

Den Protestantismus betrachtete er als «Einigung christlicher Frömmigkeit

und geistiger Freiheit»41, seine Toleranzidee als wertvollste,
grunddeutsche Errungenschaft. Die Reformation und Luther stehen im Zentrum
seines Denkens, aber «er wußte, daß man den Protestantismus nicht
einfach auf Luther und das Luthertum» zurückbringen «könne, daß die
Geschichte weiter ging, und daß man auch in Taten und Begebenheiten, die

von der ,altväterischen Satzung' abweichen, das offenbarungsmächtige
Wirken Gottes spüren dürfe».4,2

Hases Überbetonung der dichterischen Gestaltung, wie man sie auch bei

Schelling oft findet, befriedigte Weltis Erwartungen nicht ganz. «Er ist
ein glänzender Dozent und schreibt elegant, ist aber zufrieden, wenn er
eine dunkle oder schwierige Frage auf einen glatten Ausdruck gebracht

36 2 Bände, Leipzig 1842/43.

37 ADB 31, S. 419.

38 ADB 50, S. 36. — Leese, Kurt: Der Protestantismus hn Wandel der neueren
Zeit, Stuttgart 1941, S. 111 f.

39 Leese, S. 112.

40 Zit. bei Leese, S. 113.

41 Hase, Karl August: Handbuch der protestantischen Polemik gegen die römisch¬

katholische Kirche, Leipzig 1862, S. 11.

42 Leese, S. 113.

53



hat .43 Im jLeben Jesu' modernisiert Hase doch gar zu sehr»44 schrieb

er an Muri.
Drei Semester verbrachte Emil Welti in Jena, beliebt bei seinen

Professoren, die ihm eine große Zukunft voraussagten.45 Neben Burschenschaft

und Studium nahm er sich oft auch Zeit, in der Umgebung der

kleinen Universitätsstadt die Sitten und Bräuche des Landvolkes zu
studieren46.

Im Sommer 1845 verläßt er seine erste akademische Heimat, «um in
Berlin seine Studien fortzusetzen».47 Über die Gründe dieser Abreise
berichtet Welti einem Schweizerfreund in Berlin folgendes: «Der Papa
will mir nicht mehr soviel Geld geben, daß ich länger in Jena bleiben

kann, und da komme ich eben nach Berlin, um einfacher leben zu
können weißt, ich habe in Jena zuviel ,suitisiert', ich hätte dort
alles mitmachen müssen, hier aber, wo kein Korpsleben ist, kann ich so

zurückgezogen und einsam leben, als ich will. Hier kräht kein Hahn und
bellt kein ,Fuchs' darnach.»48

Weltis Abschied von Jena war mehr als eine bloße Ortsveränderung; er
bedeutet einerseits ein Hinüberwechseln von einer kleinen, burschenschaftlichen

Universität mit großer freiheitlicher Tradition ins Sammelbecken
der geistigen Elite des modernen Deutschland und andererseits den Übergang

vom liberalen, toleranten Sachsen-Weimar in das Preußen Friedrich
Wilhelms IV.

Ideelle und politische Gründe hatten 1809 zur Errichtung der Universität

Berlin geführt, deren Lehrstühle von Beginn an mit den hervorragend-

43 Muri, S. 36.

44 Ebenda.
45 «Prof. Fein soll gesagt haben, Welti sei der fähigste Kopf von allen, die er in

seinem Kolleg je gehabt habe.» MURI, Erinnerungen S. 35/6. — Prof. Guyet
äußert sich gegenüber einem Schweizer in Jena: «Ich habe während meiner
langjährigen Lehrtätigkeit viele fähige und talentvolle Leute kennengelernt, aber
keinen von so eminentem, durchdringendem Verstand, wie Ihren Landsmann
Welti. Denken Sie an mich, der Mann wird in Ihrem Vaterland eine hervorragende
Rolle spielen!» WEBER, S. 7.

46 Aus einem Brief des Kommilitonen H. Gebhardt, mit dem zusammen Welti in
Jena studierte, vom 30. April 1895 : «Erinnere ich mich recht, so interessiertest Du
Dich in Jena für die Leute und ihre Verhältnisse in einer bei Studenten nicht
gewöhnlichen Art.» BA, Weltipapiere «Varia».

47 Reisepaß vom 23. August 1845, FA.
48 «Welti-Erinnerungen», Basler Nachrichten, 1. November 1903, Nr. 300.

54



sten Männern Deutschlands besetzt waren. Auf Fichte, den ersten Rektor,

Humboldt, Schleiermacher und Niebuhr folgten Hegel, Ranke und

Savigny und begründeten hier die Schulen ihres Namens. Als, nach dem

reaktionären Regiment seines Vaters, Friedrich Wilhelm IV. im Jahre
1840 den preußischen Thron bestieg, erhoffte man allgemein den
Anbruch einer fortschrittlichen Zeit, nicht zuletzt auch in den Kreisen der
Universität49. Die großen Erwartungen wurden enttäuscht, der neue König
erwies sich als verspäteter Romantiker, mystischer Schwärmer und
unentschlossener Zögerer. Die Gründung eines anglo-preußischen Bistums Jerusalem

und die Vollendung des Kölner Domes galten ihm mehr als die
theologischen Auseinandersetzungen in seinem Staat und der Ruf seines

Volkes nach einer modernen Verfassung. Zu einer Zeit, da der Großteil
Deutschlands schon von Ideen des Liberalismus erfaßt war, da die

kritisch-theologische Richtung die starre Orthodoxie bereits überwunden und

das «junge Deutschland» die Stelle der Romantik angetreten hatten, mußte

das Gottesgnadentum des reaktionären Mystikers Friedrich Wilhelm IV.
tragisch veraltet erscheinen50. Sein hoffnungsloses «Zuspät-Kommen»,
verbunden mit einer Unfähigkeit der Personenbeurteilung, wirkte sich auch

auf den Geist seiner Universität aus. Nur was romantisch war, erfreute
sich seiner Gnade; allem andern sagte er den Kampf an. Die historische

Rechtsschule, die durch ihr Stillhalte-Postulat in der Gesetzgebung der

Reaktion unbewußt entgegenkam, erhielt unter seinem Patronat Verstärkung

und Ausbreitung. Eichhorns rückwärts gerichtetes Streben lag

ganz auf seiner geistigen Linie und das blutlose Nazarenertum des von
ihm aus München nach Berlin berufenen CORNELIUS repräsentierte eine

Stilrichtung der Malerei, die durch die Werke Menzels längst überwunden

war. Auch in den Gebrüdern Grimm, die das Volk als zwei der «Göttinger

Sieben» freudig begrüßte, sah der König nur die Romantiker. Sein

Haß gegen den Rationalismus und Pantheismus führte ihn auf die Suche

nach einem Philosophen, dessen Aufgabe er darin erblickte, die Vorherrschaft

und Ausbreitung des verhaßten Hegeischen Systems51 zu brechen

49 Ziecler, Theobald: Die geistigen und sozialen Strömungen im 19. Jahrhundert,
Berlin 1911, 8. Kapitel

50 Nach Herweg war der König:
«zu scheu, der neuen Zeit ns Aug' zu seh'n,

zu beifallslüstern, um sie zu verachten,

zu hochgeboren, um sie zu versteh'n!»
51 Bei der Ablehnung Hegels durch Friedrich Wilhelm IV. spielten nicht nur

55



und durch eine neue Lehre zu ersetzen. TRENDELENBURG, der Rektor der
Universität zur Zeit, da Emil Welti in Berlin ankam, hatte sich als Gegenspieler

Hegels wissenschaftlich und persönlich zu wenig stark erwiesen, und

so berief der König 1841 den alternden Schelling von München an sein

Bildungsinstitut52. Auch dieser Wahl war trotz dem Ruhm Schellings kein

Erfolg beschieden, da die Zeit keine Philosophie akzeptierte, über die sie

selbst bereits hinausgewachsen war.
Wenn Friedrich Wilhelm IV. in seiner Universitätspolitik kein Geschick

gezeigt hatte, so muß ihm doch zugute gehalten werden, daß gerade durch
diese Einseitigkeit der Auswahl die Berliner Hochschule seiner Zeit zu
einer geschlossenen Einheit wurde. Trotz der Unterstützung alter
Richtungen durch den König boten sich jungen Vertretern genügend Möglichkeiten,

diese zu erneuern und in folgerichtiger Erweiterung der modernen
Situation wenigstens anzunähern.

philosophische Erwägungen mit, sondern es war sogar in erster Linie die politische
Tendenz der Hegeischen Linken, die durch Feuerbach, Rüge und Marx eine
materialistische-sozialistische Prägung erhalten hatte und die das Legalitätsprinzip

der königlich-preußischen Regierung auf revolutionärem Wege zu vernichten
suchte, welche der König aufs schärfste bekämpfte.

52 Im Gegensatz zu Preußen, wo sich während der dreißiger Jahre ein Dualismus
zwischen fürstlichem Absolutismus und kirchlicher Hierarchie entwickelte, gingen
in Bayern Kirche und Staat zur Stärkung der Reaktion ein Bündnis ein. Schellings

religionsphilosophische Auseinandersetzung mit Hegel wurde deshalb von
geistlicher und weltlicher Orthodoxie unterdrückt, da auch seine Ideen nicht in
die starren Formen des katholischen Konfessionalismus paßten. Er beschränkte
sich deshalb darauf, das System seines Gegners aus Legitimitätsgründen
anzugreifen, und klagte Hegel des Diebstahls seiner eigenen Ideen an (vgl. FISCHER,

S.229).
Zynisch und einseitig, den Kern der Sache jedoch trefflich erfassend, spottet
Heinrich Heine über die Münchner Epoche Schellings: «Der arme Schelling, ein
heruntergekommener, mediatisierender Philosoph, wandelte trübselig umher unter
den andern mediatisierenden Herren zu München und was er sprach, war noch

das Allerjämmerlichste, es war ein neidisches Schmähen auf Hegel, der ihn
6Üpplantiert. Wie ein Schuster über einen andern Schuster spricht, den er
beschuldigt, er habe sein Leder gestohlen und Stiefel daraus gemacht, so hörte ich
Herrn Schelling über Hegel sprechen, über HegeL welcher ihm seine .Ideen
genommen' und ,meine Ideen sind es, die er genommen', und wieder .meine
Ideen' war der beständige Refrain des armen Mannes. Wahrlich, sprach der
Schuster Jakob Böhme einst wie ein Philosoph, so spricht der Philosoph Schelling

jetzt wie ein Schuster.» HEINE: Die romantische Schule, Sämtliche Werke,
Leipzig, Bibliographisches Institut, 5. Band, S. 294.

56



Berlin hatte sich in den vierziger Jahren zur modernen Großstadt
entwickelt und zählte an die 400 000 Einwohner53. Das rasche Aufblühen der
Industrie hatte bereits zu sozialen Spannungen geführt; mit den
Fabrikvierteln wuchs das Elend der Arbeiterklasse, und der Materialismus einer

ehrgeizigen, handeltreibenden Bourgeoisie gefährdete allmählich die
Vormachtstellung von Adel und Gelehrtentum. Als der zwanzigjährige Emil
Welti im Oktober 1845 nach einem Ferienaufenthalt bei einem
Studienkollegen in Swinemünde in der preußischen Residenzstadt eintrifft, findet

er vor, was ihm Jena nur in beschränktem Sinn hatte bieten können: eine

Universität, an der die Geistesrichtung seines verehrten Lehrers Rochholz

in Blüte steht, wo dessen beide Münchner Professoren Schelling und

Puchta wirken, eine Hochschule ohne burschenschaftliches Leben, das

ihm Zeit und Geld gekostet hätte, und eine riesige Zahl von Studenten54,

in der sein Abseitsstehen von aller Geselligkeit nicht auffällt und ihm
ernste, wissenschaftliche Arbeit ermöglicht55. Geldsendungen aus dem

Elternhaus treffen nur spärlich und oft verspätet ein ; Welti lebt in Berlin
ein sparsames, ja ärmliches Leben. Als er einmal auf dem Trockenen saß,

bevor der fällige Wechsel von zu Hause eingetroffen war, schaffte er sich
einen Laib Brot an, teilte ihn in so viele Teile, als noch Tage bis zur
Ankunft des Geldes verblieben, legte sich ins Bett und las seinen Aristoteles56.

«Sein Sparsystem trieb er damals so weit, daß er sein Zimmer mit
einem Kommilitonen teilte, und daß diese zwei einen Überrock gemeinsam

besaßen, — sie richteten die Kollegien so ein, daß der eine ihn in
dieser Stunde trug, der andere nach schnellem Wechsel im nicht weit
entfernten Hause im folgenden Kolleg damit erschien.»57 «Einsiedlerisch,
rein dem Studium alle Zeit und Kraft widmend, in ernster Arbeit der
Wissenschaft sich hingebend», lebte er. «Die Bauwerke, die Statuen und

53 Das «Reisehandbuch» von 1841 erwähnt zwar erst «250 000 Einwohner, 133

Straßen, 91 Gassen, 22 öffentliche Plätze und Märkte, 17 Thore, 27 Pfarrkirchen,
37 Brücken und über 7150 Häuser, beträchtlichen Handel und Fabriken»,
S. 99/101.

54 Die Universität Berlin zählte damals (1846/47) 1462 Studenten (evangelische
Theologie: 197, Jus: 572, Medizin 226, Philologie 467).

55 Daß Welti in Berlin viel mehr gearbeitet hat als in Jena, bezeugt übrigens eine
Briefstelle aus späterer Zeit: «Ich erinnere mich wohl, daß ich, in der großen
Universität Berlin mehr und vielfach mehr gearbeitet und sonst gelernt habe,
als in der kleinen.» Welti an MURI, WM, 16. März 1883.

56 Weber, S.6.
57 Basler Nachrichten, 1. November 1903.

57



die Kunstmuseen kannte er alle genau. Vom Theater und den edlen Con-

certen mußte er sich fern halten 58 Nur einmal machte er eine
Ausnahme, als er zusammen mit seinem Freund Muri die beiden
Abschiedsvorstellungen der berühmten Sängerin Jenny Lind besuchte, von deren

Kunst die beiden «hoch erhoben und tief gerührt» waren.59

Die juristische Fakultät stand, wie bemerkt, im Zeichen der historischen
Schule, deren Haupt und Begründer, Friedrich Karl von Savigny00,
der König 1842 auf den dem großen Gelehrten wenig entsprechenden Posten

eines Ministers für Gesetzgebung berufen hatte. Savigny hatte sich als

Gründer der neuen Richtung vor allem gegen den Naturrechtsgedanken
der Aufklärung gewandt, dessen «vielfältig flachem Bestreben», Gesetzbücher

«in reiner Abstraktion für alle Völker und Zeiten»61 zu schaffen,

er die Forderung gegenüberstellt, die positiv vorhandenen Rechte in ihren
historischen Verhältnissen zu studieren. Für ihn gab es kein ideales Recht,

es war ihm immer gegenwartsbedingt, Teil des Volkslebens und somit

steter Veränderung unterworfen. Gesetzgebung im Sinne einer Kodifikation,

wie sie damals von Thibaut zur Vereinheitlichung der zahllosen

partikularistischen Einzelrechte in einem bürgerlichen Gesetzbuch für ganz
Deutschland gefordert wurde, sprach er seiner und allen zukünftigen
Zeiten ab; Einzelgesetze, die der Staat aus politischen Gründen erlassen

muß, ausgenommen. Das römische Recht sollte als Wurzel allen deutschen

Rechts in seinen Quellen studiert werden, seine Abgeschlossenheit und

Entwicklung den Juristen zur historischen Betrachtung seines Gebietes

führen. Daß die Schule Savignys dabei der allgemein-philosophischen
Grundlage entbehrte, die Bedeutung der Naturrechtslehre unterschätzte
und den praktischen Anliegen der eigenen Zeit zu wenig Rechnung trug,
war schon ihren damaligen Gegnern klar. Wenn sie jedoch weiter gingen
und Savigny als unklaren Romantiker ablehnten, verkannten sie die
positiven, großen Einflüsse der neuen Richtung als Begründerin der
Rechtsgeschichte und wissenschaftlichen Quellenstudiums, die in ihrer Exaktheit
ebensowenig romantisch waren wie der Mensch Savigny.

Nach dem Weggang des Meisters von der Universität, spaltete sich seine
Schule in zwei verschiedene, aber nicht entgegengesetzte Richtungen auf,
deren Vertreter Emil Welti in Berlin den Kern seines Rechtsdenkens ver-

58 Muri, S. 38.

59 Ebenda.
60 Ernst Landsberc, ADB 30, S. 425 f.
61 ADB 30, S. 437.

58



mittelten: Adolf Friedrich Rudorff62 und Georg Friedrich
PuCHTA63. «Rudorff vertritt die unmittelbar an von Savigny anschließende

historische Schule nach der rechtsgeschichtlichen, wie Puchta nach der

dogmatischen Seite hin; in Puchta und Rudorff fließen die beiden mächtigen

Strömungen, welchen gemeinsame Quelle gewesen zu sein das

Wahrzeichen und Vorrecht des Meisters bildet, getrennt weiter. Dabei war
freilich Puchta auf seinem Gebiet entschieden der auch in Grund-

und Prinzipien-Fragen origineller, unabhängiger denkende Theil;
Rudorff ist durchweg mehr der Nachfolger geblieben, welcher mit emsiger
Einzelarbeit den Plan des vorangegangenen Meisters durcharbeitet.»64

«Puchta, einer der bedeutendsten Rechtskundigen dieses Jahrhunderts,
besaß durch Schellings Einwirkung65 eine gediegene philosophische
Bildung, er verband mit ausgedehnten, nicht auf das Rechtsgebiet beschränkten

Kenntnissen sicheres Urtheil, einen umfassenden Überblick und
seltene Gestaltungsgabe. Daher wird er besonders in seinen spätem Schriften

zu einem Meister der Form, und sind diese hierdurch wahre Kunstwerke

geworden, er selbst aber hat auf Fortbildung der Rechtswissenschaft und

Hebung eines gründlichen Studiums unvergänglichen Einfluß gewonnen.
Als warmer Verehrer Hugo's und Savigny's hing Puchta der sogenannten
,historischen Schule' an; aber nicht einseitig, indem er sich in
rechtsantiquarische Unternehmungen verlor; er erfaßte das geltende Recht mit
historischem Geiste, erforschte dessen Entwicklung, und behandelte es mit
Beziehung auf die Gegenwart. Er hat Savigny's Lehre von der Entstehung
des Rechtes weiter ausgeführt, sodann eine philosophische Deduktion des

Rechts als Grundlage der geschichtlichen Auffassung zu gewinnen
versucht.»66 «Das Bedeutendste aber, das er geleistet, ist seine Förderung und
Einsicht in das römische Recht und seine Geschichte.»67 Sein «Lehrbuch
der Pandekten»68 gilt noch heute als Standardwerk der Jurisprudenz.

62 Ernst Landsberg, ADB 29, S. 580 f.

63 Eisenhart, ADB 26, S.685.

64 ADB 29, S. 581.

65 Puchta war 1828 als ordentlicher Professor für römisches Recht nach München
berufen worden. «Hier übte Schelling, den er bereits in Erlangen kennen gelernt
hatte» und der nun hier Philosophie dozierte, «auf Puchta einen tiefen, nachhaltigen

Einfluß» aus. ADB 26, S.685.

66 ADB 26, S. 686.

67 Ebenda.

68 Leipzig 1838.

59



Politisch gesehen war Puchta Monarchist und Konservativer; in den

religiösen Fragen seiner Zeit vertrat er nachdrücklich «die Theilnahme
der Gemeinde an der Kirchengewalt».69

Bei Puchta besuchte der junge Aargauer ein Pandektenpraktikum. Die

Sprache des corpus juris bereitete ihm als gutem Lateiner keine Mühe,
außerdem hatte er Savignys Buch über den «Besitz»70 anhand der Quellen

studiert71. Sein erstes Referat in lateinischer Sprache erregte die
Aufmerksamkeit des Lehrers, der ihn spontan zur akademischen Laufbahn
bestimmen wollte. «So gerne Welti diesem Rate gefolgt wäre, mußte er
doch darauf verzichten, da es ihm nicht möglich war, einige Jahre als

unbesoldeter Privatdozent zuzubringen.»72
Rudorff las über «Geschichte des römischen Rechts im Mittelalter» ;

Weltis Leistungen und Teilnahme in diesem Kolleg bezeichnet die

Eintragung im Abgangszeugnis als «sehr fleißig».73
Verschiedene Vorlesungen belegte Welti bei dem durch seine Kritik an

den damaligen politischen Zuständen bekannten, jungen Staatsrechtler

Heinrich Rudolf von Gneist74. Er gehörte zum Kreis jener Schüler

Savignys, die wohl die Methode und die formale Seite des Lehrers

fortsetzten, aus ihrer fortschrittlichen und liberalen Gesinnung heraus jedoch
eine stärkere Berücksichtigung des gemeinen, positiven Rechts forderten.
Hieher gehört auch August Wilhelm Heffter75, einer der Mitarbeiter
an der preußischen Verfassung von 1850, dessen Kolleg über Kriminalrecht

Welti hörte. Der dritte im Bunde war Carl Gustav Homeyer70,
der eigentliche Nachfolger Eichhorns, des Vaters der deutschen

Rechtsgeschichte. Auch er bemühte sich, «die Gegenwart des Rechts mit seiner
Geschichte und die Geschichte des Rechts mit seiner Gegenwart zu be-

69 ADB 26, S. 687. Puchta wird als ein «mit Aufbietung aller juristischen Dialek¬

tik theologisierender Jurist» bezeichnet, «der eine Kirche ohne Rücksicht auf die
geschichtliche Entwicklung konstruiert und dabei, ein Hauptvertreter des

Kollegialsystems, die Notwendigkeit des Kirchenrechtes und des Ausbaus der Kirche
— nicht aber ihrer Lehre — auf der Gemeinde nachzuweisen sucht». Die
juristische Fakultät der Universität Berlin, Berlin 1874.

70 Das Recht des Besitzes, 6. Auflage, Gießen 1837.

71 Weber, S.6.
72 Ebenda.
73 Abgangszeugnis, Berlin, 10. August 1846, FA.
74 J. Hatschek, ADB 49, 403 f.
75 «L», ADB 11, S. 250 f.
76 F. Frensdorff, ADB 13, S.44f.

60



leuchten».77 Er machte sich vor allem durch die kommentierten Herausgaben

altdeutscher Rechtsquellen einen Namen und trug so zum damaligen,

durch Jakob Grimm geschaffenen Ruf Berlins als Mittelpunkt
germanistischer Altertumsforschung wesentlich bei.

Neben fleißigem juristischem Studium pflegte Emil Welti auch Fächer,
die ihn schon in Jena interessiert hatten: Geschichte und Philosophie. In
einem Landsmann, dem Historiker, Theologen und späteren Staatsmann

Johann Heinrich Gelzer78 aus Schaffhausen, der über Schweizergeschichte

dozierte, lernte er eine interessante, vielseitige Persönlichkeit
kennen. Gelzer war Schweizer und Deutscher zugleich, Bildungsaristokrat
und Konservativer, — vor allem aber tiefgläubiger, strenger Protestant.
Deutschland betrachtete er als geistige Heimat, — noch bestanden damals
keine Schranken des Nationalismus, die ein solches Denken als erstaunlich

und befremdend erscheinen ließen, — und mit ehrlicher Unbefangenheit

machte er es sich zur Pflicht, beidseits der staatlichen Grenzen

für seine Ideale zu wirken. An ihrer Verwirklichung zweifelte er nie und
ist darin ein typischer Vertreter seiner Zeit, die vom Glauben an die Kraft
der Idee beseelt war. Er glaubte an den Fortschritt der Menschheit durch

Erziehung und sah sich selbst als verantwortliches Instrument hiezu.

Politisch betrachtete er strenge Legalität und chrisdichen Glauben — wie

er sie in der Heiligen Allianz und im Wiener Kongreß praktisch erfüllt
sah — als einzig mögliche Grundlagen. Im Zentrum seines Denkens und
Tuns stand jedoch sein Christentum; er suchte in der Art der deutschen

Mystik die Versenkung in Gott; vor Schwärmerei, der Gefahr jener
religiösen Haltung, bewahrte ihn sein tägliches Studium der Bibel. Diesem
Glauben war sein ganzes Leben untergeordnet, unter diesem Motto steht
auch seine Geschichtsbetrachtung. «Ethik und Geschichte gehören zusammen,

wie Gedanke und Wort. Ohne tieferen sittlichen Sinn würde die
Geschichte eine Lästerung Gottes oder der Menschheit, oft genug ist sie

beides zugleich. Ohne geschichtlichen Sinn, ohne historische Erfahrung
verlöre sich die Ethik leicht in falschen Idealismus.»79 Auch in der Politik
sah er die religiöse Verpflichtung, «allen Ernstes daran zu glauben, daß
Gottes Gerechtigkeit das letzte, tiefste Wort der Weltgeschichte sei».80

Gelzer erfreute sich in Berlin der persönlichen Dankbarkeit des Königs,

77 ADB 13, S. 49.

78 Curtius, ADB 49, S. 277 f.
79 ADB 49, S. 277.

80 ADB 49, S. 278.

61



den er früher vor einem von deutschen Radikalen in der Schweiz geschmiedeten

Komplott bewahrt hatte. Seiner schweizerischen Heimat leistete er im
Neuenburger Konflikt gute Dienste, seinem Einfluß war damals zum Teil
das Einlenken Preußens zu verdanken81.

Den gewaltigsten Eindruck aber machte dem jungen Schweizer der

Philosoph Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling. «Von allen

Lehrern, die ich halte, habe ich von dem am meisten gelernt.»32 Von der

Berufung Schellings durch Friedrich Wilhelm IV. war schon die Rede83,

ebenso von deren Mißerfolg. Die Widerlegung Hegels und die neue,
umwälzende Philosophie, welche in der selbstherrlichen Antrittsvorlesung
vom 15. November 184184 versprochen wurde, blieben aus; die Teilnehmerzahl

seiner Vorlesungen nimmt ab85, und 1846 stellt Schelling seine

akademische Tätigkeit ein86. Die Enttäuschung war allgemein; nicht nur
der König, dessen Experiment mißlungen, auch die Studenten sehen sich

in ihrer hohen Erwartung betrogen. Einer der Schweizer Kommilitonen
Weltis schreibt hierüber: «Es war in der Tat wahrhaft tragisch, wie
diesem ersten Denker Deutschlands', da er schon einmal mit seiner
Identitätsphilosophie Epoche gemacht hatte, und dann von seinem Schüler Hegel in
den Hintergrund gedrängt worden war, nun das Öl in der eigenen Lampe
ausging, daß er nicht mehr an ein weiteres Lesen denken konnte, weil kein
Mensch mehr eine Offenbarung von ihm erwartete Es ist und bleibt

ja immer tragisch, wenn einer, der zu seiner Zeit wirklich und wahrhaftig
über andere groß gewesen ist, keinen andern neben sich leben lassen will,
dagegen nur an seine Person als die unfehlbare, nur an seine Lehre als die

völlig reine, nur an seine Theorie als die alle Welträtsel lösende Logik
glaubte.»87 Diese Beurteilung von Schellings Berlinerzeit war damals die

allgemeine. Um den Mißerfolg seiner Vorlesungen nicht offen zugeben zu
müssen, benützte der Philosoph einen Rechtsstreit, der zwischen ihm und
seinem Feind Paulus wegen dessen Veröffentlichung seiner letzten Kolle-

81 Curtius, S. 12 f., und Bonjour, Edgar: Heinrich Geizers Vermittlungstätigkeit
im Neuenburger Konflikt 1856/57.

82 Muri, S.40.

83 3. Kapitel, S. 56.

84 Stuttgart und Tübingen 1841. — Fischer, S. 245 f.
85 Fischer, S. 248/9.

86 Ziegler, S. 237 f. — Fischer, S. 260 f.
87 Basler Nachrichten, 1. November 1903.

62



gien ausgebrochen war, als willkommenen Vorwand seines grollenden
Rückzuges88, der auch aus den oben erwähnten Gründen längst fällig war.

Wie kam es nun, daß Welti, im Gegensatz zur allgemeinen Anschauung,
diesen Mann so überschwenglich verehrte, seinen bedeutenden Landsmann
Gelzer dagegen nie erwähnt? Wir glauben die Antwort auf diese Frage
in der Tatsache zu finden, daß Welti durch Schelling all das bestätigt
fand, was er bereits wußte. Sein philosophisches Wissen aus der Kantonsschulzeit

hatte er aus den Werken des Denkers geschöpft, dem er nun
persönlich gegenübertreten durfte. Und gerade die Person Schellings, das

Genialische seines Wesens, sprach den jungen Schweizer in erster Linie
an. «Ein ehrwürdiger Greis in vollem Silberhaar, eine breite, markige
Gestalt», beschreibt ihn Muri in seinen Erinnerungen. Schelling hatte, «wie

das weltbekannt, einen jeden strebenden Jüngling so erregt, daß es

zum Verwundern wäre, wenn in diesen Tagen ein vir juvenis, wie Welti,
nicht davon entflammt worden wäre».89 Die «geniale Verwendung des

Stoffes, die herrliche Entwicklung und die wunderbar schöne Sprache,
die auch beim Lesen seiner Schrift noch tönt, wie Sphärengesang» waren
es denn auch, die Welti, wie er selbst bemerkt, vor allem begeisterten.
Daneben glaubte der «vir juvenis» aber auch im Inhalt der Vorlesung
über die Mythologie und Offenbarung eine Lösung für die religiösen
Probleme gefunden zu haben, die ihm so brennend am Herzen lagen.

Neben diesem Mann, in dem Welti die Bestätigung eigener Anschauungen

sah, mußte der schlichte, bescheidene Gelzer verblassen, dessen

konservative, tief religiöse Gedanken der stürmischen Jugend des

Studenten altmodisch und schwächlich erscheinen mochten. Noch lebte Welti
in der Sphäre der hohen Erwartungen, der hochtrabenden Pläne; und die

Zeit war noch nicht gekommen, da er sich mit der ernsten Beschränkung
auf das Mögliche abfinden wollte.

Für die berufliche Zukunft Weltis wäre der Berliner Aufenthalt fast
entscheidend geworden. Nachdem ihn Puchta ohne Erfolg zur akademischen

Laufbahn hatte bestimmen wollen, suchte ihn der Vater eines

Kommilitonen für einen Lehrstuhl des römischen Rechts an der Universität

Dorpat zu gewinnen und zwar mit Gehalt vom ersten Tage an. Welti
erklärte sich einverstanden, behielt sich jedoch die väterliche Zustim-

88 Paulus, Heinrich Eberhard Gottlieb: Die endlich offenbar gewordene posi¬

tive Philosophie der Offenbarung Darmstadt 1843.

89 Basler Nachrichten, 1. November 1903.

63



mung vor. Diese unterblieb, denn der Vater fand, «wenn sein Sohn
Beamter werden wolle, so könne er das auch in der Schweiz und brauche

deswegen nicht in den russischen Staatsdienst zu treten».90

Im August 1846 verläßt Emil Welti Berlin, um vor der Rückkehr in die

Heimat ein letztes Semester in Jena zu studieren. Über die Gründe seiner

Abreise finden wir keine direkten Äußerungen, glauben jedoch annehmen

zu dürfen, daß der Tod Puchtas91 und Schellings Verzicht auf weitere

Vorlesungen maßgebend waren.
Im Studentenleben in Jena, das immer noch als am «ungezwungensten

und natürlichsten»92 in ganz Deutschland galt, und in das Welti nun
zurückkehrte, bahnten sich damals unerfreuliche Streitigkeiten zwischen

den Burschenschaften und den Korps an. Noch standen zwar Progreß und

Ehrengericht in Blüte, doch begann bereits die Opposition der
landsmannschaftlichen Bewegungen zersetzend zu wirken, die im Laufe des

Jahres 1847 zu einem allgemeinen Erlahmen der fortschrittlichen
Bestrebungen des «Burgkellers» führte. Es wäre deshalb unrichtig, im studentischen

Treiben des damaligen Jena eine bewußte Vorarbeit und
Anzeichen des bevorstehenden Revolutionsjahres zu sehen; die Ereignisse

von 1848 stellten vielmehr bürgerliche und akademische Kreise in
Sachsen-Weimar vor ein überraschendes Fait accompli. In seinem letzten

Semester hörte Welti bei Gerber ein Kolleg über den Sachsenspiegel, bei

Michelsen «Einleitung in die Rechtsphilosophie» und bei Guyet ein Rela-

torium. Neue Professoren waren für Welti August Heinrich Danz93,

Friedrich Schnaubert und Dr. Fischer, die über «Römischen
Prozeß», «Prozeßpraktikum» und «Neueste Geschichte» lasen94. Für die

Lösung einer Preisaufgabe auf dem Gebiet des römischen Rechts wurde
Welti durch die juristische Fakultät mit einem Preis ausgezeichnet95.

Über Lindau, das er am 21. April 184796 passiert, kehrt er nach

dreijährigem Deutschlandaufenthalt in die Heimatstadt zurück. Im gleichen
Jahre meldet er sich in Aarau zum Fürsprecherexamen an, und am
13. Herbstmonat 1847 erklärt das dortige Obergericht, daß «Herr Emil

90 Weber, S. 7.

91 Gestorben am 8. Januar 1846.

92 Schulze, S. 237.

93 A. Teichmann, ADB 47, S.623.
94 Abgangszeugnis, Jena, 16. März 1847, FA, 2.

95 Weber, S. 7, und Hunziker, Welti, S. 12.

96 Reisepaß, 7. April 1847, FA.

64



Welty befugt» sei, «im ganzen Umfang des Kantons den Beruf eines

Fürsprechers auszuüben, wozu Wir ihm glücklichen Fortgang und
den Beistand des Allerhöchsten wünschen».97

Der Beginn der Rechtsanwaltskarriere wurde jedoch durch den
Ausbruch des Sonderbundskrieges vorläufig herausgezögert. Welti meldete

sich als Freiwilliger und machte den Feldzug in der II. Jägerkompanie
des V. Infanterie Bataillons98 als Gemeiner mit, ohne je im Gefecht zu
stehen. «Wohl aber hatte er, wie erzählt wird, als Wachtposten vor den

Kellern des Klosters Eschenbach einen harten Stand gegen anstürmende
Berner.»99 Nach Abschluß des Krieges blieb seine Einheit noch kurze Zeit
als Besetzungstruppe in Stans ; zurückgekehrt nach Zurzach, eröffnet Welti
eine Fürsprecherpraxis. Im Jahre 1852 wählten ihn seine Mitbürger zum
Gerichtspräsidenten des Bezirks und kurz darauf verheiratet er sich mit
Caroline Groß.

Vergeblich werden wir in den Briefen und Reden Emil Weltis nach
einer Stellungnahme zur neuen Verfassung von 1848 suchen; nirgends
finden wir dieses zentrale Ereignis der Schweizergeschichte erwähnt. Das

kommt daher, weil Welti im Werk von 1848 die notwendige und daher
undiskutable Grundlage der staatlichen Weiterentwicklung der Schweizerischen

Eidgenossenschaft erblickte. Nur ein Sieg der von ihm als richtig
erkannten liberalen Ideen konnte seiner Meinung nach einen Fortschritt
ermöglichen, den er auf Grund seiner Jugend und seiner Weltanschauung

erhoffte und in dessen Dienst er auch seine eigene Person stellen

wollte. Diese Vermutung wird auch durch die Tatsache erhärtet, daß

Welti sein Leben jener Partei freiwillig zur Verfügung stellte, die im
Sonderbundskrieg die liberalen Prinzipien siegreich verfocht.

97 Fürsprecherpatent, 13. Herbstmonat 1847, FA.
98 Division Donat.
99 Hunziker, Welti S. 13.

65


	Universitätsjahre in Deutschland (1844-1847)

