
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 63 (1951)

Artikel: Das Weltbild von Bundesrat Emil Welti

Autor: Welti, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-61098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-61098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WELTBILD

VON BUNDESRAT EMIL WELTI

von Peter Welti



Leo Weisz

in Dankbarkeit gewidmet

Der erste Teil dieser Arbeit wurde 1950 auch als Dissertation
der Philosophischen Fakultät der Universität Zürich gedruckt





Inhaltsverzeichnis

Verzeichnis der Abkürzungen 8

Einleitung 9

Erster Teil: Die Quellen des Weltbildes

1. Kapitel: Zurzach (1825—1840) 12

2. Kapitel: Aarau (1840—1844) 23

3. Kapitel: Universitätsjahre in Deutschland (1844—1847) 46

Zweiter Teil: Das Weltbild und seine Wandlungen

4. Kapitel: Das Weltbild des jungen Welti 66

A. Vorbemerkung 66
B. Vom Menschen 70

C. Vom Staat 77
D. Religion, Staat und Kirche 90

5. Kapitel : Die Wandlungen des Weltbildes 99

A. Biographisches 99
B. Vom Menschen 110

C. Vom Staat 116

D. Kirche und Staat, Religion 126

6. Kapitel: Das Weltbild des alten Welti 135

A. Mensch und Staat (Der Rücktritt) 135

B. Die Religion des alten Welti. Sein Tod 150

Quellenverzeichnis 158

Literaturverzeichnis 159



Verzeichnis der Abkürzungen

Arg
ADB
BA
BJ
BRZ
FA
HBLS
Muri

Gesch. d. Seh.

PK
RW
Seh.

TA
VGR
WE
WM
WW

Argovia, Jahrbücher der Historischen Gesellschaft des Kantons Aargau.
Allgemeine Deutsche Biographie.
Bundesarchiv.

Biographische Jahrbücher.
Bürgerregister der Gemeinde Zurzach.
Familienarchiv der Familie Welti.
Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz.

MURI, Jakob : Erinnerungen an Herrn Bundesrat Welti, handgeschrieben,

FA, 9.

Nabholz, Hans; von Muralt, Leonhard; Feller, Richard, und

Bonjour, Edcar: Geschichte der Schweiz, 2 Bände, Zürich 1932

und 1938.

Programme der Kantonsschule Aarau.
Reden Weltis im eidgenössischen Parlament.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph von: Sämtliche Werke.
Taschenbücher der Historischen Gesellschaft des Kantons Aargau.
Verhandlungen des Großen Rates des Kantons Aargau, 1862/63.
Briefwechsel Welti—Alfred Escher, BA, Escher-Papiere.
Briefwechsel Welti—Jakob Muri, FA.
Briefwechsel Welti—Hans Weber, BA, Welti-Papiere.



Einleitung

Die vorliegende Arbeit verfolgt den Zweck, einen Beitrag zu leisten

zur Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts, das Denken eines Menschen

jener Zeit darzustellen und damit uns Heutige zu einer vergleichenden
Prüfung der eigenen geistigen Grundlagen aufzufordern. Nicht die
Biographie des Staatsmannes Emil Welti soll Inhalt des vorliegenden
Versuchs sein — diese wurde bereits von Hans Weber geschrieben —; das

Weltbild des Menschen Emil Welti sei im folgenden dargestellt.
Biographische Daten aus Weltis Leben sind jedoch zum Verständnis
notwendig, vor allem dort, wo sie in innerem Zusammenhang stehen mit dem

Werden und den Wandlungen des Weltbildes.

Die Arbeit ist in zwei Teile gegliedert.

Der erste Teil behandelt die Quellen des Weltbildes und umfaßt jene
Zeit in Weltis Leben, deren Schilderung in allen früheren Darstellungen
auf wenige Seiten beschränkt blieb. Gerade die Epoche der Jugend — des

Knaben im heimatlichen Zurzach, des Kantonsschülers im fortschrittlichen

Aarau und des Studenten im damahgen Jena und Berlin — ist

jedoch zum Verständnis des reifen Mannes von höchster Wichtigkeit.
Hier erhielt Welti durch Vermittlung bedeutender Männer die allgemeine
Grundlage der damaligen geistigen Elite, auf der er später sein

Denksystem aufbaute. Daneben soll in den drei ersten Kapiteln auch die

Atmosphäre der ersten Hälfte des letzten Jahrhunderts erfaßt werden,
in der der junge Welti aufwuchs.

Der zweite Teil behandelt das Weltbild und die Wandlungen, die es im
Verlaufe der Zeit erfuhr. Die Gliederung ergibt eine doppelte Dreiteilung,
sowohl in zeitlicher wie auch in thematischer Hinsicht.

Zeitlich soll die Entwicklung des Weltbildes vom rein theoretischen
Bereich der Idee über die Auseinandersetzung dieser Idee mit der Realität

zur gemäßigten Haltung des reifen Mannes gezeigt werden. Eine
scharfe Trennung der drei Etappen ist nicht möghch; allzuoft überschneiden

sich inneres Denken und äußere Entwicklung. So kann der «junge»
Welti nicht nur als Schüler und Student gesehen werden; große Teile
der damahgen Gedankenwelt reichen bis in die Zeit des aargauischen



Regierungsrates hinein oder bleiben sogar bis zum Abschluß des Lebens

unverändert. Andererseits beginnen die Korrekturen der Ideen an der

Realität zum Teil schon zu Beginn von Weltis staatsmännischer Karriere,
und das Denken des alten Mannes bahnt sich in gewissen Punkten schon

lange vor Weltis Rücktritt aus dem Bundesrat an.

Die thematische Unterteilung der drei zeitlichen Epochen gliedert sich

in Abschnitte, die Weltis Ansichten über den Menschen, dessen Verhältnis

zum Staat und zur Religion behandeln. Daß diese Einteilung nicht nur
willkürlich sei, kann erst ein Rückblick auf die ganze Arbeit erweisen.

Ein Wort noch zu den Quellen, auf die sich die vorliegende Dissertation

stützt. Zur Biographie der Jugendzeit Weltis ist nur wenig Material
vorhanden; einzig die handgeschriebenen «Erinnerungen» von Weltis
Jugendfreund Jakob Muri liefern sichere Anhaltspunkte.

Schwierigkeiten ergeben sich jedoch auch für die Quellen des zweiten
Teils: Eng und schmal war der Bezirk des Privaten, der dem Menschen

Emil Welti neben seinen öffentlichen Pflichten verblieb, verhältnismäßig
wenige direkte Äußerungen gewähren Einblick in sein Persönlichstes.
Nicht nur Mangel an Zeit, sich auszusprechen, trugen dazu bei ; Welti war
zeit seines Lebens eine ernste, verschlossene Natur und liebte es nicht,
sich selbst der Mitwelt gegenüber zu dokumentieren. Jene Quellen sind
daher die aufschlußreichsten, in denen er gezwungen war, sich über ein
bestimmtes Thema auszusprechen, oder in denen er von sich aus die Schranken

der Unnahbarkeit durchbrach, um sich zu äußern. Im ersten Fall handelt

es sich um seine Aufsätze in Aarau, im zweiten um seine Briefwechsel

mit altbewährten Freunden der Jugend, vor allem mit Muri. Gerade in
den Briefen an Muri stößt man auf eine weitere Schwierigkeit, die Welti
selbst folgendermaßen formuliert hat: «Wir haben glücklicherweise
kein Bedürfnis, uns Dinge zu sagen, die für uns mehr als selbstverständlich

sind.»1

Zwischen den Ansichten des Privatmannes Welti und seinen Äußerungen

als Staatsmann besteht kein prinzipieller Unterschied, wie das sonst
bei Menschen in Amt und Würde so oft der Fall ist. Dort, wo Welti im
politischen Bezirk Stellung zu beziehen hatte zu weltanschaulichen

Fragen, spricht er — mit ganz wenigen, aufschlußreichen Ausnahmen — nie

1 WM 29. Juni 1885.

10



als Parteimann, sondern in eigener Sache. Rücksichten auf Volksgunst
kannte er nie: «Volkswünsche sind für mich nur so lange maßgebend,
als sie mit meiner Überzeugung übereinstimmen.»2 Oft gibt das

gesprochene Wort deutlicher wieder, worum es Welti geht, als das geschriebene.

Er bezeugt es selbst: «Ich weiß, daß ich besser rede als schreibe!»3

2 VGR 25. Juni 1862.

3 WM 12. Dezember 1874.

11



Erster Teil: Die Quellen des Weltbildes

1. Kapitel: Zurzach (1825—1840)

Unter den Baudenkmälern des aargauischen Fleckens Zurzach, einer

typisch schweizerischen Kleinstadt, stechen zwei durch besondere Eigenart

hervor: die Stiftskirche1 und die Meßhäuser. Die Stiftskirche, ein

gotischer Backsteinbau auf romanischer Basis mit barockem Innern, steht

über dem Grab der heiligen Verena, einer Märtyrerin des 4. Jahrhunderts,
deren Wundertätigkeit als Helferin und Pflegerin der Armen und Kranken

Zurzach schon früh seine Bedeutung als Wallfahrtsort verdankte2.

Die Meßhäuser mit geräumigen Höfen und hölzernen Galerien erinnern

an die europäische Bedeutung des Ortes als eines Handelszentrums des

Mittelalters. Da das Aufkommen der Zurzacher Messen3 in die Zeit der

Rekonsekrierung der 1347 abgebrannten Stiftskirche durch die Königin
Agnes von Ungarn fällt und auch das Datum der Messe mit dem Vrenen-

tag übereinstimmt, scheint festzustehen, daß die Bedeutung Zurzachs als

Handelsplatz mit seinem Ruf als Kultuszentrum eng verknüpft war. Dazu

kam seine günstige geographische Lage als Brückenkopf zwischen
Schaffhausen und Basel, die schon die Römer erkannt und hier Kastell und

Siedlung angelegt hatten. Da Handel und Verkehr im Mittelalter in der

Hauptsache auf die Wasserwege angewiesen waren — auch nach der

Eroberung des Aargaus durch die Eidgenossen blieben die Straßenverhältnisse

bis ins 18. Jahrhundert «lebensgefährlich für Mensch und Vieh»4 ¦—-,

brauchte Zurzach in dieser Hinsicht keine andere schweizerische Konkurrenz

zu fürchten. Die Bedeutung der Märkte stieg und erreichte im
16. Jahrhundert ihren Höhepunkt. «Zurzach ist noch unserer Zeyt gar
ein herrlich Kauffhauß gemeiner Eidgnoschafft, zur Graffschafft Baden

gehörig; hat järlich zwen groß Jarmärckt der gleychen man nit findt

1 Vgl. Rahn, Rudolf: Die Stiftskirche S.Verena in Zurzach, Zürich 1900.

2 HBLS VII, S. 770 f. — Huber Johann: Geschichte des Stifts Zurzach, Klingnau
1869. — Schule Armin: Aus Zurzachs ältester Kirchengeschichte, TA 1925.

3 HERZOG, Hans: Die Zurzacher Messen, TA 1898. — Ammann Hektor: Die
Zurzacher Messen im Mittelalter, TA 1923, und «Neue Beiträge» TA 1929.

4 Herzog, S.26.

12



Da wirt wunder große Waar verkaufft und kompt groß Volk dahin»5

berichtet der Chronist Johannes Stumpf, und der Basler Andreas Ryff6
fügt hinzu, daß «ein stattliche Summa Waren aus England, Niederland,
Frankreich, Lothringen, Burgund, Italien und ganz Deutschland hingeführt

und verhandelt werden». Der Rückschlag erfolgte jedoch bald: teils
durch die Konkurrenz der kaiserlich-privilegierten Märkte von Waldshut
und Rheinheim im 17. Jahrhundert, vor allem aber durch die Pestepidemie,

die von 1660 bis 1740 das Einzugsgebiet der Zurzachermessen

heimsuchte. Handelsobjekte der Märkte waren vor allem Tuch, Leder

und Pferde7. Einzig die Ledermesse vermochte sich bis 1856 zu halten;
ihre Verlegung nach Zürich liquidierte die Reste einer stolzen mittelalterlichen

Vergangenheit und nötigte die Bevölkerung, sich nach neuen
Erwerbsquellen umzusehen.

Nachwirkungen der alten Tradition blieben jedoch im Bild des Städtchens

und in den Köpfen seiner Bewohner haften. Denn es waren nicht

nur neue Kaufmannsgüter, die hier zu Markte gebracht worden waren,
sondern auch neue Ideen. Handelszentren sind immer empfänglich für
fremdes Gedankengut, konservatives Verharren bleibt hier Ausnahme.
So auch in Zurzach. Der Kontakt mit den fremden Handelsherren, den

Gauklern, Komödianten und Zeitungsverkäufern der Messen entwickelte
eine aufgeweckte Weltoffenheit seiner Bevölkerung. Das alle Schichten
erfassende Handelsinteresse forderte auch schon früh einen dauernden

Burgfrieden auf religiösem Gebiet. Zu den beiden christlichen
Konfessionen kamen die Juden8 als handelsförderndes Element der Messen.

Wenn sie auch rechtlich nicht auf gleicher Stufe standen wie die

Alteingesessenen, so gewöhnte man sich doch bald an ihre Tätigkeit als
Viehhändler und Kaufleute. Im 17. Jahrhundert ließen sich die ersten Juden

in den Dörfern Endingen und Lengnau nieder und wurden hier trotz
wiederholten Protesten der Tagsatzung und der Konkurrenz fürchtenden

Bevölkerung Zurzachs vom Landvogt in Baden als gern gesehene Steuerzahler

geduldet In der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts schlössen sich

5 Zit. bei Herzog, S. 9/10, aus Stumpfs Schweizer Chronik 1547/48.
6 Zit. bei Herzog, S. 10.

7 Die Qualität der verkauften Pferde stand nicht gerade im besten Ruf, wie das

Sprichwort aus jener Zeit beweist: «Er verkauft seine Pfründen, wie die
Zurzacher ihre Rosse.» Zit. bei Herzog, S. 36.

8 Haller, Ernst: Die rechtliche Stellung der Juden im Kanton Aargau, Aarau
1901.

13



die Israeliten zu eigenen, korporativen Organisationen zusammen; doch

dauerte es noch bis in die Zeit des neuen Bundesstaates, bis ihnen die

Rechtsgleichheit mit den übrigen Bürgern der Eidgenossenschaft erteilt
wurde. Auf dem Gebiet des Rheinstädtchens war jedoch schon früh aus
den erwähnten gemeinsamen Wirtschaftsinteressen der Grundsatz der

gegenseitigen Anerkennung und der Toleranz entstanden, der auch in
späterer Zeit weitgehend nachwirkte. «Gleiche Verschiedenheit der

Religionen bestand. Im alten Aargau galt der reformierte Glaube, aber in kaltem,
totem Formenwerk verknöchert; im Fricktal etwas freisinniger Katholizismus,

von Josephs II. Geist durchlüftet; im Freiamt und der Grafschaft
Baden ein Katholizismus, blind und gedankenlos dem Wort der Priester
und Mönche dienend; daneben beobachteten (in ein Paar Dörfern bei

Zurzach eingebannt) über tausend Juden das Gesetz Mosis, mit allem
talmudischen Aberglauben verbrämt, während ihr gewissenloser Schacher

den Wohlstand der christlichen Nachbarschaft beeinträchtigte.»9
Nicht zu vergessen ist in diesem Zusammenhang auch die weitgehende

Selbstverwaltung des Orts, dessen Privilegien und Gewohnheiten 1550

im «Dorfrecht von Zurzach» fixiert wurden. Der Kampf um die
Gemeindeautonomie drehte sich in jener Zeit vor allem um die Erlangung
der hohen und niederen Gerichtsbarkeit, die während der Messen von den

Eidgenossen und vom Bischof von Konstanz ausgeübt wurden, und zeigt
trotz erfolglosen Bemühungen das erwachte Selbstbewußtsein des Fleckens.

Zu den alteingesessenen Familien Zurzachs gehört auch die der Welti.
Urkundlich erwähnt findet sich der Name zum ersten Mal im Jahre
142910. Hundert Jahre später, als die Reformation die Bürger des Fleckens

in zwei Glaubensparteien spaltet, wird wiederum ein Welti genannt. Von
zwei Seiten her näherte sich die neue Lehre dem Rheinstädtchen: von
Norden her hatte 1524 das Luthertum den Nachbarort Waldshut erreicht,
und von Zürich aus begann nach dem ersten Landfrieden eine rege
Missionstätigkeit im Freiamt und in der Grafschaft Baden. Unzufrieden mit
dem üblen Lebenswandel des Probstes der Benediktinerabtei und der

allgemeinen Bestechlichkeit der Geistlichen, versammelt sich «des Glaubens

halber» im Oktober 1529 die Gemeinde, «bei welcher sich der neue
Glaube also vermehrte, daß außerhalb sieben Mann die übrigen einhellig-
lich einen Praedikanten begehrten».11 Die Bürgerschaft sendet nach

9 Zschokke, Heinrich: Die Schweiz, St.Gallen 1858, S.298.
10 HBLS, S.469.
11 Zit. bei Huber, S. 74.

14



Zürich, woher kurz darauf der angeforderte neue Praedikant, Franz

Zingg, eintrifft. Es kommt zu Tumulten, Kultstörungen und Bilderverbrennungen;

dann setzt sich die neue Lehre siegreich durch. Die Chorherren
werden vertrieben und kehrten erst nach dem zweiten Landfrieden von
1531 wieder zurück. Von diesem Zeitpunkt an herrscht in Zurzach Parität.

Zu den «sieben Mann», die bei der Einführung der Reformation dem

katholischen Glauben treu blieben, gehört zuerst auch der Schneider

Welti, der aber einige Tage später schon als «anjetzo abgefallen» gemeldet

wurde12.

Lange Zeit leben die Welti als Handwerker und Kaufleute in ihrem
Heimatort, bis um 1680 der erste sicher nachweisbare Vorfahre des

Bundesrates Emil Welti, ein Heinrich Welti, als «Richter und Kirchenpfleger»
im reformierten Tauf-, Ehe- und Sterberegister der Gemeinde Zurzach

eingetragen steht. Seine Nachkommen blieben dem Rechtsberuf des

Ahnherrn, mit Ausnahme eines Doktors der Medizin, treu und bekleideten
auch öffenthche Ämter in Gemeinde, Bezirk, Kanton und später in der
Helvetischen Republik13. Die Treue der Welti zu ihrem Beinamen «des

Grichts» sei hier angeführt, weil wir glauben, daß in diesem Fall die

Berufstradition und das Ansehen der Namensträger stärker waren als

der erbmassenmäßige Anteil der Mutterseiten, wie sie ihn eine biologische
Geschichtsbetrachtung gerne betont.

Abraham Welti «zum Rebstock», der Großvater des nachmaligen
Bundesrates, darf zu den typischen Vertretern Zurzachs zur Zeit der Helvetik

gezählt werden. Die Ideen der Französischen Revolution und der
Einmarsch der Franzosen fanden im Untertanenland des Aargau geteilte
Aufnahme. Während sich der Großteil der Landbevölkerung abwehrend

oder doch indifferent verhielt, begrüßten die fortschrittlich gesinnten
Städte, allen voran Aarau und Zurzach, die neue Zeit mit freudiger

Erregung. Waren die Bauern im allgemeinen mit dem väterlichen Regiment
Berns und der Orte zufrieden, so brannten die Patrioten in den Städten

darauf, endhch zeigen zu können, wie die einstigen Herren von den

ehemaligen Untertanen an Regierungstüchtigkeit übertrumpft würden. Zur
Zeit der Helvetik tobte im Aargau der Kampf um den neuen, selbständigen

Kanton14, der sein heutiges Bestehen der sogenannten «Aarauer-

12 Huber, S. 74, 76.

13 BRZ I und n.
14 Leuthold, Rolf: Der Kanton Baden 1798—1803, Arg 46,1935.—Jörin, Ernst:

15



partei» verdankt, der Elite der Stadt Aarau, die zu keiner Zeit
eine Mehrheit aller Bürger hinter sich hatte. Diese Partei machte

ihre zahlenmäßige Schwäche durch die Kraft ihrer Ideen und ihrer
hervorragenden Führer wett und erzwang unter Führung Renggers und
Stapfers die Selbständigkeit des neuen Staatswesens. Zu ihren treuesten

Anhängern zählte der Bezirksarntmann Abraham Welti, der bereits 1798

in der provisorischen Regierung des Kantons Baden sitzt, dessen

Bevölkerung der Gründung des neuen Gebildes eher ablehnend gegenübersteht.

Die Begeisterung für den neugegründeten Kanton geht von Zurzach

aus, «wo einige Bürger auf eine Neuordnung der Verhältnisse nach
französischem Muster hofften»; es ist die Zeit, da in den Taufbüchern die
Nachkommen der alteingesessenen Familie Rudolf als kleine «Rodolphes»

eingetragen sind15. Unter den vier Deputierten in die helvetische

Nationalversammlung befindet sich auch Abraham Welti. «Gewählt wurden meistens

Vertreter jener Kreise, die ihre fortschrittliche Gesinnung durch
Teilnahme in den lokalen provisorischen Regierungen an den Tag gelegt
hatten.»16 Dann wird Abraham Welti Unterstatthalter des Bezirkes Zurzach
und löst mit großem Geschick die Probleme, vor die sich die Zurzacher
durch die Kriegs- und Notzeit des Jahres 1799 gestellt sehen17. Auf eigene

Rechnung und Gefahr organisiert er im Jahre 1800 eine Polizeitruppe für
die Gemeinden seines Distrikts und setzt sich auch für eine menschenwürdigere

Abgabe und Steuer der Juden ein. Die Not der Zeit ist jedoch
stärker als die Freude am Erreichten. «Die Bedrängnisse und Leiden der

Bewohner des Distrikts Zurzach haben so tiefen Eindruck auf sie

gemacht, daß die glückliche Veränderung in unserer Verfassung mit
merksamer Gleichgültigkeit aufgenommen wird», schreibt er in seinem Bericht

an die Gesetzgebenden Räte18. Nach der Audienz von Malmaison
entbrennt der Kampf um den Kanton Aargau wieder, und große Teile des

Kantons Baden wollen an ihrer Selbständigkeit festhalten. Welti jedoch
und mit ihm Zurzach begrüßt es nun, «mit den Nachbarn, den braven

Der Aargau 1798—1803, Arg 42, 1929. — Der Kanton Aargau 1803—1813/15,
4 Teile: Arg 50—53, 1939/41.

15 Leuthold, S. 42.

16 Leuthold, S. 46.

17 Bericht des Unterstatthalters von Zurzach an die gesetzgebenden Räte, Staatsarchiv

Aarau, M 19, 7. Januar 1800.

18 BA, Helvetik, 1746/163.

16



Aargauern, vereinigt zu werden»19; das Abstimmungsresultat des Distriktes

bestätigt diese Haltung: 2383 Stimmen sprechen sich für die zweite
helvetische Verfassung und damit für den Beitritt zum neuen Kanton

Aargau aus; nur 64 Bürger sind dagegen. Es ist auch bezeichnend für
Weltis fortschrittliche Haltung, daß er als Delegierter des Kantons Aargau

in die Konsulta gewählt wird, nicht im Auftrag des Kantons Baden,
dessen Interessen in Paris durch die aristokratischen Parteien Zürichs und
Berns vertreten werden. Die Entscheidung der Streitfrage um den

Fortbestand des neuen Kantons lag nun bei Bonaparte20. Dieser scheint lange

geschwankt zu haben, denn er wußte wohl um die anhängliche Treue des

Aargauer Landvolkes zu Bern. Ausschlaggebend wurden jedoch der

glanzvolle Aufmarsch der Aargauer Delegation mit Rengger und Stapfer
an der Spitze, die Huldigungsadressen an Frankreich und dessen

Herrscher, nicht zuletzt auch das geschickt abgefaßte «Mémoire sur le Canton

dArgovie». Dieses beginnt mit der offensichtlichen Unwahrheit: «S'il y
a en Suisse une peuplade qui désire fortement et qui ait l'intérêt évident
de former un état particulier, une administration de famille indépendente,

ce sont indubitablement les Argoviens»21, anerkennt dann die Leistungen
der Berner Verwaltung22, um zuletzt die Erfolge des helvetischen Kantons

in ein um so helleres Licht stellen zu können23. Aus diesen Gründen

entscheidet sich der Konsul am 12. Januar 1803 für die Vorschläge der

Aarauerpartei oder Republikaner, wie sie jetzt genannt wurde. In der

Verfassungsfrage hatten sie nun gesiegt; wie aber würde es herauskommen,

wenn das Volk, zu dessen «Vertreter» sie sich aufgeschwungen, den

neu zu wählenden Großen Rat zu bestellen hatte? Die Art, wie sich die

Deputierten des Aargaus in Paris über die ablehnende Haltung des

eigenen Volks hinwegsetzten, «kennzeichnet den ganzen Stolz der

Bildungsaristokraten, die sich an Stelle des Geburtsadels auf den Thron

gesetzt und den Menschen, den Bürger erst bei der Klasse der Gebildeten

und Reichen anfangen ließen, der übrigen, großen Masse als einer

quantité négligeable aber jedes Mitspracherecht in öffentlichen Dingen

19 BA, Helvetik, 1747/59.

20 Jörin, Arg 42, S. 248.

21 Mémoire sur le Canton d'Argovie, JÖRIN, Arg 42, S. 272; zit. Stelle: S. 273.

22 Le gouvernement Bernois se distinguoit par un esprit d'ordre, d'économie et

d'intégrité ...» JÖRIN, Arg 42, S. 274.

23 Ebenda.

2 17



aberkannten».24 Die Antwort der «quantité négligeable» fällt eindeutig
aus. In zweiundzwanzig von fünfundzwanzig Wahlkreisen erleiden die

Kandidaten der Aarauerpartei eine vollständige Niederlage und nur in
dreien setzt sich ihre Liste durch. Unter diesen dreien finden wir auch

Zurzach, wo neben Abraham Welti auch Rengger, Vater Meyer und

Zimmermann gewählt werden. Ob der «sozusagen alleinstehende Erfolg der

Republikaner im Kreis Zurzach» wohl wirklich nur «dem protestantischen

Element jener Gegend zuzuschreiben» sei25, wie es JÖRIN vermutet,
darf wohl bezweifelt werden. Ist es nicht vielmehr die fortschrittsgläubige
Art seiner Bewohner, die ihre eigene Überzeugung durch die
republikanische Aarauerpartei vertreten sehen? Abraham Welti, den Stapfer

gerne als Mitglied der neuen aargauischen Regierung gesehen hätte26,

verschwindet hier aus privaten Gründen von der politischen Bildfläche.
Der ehemals reiche Unterstatthalter Welti wurde das Opfer eines

Mißgeschickes; er hatte in der unruhigen Zeit sein Vermögen verloren. Wohl
hatten die Anhänger des Kantons Baden resignieren müssen27, aber die

Aarauerpartei war weit davon entfernt, die eigentliche Macht in Regierung

und Parlament zu besitzen und somit ihre Vertreter in höheren

Ämtern unterbringen zu können.

Jacob Friedrich Welti, der einzige Sohn Abrahams, geboren am

28. April 179828, besuchte in Zurzach die Gemeindeschule; 1811 schickt

ihn der Vater zu Pestalozzi nach Yverdon und nach einem Aufenthalt im

Pfyfferschen Institut in Luzern nach Bern in eine Gerberlehre. Zurückgekehrt

in die Heimatstadt, versieht der junge Jacob Friedrich die Stelle

eines Kanzlisten im Obmannamt; 1831 treffen wir ihn in Zurzach als

Gerichtspräsidenten. Von 1844 bis zwei Jahre vor seinem Tod, 1868,

bekleidet er das Amt eines Oberrichters29. Er wird uns als pflichtbewußter,

ernster Mann geschildert, der zeit seines Lebens unter dem Vermögens-

24 Jörin, Arg 42, S. 248.

25 Jörin, Arg 42, S. 267.

26 Jörin, Arg 50, S. 12, Anm. 26.

27 Baidinger, der Hauptagitator der Badenerpartei, mußte sich mit dem Ergebnis
der Consulta abfinden und lernen, den «esprit de domination des citadins de la

petite ville d'Arau, Capitale de l'Argovie, fameux foyer de ces êtres révolutionnaires,

qu'on a baptisés, en profanant une dénomination sacrée, du nom de

Patriotes» zu ertragen. LEUTHOLD, S. 240.

28 BRZ I.
29 Hunziker, Welti, S. 2.

18



Verlust des Vaters und einem Unglück seiner Schwester30 gelitten hat.

1824 heiratet er die Jungfer Barbara Fischhaber, deren frohe Natur den

nötigen Ausgleich zur Strenge ihres Gatten darstellte.
«Den 24ten April eintausend achthundert fünf und zwanzig ist von

hießigem Amtspfarrer ein eheliches Kind getauft worden (geboren den

23ten April 1825), dessen Namen Friedrich Emil. Eltern: Herr Lieutenant

Jakob Friedrich Welti von Zurzach, Frau Barbara Fischhaber. Tauf-

pathen: Herr alt Statthalter Abraham Welti und Sophie Welti, Tochter.»31

Dieses Kind, der spätere Bundesrat, war das älteste von neun Geschwistern32.

Die ersten Lebensjahre verbringt der Knabe im Heimatort der

gemächlichen zwanziger Jahre, durchstreift mit seinen Jugendgespielen die
Wälder der Umgebung und kommt wohl auch in näheren Kontakt mit
den Bewohnern der ennetrheinischen Ortschaften. Dieser durch keine
hermetischen Zollgrenzen gehemmte Verkehr mit den deutschen Nachbarn
steht in Beziehung mit der geographischen Orientierung Zurzachs. Der

Blick vom Römerkastell wird nordwärts gelenkt, hinunter auf den Rhein,
hinüber an sein deutsches Ufer, und flußabwärts tief in deutsches Land
hinein. Die Augen des Orts schauen in fremdes Gebiet, eine waldige Hügel-

30 Seine Schwester brachte 1820 ein uneheliches Kind zur Welt. «Als Vater des

Kindes wird laut einer ehrerbietigen Vorstellung des Vaters der obigen Maria
Sophia Welti (4. August 1822) angegeben ein in früherer Zeit in seinem Hause
(zum Rebstock) bekannten junger Mann, Reisender einer Handelsfirma aus

Birmingham in Engelland, er selbst aus Hannover gebürtig, dieser soll (laut der
angeführten Vorstellung) bey einer Durchreise in hier an der Messe dieses
Verbrechen begangen haben, und seither, aller angewandten Mühe ungeachtet, nichts
mehr von ihm in Erfahrung gebracht werden können» BRZ II. Obwohl dem
Sohn der Maria Sophia 1825 von Amts wegen «volle Legitimation ertheilt» wurde,
hat Jakob Friedrich Welti immer unter der «Schande» der Schwester gelitten.

31 Taufschein E. W., FA, 2.

32 Die übrigen acht Geschwister waren:
2. Johann Jakob (1828—1900) studiert klassische Philologie in Jena, wird Lehrer

in Zurzach und Rektor des Gymnasiums Winterthur;
3. Heinrich, * 1835, später eidgenössischer Pulververwalter;
4. Gottheb, * 1830, Arzt in Zürich;
5. Robert, * 1833, stirbt im Alter von drei Jahren;
6. Emilie, * 1826, Erzieherin in russischen Adelskreisen, verheiratet mit dem

ostpreußischen Pastor Dondorf;
7. Elisabeth, * 1827, ebenfalls Erzieherin, Gattin des Architekts Meuron in Neuenburg;

8. Albertine, * 1837, stirbt unverheiratet;
9. Eduard Robert, * 1839, Bahnbeamter in Neuenburg, stirbt 1867.

19



kette verbirgt ihnen die Sicht in die schweizerische Heimat. So war denn

schon für den Knaben Emil Welti das badische Land das Unbekannte,
Unerforschte, und die alte Rheinfähre schien ihm das Mittel zu sein zu
dessen Entdeckung. Man geht wohl nicht zu weit, in diesem Sehen des

Knaben einen ersten Grund zur geistigen Verbundenheit des reifen Mannes

mit Deutschland zu vermuten.
Die Heiterkeit der Mutter und die ernste Strenge des Vaters bestimmen

die Atmosphäre des Elternhauses. Aber auch die Zeit des Großvaters
lebt nicht nur in Erzählungen: man musiziert viel und pflegt fleißig das

Französische als Umgangssprache.
Den ersten Unterricht empfängt der Knabe in der reformierten

Gemeindeschule der Messestadt33. Um das Volksschulwesen des jungen Kantons

stand es in der Restaurationszeit bitterbös, da von den kühnen

Erziehungsträumen der Helvetik außerhalb der Stadt Aarau nur wenige
Gedanken und Anregungen in die Tat umgesetzt worden waren. In der

Bevölkerung der Landschaft fehlte das Interesse. Die Geistlichen beider

Konfessionen widersetzten sich der aufklärerischen Verweltlichung des

Jugendunterrichts. Es gelang ihnen denn auch, die Aufsicht über das

Primarschulwesen wieder in ihre Hände zu bekommen; daneben trugen
der Lehrermangel und das Fehlen von geeigneten Lokalen und
Lehrmitteln dazu bei, daß es mit der Erziehung der Jugend auf der untersten
Stufe schlecht bestellt war. Wohl fehlte es nicht an Einsichtigen, die sich

kräftig für Verbesserungen einsetzten und bei der Hebung des

Lehrerstandes Pionierarbeit leisteten, aber ihre Bemühungen scheiterten an der

Gleichgültigkeit der Masse. Das «Gesetz über die Einrichtung der
Primarschulen»34 aus dem Jahre 1822. das formal und inhaltlich auf den Grundlagen

von 1805 aufbaute, verpflichtete die Eltern, ihre Kinder vom siebenten

Lebensjahr an so lange zur Schule zu schicken, bis sich die Zöglinge
durch eine Prüfung über eine genügende Kenntnis der «unerläßlichen

Schulgegenstände»33 Lesen, Schreiben, Rechnen, Singen, Religions- und

Sittenlehre ausweisen konnten. Zwischen dem Buchstaben des Gesetzes

und der Praxis klaffte jedoch ein tiefer Graben. «Noch im Jahre 1832

konnten im Kanton Aargau von sieben Schülern zwei nicht lesen und

schreiben, von dreien einer nicht rechnen, von achten fünf nicht sin-

33 HeuberCER, SAMUEL: Die aargauische Volksschule im 19. Jahrhundert, Vortrag
1903.

34 Heuberger, S. 9, Anm. 5.

35 Ebenda.

20



gen»36; es ist deshalb auch nicht erstaunlich, daß das Volk im Jahre 1831

nicht schriftlich, sondern mit schwarzen und blauen Karten über seine

Verfassung abstimmte37.

Über den Primarunterricht in Zurzach, der dank längerer Tradition
wohl über dem schlechten Niveau des Durchschnittes stand, ist wenig zu
erfahren. Die Tatsache, daß die unterste Stufe konfessionell getrennt
war und die Pfarrer des Ortes den Religionsunterricht erteilten, dürfte

jedoch für die Erziehung des Knaben Emil Welti von Bedeutung gewesen

sein. Der protestantische Geistliche, Leonhard Nabholz aus Zürich,
der von 1811 bis 1839 in Zurzach amtete, hat dem Siebenjährigen neben

dem Lehrer Herzog und den Eltern die Anfangsgründe des Wissens
vermittelt. Drei Jahre seines Lebens wurden hier in protestantisch-orthodoxem
Sinne geleitet38, wenn auch Welti später scherzhaft bemerkt, der Unterschied

zwischen der katholischen und der reformierten Schule habe darin
bestanden, daß den reformierten Buben die «Tatzen» mit dem Lineal auf
die flache Hand, den katholischen auf die Fingerspitzen appliziert worden

seien39. Die Lehrmittel40 waren denkbar primitiv und veraltet. Der

Religionsunterricht hielt sich an einen Neudruck des Zürcher Katechismus

von Professor Markus Bäumlein aus dem Jahre 163441. Lesen und
Schreiben lernten die Schüler aus dem «Teutschen Namen-Büchlein für
die liebe Jugend der Stadt und Landschaft Zürich, getruckt in der Bürck-
lischen Truckerey», dessen Typen auf einen Druck aus der ersten Hälfte
des 18. Jahrhunderts deuten42. Die Orthographie dieses Namenbüchleins

ist äußerst mangelhaft, die Sprache zürichdeutsch angehaucht: das ABC,
das anhand von Tierbildern gelehrt wurde, enthält den «Güggel», den

«Eidox» und die «Quhe» (Kuh) ; später folgen unter den Wörtern, die

mit «X» beginnen «Xsell», «xund» und «Xsang». Daß bei solchem
Lehrmaterial ein erfolgreicher Unterricht problematisch bleiben mußte,
versteht sich von selbst.

36 Heuberger, S. 16.

37 Zschokke, Ernst: Geschichte des Aargaus, Aarau 1903, S. 242.

38 Die Jugend Weltis fällt in eine Zeit, da in ländlichen Gebieten die aufklärerische
Theologie der Helvetik nie Fuß gefaßt hatte, und in der die liberalen Strömungen
des Protestantismus erst in größeren Städten die geistige Elite zu erfassen

begannen.

39 Hunziker, Welti, S. 2.

40 Heute im FA, 2.

41 «Zyrich, bey J. J. Bodmer», gedruckt im Jahre 1634.

42 Brief Georg Finslers an F.E.Welti, Sohn: 24.Dezember 1894, FA, 6.

21



1834 tritt Emil Welti in die Sekundärschule ein, die ein Jahr später den

Namen Bezirksschule erhält. Inzwischen hatte die Regierung des

regenerierten Kantons die Reorganisation des Schulwesens energisch an die
Hand genommen. Neben dem Unterricht der untersten Stufe galt es, die
bestehenden Mittelschulen zu verbessern und auf dem Lande neu zu schaffen.

Eine solche bestand in Zurzach seit dem Jahre 1817; zu ihren Gründern

und Förderern gehörte auch Abraham Welti43. Auf Grund des neuen
Gesetzesentwurfs bewilligte die Regierung am 7. September 1835 der
Gemeinde die Eröffnung einer neuen Bezirksschule. In ihrer Doppeleigenschaft

als Realschule und Progymnasium sollte sie eine «Erweiterung des

Primarschulstoffes» bringen, «bürgerliche Berufsbildung» anstreben und
die «Anfänge wissenschaftlichen Denkens» pflegen44. Im Gegensatz zu
andern Kantonen umfaßte ihr Lehrplan auch den fakultativen Unterricht

in den alten Sprachen. Hier lernt der junge Welti neben dem
normalen Sekundarschulstoff auch die Grundlagen des Lateinischen und
Griechischen. Sein Lehrer ist der Namensvetter Gottlieb Welti. Daß auch
der Bruder des späteren Bundesrates, der nachmalige Rektor Johann
Jakob Welti, an der Zurzacher Bezirksschule seinen Weg als Schulmann

beginnt, sei an dieser Stelle nur beiläufig erwähnt.
Emil Welti galt als talentvoller Schüler, als «Liebling aller Lehrer, stets

voll kluger Einfälle und heiterer Scherze»45. Von seinen Lehrern verdient
der Heimatdichter Kaspar Schießer, ein Freund und Stammtischgenosse
seines Vaters Oberrichter Welti, der in seinen Zöglingen den Sinn für
die Eigenart und Schönheit deutscher Dichtung erweckte, besonders

erwähnt zu werden. Mit seinen Kumpanen genießt Emil Welti neben der

Schule das Leben der Jugend, das alljährlich im Gewühl der Messen mit
ihren Buden, Karussells, Menagerien und Theatern seinen Höhepunkt
erreicht46.

Das Jahr 1839 beschließt die erste Epoche seiner Jugend. Der Schauplatz

wechselt von der heimatlichen Kleinstadt ins betriebsame, fortschrittliche

Aarau hinüber, wo der Fünfzehnjährige im Frühling 1840 beim
Beck Vonarx Quartier bezieht, um an der dortigen Kantonsschule sein

Wissen zu mehren und zu vertiefen.

43 Spühler, J. J. : Geschichte der Bezirksschule Zurzach, Aarau 1884.

44 Spühler, S. 40.

45 Hunziker, Welti, S. 3.

46 Ebenda.

22



2. Kapitel: Aarau (1840-1844)

Die Kantonsschulzeit des jungen Welti fällt mit dem heftigen politischen
Streit um die konfessionellen Grundsätze im Kanton Aargau zusammen.
Das ehemals «regierte» Volk nimmt in Versammlungen, Zusammenrottungen,

bewaffneten Auszügen und Gewalttaten aktiv Stellung zu den

Verhandlungen seiner Räte.

Während der Mediation hatten die Ideen und Taten der Fortschrittspartei

der Hauptstadt langsam in weiteren Kreisen Anerkennung gefunden.

Große Teile der Bevölkerung, die noch in der helvetischen Ära mit
gutem Recht die Leistungen der tüchtigen Berner Regenten den unver-
wirklichten Programmen der Aarauerpartei vorgezogen, waren durch die
Taten ihrer neuen Regierungen gewonnen worden. Als Rengger und La-

harpe am Wiener Kongreß mit russischer Unterstützung wieder einmal
den Fortbestand des jungen Kantons retteten, konnten sie dies bereits im
Namen des aargauischen Volkes tun. Die Bevölkerung stand zu ihrem
Kanton, wünschte sogar, in vermehrtem Maße am Staatsleben beteiligt zu
sein. Die Renggersche Verfassung von 1814 kam diesem Wunsch
allerdings nicht entgegen, engte sie doch durch Zensus und andere

Wahlrechtsbeschränkungen die Teilnahme des Volkes an der Politik weiter
ein. Als Grund wird gerne die Rücksicht auf die neuen Herren Europas

angegeben; bestimmt spielte aber auch die alte Skepsis der
bildungsaristokratischen Führer mit. Die Unzufriedenheit der Bevölkerung
bestand, äußerte sich in verschiedenen Reformversuchen der ausgehenden

zwanziger Jahre und gipfelte 1830 im Zug der Freiämter Bauern gegen
die Hauptstadt. Die neue Verfassung von 1831, die, wie alle
Regenerationsverfassungen der Zeit, vom Volkswillen, von der öffentlichen
Meinung1 beeinflußt war, trug aber in einigen Punkten, die später äußerst

wichtig werden sollten, der aargauischen Sonderstellung Rechnung. Sie

brachte formal das Repräsentativsystem, sah die Parität der Konfessionen

im Großen Rat vor, kümmerte sich vorerst nicht um das unklare
Nebeneinander von Kirche und Staat, das früher oder später zu Konflikten
führen mußte, und enthielt die Verpflichtung zur zehnjährlich
wiederkehrenden Revisionsmöglichkeit. Bereits 1834 erfolgte in den vierzehn
Punkten der Badener Artikel die Stellungnahme der Radikal-Liberalen,
die eine weitgehende Herrschaft des Staates über die Kirche forderten.
Diese von verschiedenen Kantonen beschickte Konferenz rief die katho-

1 E. Zschokke, S.230.

23



lisch-konservative Opposition auf den Plan. Als der Große Rat die Badener

Artikel für das Gebiet des Kantons verbindlich erklärte, entbrannte
der zum Teil mit den Mitteln übelster Demagogie geführte Kampf.

1839 beschließt der Große Rat die vorgesehene Verfassungsrevision.
Den Höhepunkt der nun folgenden Auseinandersetzungen erlebt Welti in
der Kantonshauptstadt mit. Beide Parteien versuchen mit allen Mitteln, die

Arbeiten an einem neuen Entwurf in ihrem Sinne zu beeinflussen. Auf
katholischer Seite formuliert das Bünzer Komitee sein Programm:
Gleichberechtigung von Kirche und Staat, Parität der Verwaltungszweige,

Errichtung eines katholischen und eines reformierten Großratskollegiums.
Die andere Partei hält an den Badener Artikeln fest. Ein erster
Verfassungsentwurf, der einen Kompromiß der beiden Richtungen vorsieht,
wird mit überwältigendem Mehr verworfen. Nur Zurzach und Brugg
sprechen sich für eine gütliche Verständigung aus. Die zweite Vorlage
von 1841, die im Prinzip die liberalen, reformierten Forderungen
berücksichtigt, wild knapp angenommen; in den katholischen Gegenden fällt
wiederum das annehmende Ergebnis von Zurzach auf. Auf diesen knappen,

aber legalen Entscheid reagiert die in Oppositionsstellung gedrängte
katholische Minderheit mit Vorbereitungen zum offenen Widerstand. Im
Freiamt werden Freiheitsbäume errichtet, man glaubt sich nicht an die

Verfassung gebunden. Ein bewaffneter Haufe zieht gegen Aarau, wird
aber durch Regierungstruppen bei Villmergen auseinandergetrieben. Den

Widerstand schüren die Männer des Bünzer Komitees und die Klosterleute,

gegen die sich der Zorn der Radikal-Liberalen wendet. Es ist eigentlich

falsch, in diesem Zusammenhang von Konservativen und Radikal-
Liberalen zu sprechen; es stehen Radikale auf beiden Seiten in leitender

Stellung; oft wäre die Bezeichnung «Brüllradikale», wie sie Jacob Burckhardt

prägte, noch besser am Platze. Jede Ungerechtigkeit der einen

Partei wird prompt durch eine solche der Gegner beantwortet. Auf die

katholische Revolte im Freiamt entgegnet auf reformierter Seite Augustin
Keller mit der Klosteraufhebung. Dieser Schritt ist nicht nur provozierend
und unklug, sondern stellt auch einen eindeutigen Rechtsbruch des

Bundesvertrages dar. Er erweitert den kantonalen Konflikt zugleich zur
gesamtschweizerischen Streitfrage, zum Beginn einer Peripetie, die ihren
Abschluß erst sieben Jahre später mit dem letzten Schuß des Sonderbundskrieges

finden sollte.

In dieses wüste Treiben sieht sich der junge Welti während der vier
Jahre seines Aarauer Aufenthaltes versetzt. Die Ereignisse dieser Jahre

24



bilden seinen ersten Kontakt mit der hohen Politik. Sicher hegt hier eine

Quelle seiner späteren Ablehnung jedes Demagogentums, seines

Mißtrauens gegenüber der Kirche als Institution, seiner Abscheu vor dem

unsauberen Nebeneinander politischer und theologisch-religiöser Motive.
Die Politik beschränkte sich jedoch nicht auf Ratsäle und Volksversammlungen,

sie erfaßte auch die Schulen. Die Tatsache, daß besonders die

Kantonsschule Aarau in die Spannungen und Kämpfe jener Zeit
verwickelt war und daß mehrere ihrer Lehrer aktiv an ihnen teilnahmen, hat
auch auf die Schüler des Institutes gewirkt.

Die Gründung der Aarauer Kantonsschule fällt in die Mediationszeit,
in die Jahre, da Pestalozzi, Fellenberg und Pater Girard ihre Erziehungslehren

verkünden. Die deutsche Romantik propagiert über die Grenzen

hinüber das Studium des Volkstümlichen in Sprache und Überlieferung
als Hauptzweck des Unterrichts. Vor allem sind es aber politische Gründe,
die zur Errichtung der Kantonsschule Aarau, des ersten Institutes dieser

Art in der Schweiz, führten. Wiederum finden wir die von Intellektuellen
und fortschrittlich Gesinnten getragene Aarauerpartei, die in ihrem Kampf
um den Kanton die Bildung der Jugend an erste Stelle rückt. Nach ihrem

Erfolg an der Konsulta scheint die Zeit gekommen, die längst gehegten

Erziehungspläne an die Hand zu nehmen. Was wollte man erreichen mit
der Gründung einer kantonseigenen Mittelschule? Vorerst wollte man
einer Abwanderung der reiferen Jugend an die Akademie Bern entgegenwirken,

die der Aarauerpartei ihrer reaktionären, orthodoxen Haltung

wegen stets ein Dorn im Auge war, dann aber brauchte man sichtbare

Zeugen eigenen Könnens, um die Umwelt und vor allem die Bürger und
Bauern von der Notwendigkeit des Kampfes gegen die anhaltenden Aspirationen

Berns zu überzeugen. Kein anderes Gebiet eignete sich aber hiefür
besser als das des Unterrichtes, da die Berner, die sonst der jungen
Verwaltung des Kantons meistens als Vorbild dienen konnten, in dieser
Hinsicht am wenigsten geleistet hatten. Hier, wo die Leistungen des Gegners
schwach gewesen, galt es, ihn zu übertreffen. Die Sorge um den
ungesicherten Fortbestand des Aargaus führte somit letzten Endes zur Gründung

der Kantonsschule2.

Als deren eigentlicher Stifter wird immer wieder «Vater Meyer aus

Aarau» genannt. Dies ist nur bedingt richtig. Johann Rudolf Meyer3, ein

2 Jörin, Arg 42, S. 172/3.
3 Wolf, Rudolf: Johann Rudolf Meyer, in: Biographien zur Kulturgeschichte der

Schweiz, Zürich 1858/62, S.231 f., und Weisz, S. 197—200.

25



reicher Seidenhändler und kunstbeflissener Idealist romantischer Prägung,
machte sich schon früher um seine Heimatstadt verdient, als er diese auf
eigene Kosten mit frischem Trinkwasser versorgte. Er betrachtete sein

Vermögen «als Darlehen Gottes, um es zum Wohl Anderer zu verwalten»4,
und getreu diesem Grundsatz unterstützte er alle Unternehmungen, die
auf die Entdeckung und Erforschung des Heimatlandes ausgerichtet
waren. Er ist der Schöpfer des «Meyerschen Schweizeratlas», der zum
erstenmal «das Hochgebirge mit einiger Ähnlichkeit»5, darstellte. Dieses

Werk in sechzehn Blättern bildete jahrzehntelang die Grundlage aller
in- und ausländischen Schweizerkarten. Meyer stellte 1786 den
Straßburger Topographen Johann Heinrich Weiß in seinen Dienst und erweiterte

zwei Jahre später seinen Mitarbeiterstab durch einen Engelberger
Bergbauern, Joachim Eugen Müller, der sich als Modellierer und

«Instrumententräger»6 betätigte. Die glänzende Vermessungsarbeit dieser beiden

Angestellten genügte jedoch nicht, um die große Arbeit erfolgreich zu
beenden. Es brauchte den ganzen Unternehmungsgeist und den Optimismus

Meyers, der sogar Napoleon um Unterstützung bat, und nicht zuletzt
auch große finanzielle Opfer, bis 1802 der ganze Schweizeratlas fertig
vorlag7. Von ihm stammt auch die Idee der Linth-Korrektion, die er als

Präsident der Helvetischen Gesellschaft in einer begeisternden Rede

propagierte. «Glücklich würde sich meine Seele schätzen», schließt er mit
lomantischem Pathos, «wenn ich zur Rettung vieler meiner Miteidgenossen

einen Funken hier auf den Altar des Vaterlandes legen könnte, der von
Eurem wohlthuenden Hauche angeflammt würde.»8 Mit gleicher edler

Begeisterung finanzierte er die Arbeit des Luzerners Joseph Reinhart,
136 Bilder aller Schweizertrachten zu malen und damit dem Lande ein
wertvolles Kulturdokument zu sichern. Er war es, der 1802 der Aarauerpartei

die Gründung der neuen Schule durch eine «Stiftung von 80 Louis
d'or auf sechs Jahre»9 möglich machte. Die neue Anstalt, die vorerst
privates Institut blieb, fand Unterstützung bei der Gemeinde Aarau und

4 Wolf, S. 233.

5 Wolf, S.242.

6 Weisz, Leo: Die Schweiz auf alten Karten, Zürich 1945, S. 198.

7 Ebenda.

8 Wolf, S. 244.

9 Zit. bei Wechlin Heinrich EüCEN: Der Aargau als Vermittler deutscher Literatur,

Arg 40 S. 25, 1925.

26



der helvetischen Regierung. Die Stadt, der Stützpunkt der Gründerpartei,
überläßt der Schule das alte Spitalgebäude zu Unterrichtszwecken und
liefert das nötige Brennholz ; die Landesregierung erklärt im Dekret vom
23. Februar 1803, «daß die Regierung, welche die Sorge für die
Volksbildung unter ihre heiligsten Pflichten zählte, sich Glück wünsche, in
diesem Institut ein so wirksames Mittel zu ihren Zwecken zu kennen»,10

und verspricht einen jährlichen Geldbeitrag, der jedoch der politischen

Entwicklung zum Opfer fällt. Der Aarauerpartei war viel daran gelegen,

die Kantonsschule zu verstaatlichen, um ihren Weiterbestand zu sichern.

Um dieses Ziel zu erreichen, mußte man aber schultechnisch etwas

geleistet haben. 1805 berief man Ernst August Evers11, einen Schüler des

Philologen Theodor Wolf, vom königlichen Pädagogium in Halle nach

Aarau. Er führte die Schule aus ihrem bisher rein utilitaristischen
Betrieb zum Typus des neuhumanistischen, norddeutschen Gymnasiums und
verstand es, die richtigen Leute als Lehrer für das Institut zu gewinnen.
Verschiedene Versuche der Konservativen, den Fortbestand der
Kantonsschule zu unterbinden, die in ihren Augen ein Herd gottlosen
Radikalismus' darstellte, scheitern an der geschickten Politik der Aarauerpartei.

Diese vermag sogar die Beschlüsse der Mehrheit im Großen und
Kleinen Rat, wonach zwei konfessionell getrennte Institute geschaffen
werden sollten, in ihrer Ausführung durch den Schulrat, in dem sie die
Überzahl besitzt, zu verhindern. Geschickt führt sie das Schulschifflein
durch die Wogen und Stürme lokaler Rivalitäten, ideologischer Gegensätze

und persönlicher Reibungen in den Hafen der Verstaatlichung, der

im Jahre 1813 glücklich erreicht wird.
Hatte sich der Kampf bisher um das Weiterbestehen des Institutes

gedreht, so beginnt nun das Ringen um den Geist der Anstalt. Beide

poltischen Richtungen versuchen den Lehrplan ihrer Weltanschauung
anzupassen und die Lehrkräfte auf ihre Seite zu ziehen. Aarau war seit der

Helvetik, vor allem aber in den dreißiger Jahren, zu einem Sammelbecken

deutscher Flüchtlinge geworden, und die Großzahl jener freiheitlich

und fortschrittlich Denkenden fand an der neuen Mittelschule des

Kulturkantons Broterwerb und Schutz vor den Verfolgungen ihrer
Landesregierungen. Viele der von der radikalen Regierung protegierten Er¬

io «Die Kantonsschule zu Aarau, eine geschichtliche Darstellung ihrer Verhältnisse
mit urkundlichen Belegen», Aarau 1835, S. 6.

11 Wechlin, S.27f.

27



zieher blieben ihren antireaktionären Ideen auch auf dem Katheder treu,
andere mäßigten sich und korrigierten ihre Haltung im Laufe der Jahre

in konservativem Sinn. Einige wurden Kantonsbürger und beteiligten
sich mit der ganzen Kraft ihrer Persönlichkeit am staatlichen Leben, alle

aber griffen zusammen mit ihren schweizerischen Kollegen in die Diskussionen

und Kämpfe um die Schule ein. Um pädagogische Probleme
handelte es sich dabei weniger als um Glaubensfragen ; entsprechend der
Auseinandersetzung der Zeit prallen auch in der Diskussion um die Kantonsschule

die streng orthodoxe und die freie Auffassung vom Wesen des

Christentums aufeinander. Dabei standen die Konservativen auch in

Schulfragen meist in der Opposition. Aarau entwickelte sich, als nach

den Karlsbader Beschlüssen neue Flüchtlinge kamen, immer mehr zum

Stützpunkt des fortschrittlichen Liberalismus, der unter starkem deutschem

Einfluß stand. Wenn wir die Namen der als ehemalige Burschenschafter

und Demagogen Verfolgten durchgehen, die zwischen 1798 und 1848 nach

dem asylfreundlichen Aarau flohen, werden wir dem Bericht des preußischen

Gesandten Arnim vom 12. Oktober 1819 beistimmen müssen: «Man

befürchtete im Ausland, daß Schriftsteller, die ihr Unwesen in Deutschland

nicht mehr frei treiben könnten, sich in der Schweiz niederlassen

würden, und von dort aus mit Hülfe der Aarauer und anderer Pressen

Deutschland mit den Mißgeburten ihrer Feder heimsuchen könnten.»12

Bereits 1819 finden wir den ersten Burschenschafter als Deutschlehrer an

der Kantonsschule: Ernst Münch13, der sich später der Geschichte
zuwendet und in der Reformationszeit die Parallelen zum Freiheitsstreben
seiner deutschen Gegenwart sucht.

Sein Nachfolger im Amt, Adolf Ludwig Follen, scheint sich mit den

kleinbürgerlichen Verhältnissen seiner neuen Arbeitsstätte nicht gut
abgefunden zu haben. «Hätte ich nicht eine in Unwahrheit des ganzen Daseins

und in Bosheit gemeiner Seelen versunkene Stadt gegen mich gehabt,

so würde mich meine Kränklichkeit gleichwohl noch lange nicht aus
diesem Wirkungskreise entfernt haben, aber es ist keine Freude beim

Rebbau, wenn die Ziegenböcke über Nacht abkauen, was über Tag
Hübsches gewachsen ist.»14 Als typischer Vertreter einer patriotischen Romantik

ist ihm das politische Treiben im Kanton ein Greuel, «denn in Meister

12 Zit. bei Wechlin, S.35.
13 ADB 22, S. 714 f.
14 Brief Follens an Ludwig Tieck vom 23. Januar 1828 bei WECHLIN, S. 51.

28



Zschokkes freiem Aargau ist man liberal, republikanisch, also ein Feind

von allem, was eine Regierung gut dünkt, und die unermüdlichste und

schamloseste Lüge und Verleumdung, welcher kein autokratisch über dem

Parteigetriebe erhabener, durchgreifender Herrschaftswille entgegen treten

kann, behält überall das Feld oder doch das Straßenpflaster.»15 Wenn

seine Beurteilung der Politik auch ungerecht und subjektiv bleibt, so wird
Folien als Vermittler deutschen Denkens und deutscher Literatur um so

wichtiger. Er ist es, der zum erstenmal in Aarau die Gedanken Jakob
Grimms über Sprache und Literatur verkündet. «Ursprünglich ist Poesie

Offenbarung», ihr Mittel die Sprache, «und zwar Sprache mit Wohlklang
und Wohlbelebung: Gesang!» Er will die Pflege des Griechischen und des

Lateins gewahrt wissen, «weil ohne sie das Verständnis aller neuen Sprachen

unmöglich ist, überhaupt ohne Kenntnis derselben jener große

Gegensatz der antiken und modernen Welt, mithin unserer eigenen
Existenz und Stellung in der Weltgeschichte und zum Ganzen, nicht zu

begreifen ist. Die Sprache eines Volkes ist sein Organ, sein Leib, ist die

Verwirklichung und Objektivierung seines Geistes». Deshalb fordert Folien

die vergleichende Sprachforschung im Sinne Jakob Grimms, unter
welchem «die Grammatik der Muttersprache, die unter Gottsched ein

Folterbrett, unter Adelung eine Vivisektion erschien, uns zur
Lebensgeschichte einer unermüdlich sorgenden und geliebten Mutter wurde.»16

1827, als Folien nach Zürich zog und dort auch den jungen Gottfried
Keller durch sein romantisches Denken beeinflußte, folgte ihm im Amt
Abraham Emanuel Fröhlich17, der Schweizer Fabeldichter. Es scheint

im damaligen Aarau Sitte gewesen zu sein, von jedem neuen Lehrer der

Kantonsschule bei seiner Ankunft gleich auch eine eindeutige politische
Stellungnahme zu verlangen. Fröhlich hätte einer gemäßigt-freisinnigen
Mitte angehört, es fiel ihm schwer, sich einer der extremen Richtungen
anzuschließen. Nach dem Volksaufstand von 1830, den er als Erhebung
des Pöbels mißbilligte, schlug er sich zu den Konservativen, deren Orthodoxie

dem Theologen Fröhlich sympathischer schien als die Freidenkerei
der Radikalen. Aus seinem Mißtrauen gegen die Herrschaft des Volkes

15 Ebenda Wechlin, S. 55.
16 Follen, Adolf Ludwig: Bildersaal deutscher Dichtung, 2 Teile, Winterthur

1828/29, Vorrede, S. IX—XV.
17 Faesi, Robert: A. E. Fröhlich, Diss. Zürich 1907. — Wechlin, S. 61 f. — Kaes-

lin Hans: Unsere obern Mittelschulen im Kampf der Weltanschauungen, Aarauer
Neujahrsblätter 1948, S.43L

29



und seiner Vertreter, allen voran Augustin Keller, betätigte er sich in
der Folgezeit in Zeitungen und poetischen Werken als Streiter der

Opposition, wobei er besonders die übertriebene Fortschrittsgläubigkeit der

liberalen Zeitgenossen aufs Korn nahm und lächerlich machte. Scharfe, oft

ungerechte Angriffe auf seine Gegner, bei denen er nur üble
Beweggründe vermutete, kosteten ihm 1835 seine Stelle. Unentwegt kämpfte er
aber weiter an der Seite Gotthelfs, dem er sich auch durch persönliche
Freundschaft verbunden wußte18, ohne ihm jedoch an dichterischem Können

je nahe zu kommen. Großen Anteil an seiner damaligen Berühmtheit
als Fabeldichter hatte der geniale Martin Disteli, der die politisch-
satyrischen Gedichte Fröhlichs in den «Alpenrosen» illustrierte.

Von bleibendem Einfluß auf Schule und Stadt war das Wirken Wolfgang

Menzels, der nach seiner vierjährigen Tätigkeit als Lehrer für
Turnen und Griechisch an der Kantonsschule auch als Redaktor des

«Cotta'schen Literaturblattes» in Stuttgart mit Aarau in Verbindung
blieb. Er machte sich in der Schweiz als Verkünder Jahns verdient und

fügte das Turnen in den Rahmen der allgemeinen Schulfächer ein. In
seinen «Denkwürdigkeiten»19 entwirft er ein treffliches Bild des liberalen
Aarau der zwanziger Jahre: «Aarau war damals eine der vorgerücktesten
Städte der Schweiz, im Gegensatz zu Zürich und Bern, den alten Bollwerken

der Aristokratie ; ein Zufluchtsort und Hauptherd alter und neuer
Demokratie. Man sah hier noch alte Größen der Helvetik, wie Zschokke, Rengger
und andere und auch schon die eben aufwachsenden Größen des Radikalismus,

z. B. den nachherigen Seminardirektor Augustin Keller, den ich unter
meine Schüler zählte. Genug, Aarau war eine ganz moderne Stadt.»20

Aber nicht nur von Seiten der Kantonsschule wurde das politische
und geistige Leben der Stadt befruchtet, sondern auch aus den Kreisen
des Lehrerseminars, in denen Augustin Keller die führende Rolle spielte,
und durch den «Lehrverein». Dieser setzte sich die Hebung der
Volkswohlfahrt zum Ziel und darf als erster, wenn auch nicht vollständig
geglückter Versuch einer Volkshochschule nach dem Vorbild der
burschenschaftlichen «Kränzchen» gelten. Seine Gründer waren Männer von

18 Manuel, Carl: Albert Bitzius, in: Jeremias Gotthelfs gesammelten Schriften,
Berlin 1861, 24. Band, S. 150 f.

19 Wolfgang Menzels Denkwürdigkeiten, herausgegeben von KoNRAD Menzei,
Bielefeld 1877.

20 Menzel, Denkwürdigkeiten, S. 250/1.

30



bedeutendem Format. Neben Heinrich Zschokke, dem führenden
Journalisten des damaligen Radikal-Liberalismus, setzte sich der Romantiker

Karl Rudolf Tanner für die neue Idee ein; ihnen zur Seite stand der

Schelling-Schüler und einzige spekulative Philosoph der Schweiz, Paul
Vital Troxler21, der den Lehrverein dank seinem großen persönlichen
Einfluß auf eine neue, wissenschaftliche Stufe zu heben vermochte. Der
letzte im Bunde der Gründer wrar kein geringerer als Friedrich List,
der berühmte deutsche Nationalökonom, den die Stadt trotz ihren Bemühungen

nicht vor der Auslieferung an Württemberg bewahren konnte. Als
weiterer Romantiker weilte Josef von Lassberg zwei Jahre in Aarau.

Zentrum des geistigen Lebens war jedoch der berühmteste und
bekannteste unter allen Flüchtlingen von damals: Josef von Görres.
Er, der ehemalige Heidelberger Romantiker aus dem Kreis der Arnim,
Brentano, Eichendorff und Jung-Stilling, hatte im «Rheinischen Merkur»
den Kampf um die deutsche Nationalitätsidee entfacht, war 1820 in die

Schweiz gekommen und lenkte durch seine in Aarau verfaßte Schrift
«Europa und die Revolution» die bösen Blicke der europäischen Herrscher
auf diese Stadt. Bereits in dieser Broschüre22 wie auch in seiner Beschreibung

Aaraus um 1820 kündet sich seine Hinwendung zu einem
mystischkatholischen Konservativismus an. «Das Wesen will mir hier nicht sonderlich

gefallen, die Leute sind wie zusammengeliehen aus vielen Orten und es

verbindet sich nicht recht zu einem Gusse und Charakter». Die Berner

Herrschaft findet seine Anerkennung: «Der Kanton hat ehemals zu Bern

gehört, die verstanden wohl zu regieren in ihrer guten Zeit, zuletzt aber

waren sie, wie alles, faul und wurmstichig geworden und darum hat in
letzter Zeit der Kanton sich von ihnen abgerissen. Dabei ist manches alte

Verstockte mit hinüber geschwemmt worden, zugleich ist auch die ganze
neue Herrlichkeit, worüber sie jetzt so jubilieren, eingezogen. Ihre
Regierung ist aus allerlei Leuten, zum guten Teil Ausländer, zusammengesetzt,

sie haben nun schon ein gutes Ende der Papierwirtschaft, der

Schnüfflerei, der Soldatenspielerei und Aufklärerei mitgemacht, so

daß ich diesen Kanton ganz eigentlich für die Pforte halte, durch die all
diese Vortrefflichkeiten ihren Einzug in die Berge nehmen ,»23 Spöttisch

bemerkt er über den Lehrverein: «Auch haben sie eine Schule ange-

21 Gagliardi, II, S. 824.

22 Manuel, S. 150.

23 GÖRRES, geschriebene Briefe I, S. 177—9.

31



legt, worin sie die Bauernbuben von 18—24 Jahren zusammen treiben,
denen lesen sie nun Staatsrecht und Physik und Diplomatie und alles

mögliche, daß ihnen die Schädelnähte auseinanderweichen.»23

Das bunte Vielerlei der Personen und Meinungen •— die Verschiedenheit

der Beurteilung des damaligen Aarau springt in die Augen —
wirkte anregend auf das Leben der Stadt und gärte als Sauerteig unter
ihren Bewohnern. Uneinheitlich, wie ihre Anschauungen, waren auch die

Motive, die all diese Flüchtlinge nach Aarau führten. Politisch Verfolgte
stehen neben Männern, die durch Zufall oder aus sachlichen Interessen

hieher kamen. Zur ersten Kategorie gehörte List, während Laßberg nach

Aarau reiste, um Studien in der Kantonsbibliothek zu machen und Görres

zu sehen.

Wohl gehört die Blütezeit dieses geistigen Lebens bereits der Vergangenheit

an, als der junge Emil Welti das Gymnasium bezieht, aber immer
noch findet sich jener Lehrertyp in der Anstalt, der seine politische
Meinung im Unterricht verkündet und in Ratsaal und Öffentlichkeit für seine

pädagogischen Ansichten eintritt. Zwei Männer dieser Art haben das Weltbild

und die Persönlichkeit Emil Weltis in ganz entscheidendem Maß

beeinflußt: der Deutschlehrer Emil Ludwig Rochholz und der Philolog
Rudolf R. Rauchenstein, zwei nach Herkunft, Charakter und Temperament

grundverschiedene Naturen.

Der Bayer Emil Ludwig Rochholz (1809—1892)24, kam 1833 als

Flüchtling in die Schweiz. Durch haltlose Verdächtigungen, die ihn mit
dem Frankfurter Putsch desselben Jahres in Verbindung bringen wollten,

war er mitten aus seinem Münchner Studium herausgerissen worden und

fand bei Fellenberg in Hofwyl eine erste Anstellung als Sekretär und

Deutschlehrer, die er wegen eines leidigen Rechtsstreites mit dem Leiter
des Institutes 1834 wieder verließ. Vorübergehend als freier Schriftsteller
in Bern tätig, erteilte er Unterricht am Gymnasium Biel und wurde 1836

als Nachfolger Fröhlichs nach Aarau gewählt, wo er als umstrittene und

angefeindete, von seinen Schülern hochverehrte Persönlichkeit bis 1866

als Hauptlehrer des inzwischen reorganisierten Gymnasiums wirkte. Schon

der Prüfungsbericht über seine Probelektion vom 24. März 1836 erkannte

klar die Problematik seines Unterrichts: «Rochholz, früher Jurist, dann

aus innerer Neigung dem Studium der deutschen Geschichte, Sprache und

24 Hunziker, Jakob : E. L. Rochholz, PK 1892/93, Anhang. — Kaeslin. — Eduard
Schröder, ADB 53, S. 415.

32



Literatur ergeben, offenbarte in seiner Prüfung das Ergebnis eines solchen

mit Liebe ergriffenen und mit Geist verfolgten, aber unsystematischen
Studiums. Auch seine Antworten aus Rhetorik und Methodologie des

Unterrichts zeigten mehr geistreiche Ansichten als spezielles Studium.»25

War Rochholz schon als Pädagoge, wenigstens in den ersten Jahren seiner

Tätigkeit, angezweifelt, so trug ihm seine Art, den Unterricht durch

eigene, extreme Anschauungen über Politik und Religion zu bereichern,
die grimmige Feindschaft der Konservativen, Geistlichen und Kleinlichen
ein, allen voran die seines Vorgängers Fröhlich. «Im Ausland als Anführer
von Barrikaden auf Mitbürger geschossen zu haben, dann feldflüchtig
und verbannt oder zum Zuchthaus verurteilt worden zu sein, das scheint

gegenwärtig das beßte und unbedingteste Wahlfähigkeitszeugnis. Nicht
einmal nach Gründlichkeit der Kenntnisse wird gefragt, auch nicht nach

dem Lehrtalent, nach persönlicher Würde, auch nicht nach Wandel und
Glauben durchaus nicht» — so schleudert Fröhlich in seiner Novelle
«Die Wittwe» unbegründte und unwahre Behauptungen gegen Rochholz
und dessen radikale Protektoren26. Seine Ansichten über die Religion,
deren Niederschlag sich auch in den Aufsätzen seiner Schüler findet,
gingen zurück auf Haßgefühle gegen die jede Glaubensfreiheit
unterdrückenden Erziehungsmethoden einer katholischen Schule27, in die der

junge Protestant gegen seinen Willen gesteckt worden war, und auf
naturphilosophische Gedanken seines Lehrers Schelling, als dessen Lieblingsschüler

Rochholz in München galt28. Der Haß gegen den Gewissenszwang,
den er seit seiner Kindheit im Herzen trug, steigerte sich in ihm zum
Zweifel am Christentum überhaupt. «Man kann sich fragen, ob der für
altvolkstümliche Überlieferung begeisterte Mann, der in Sage und Märchen

und Sitte und Brauch mit Vorliebe Altheidnisches aufspürte, nicht
im Grund der Meinung war, daß die Übernahme des Christentums durch

25 Zit. bei Hunziker, Rochholz, S. 20.

26 Die Wittwe, in: Novellen von Abraham Emanuel Fröhlich, Frauenfeld 1853,

S.43—87; zit. Stelle: S.50.
27 Stift Neuburg an der Donau.

28 Diese Ansicht wird durch einen Brief von Rochholz' Schwager Hermann bestätigt :

«Vor einigen Tagen begegnete ich Schelling, der sich ohne meine Veranlassung
auf's teilnehmendste nach Dir erkundigte, es bedauernd, daß du ihn nicht öfters
besuchst, während er stets dein Talent mit Freude bemerkt und geschätzt habe;
er werde dir mit Vergnügen brieflich, wenn du es nötig habest und er etwas wirken

könne, förderlich sein.» Neben Schelling setzte sich auch der Dichter Platen
für Rochholz ein.

3 33



die Germanen zu einer Fehlentwicklung geführt habe.»29 In der Natur-
und Identitätsphilosophie Schellings glaubte Rochholz den Ersatz für die

verlorengegangene Religion gefunden zu haben. Zu Unrecht deutete er
jedoch die pantheistischen Gedanken des Philosophen in seinem Unterricht

als bewußte Angriffe gegen Christentum und Theologie. Dies bot
natürlich den Konservativen unter Fröhlichs Führung Gelegenheit zu
immer wiederkehrenden Agitationen gegen den verhaßten Antichristen.
Im Philosophieunterricht, den Rochholz von 1837 bis 1845, also auch
während der Zeit, da Welti Zögling des Gymnasiums war, leitete,
führte der Lehrer anhand von Schellings «Methodologie des aca-

demischen Studiums»30 heftige, oft taktlose Gegenschläge gegen seine

konservativen Feinde31. «Die Professoren müssen das Volk, wie die

Herren (Schulräte) meinen im Geiste der Zeit und der sogenannten
Regierungsmaximen erziehen, d. h. im Geist des Unglaubens und der
Frechheit oder des Fortschritts, wie sie sich in ihrer gänzlichen Verkehrtheit

ausdrücken Und ein solcher Mensch soll noch christlichen
Religionsunterricht ertheilen! Man hört daraus auch allerlei: Moses habe sich
auch auf die Künste der ägyptischen Taschenspieler verstanden, und
Christus sey ein Republikaner gewesen!»32 So wettert Fröhlich in seiner

Novelle, die den erfolgreichen Kampf einer Mutter gegen den ketzerischen
Professor (Rochholz) zum Inhalt hat.

Auf politischem Gebiet blieb Rochholz zeitlebens Deutscher. In seinen

Äußerungen über das schweizerische Staatsleben drückte er sich oft
abschätzig aus, und noch 1845, als er sich wegen erneuten Angriffen
gegen seine Person um eine Rektoratsstelle in Nürnberg bewirbt, stehen

die Sätze: «In Deutschland allein liegt der Grund meines Wissens und
meines Fleißes, dort ist der natürliche Kreis meiner Zuhörer. Widerwillig
oder teilnahmslos konsumiert der unrettbare Schweizer Partikularismus

unsern litterarischen Erwerb.»33 Bereits früher warnte ihn deshalb seine

Braut, «nicht aus Überspanntheit, Deutschtümmelei, Trotz gegen Schwei-

29 Kaeslin, S. 49.

30 Schelling : Vorlesungen über die Methode des academischen Studiums, 3. Aus¬

gabe, Stuttgart und Tübingen 1830.

31 «... wenn engherziger dogmatischer Konfessionalismus bei uns niemals so recht
hat Boden finden können, so ist das mit einem Rochholz zu verdanken.» Kaeslin,
S.53.

32 Die Wittwe, S. 50 f.
33 Zit. bei Hunziker, Rochholz, S. 27.

34



zerblut an diesen oder jenen Lump» — gemeint sind die vielen

unterstützungsbedürftigen deutschen Flüchtlinge, die Rochholz oft über sein

Vermögen mit Geld versah, — «seine Mittel zu verschwenden».34 Neben

einer, durch Geburt und Herkunft seiner Bildung bedingten Reichstreue
steht aber die reichsfeindliche Erinnerung an die Erziehung in Neuburg
und an die unwürdigen Verdächtigungen und Verfolgungen von Seiten

seines katholisch-bayrischen Landesherrn. Deutschtum und kirchliche
Herrschaft scheinen ihm deshalb unvereinbar, und in den Dienst dieses

Credo stellt er sein ganzes politisches Wirken, dem er auch seine

Fachgebiete als Lehrer unterordnet. Lange Zeit schützt ihn die radikale Regierung

gegen die Angriffe der Konservativen, und vor allem findet Augustin
Keller immer wieder warme Worte der Verteidigung35. 1841/42 übertrug
man ihm sogar das Rektorat des Gymnasiums.

Auch als Lehrer36 unterschied sich Rochholz von seinem Gegner und

Vorgänger Fröhlich, den er als Pädagoge übertraf. Fröhlich verkörperte
den strengen Schulmeister alter Schule, sein Nachfolger pflegte die
moderne Unterrichtsmethode, führte seine Schüler ohne äußeren Zwang
und ließ in Diskussionen und Aufsätzen auch andersgerichtete Meinungen
gelten. «Es ist eine gewisse Kameradschaft zwischen Lehrern und Schü-

34 Zit. bei Hunziker, Rochholz, S. 20.

35 So vor allem beim ersten Angriff von 1839, demzufolge «Rochholz antichristlich
auf die Schüler» wirke. Als Beispiel wurden Schüleraufsätze zitiert. «Wenn im
Jahre 1839 eine aargauische Erziehungsbehörde den zur Hochschule reifen
Jünglingen die Werke Lessings (von dessen Ringparabel handelt der angegriffene Aufsatz)

verbietet, so wird sie sich den selben Lorbeer um die Schläfe winden, welche
sich die rechtgläubige Regierung von Solothurn im Jahre 1804 durch den
Beschluß erwarb: daß die Pestalozzi'sche Methode im Kanton zu keinen Zeiten
eingeführt werden dürfe. Überlassen wir solche Embleme dem neuen Heiland von
Zürich, den Sternen des Aargaus stünden sie schlecht.» Zit. bei HUNZIKER.

Rochholz, S.22.

36 «Rochholz besaß weder die Gabe des Elementarisierens, noch den grammatischen
Drill, er kehrte sich auch häufig allzuwenig an die Individualität des Schülers,
aber er war ein höchst intensiv arbeitender Lehrer, ein denkender Kopf, ein
unerschrockener, kühner Geist, der seinen Gegenstand allseitig und bis in die
letzten Konsequenzen durchdrang, sich mit ihm identifizierte, und der durch
höchst lebendige Darstellung, unterstützt von außergewöhnlicher Sprachgewalt,
regste Phantasie und immer schlagfertige Diätetik seine Schüler beherrschte, hinriß

und begeisterte. Daß er dann über die geistig nicht Regsamen, Träger und
Unfähigen die gefürchtete Geisfei seiner rücksichtslosen Kritik schwang, — das
hat ihm allerdings viele Gegner, ja Feinde zugezogen.» HUNZIKER, S. 26.

35



lern, die mir zuwider ist», bemerkt Fröhlich nicht ohne heimlichen Neid

in seiner obenerwähnten Novelle. Allerdings förderte Rochholz nur die

intelligenteren, sprühenderen Köpfe; träge und mittelmäßige Zöglinge
stellte er vor den Kameraden bloß oder ließ sie einfach unbeachtet. Für
die Jünglinge der Kantonsschule verkörperte Rochholz das Genie schlechthin,

er war ihnen Vorbild eines allseitig Gebildeten; um strenge
Wissenschaftlichkeit kümmerten sie sich noch nicht. Sein Deutschunterricht
stützte sich, ähnlich wie wir es bei Folien angetroffen haben, ganz auf die

Germanistik der romantischen Schule Grimms, die er mit geradezu

religiöser Verehrung37 vertrat. Mit Recht nennt ihn die «Allgemeine
Deutsche Biographie»38 einen «Mytholog und Sagen forscher». In den

alten Sagen, Märchen, Bräuchen und Sitten sieht er den Kern aller
dichterischen und weltanschaulichen Äußerungen. Hier findet er auch die Idee

der Nationalität begründet, die er gegen den Kosmopolitismus der Zeit

verteidigt und in den Ereignissen von 1870/71 verherrlicht. Von der

Erforschung allen Volksgutes zeugt auch sein riesiges Werk als Schriftsteller,

dessen Material er von seinen Schülern aus dem Gebiet des ganzen
Kantons zusammentragen ließ. Die willkürliche Auswahl und die unsachliche

Überprüfung der Quellen stellen jedoch die Wissenschaftlichkeit
seiner Arbeiten in Frage, und sogar sein Schüler und Jünger Jakob
Hunziker, aus dessen Feder die zuverlässigste Biographie Rochholzens

stammt, kommt hier um eine kritische Beurteilung nicht herum.

Die vielseitige, aber problematische Gestalt des in den dreißiger Jahren

seines Lebens stehenden Rochholz hat auf das Denken des jungen Welti

großen Einfluß gehabt. Der aufnahmefähigen und aufnahmebereiten

Erwartung des Jünglings kam die geistvolle, ausstrahlende Natur des Lehrers

weilgehend entgegen. Hier begeistert sich Welti für die Fülle deutscher

Literatur, hier macht er seine erste Bekanntschaft mit der Welt Schellings,
hier werden seine Zweifel an den konfessionellen Kämpfen der Zeit bestätigt.

Es ist wohl nicht zuviel gesagt, wenn wir behaupten, daß Welti in
der Begegnung mit Rochholz, dessen Lehrer Schelling und Puchta39 auch

37 ROCHHOLZ : Deutsche Arbeitsentwürfe zur Bildung des Denk-Sprachvermögens
auf höheren Lehranstalten, Band I (Lehrbrief über den Stil), S. 22. «... hier
beginnt jene göttliche Wirkung des völkergesellenden Wortes, welche bald die

einen den Genius der Sprache, bald die andern Gott selbst in der Sprache

nennen.»
38 ADB 53, S. 415.

39 Jurist und Schüler Savignys.

36



seine eigenen Leitsterne in den Universitätsjahren werden sollten, seine

ganze Studienzeit in Deutschland vorauserlebte. Die romantische Richtung

des Deutschunterrichtes mit ihrer Betonung alles Volkstümlichen

ist wohl auch der Grund für die hohe Meinung, die Welti in späterer
Zeit immer wieder vom «Volk» hat. Über diesen Einfluß von Rochholz

berichtet uns der Klassenkamerad und Freund Weltis, Pfarrer Jakob
MURI von Schinznach, in seinen «Erinnerungen an Herrn Bundesrat

Welti»40 an verschiedenen Stellen. «Deutsch! Da war der Höhe- und

Glanzpunkt in Weltis Denken und Arbeiten, nicht sowohl wegen des

Inhalts und der Schönheit der Werke unserer Dichter, sondern es war die

originelle, geniale Art der Auffassung und Behandlung von Seite des

Lehrers (Rochholz), was den Geist des Schülers so mächtig anzog. Die
oft überraschend herrlichen Gedanken, Geistesblitze und Behauptungen
des von Welti hochverehrten Lehrers, die eigentümliche pädagogische Art
des Unterrichtes und die (oft sehr zweifelhaft begründete) Siegesgewißheit

der Aussprüche Rochholzens sprechen den Welti in merkwürdiger
Weise an. Der geniale, phantastische, oft sprungweis denkende, barock
urtheilende Lehrer, und der tief rationelle, ruhig denkende, geistesklare

Schüler; der Mann mit seiner lückenhaften, wissenschaftlichen Bildung
und der gründlich, solid wissenschaftlich sich bildende Jüngling — das

war ein Gegensatz eigenster Art und doch welch ein Zusammenklang!»41
Die hohen, für mittelmäßig Begabte überspannten Ansprüche, die Rochholz

an seine Schüler stellte, finden wir durch die Themata der Aufsätze

Weltis bestätigt.42 «Die Schwächen des Lehrers sah Welti wohl und sagte

40 FA, 9.

41 Muri, S. 18/9.
42 In diesen Aufsätzen finden wir auf kleinem Raum die ganze Tendenz des Roch-

holzschen Deutschunterrichts zusammengedrängt. «Worin haben Volksfeste ihre
nationale Kraft und Weihe?» «Wie ist die Ansicht entstanden, daß Lügner und
Dichter eins seien?» «Über die Art der Poesie, die sich in der Schillerschen

Lyrik der Volkspoesie nähert.» «Warum werden die beiden Lieder Schillers,
.Frisch auf, Kameraden ...' und ,Ein freies Leben führen wir', vom Volke so

häufig gesungen?» «St. Verena» und «Die Siebenschläfer»; alle diese Fragestellungen

befassen sich mit dem Problem der Volkspoesie nach Herkunft und
Überlieferung. Die Arbeiten «Über den Satz Schellings: ,Die Idee ist auch das

Seyn'», «Das romantische Element in den Gedichten des «Neuen Freidank'» (des

von Rochholz geschaffenen Lehrmittels der Kantonsschule Aarau) befassen sich
mit der Identitätsphilosophie Schellings und der Romantik. Der Aufsatz über
Schillers Erzählung «Der Verbrecher aus verlorener Ehre» nimmt Stellung gegen
den «unwürdigen Gegenstand» des Themas; die Ausführungen über den «Oberon»

37



oft gerade heraus, seine Literaturgeschichte sei weite Strecken lang Nichts
als geniales Geflunker, — und von der philosophischen Propädeutik (wir
traktierten ein Jahr lang Schellings Methode des akademischen Studiums)
verstehe Rochholz so viel, d. h. so wenig wie wir; seine unbegreifliche
Geringschätzung Schillers und die verächtliche Diskreditierung seiner

Werke sei nicht nur ungerecht, sondern unnobel.»43 Dafür standen Goethe,
dessen pantheistisches Denken in vielem Schelling nahe steht, und
Lessing, der Rochholz wegen seiner aufklärerischen Haltung in Religionsfragen

sympathisch sein mußte, in hohen Ehren. Weltis Beeinflussung
durch Rochholz war mächtig, stark, romantisch; in reiferen Jahren hat

er sich von dessen Ideen immer mehr distanziert. Dankbare Treue
bewahrte er dem Lehrer jedoch sein ganzes Leben lang.

Weniger auffallend, aber von längerer Dauer war der Einfluß des

Philologen und Rektors Rudolf R. Rauchenstein44 (1798—1879). Er

war Aargauer, Sohn eines Messerschmieds in Brugg und bezog nach dem

Besuch des Gymnasiums Bern die dortige Akademie, wo er als
Klassenkamerad Gotthelfs45 Theologie zu studieren gedachte. Im Unterricht
herrschten damals reichlich veraltete Zustände. Aus den Briefen des jungen

Gotthelf an seinen Vetter Bernhard Studer46 ist zu entnehmen, daß

die philosophische Bildung der Studenten sehr oberflächlich betrieben

wurde; mit den alten Sprachen stand es nicht viel besser. Erst die

Berufung des Professors Döderlein von Jena nach Bern verbesserte die
Verhältnisse; für Rauchenstein wurde dieser Mann richtunggebend und
vorbildlich für seinen Lebensberuf. Durch ihn angespornt, wandte er sich

von der Theologie ab, studierte in Breslau die alten Sprachen und Literaturen

und glänzte besonders im Seminar des Neuhumanisten und Freundes

von Goethe, Franz Passov. Aber auch als Burschenschafter, eifriger Turner
und Fechter stellte der junge Aargauer seinen Mann, kehrte nach einer

Wanderung quer durch Deutschland in die Heimat zurück und fand im

greifen Wielands welsche Art der Dichterei an. Einzig Goethe und Shakespeare
wurden in Arbeiten über die «Achilleis» und den «Hamlet» positiv bewertet,
wobei der Aufsatz Weltis über den dänischen Prinzen durch hervorragenden
Aufbau und wohldurchdachte Ideenführung besonders hervorsticht.

43 Muri, S.20/1.
44 Fröhlich, Franz: Zur Erinnerung an Alt-Rektor Prof. Dr. Rudolf Rauchenstein,

PK 1880. — ADB 27, S.393L (Schumann).
45 Manuel, S. 14.

46 Manuel, S. 13/4.

38



damaligen Sammelbecken junger Pädagogen, in Hofwyl bei Fellenberg,
sein erstes Wirkungsfeld als Lehrer. Sein opus primum, eine Publikation
über Demosthenes, erregte die Aufmerksamkeit Renggers, der den Drei-

undzwanzigjährigen an die Kantonsschule Aarau berief und ihm neben

dem Unterricht der alten Sprachen auch die Leitung der Anstaltsbibliothek

übertrug, welche Rauchenstein mit seinem treuen Gehilfen, dem

Gymnasiasten Augustin Keller, besorgte. Dem Brauch der Zeit folgend,
hatte der junge Burschenschafter zu den politischen Ereignissen in der

Hauptstadt Stellung zu nehmen. Ähnlich wie bei seinem Kollegen Fröhlich,
wurden für den lange Zeit am öffentlichen Leben Uninteressierten die
Wirren des Jahres 1830 entscheidend. Wie viele andere Lehrer der Schule,
versucht auch Rauchenstein, in konservativem Sinn auf die Neugestaltung
der kantonalen Verfassung zu wirken ; er konnte dies um so mehr, als ihn
1831 seine Heimatgemeinde Brugg in den Großen Rat delegierte. Dabei

geriet er bald mit dem Lehrverein, der unter Führung Karl Rudolf Tanners

zu den Vorkämpfern der radikalen Revision gehörte, in Konflikt. Bei
den Angriffen dieser Kreise gegen die «veraltete, rückständige»
Kantonsschule kommt auch Rauchenstein schlecht weg47. Auf die Forderung
einer «neuen Organisation des höheren Schulwesens»48 antwortet er in

47 Die «Appenzellerzeitung», der «Eidgenosse» und auch der «Schweizerbote» wettern

gegen Kantonsschule und Lehrer. Auf Rauchenstein zielen folgende Angriffe:
«Das Altertum, zu dessen Vertreter Dir, Pedanten, Euch aufwerft, das Altertum
gründete seine Bildung auf Gleichheit und Freiheit Der Geheimdienst eines

veralteten Unsinns wird vornehm Humanismus genannt und seine Priester
titulieren sich Humanisten. Sie sperren sich gegen alle Controlle und Verbesserung.
Mitten in der Schule haben sie eine dicke Bretterwand aufgeführt und ins

gelehrte Prunkzimmer rechts Wortlehre und Sprachen aufgehängt, ins bürgerliche
Gemach links Kenntnisse und Sachen niedergelegt. Die Schule ist besonders auf
Zucht und Abrichtung der künftigen geistlichen und weltlichen Großthiere angelegt,

beinebens Versorgungsanstalt literarischer Konstabier und Feuerwerker oder
Großbuchstabier. Wir wollen Volksschulen, nicht Schulen unserer alten
Kantonsregierungen, in welchen auf unsere Kosten neue Junker Wolfenschieße erzogen
werden.» Zit. bei Franz Fröhlich, S. 8.

48 Aus der «Ehrerbietigen Zuschrift mehrerer Kantonsbürger an den großen Rath des

Kantons Aargau, in Betreff einer neuen Organisation des höheren Schulwesens»,
30. Januar 1832, Aarau : «Wir klagen nicht, daß die Staatsunkosten für eine Cen-

tralschule zu groß seyen, aber fragen müssen wir, was sie denn dafür im Sinne
des Staates leisten; die Erfahrung antwortet: .nichts'!» Gegen Rauchenstein und
seine konservativen Kollegen: «Wer hat seine giftigen Schwerter, die Aargauer-
zeitung und die freien Stimmen — jene Schandflecken des aargauischen Na-

39



einer mutigen Broschüre im Namen «einiger Lehrer» in sachlichem,

begründetem Ton'9.
Als Großrat, dessen glänzende Reden keinen sturen, kleinlichen Konservativen

zu erkennen geben, äußerte er sich auch zu den konfessionellen

Streitfragen der Zeit. Und hier gehört er zu der kleinen Zahl Besonnener,
die auch im hitzigen Gegeneinander der Extreme klaren Kopf bewahrt
und Katholiken und Protestanten zu christlicher Versöhnlichkeit, zur
Toleranz aufruft. Diese Haltung trug ihm von beiden Parteien den
Verdacht des Opportunismus ein, was ihn jedoch nicht in seinem Glauben als

Vermittler erschüttert hat. So verurteilt er das radikale Vorgehen gegen
die Katholiken im Freiamt von 183550, bekennt sich jedoch zu Klosteraufhebung

und Jesuitenverbot. Der große Mut, mit dem dieser überzeugte
Protestant politischen Fehlern beider Richtungen gegenübertrat,
verschaffte ihm allmählich doch die Achtung seiner Mitbürger. «Ich trage
meinen Patriotismus und meine Liebe zum Vaterland im Herzen und
handle darnach, aber ich habe nicht nötig sie auszuposaunen.» Mit
demselben bescheidenen Stolz äußert sich Rauchenstein über seine politische
Tätigkeit in seiner Selbst- und Rückschau51. Seiner persönlichen Integrität

mens! —, die des Volkes keimendes Freiheitsgefühl meuterisch zu verderben

gedachten, in der Person des Verfassungsrathes den Willen der Nation
verfolgten und bekämpften, und als die einzigen Organe der erklärten Volks- und
Freiheitsfeinde wirkten, — wer hat sie geschmiedet und geschliffen? Es waren
und sind vom Staate angestellte und vom Volk bezahlte Erzieher unserer Jugend
an der Kantonsschule!»

49 In der Broschüre «Über die Aargauische Kantonsschule und die gegen sie

gemachten Angriffe» (31. Januar 1832, Aarau), zu deren Hauptredaktoren
Rauchenstein gehört, werden die erhobenen Vorwürfe zurückgewiesen; vor allem
wird festgestellt, daß «von 49 Besuchern der Schule über 20 Bauernsöhne» seien,
und nicht «Junker». «Gott erhalte unserm Lande die Wissenschaft. Denn durch
die Wissenschaft wird der Jüngling auch zu allen Tugenden eines freien Bürgers
erzogen, in der Wissenschaft müssen von früh an und unabhängig geübt werden

strenger Fleiß, Ordnung, Gehorsam, Besonnenheit, Treue. Die Wissenschaft
führt zur Wahrheit. Und Gottes Wort sagt: Nur die Wahrheit macht Euch frei!»

50 «Wenn ein ganzes Volk» — gemeint ist der katholische Teil des Kantons •—

«mit solcher entschlossenen Kraft und Beharrlichkeit, ja mit größter Aufregung
der Gemüter über seine höchsten und heiligsten Angelegenheiten sich ausspricht,
so ist es die heilige Pflicht einer Regierung, diesem allgemeinen Verlangen des

Volkes Gehör zu geben, und nicht zu Maßregeln zu greifen, die nur zu neuen
Besorgnissen und Beängstigungen führen müssen, und dazu sollen auch wir
mitwirken, die wir uns zu einer andern Konfession bekennen.»

51 Franz Fröhlich, S. 11.

40



verdankte es Rauchenstein im Jahre 1835, als im Rahmen einer neuen

Schulgesetzgebung auch alle unbeliebten Lehrer den Abschied erhielten,
daß er, allerdings knapp, wiedergewählt wurde.

Im Gegensatz zu Rochholz hielt Rauchenstein jede Vermischung von
Schulunterricht und Parteipolitik für falsch und schädlich. «Ich habe es

jederzeit für verwerflich gehalten, Jünglinge dieser oder jener Partei

politisch zu bearbeiten52. Man könnte sie nur zu naseweisen Kannengießern,

Nachtretern, Altklüglingen oder gar zu Fanatikern machen Es

ist grundverkehrt, die Jugend die so verschiedenartigen Dinge im Vaterland

nur durch die Parteibrille sehen zu lassen, so verkehrt sich dasjenige
in ihr, was zu hochherziger Vaterlandsliebe werden sollte, in blinden
Eifer beschränkten Parteigeistes.»53 Vielmehr sollte seine Unterrichtsmethode

unbewußt und scheinbar absichtslos auf Charakter und Bürgertugend

des Schülers wirken und ihn zum Bewußtsein der Verpflichtung
gegenüber der Allgemeinheit führen.54 Als Bildungsaristokrat
neuhumanistischer Prägung sieht er in echter Wissenschaft eine Parallele und

Vorbereitung zum praktischen Leben. «Eben darum, weil die Wissenschaft

die wahre, geistige Auffassung des Lebens ist, muß sie auch in
ihrer Entstehung und Entwicklung das Leben nachahmen Alles strebt

in jener Entwicklung vom Einzelnen zum Ganzen hin Von dem
Besondern steige man empor zum Allgemeinen, von dem Einzelnen erhebe

sich der Blick zur umfassenden Übersicht... Das Leben ist ein fortgesetzter

Kampf. Wer ernst die Wissenschaft betreibt, erlebt auch eine Reihe

von schweren, aber zusammenhängenden Siegen. Wissenschaft und

52 Zit. bei Franz Fröhlich, S. 13.

53 Ebenda.
54 Vgl. «Wie die Schule die schweizerische Jugend ohne zu politisieren zu

Republikanern bilden und erziehen soll» (Aarau). Dazu aus einer ungedruckten Schulrede:

«Die Kantonsschule ist nicht bloß wissenschaftliche Anstalt, sondern als

Centralschule eines Freistaates muß sie es sich zur Aufgabe machen, ihre
Zöglinge der festen Überzeugung hinzuleiten, daß all ihr Wissen und alle ihre Kraft
nur dann ein würdiges Ziel und einen festen Halt gewinnt, wenn sie diesen

geistigen Vorrat mit steter Hinsicht auf das Gemeinwesen vermehren — zwar
nicht in der Meinung, als wären sie die Lichter, die ihren Strahl auf das Ganze

ausgießen, sondern, als sei das Gemeinwesen die Sonne, aus welcher ihnen Glanz
und Wärme zuströmt» (Rektoratsrede Rauchensteins, 19. April 1845). Diese Rede

fällt zwischen die beiden Freischarenzüge und sollte wohl auch hier gegen die

extremen Eiferer gerichtet sein, vor allem gegen einen Lehrer der Schule, der
an einem der beiden Züge teilnahm.

41



Kunst ist selbst ein Teil des Lebens, ja vielmehr, sie ist erst recht das

herrliche, das wahre Leben selbst.»55

Sein Fachgebiet — die griechische und lateinische Sprache und Literatur

— war gleichzeitig das Zentrum seines geistigen Lebens56. Seine
Vorliebe galt den Griechen; mit den römischen Klassikern — Cicero und
Horaz ausgenommen — wußte er weniger anzufangen.

Nicht nur als Lehrer, sondern auch als Rektor verehrten die Schüler
ihren «alten» Rauchenstein, da er sie nicht «mit jenem Mißtrauen,
welches jeden Schüler schon von vornherein als einen leider noch nicht
überwiesenen Delinquenten betrachtet und dessen List durch noch größere
Schlauheit zu überwinden sucht, sondern mit wirklich väterlichem
Wohlwollen»57 behandelte.

Rochholz und Rauchenstein: welche Ergänzung bei aller Gegensätzlichkeit!

Hier der begeisternde, heftige, sprunghafte Deutsche — dort der

belehrende, ruhige, besonnene Schweizer. Politisch: neben der jäh, aber
kurz auflodernden Flamme kämpferischer Ideale das dauerhaft
glimmende Feuer vermittelnder Hilfsbereitschaft. Weltanschaulich: romantischgenialische,

aber oft unseriös fundierte und antichristliche Hinwendung
zum Studium urdeutschen Wesens in Sprache und Literatur gegenüber
humanistisch-umfassender, am antiken Weltbild orientierter, wissenschaftlicher

Erfassung der Welt. Der junge Rochholz begeisterte den jungen
Welti direkter, aber kürzer, des alten Rauchensleins Einfluß wirkt länger,
in die Ferne.

Der Einfluß der übrigen Lehrer an der Kanlonsschule auf Welti war
unbedeutend. Religionsunterricht wurde von einer Zahl damals üppig ins
Kraut schießender Reform-Theologen liberaler Richtung erteilt, die nach

Weltis Aussage pro Stunde «e paar Wunder ewegg stipitzten».58
Die Leistungen Weltis als Schüler waren stets ausgezeichnet, er blieb

während der vier Jahre seiner Aarauerzeit stets der Primus seiner Klasse,
ohne je des «Ochsens»59 verdächtig zu sein. Neben dem Deutschunterricht

55 Zit. bei Franz Fröhlich, S. 14.

56 Seine reiche literarische Tätigkeit übertraf noch die pädagogische und war (im
Gegensatz zu Rochholz) von bleibendem wissenschaftlichem Wert!

57 Zit. bei Franz Fröhlich, S. 19.

58 Muri, S. 23. «Welti war mit dieser Art der Behandlung biblischer Geschichten
oder Mythen nicht einverstanden, auch mit den Predigten der Reformer nicht.»
Muri, S. 13.

59 Muri, S.28.

42



bildeten die Stunden bei Rauchenstein den Höhepunkt seiner Kantons-

schulzeit. Dabei ging die Vorliebe des Lehrers für bestimmte Autoren
auch auf den Schüler über. «Besondere Freude hatte Welti an Homer,
den er als Bundesrat noch las, so leicht und sicher, wie wir Schiller und
Goethe lesen Die Tragödien des Sophocles, obwohl sie nur formal-philologisch

behandelt wurden, ergriffen sein Gemüth mit Macht. Auch diese

las er bis ins Alter Die epische Erzählungsweise des pater historiae,
Herodot, sprach den Welti zehnmal mehr an als die akademischen

Vorträge unseres Geschichtslehrers (Aebi) Latein war ihm bald fast so

geläufig wie das Französische. In der vierten Klasse mußten und konnten

wir lateinisch reden, so weit es die Erklärung betraf, Welti auch hier
uns allen voran. Cicero, damals fast vergöttert, imponierte dem Welti nicht

so überaus. Die Briefe sprachen ihn mehr an als die Reden. Horaz war
ihm vor allen lieb, er hat freiwillig mehrere Oden auswendig gelernt. Daß

wir den Tacitus nicht zu lesen bekamen, hat er bedauert.»60 «Welti war
mit so herrlichen Geistesgaben ausgerüstet, daß er schnell und fein Alles

auffaßte, verstand und verarbeitete. Sein Gedächtnis war beneidenswert

gut und treu. Deshalb brauchte er wenig Zeit, um seine Schulaufgaben zu
lernen und zu lösen. Ich mußte wohl drei Mal so viel Zeit ans Lernen
wenden.»61

Das Leben und Treiben der Kantonsschüler faßt MURI in seinen

«Erinnerungen» unter dem humoristischen Titel «Sturm und Drang, Minnegänger

und Minnesänger»62 zusammen. Die Ideen von David Friedrich
Strauß spuken in den jungen Köpfen, «einige haben schon den Feuerbach

gelesen»63; auf literarischem Gebiet tobt sich die an Rochholz entflammte
Genialität in Schmähungen gegen veraltete «Dichterlinge»64 aus. Vor
allem aber machte man in Burschentum: «Das Studentenspiel war an der

Tagesordnung die Ideale unserer burschikosen Anschauung gipfelten
in steifen Courierstiefeln und langen Sporen, hirschledernen Kniehosen

und Stulpenhandschuhen.»65 «Wer genial sein wollte, mußte einen Besen

haben, auf den Strich gehen, nicht ochsen. Welti ochst nicht und kann

60 Muri, S. 13—S.

61 Muri, S. 12.

62 Muri, S.26.

63 Ebenda.

64 Muri, S. 27.

65 Anonymus : Erinnerungen an die Kantonsschule, Aarau 1903, S. 15 f.

43



doch alles, Muri ochset, ergo ist es nichts mit ihm.»66 Als Minnegang und
Ständchen — Welti «excellierte» auch hier —- von der Schulleitung
verboten wurden, «wandte sich die Elite aufs Trinken Der Jugenddrang
warf sich nun auf die zwei wöchentlichen Kneipabende bei Richner; da

wurde nicht nur getrunken, sondern oft gesoffen, und wenn im Frühling
das oder jenes Corps, dieser oder jener Studentenverein von Basel oder

Zürich einen Burschen zu uns sandte, um unsere Abiturierten für sie zu
werben, so war's beide Jahr je der ,flotteste' Student und größte Held im
Trinken. Ergo wurde, da alles andere verboten war, der Biercomment bei

uns eingeführt und einige Mal schauerlich praktiziert.»67 Von den losen

Streichen jener Zeit legen Stellen im Protokoll der Lehrerversammlung
beredtes Zeugnis ab68, und sogar Rochholz beklagt sich in einer Aufsatzzensur

in Weltis Heft über die «Ordnungslosigkeit» und die
«Gassenlaufereien» seines Zöglings69. Die strengen Strafen der Schulbehörden

scheinen dem frisch-fröhlichen Treiben ein Ende gemacht zu haben — «es

wurde nun besser wir waren fleißig, das Schülerleben ohne besondere
Exzesse».70 Gesamturteil über die vierte Gymnasialklasse: «Kein Lob und
kein Tadel.»71

«Welti war ein Freund und Förderer der Turnerei72, hat aber selber

66 Muri, S. 30.

67 Muri, S. 32/3.
68 Wegen «Wegnahme von Kerzen in der Kirche von Schönenwert und Unziemlichkeiten,

die er in einem hiesigen Wirtshause anstellte,» wird Welti durch die

Lehrerversammlung vom 25. Januar 1842 zu einer «4 X 12stündigen Einsperrung»
und «Rückerstattung der Kerzen auf geeignetem Wege» verknurrt; am 7. März
1842 erhält er eine sechsstündige Arreststrafe wegen «gestern in Ölten in der
Bierbrauerei von Trog stattgehabten Streitigkeiten von 16 Mitgliedern des
Turnvereins mit Bewohnern von Aarburg, Ölten und Zofingen» und im August
desselben Jahres einen Verweis, da er mit Kameraden «einen Tag zu spät» vom
«Besuche des Turnfestes in Zürich» zurückkehrte (Auszug aus dem Protokoll der
Lehrerversammlung).

69 Bemerkung Rochholz' zum Aufsatz «Der Welt Lohn», FA, 10.

70 Muri, S. 34.

71 Protokoll der Lehrerversammlung vom 19. Juli 1843.

72 «Das Turnen ist, weil es als Zweig der Bildung betrachtet wird, für alle Schüler

obligatorisch und geschieht allwöchentlich bei guter Jahreszeit an zwei Abenden

unter der Aufsicht und Leitung eines Hauptlehrers auf dem hiefür bestimmten

und mit den nötigen Geräten versehenen Turnplatz auf der Telli. Damit die
Übungen auch bei Regenzeiten und des Winters vorgenommen werden können, ist
dort seit dem Spätherbst ein niedliches Turnhaus erbaut worden ...» PK 1843.

44



nicht gern die damals unfruchtbaren parforce-Übungen mitgemacht.»73
Einmal delegierte ihn der Turnverein nach Basel, um dort die neue
Methode des Dr. Ecklin zu studieren. Am eidgenössischen Turnfest war
er als Präsident der Aarauer zugleich Generalpräsident des

gesamtschweizerischen Anlasses. Ein späterer Studienkamerad Weltis aus
Graubünden schreibt: «Das Turnen hatte für uns in den vierziger Jahren nicht

nur einen persönlichen, sondern zugleich einen hohen, vaterländischen

Zweck. Fühlten die edlen Jünglinge in der Zeit der Freischarenzüge doch

alle, daß sie bald von Turnermut und Jugendkraft buchstäblich fürs Vaterland

Gebrauch machen könnten, wie dies denn auch 1847 im
Sonderbundskrieg der Fall war.»74

In diesem Zusammenhang verdient auch das Kadettenwesen genannt zu

werden, das man bereits zu Weltis Zeiten im Kanton Aargau eifrig pflegte.
«Welti war als Gemeiner in unserem Kantonsschulkadetten-Corps75, hatte

aber an den schablonenmäßigen Tempi und Schwenkungen etc. keine

Freude, wurde daher Zimmermann. Es waren drei. Sie trugen eine mächtige

Bärenmütze, ein großes, langes, weißes Fell und eine Axt. So

marschierten sie uns in den Schachen voran und lagerten und lungerten
denn im Schatten, während wir herumgejagt wurden. Oberst Rothpletz76,

der alte Ober-Instruktor, legte ihnen nachher das Handwerk und sie mußten

— horribile audita — ,mitmarschieren'.»77 «Ob die Tatsache, daß

eine große Anzahl von Aargauern in der eidgenössischen Militärhierarchie
hervorragende Stellungen einnimmt, sich auf die Pflege des Kadetten-

73 Muri, S. 9. Über die damals übliche Form des Turnens klagt Muri: «Prof. Aebi
war Lehrer der Turnerei, nachher ein Hunziker, ein commis. Ein freud- und
resultatloses Leben! Bei Regen, Schnee und Eis mußten wir Nachts von Vi 8—9 in
den Turnschoppen in der Telli laufen und parforce-Übungen machen! Ich
wurde 2 Mal krank hievon.»

74 Basler Nachrichten, 1. November 1903, Nr. 300, «Welti-Erinnerungen».
75 Aus PK 1843: «Die Kantonsschüler bilden, in Verbindung mit den Schülern der

hiesigen Bezirksschule und der oberen Klassen der Gemeindeschule, ein Cadet-

tencorps, das während des Sommers 2 mal wöchentlich sich in den Waffen übt,
und unter der Aufsicht und Leitung einer Commission steht, die von der
Kantonsschulpflege und der hiessigen Ortsbehörde ernannt wird. Die Waffen liefert
die Stadt.»

76 Nicht zu verwechseln mit dem späteren Oberstkorpskommandanten Emil Rothpletz,

der Primus der obersten Gymnasialklasse war, als Welti sein erstes
Kantonsschuljahr absolvierte.

77 Muri, S. 8/9.

45



wesens in ihrer engeren Heimat zurückführen lasse, mag hier unerörtert
bleiben. Soviel weiß ich aber aus eigener Erfahrung, daß auch im Ernstfalle

umsichtige Führer auf diesen Umstand Rücksicht nahmen.»78 Welti
hat sich später um das Kadettenwesen seiner Heimatstadt Zurzach, wo er
sich längere Zeit als Instruktor betätigte79, verdient gemacht, und setzte

sich auch als Bundesrat immer wieder für das Obligatorium des militärischen

Vorunterrichts ein.

1844 unierzieht sich der Gymnasiast Emil Welti den Maturitätsprüfungen.

Er besteht sie mit ganzem Erfolg. Am 5. April protokolliert der

Aktuar der Lehrerversammlung folgende Eintragung: «Emil Welti von
Zurzach, in die erste Klasse der Kantonsschule eingetreten im Mai 1840.

Sein wissenschaftlicher Standpunkt verdient das Prädikat vorzüglicher
Reife, seine Leistungen waren vorzüglich, sein Fleiß wurde durch ein
treffliches Talent unterstützt. Sein Betragen wurde mit zunehmenden Jahren
tadellos.»80 Und am 13. April, dem Tag der Entlassungsfeier der Maturanden

im Kasinosaal hat der Schulrat «dem Emil Welti, da er jetzt das

Gymnasium verläßt, um die Rechtswissenschaft zu studieren, das Zeugnis
vorzüglich guter Vorbereitung zum Besuche einer Hochschule ertheilt».81

3. Kapitel: Universitätsjahre in Deutschland (1844—1847)

Als Student in Jena und Berlin erlebte Emil Welti das Deutschland
seiner Zeit. Mächtig hatten den Kantonsschüler in Aarau die Gedankenwelt

der Romantik, der Neuhumanismus und die Probleme der modernen,
kritischen Theologie ergriffen; nun war die Zeit gekommen, das Geburtsland,

die Träger und Nachfahren dieser Ideenkreise aus eigener
Anschauung kennenzulernen. Was Welti in Büchern gelesen, sollte nun die

Erfahrung bestätigen und dem Wissen sichern. Darum, in erster Linie,
ging es ihm.

Wohl kannte er auch die politischen Strömungen jener unruhigen

78 Anonymus, S. 39 f.
79 1851, als das Zurzacher Corps als Vorbereitung auf das Badener Jugendfest eine

Zeitlang «täglich von 2—5 unter Aide-Major E. Welti manövrieren darf», beklagen
sich die Lehrer. Spühler, S. 62.

80 Protokoll der Lehrerversammlung vom 5. April 1844.

81 Maturitätszeugnis vom 12. April 1844, FA, 2.

46



Epoche, wußte er um den seit den dreißiger Jahren erwachten
Nationalgedanken im deutschen Volk, um die Reaktion der Fürstenhöfe und die
Anzeichen dieses Gegensatzes in Flugschriften, Petitionen und Gewaltakten.

Ein Vergleich mit seiner eigenen Heimat mußte ihm auch den

großen Unterschied zwischen der weiter fortgeschrittenen Schweiz, wo die

regenerierten Kantone den Kampf um eine Verstärkung der Bundesgewalt
führten, gegenüber Deutschland zeigen1, dessen Bürger in ihrer Großzahl
noch die Verfassungen erwarteten, die ihnen von den Fürsten seit den

Befreiungskriegen vorenthalten wurden.
So mag es Emil Welti ähnlich ergangen sein wie dem «grünen

Heinrich», als er den Rhein überquerte, — er begrüßte ein Deutschland des

Geistes, dessen politische Schwäche seinem Blick nicht verborgen blieb.

«... ich befand mich auf deutschem Boden und hatte von jetzt an das

Recht und die Pflicht, die Sprache der Bücher zu reden, aus denen meine

Jugend sich herangebildet hatte und meine liebsten Träume gestiegen

waren. Daß es nicht in meinem Erinnern leben konnte, ich sei nur von
einem Gau des alten Alemanniens in den andern hinüber, aus dem

alten Schwaben in das alte Schwaben gegangen, dafür hatte der Lauf
der Geschichte gesorgt, und darum war mir das herrliche Funkeln der

grünblauen Flamme des Rheinwassers wie der Geistergruß eines
geheimnisvollen Zauberreiches gewesen, das ich betreten.»2

Der Reisepaß3 bezeichnet Emil Welti als «Stud. Theol.» Bereits als

Gymnasiast hatte sich Welti für dieses Studium entschlossen, und eine erste

Eintragung in seinem Maturitätszeugnis bestätigt diese Absicht. «Sein

Vater, welcher es bei der Censur zu seinem Erstaunen hörte, ließ es sofort
streichen.»4 MURI vermutet, daß es Welti mit dem Theologiestudium nicht
ernst gewesen sei, — «das war nicht ernste Wahrheit, sondern, wie es

gerade damals als Genialität galt, eine Verblüffung der Philister».5 Wir
sind anderer Ansicht. Die damals zentralen theologischen Fragen
interessierten nicht nur den angehenden Studiosus, sie sollten auch den reifen
Mann Welti zeit seines Lebens nicht mehr aus ihrem Bann lassen. «Ich

1 «Deutschland hatte damals überhaupt keine politische Existenz, es war eine

historische Erinnerung und eine kulturhistorische Tatsache.» Curtius, Friedrich:
Heinrich Geizer, Gotha 1892, S. 10.

2 Keller, Gottfried: Der grüne Heinrich, Zürich 1942, III. Band, S. 152.

3 23. April 1844, FA.
4 Muri, S.25/6.
5 Muri, S. 25.

47



will hinter diese Dinge kommen, was gibt es Würdigeres?»6 hatte sich

der Kantonsschüler seinem Freund gegenüber geäußert, und trotz des

strikten Vetos seines Vaters hält er an seinem Willen fest. Wir vermuten,
daß es über dieser Frage zwischen Vater und Sohn zu einem harten Kampf
gekommen ist. Oberrichter Welti beharrte wohl nicht nur aus Familientradition

darauf, daß sein ältester Sohn die Rechte studiere, sondern er
sah auch, nicht ganz zu Unrecht, im Pfarrberuf ein brotloses Gewerbe,
das für die bescheidenen Verhältnisse der Familie nicht tragbar war. Bis

zu seiner Ankunft in Deutschland mochte Emil Welti auf eine Meinungsänderung

seines Vaters gehofft haben, jedoch vergeblich. Daß es ihm mit
dem Studium der Theologie ernst war, bezeugt jedoch auch die Wahl
seiner ersten Universität, Jena, und seine Einquartierung beim dortigen
Kirchenhistoriker Hase.

Die Universität Jena im Großherzogtum Sachsen-Weimar genoß während

der Mitte des 19. Jahrhunderts einen doppelten Ruf als protestantisches

Zentrum und als Geburtsstätte der Burschenschaft7.

Die konfessionelle Komponente führt zurück in die Gründungszeit dieser

Hochschule. Nach der Schlacht bei Mühlberg im Jahre 1547 war
Wittenberg, die Hochburg und Universität des Protestantismus, der neuen

Glaubenspartei verlorengegangen; in Jena sollte eine neue Bildungsstätte
für protestantische Theologen entstehen. Unter dem Patronat des jeweiligen

Landesherrn, der zugleich das Amt des Rektors bekleidete, blieb Jena

dieser Aufgabe trotz gelegentlichen Hervortretens anderer wissenschaftlicher

Strömungen bis ins 19. Jahrhundert treu und galt auch in der

protestantischen Schweiz lange als die angesehenste Universität Deutschlands.

Daß Jena zur Wiege und zum Mittelpunkt der 1815 hier gegründeten

«Allgemeinen Deutschen Burschenschaft» und damit zu einer geistigen
Quelle des deutschen Nationalbewußtseins werden konnte, hat seine

besondern Gründe8. Die praktisch-politische Gefahr der durch christ-ger-
manischen Idealismus geprägten Bewegung für das reaktionäre System
der Zeit erhielt durch die drakonischen Gegenmaßnahmen Metternichs
eine Betonung, die ihrer wirklichen Stärke bei weitem nicht entsprach.

6 Ebenda.
7 KAPPNER, HERMANN: Jena und seine Studenten, Jena 1931. — SCHULZE,

Friedrich, und Ssymank, Paul: Das deutsche Studentenleben von den ältesten

Zeiten bis zur Gegenwart, Leipzig 1910. — Keil, Richard und Robert:
Geschichte des Jenaischen Studentenleben, Leipzig 1858.

8 Schulze, S. 180 f.

48



Der weltoffene, hochgebildete Landesherr, Großherzog Karl August, hatte
als erster deutscher Fürst seinem Volk die versprochene Verfassung
gegeben und duldete an seiner Universität auch liberale Strömungen. Da
der von ihm regierte Kleinstaat zu wenig Macht besaß, um in die große
Politik bestimmend eingreifen zu können, konzentrierte sich seine Regierung

ganz auf die Förderung des Bildungswesens; die Universität Jena

wurde zur Goethe-Zeit ein Zentrum deutschen Geistes. Als es nun galt, die

in den Befreiungskriegen jäh erwachte alldeutsche Begeisterung der
Zukunft zu sichern, und als die aus dem Kampf heimgekehrte geistige Elite
der Universitäten die Schranken des engstirnigen Partikularismus
niederzureißen versuchte, war Jena prädestiniert, in dieser Bewegung die
Führerrolle zu spielen. Der Gedanke der neugegründeten Burschenschaft
vermochte wohl zu begeistern, die Bewegung war aber von vornherein zum
Scheitern verurteilt9, da ihr die politische Macht fehlte, ihre Ideen
durchzusetzen. Vereinzelte Unbesonnenheiten10 ihrer Mitglieder stellten die Ziele

der Gesamtheit in Frage; über den Auseinandersetzungen mit
landsmannschaftlichen Korps und eigenen Splitterparteien ging die große Linie
verloren, und da der Bewegung der Sinn für die politische Realität fehlte,
blieb sie in einem deutschtümelnden, schwarz-rot-goldenen Dilettantismus
stecken, dem der Metternichsche Polizeiapparat ohne große Mühe Herr
werden konnte.

Im Mai des Jahres 1844 trifft Emil Welti in Jena ein. «Der zweite

Theil» des «Post und Reise-Handbuches durch Deutschland» von 1841

«beschreibt die vorzüglichen Orte, welche auf den Routen berührt werden,
kurz und bündig, wie es der beschränkte Raum gestattet.»11 Über Jena

vernehmen wir12: « Sachsen-Weimarsche Stadt, am Einflüsse der Leutra
in die Saale, über welche eine steinerne Brücke führt; 5500 Einwohner;
Sitz eines mit den übrigen herzoglich-sächsischen Häusern gemeinschaftlichen

Ober-Appellationsgerichts und einer Universität in der Hälfte des

16. Jahrhunderts gestiftet...»
Im Haus des Kirchenhistorikers Karl August von Hase, des

«Hauptrepräsentanten jenaischer Theologie im 19. Jahrhundert»13, bezieht Welti

9 Treitschke, Ernst: Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert, Leipzig
1882, II TheiL S. 422-4.

10 Bücherverbrennung am Wartburgfest, Ermordung Kotzebues.
11 Vorrede, S. IH.
12 S. 228.

13 Georg Frank, Auß 50, S. 46.

49



Quartier. In diesem Hause war einst die «Allgemeine Deutsche Burschenschaft»

gegründet worden14. Die beiden Hauptanziehungspunkte Jenas für
den jungen Schweizer — protestantische Theologie und Burschenschaft —
schienen somit glücklich unter dem gleichen Dach vereinigt zu sein. Dem

väterlichen Befehl gehorchend, immatrikuliert er sich am 9. Mai als

stud. jur. an der Universität und muß dabei erfahren, daß ihn die eben

empfangene Matrikel verpflichtet, sich «an keiner verbotenen oder
unerlaubten Verbindung der Studierenden, insbesondere an keiner
burschenschaftlichen Verbindung, welchen Namen dieselbe auch führen mag», zu

beteiligen. Verbote erhöhen den Reiz des Verbotenen, und Welti wird
eifriger Burschenschafter des «Burgkellers», der damals fortschrittlichsten
und stärksten aller untersagten Verbindungen. Diese Burschenschaft, deren

freiheitliche Verfassung der zwanziger Jahre lange Vorbild gewesen, hatte
sich in den zerfahrenen und für ein sorgfältiges Studium sonst nicht
erfreulichen Jahren, da Welti Mitglied wurde, in den Dienst der
sogenannten «Progreß»-Bewegung gestellt15. Wer als Akademiker Freiheit
und Gleichheit der Bürger propagiert, darf nicht der Exklusivität eines

studentischen Eigenlebens verfallen. Der Progreß fordert deshalb die
Abschaffung des Duells, die Gleichberechtigung von Burschen und Nicht-

inkorporierten, das Niederreißen der Schranken zwischen Studenten und

Bürgern. Begeistert machte Welti diese liberale, fortschrittliche Bewegung
mit. « Er galt bei der Burschenschaft und seinen Professoren viel Auf
seinen Antrieb wurden die aus der Zeit der Freiheitskriege herstammenden

Statuten zeitgemäß revidiert.»16 Als am 23. Februar 1845 ein «Allgemeines

studentisches Ehrengericht» ins Leben gerufen wird, das anstelle
des Duells die Streitigkeiten unter den Studierenden schlichten sollte,
finden wir Welti unter den Erstgewählten17. Die Teilnahme am
burschenschaftlichen Leben nimmt den Hauptteil von Weltis Jenenser Semestern

in Anspruch. «Was Matthias Claudius, der treuherzige Wandsbeckerbote,

von sich sagt: ,Ich war auch auf Universteten und habe studiert; ne,
studiert hab ich nich, aber auf Universteten bin ich gewest', das galt
von den Meisten in den ersten Semestern zu Jena.»18 «Welti war täglicher
Gast auf der Vereinskneipe, aber mehr um der Sitte als um des Trinkens

14 ADB 50, S. 36.

15 Schulze, S.218L
16 Muri, S.35.
17 Keil, S. 578.

18 Muri, S.35

50



willen. Ich sah ihn oft still, stets mäßig; sehr oft verschwand er in seine

ganz nahe Wohnung und kehrte nach einer Stunde wieder.»19 Großen

Gefallen fand er an den Studentenliedern der deutschen Kommilitonen;
sein selbstgeschriebener «Kantusprügel»20 enthält eine Fülle origineller,
oft selbstverfaßter Strophen, und auch das Abgangszeugnis21 erwähnt
seine Singfreudigkeit, die ihm «wegen Störung der nächtlichen Ruhe

einen Verweis» eintrug. Diesen Zeugnissen eines flotten Burschenlebens

steht allerdings eine Bemerkung HUNZIKERS gegenüber, wonach der
Freundeskreis die Energie Weltis, mit welcher er sich oft dem Studium
widmete, bewundert haben soll22. Man darf jedoch annehmen, daß das

flotte Leben überwog.
Die ersten Semester der Jurisprudenz stehen ganz im Zeichen des

römischen Rechts. Bei Eduard Fein23 hörte Welti ein Pandektenkolleg,
bei Karl Adolf Schmidt24, dem Mitarbeiter der «Savignyschen
Zeitschrift» und Miteditor des «Corpus juris civilis» Mommsens, über
Institutionen, Geschichte des römischen Rechts und Pandekten. Andreas Ludwig

MlCHELSEN25, ein Kenner der skandinavischen Rechtsgeschichte und

ehemaliger Historiker, las über Völkerrecht, Staatsrecht und Exegese des

deutschen Rechts, Karl Julius Guyet28 über Zivilprozeß. Diesen vier
Savigny-Schülern steht der Mentor der Jenenser Studenten, der Philologe
Karl Wilhelm Goettling27, zur Seite, dessen Ausführungen über die
römische Staatsverfassung Welti in hohem Maße begeisterte und begeistern

mußte, da ihn der geliebte Professor in vielem an den alten
Rauchenstein erinnerte, dessen Lehrer Döderlein zu Goettlings Freunden
zählte. Im Gegensatz zu den Vertretern der historischen Schule betonte
der damals zweiundzwanzigj ährige Privatdozent Karl Friedrich
Gerber28 die Bedeutung des praktischen Rechts, den Beruf der Gesetzgebung,
den Savigny seiner Zeit abgesprochen hatte. Dieser Mann «von idealer

19 Ebenda.
20 Heute im FA.
21 Abgangszeugnis vom 15. August 1845, FA.
22 Hunziker, S. 8.

23 Muther, ADB 6, S. 605 f.
24 A. Teichmann, BJ 8, S. 152—4.

25 Maria Michelsen, ADB 21, S.695f.
26 Steffenhacen, ADB 10, S. 239 f.
27 Bursian, ADB 9, S.487L
28 H. Beschorner, ADB 49, S. 291 f.

51



Lebensauffassung und aufrichtiger Religiosität»29 verhinderte in späteren
Jahren als Kultusminister von Sachsen den Kulturkampf in seinem Land
und erwarb sich große Verdienste um die Universität Leipzig.

Neben den Vorlesungen an der juristischen Fakultät, der damals ein

Drittel aller Studenten angehörte30, hörte Welti drei Vorlesungen, deren

Inhalt den außerfachlichen Interessen des jungen Schweizers entgegenkam.

Ernst Christian Reinhold31 führte ihn in die Gedankenwelt der

Hegeischen Philosophie ein. Es scheint nicht unwichtig, zu wissen, von
welcher Warte aus der Jenenser Philosophieprofessor Hegel betrachtete

und wertete. Reinhold, dessen Vater und Vorgänger auf dem Lehrstuhl
der Universität einst die Philosophie Kants mit der Zustimmung des

Königsbergers popularisiert und durch eigene Arbeiten den Weg zu Fichte

ermöglicht hatte, war selbst eifriger Neukantianer. Besonders in seiner

Schrift «Über das Wesen der Religion und sein Ausdruck in dem evangelischen

Christentum»32 näherte er sich den Ideen seines Vorbilds und

gelangt zu einer eindeutigen Ablehnung der Schellingschen
Religionsphilosophie33. Als oberstes praktisches Vernunftideal schwebt ihm die
Idee der «harmonischen Ausbildung des geistigen Lebens der Menschheit»34

vor.
In den Vorlesungen des damals berühmten Botanikers MATTHIAS JACOB

Schleiden35, dessen Buch über die «Grundzüge der wissenschaftlichen

29 ADB 49, S.297.

30 Im Jahre 1845 zählte die Universität Jena 421 Studenten; 150 gehörten der
juristischen, 110 der protestantisch-theologischen, 104 der philosophischen und
57 der medizinischen Fakultät an (Prof. W. LEXIS: Die deutschen Universitäten,
Berlin 1893, S. 118/9).

31 Apelt, Ernst Friedrich: Ernst Reinhold und die kantische Philosophie, Leip¬

zig 1840. — Prantl, ADB 28, S.79L
32 Jena 1846.

33 Ebenda, S. 381. Der Gegensatz zwischen Neukantianern und Anhängern Schellings
war gegeben, hatte sich die Richtung, der auch Reinhold angehörte, doch gerade
als Reaktion gegen Fichte und Schelling gebildet. Dabei hielten sich diese

Erneuerer Kants nicht immer streng an ihr Vorbild, sondern versuchten eine Um-
und Weiterbildung von Kants System. Gemeinsam war allen der Boden des

Kritizismus, auf dem sie ihre eigenen Lehren aufbauten, und das Unklare und
Verschwommene bei Schelling mußten sie gemäß ihrer Grundlagen eindeutig
ablehnen.

34 ElSLER, Rudolf: Philosophen-Lexikon, Berlin 1912, S. 587.

35 E. Wunschmann, ADB 31, S. 417 f.

52



Botanik»36 in ganz Deutschland Aufsehen erregt hatte, erlebte Welti auch

die streng naturwissenschaftliche Seite der Welt- und Menschenbetrachtung.

Schieiden vertrat den Standpunkt der rein induktiven Forschung und

war bekannt und gefürchtet wegen seiner, «die Grenzen einer sachlichen

Kritik nur zu oft überschreitenden Polemik»37 gegen die unklare Behandlung

morphologischer Fragen durch die dogmatische Philosophie seiner
Zeit.

Am meisten aber dürfte Welti von den Vorlesungen und Büchern des

Kirchenhistorikers Karl August von Hase38 erwartet haben. Hase stand

ganz auf dem Boden des deutschen Idealismus, hatte in Erlangen als

Student den Einfluß Schellings erfahren und hielt sich seit seiner unruhigen,

burschenschaftlichen Jugend «stärker an die Klassik und Romantik
als an die Philosophie».39 «Seine humanistische Art erstrebte die

Verbindung des Christlichen mit dem Antiken, der Liebe zum Ewigen mit
der zur Natur und Kultur so zog er alles in den Kreis der
Kulturgeschichte hinein, worin ihm christlicher Geist entgegenzutreten schien.»40

Den Protestantismus betrachtete er als «Einigung christlicher Frömmigkeit

und geistiger Freiheit»41, seine Toleranzidee als wertvollste,
grunddeutsche Errungenschaft. Die Reformation und Luther stehen im Zentrum
seines Denkens, aber «er wußte, daß man den Protestantismus nicht
einfach auf Luther und das Luthertum» zurückbringen «könne, daß die
Geschichte weiter ging, und daß man auch in Taten und Begebenheiten, die

von der ,altväterischen Satzung' abweichen, das offenbarungsmächtige
Wirken Gottes spüren dürfe».4,2

Hases Überbetonung der dichterischen Gestaltung, wie man sie auch bei

Schelling oft findet, befriedigte Weltis Erwartungen nicht ganz. «Er ist
ein glänzender Dozent und schreibt elegant, ist aber zufrieden, wenn er
eine dunkle oder schwierige Frage auf einen glatten Ausdruck gebracht

36 2 Bände, Leipzig 1842/43.

37 ADB 31, S. 419.

38 ADB 50, S. 36. — Leese, Kurt: Der Protestantismus hn Wandel der neueren
Zeit, Stuttgart 1941, S. 111 f.

39 Leese, S. 112.

40 Zit. bei Leese, S. 113.

41 Hase, Karl August: Handbuch der protestantischen Polemik gegen die römisch¬

katholische Kirche, Leipzig 1862, S. 11.

42 Leese, S. 113.

53



hat .43 Im jLeben Jesu' modernisiert Hase doch gar zu sehr»44 schrieb

er an Muri.
Drei Semester verbrachte Emil Welti in Jena, beliebt bei seinen

Professoren, die ihm eine große Zukunft voraussagten.45 Neben Burschenschaft

und Studium nahm er sich oft auch Zeit, in der Umgebung der

kleinen Universitätsstadt die Sitten und Bräuche des Landvolkes zu
studieren46.

Im Sommer 1845 verläßt er seine erste akademische Heimat, «um in
Berlin seine Studien fortzusetzen».47 Über die Gründe dieser Abreise
berichtet Welti einem Schweizerfreund in Berlin folgendes: «Der Papa
will mir nicht mehr soviel Geld geben, daß ich länger in Jena bleiben

kann, und da komme ich eben nach Berlin, um einfacher leben zu
können weißt, ich habe in Jena zuviel ,suitisiert', ich hätte dort
alles mitmachen müssen, hier aber, wo kein Korpsleben ist, kann ich so

zurückgezogen und einsam leben, als ich will. Hier kräht kein Hahn und
bellt kein ,Fuchs' darnach.»48

Weltis Abschied von Jena war mehr als eine bloße Ortsveränderung; er
bedeutet einerseits ein Hinüberwechseln von einer kleinen, burschenschaftlichen

Universität mit großer freiheitlicher Tradition ins Sammelbecken
der geistigen Elite des modernen Deutschland und andererseits den Übergang

vom liberalen, toleranten Sachsen-Weimar in das Preußen Friedrich
Wilhelms IV.

Ideelle und politische Gründe hatten 1809 zur Errichtung der Universität

Berlin geführt, deren Lehrstühle von Beginn an mit den hervorragend-

43 Muri, S. 36.

44 Ebenda.
45 «Prof. Fein soll gesagt haben, Welti sei der fähigste Kopf von allen, die er in

seinem Kolleg je gehabt habe.» MURI, Erinnerungen S. 35/6. — Prof. Guyet
äußert sich gegenüber einem Schweizer in Jena: «Ich habe während meiner
langjährigen Lehrtätigkeit viele fähige und talentvolle Leute kennengelernt, aber
keinen von so eminentem, durchdringendem Verstand, wie Ihren Landsmann
Welti. Denken Sie an mich, der Mann wird in Ihrem Vaterland eine hervorragende
Rolle spielen!» WEBER, S. 7.

46 Aus einem Brief des Kommilitonen H. Gebhardt, mit dem zusammen Welti in
Jena studierte, vom 30. April 1895 : «Erinnere ich mich recht, so interessiertest Du
Dich in Jena für die Leute und ihre Verhältnisse in einer bei Studenten nicht
gewöhnlichen Art.» BA, Weltipapiere «Varia».

47 Reisepaß vom 23. August 1845, FA.
48 «Welti-Erinnerungen», Basler Nachrichten, 1. November 1903, Nr. 300.

54



sten Männern Deutschlands besetzt waren. Auf Fichte, den ersten Rektor,

Humboldt, Schleiermacher und Niebuhr folgten Hegel, Ranke und

Savigny und begründeten hier die Schulen ihres Namens. Als, nach dem

reaktionären Regiment seines Vaters, Friedrich Wilhelm IV. im Jahre
1840 den preußischen Thron bestieg, erhoffte man allgemein den
Anbruch einer fortschrittlichen Zeit, nicht zuletzt auch in den Kreisen der
Universität49. Die großen Erwartungen wurden enttäuscht, der neue König
erwies sich als verspäteter Romantiker, mystischer Schwärmer und
unentschlossener Zögerer. Die Gründung eines anglo-preußischen Bistums Jerusalem

und die Vollendung des Kölner Domes galten ihm mehr als die
theologischen Auseinandersetzungen in seinem Staat und der Ruf seines

Volkes nach einer modernen Verfassung. Zu einer Zeit, da der Großteil
Deutschlands schon von Ideen des Liberalismus erfaßt war, da die

kritisch-theologische Richtung die starre Orthodoxie bereits überwunden und

das «junge Deutschland» die Stelle der Romantik angetreten hatten, mußte

das Gottesgnadentum des reaktionären Mystikers Friedrich Wilhelm IV.
tragisch veraltet erscheinen50. Sein hoffnungsloses «Zuspät-Kommen»,
verbunden mit einer Unfähigkeit der Personenbeurteilung, wirkte sich auch

auf den Geist seiner Universität aus. Nur was romantisch war, erfreute
sich seiner Gnade; allem andern sagte er den Kampf an. Die historische

Rechtsschule, die durch ihr Stillhalte-Postulat in der Gesetzgebung der

Reaktion unbewußt entgegenkam, erhielt unter seinem Patronat Verstärkung

und Ausbreitung. Eichhorns rückwärts gerichtetes Streben lag

ganz auf seiner geistigen Linie und das blutlose Nazarenertum des von
ihm aus München nach Berlin berufenen CORNELIUS repräsentierte eine

Stilrichtung der Malerei, die durch die Werke Menzels längst überwunden

war. Auch in den Gebrüdern Grimm, die das Volk als zwei der «Göttinger

Sieben» freudig begrüßte, sah der König nur die Romantiker. Sein

Haß gegen den Rationalismus und Pantheismus führte ihn auf die Suche

nach einem Philosophen, dessen Aufgabe er darin erblickte, die Vorherrschaft

und Ausbreitung des verhaßten Hegeischen Systems51 zu brechen

49 Ziecler, Theobald: Die geistigen und sozialen Strömungen im 19. Jahrhundert,
Berlin 1911, 8. Kapitel

50 Nach Herweg war der König:
«zu scheu, der neuen Zeit ns Aug' zu seh'n,

zu beifallslüstern, um sie zu verachten,

zu hochgeboren, um sie zu versteh'n!»
51 Bei der Ablehnung Hegels durch Friedrich Wilhelm IV. spielten nicht nur

55



und durch eine neue Lehre zu ersetzen. TRENDELENBURG, der Rektor der
Universität zur Zeit, da Emil Welti in Berlin ankam, hatte sich als Gegenspieler

Hegels wissenschaftlich und persönlich zu wenig stark erwiesen, und

so berief der König 1841 den alternden Schelling von München an sein

Bildungsinstitut52. Auch dieser Wahl war trotz dem Ruhm Schellings kein

Erfolg beschieden, da die Zeit keine Philosophie akzeptierte, über die sie

selbst bereits hinausgewachsen war.
Wenn Friedrich Wilhelm IV. in seiner Universitätspolitik kein Geschick

gezeigt hatte, so muß ihm doch zugute gehalten werden, daß gerade durch
diese Einseitigkeit der Auswahl die Berliner Hochschule seiner Zeit zu
einer geschlossenen Einheit wurde. Trotz der Unterstützung alter
Richtungen durch den König boten sich jungen Vertretern genügend Möglichkeiten,

diese zu erneuern und in folgerichtiger Erweiterung der modernen
Situation wenigstens anzunähern.

philosophische Erwägungen mit, sondern es war sogar in erster Linie die politische
Tendenz der Hegeischen Linken, die durch Feuerbach, Rüge und Marx eine
materialistische-sozialistische Prägung erhalten hatte und die das Legalitätsprinzip

der königlich-preußischen Regierung auf revolutionärem Wege zu vernichten
suchte, welche der König aufs schärfste bekämpfte.

52 Im Gegensatz zu Preußen, wo sich während der dreißiger Jahre ein Dualismus
zwischen fürstlichem Absolutismus und kirchlicher Hierarchie entwickelte, gingen
in Bayern Kirche und Staat zur Stärkung der Reaktion ein Bündnis ein. Schellings

religionsphilosophische Auseinandersetzung mit Hegel wurde deshalb von
geistlicher und weltlicher Orthodoxie unterdrückt, da auch seine Ideen nicht in
die starren Formen des katholischen Konfessionalismus paßten. Er beschränkte
sich deshalb darauf, das System seines Gegners aus Legitimitätsgründen
anzugreifen, und klagte Hegel des Diebstahls seiner eigenen Ideen an (vgl. FISCHER,

S.229).
Zynisch und einseitig, den Kern der Sache jedoch trefflich erfassend, spottet
Heinrich Heine über die Münchner Epoche Schellings: «Der arme Schelling, ein
heruntergekommener, mediatisierender Philosoph, wandelte trübselig umher unter
den andern mediatisierenden Herren zu München und was er sprach, war noch

das Allerjämmerlichste, es war ein neidisches Schmähen auf Hegel, der ihn
6Üpplantiert. Wie ein Schuster über einen andern Schuster spricht, den er
beschuldigt, er habe sein Leder gestohlen und Stiefel daraus gemacht, so hörte ich
Herrn Schelling über Hegel sprechen, über HegeL welcher ihm seine .Ideen
genommen' und ,meine Ideen sind es, die er genommen', und wieder .meine
Ideen' war der beständige Refrain des armen Mannes. Wahrlich, sprach der
Schuster Jakob Böhme einst wie ein Philosoph, so spricht der Philosoph Schelling

jetzt wie ein Schuster.» HEINE: Die romantische Schule, Sämtliche Werke,
Leipzig, Bibliographisches Institut, 5. Band, S. 294.

56



Berlin hatte sich in den vierziger Jahren zur modernen Großstadt
entwickelt und zählte an die 400 000 Einwohner53. Das rasche Aufblühen der
Industrie hatte bereits zu sozialen Spannungen geführt; mit den
Fabrikvierteln wuchs das Elend der Arbeiterklasse, und der Materialismus einer

ehrgeizigen, handeltreibenden Bourgeoisie gefährdete allmählich die
Vormachtstellung von Adel und Gelehrtentum. Als der zwanzigjährige Emil
Welti im Oktober 1845 nach einem Ferienaufenthalt bei einem
Studienkollegen in Swinemünde in der preußischen Residenzstadt eintrifft, findet

er vor, was ihm Jena nur in beschränktem Sinn hatte bieten können: eine

Universität, an der die Geistesrichtung seines verehrten Lehrers Rochholz

in Blüte steht, wo dessen beide Münchner Professoren Schelling und

Puchta wirken, eine Hochschule ohne burschenschaftliches Leben, das

ihm Zeit und Geld gekostet hätte, und eine riesige Zahl von Studenten54,

in der sein Abseitsstehen von aller Geselligkeit nicht auffällt und ihm
ernste, wissenschaftliche Arbeit ermöglicht55. Geldsendungen aus dem

Elternhaus treffen nur spärlich und oft verspätet ein ; Welti lebt in Berlin
ein sparsames, ja ärmliches Leben. Als er einmal auf dem Trockenen saß,

bevor der fällige Wechsel von zu Hause eingetroffen war, schaffte er sich
einen Laib Brot an, teilte ihn in so viele Teile, als noch Tage bis zur
Ankunft des Geldes verblieben, legte sich ins Bett und las seinen Aristoteles56.

«Sein Sparsystem trieb er damals so weit, daß er sein Zimmer mit
einem Kommilitonen teilte, und daß diese zwei einen Überrock gemeinsam

besaßen, — sie richteten die Kollegien so ein, daß der eine ihn in
dieser Stunde trug, der andere nach schnellem Wechsel im nicht weit
entfernten Hause im folgenden Kolleg damit erschien.»57 «Einsiedlerisch,
rein dem Studium alle Zeit und Kraft widmend, in ernster Arbeit der
Wissenschaft sich hingebend», lebte er. «Die Bauwerke, die Statuen und

53 Das «Reisehandbuch» von 1841 erwähnt zwar erst «250 000 Einwohner, 133

Straßen, 91 Gassen, 22 öffentliche Plätze und Märkte, 17 Thore, 27 Pfarrkirchen,
37 Brücken und über 7150 Häuser, beträchtlichen Handel und Fabriken»,
S. 99/101.

54 Die Universität Berlin zählte damals (1846/47) 1462 Studenten (evangelische
Theologie: 197, Jus: 572, Medizin 226, Philologie 467).

55 Daß Welti in Berlin viel mehr gearbeitet hat als in Jena, bezeugt übrigens eine
Briefstelle aus späterer Zeit: «Ich erinnere mich wohl, daß ich, in der großen
Universität Berlin mehr und vielfach mehr gearbeitet und sonst gelernt habe,
als in der kleinen.» Welti an MURI, WM, 16. März 1883.

56 Weber, S.6.
57 Basler Nachrichten, 1. November 1903.

57



die Kunstmuseen kannte er alle genau. Vom Theater und den edlen Con-

certen mußte er sich fern halten 58 Nur einmal machte er eine
Ausnahme, als er zusammen mit seinem Freund Muri die beiden
Abschiedsvorstellungen der berühmten Sängerin Jenny Lind besuchte, von deren

Kunst die beiden «hoch erhoben und tief gerührt» waren.59

Die juristische Fakultät stand, wie bemerkt, im Zeichen der historischen
Schule, deren Haupt und Begründer, Friedrich Karl von Savigny00,
der König 1842 auf den dem großen Gelehrten wenig entsprechenden Posten

eines Ministers für Gesetzgebung berufen hatte. Savigny hatte sich als

Gründer der neuen Richtung vor allem gegen den Naturrechtsgedanken
der Aufklärung gewandt, dessen «vielfältig flachem Bestreben», Gesetzbücher

«in reiner Abstraktion für alle Völker und Zeiten»61 zu schaffen,

er die Forderung gegenüberstellt, die positiv vorhandenen Rechte in ihren
historischen Verhältnissen zu studieren. Für ihn gab es kein ideales Recht,

es war ihm immer gegenwartsbedingt, Teil des Volkslebens und somit

steter Veränderung unterworfen. Gesetzgebung im Sinne einer Kodifikation,

wie sie damals von Thibaut zur Vereinheitlichung der zahllosen

partikularistischen Einzelrechte in einem bürgerlichen Gesetzbuch für ganz
Deutschland gefordert wurde, sprach er seiner und allen zukünftigen
Zeiten ab; Einzelgesetze, die der Staat aus politischen Gründen erlassen

muß, ausgenommen. Das römische Recht sollte als Wurzel allen deutschen

Rechts in seinen Quellen studiert werden, seine Abgeschlossenheit und

Entwicklung den Juristen zur historischen Betrachtung seines Gebietes

führen. Daß die Schule Savignys dabei der allgemein-philosophischen
Grundlage entbehrte, die Bedeutung der Naturrechtslehre unterschätzte
und den praktischen Anliegen der eigenen Zeit zu wenig Rechnung trug,
war schon ihren damaligen Gegnern klar. Wenn sie jedoch weiter gingen
und Savigny als unklaren Romantiker ablehnten, verkannten sie die
positiven, großen Einflüsse der neuen Richtung als Begründerin der
Rechtsgeschichte und wissenschaftlichen Quellenstudiums, die in ihrer Exaktheit
ebensowenig romantisch waren wie der Mensch Savigny.

Nach dem Weggang des Meisters von der Universität, spaltete sich seine
Schule in zwei verschiedene, aber nicht entgegengesetzte Richtungen auf,
deren Vertreter Emil Welti in Berlin den Kern seines Rechtsdenkens ver-

58 Muri, S. 38.

59 Ebenda.
60 Ernst Landsberc, ADB 30, S. 425 f.
61 ADB 30, S. 437.

58



mittelten: Adolf Friedrich Rudorff62 und Georg Friedrich
PuCHTA63. «Rudorff vertritt die unmittelbar an von Savigny anschließende

historische Schule nach der rechtsgeschichtlichen, wie Puchta nach der

dogmatischen Seite hin; in Puchta und Rudorff fließen die beiden mächtigen

Strömungen, welchen gemeinsame Quelle gewesen zu sein das

Wahrzeichen und Vorrecht des Meisters bildet, getrennt weiter. Dabei war
freilich Puchta auf seinem Gebiet entschieden der auch in Grund-

und Prinzipien-Fragen origineller, unabhängiger denkende Theil;
Rudorff ist durchweg mehr der Nachfolger geblieben, welcher mit emsiger
Einzelarbeit den Plan des vorangegangenen Meisters durcharbeitet.»64

«Puchta, einer der bedeutendsten Rechtskundigen dieses Jahrhunderts,
besaß durch Schellings Einwirkung65 eine gediegene philosophische
Bildung, er verband mit ausgedehnten, nicht auf das Rechtsgebiet beschränkten

Kenntnissen sicheres Urtheil, einen umfassenden Überblick und
seltene Gestaltungsgabe. Daher wird er besonders in seinen spätem Schriften

zu einem Meister der Form, und sind diese hierdurch wahre Kunstwerke

geworden, er selbst aber hat auf Fortbildung der Rechtswissenschaft und

Hebung eines gründlichen Studiums unvergänglichen Einfluß gewonnen.
Als warmer Verehrer Hugo's und Savigny's hing Puchta der sogenannten
,historischen Schule' an; aber nicht einseitig, indem er sich in
rechtsantiquarische Unternehmungen verlor; er erfaßte das geltende Recht mit
historischem Geiste, erforschte dessen Entwicklung, und behandelte es mit
Beziehung auf die Gegenwart. Er hat Savigny's Lehre von der Entstehung
des Rechtes weiter ausgeführt, sodann eine philosophische Deduktion des

Rechts als Grundlage der geschichtlichen Auffassung zu gewinnen
versucht.»66 «Das Bedeutendste aber, das er geleistet, ist seine Förderung und
Einsicht in das römische Recht und seine Geschichte.»67 Sein «Lehrbuch
der Pandekten»68 gilt noch heute als Standardwerk der Jurisprudenz.

62 Ernst Landsberg, ADB 29, S. 580 f.

63 Eisenhart, ADB 26, S.685.

64 ADB 29, S. 581.

65 Puchta war 1828 als ordentlicher Professor für römisches Recht nach München
berufen worden. «Hier übte Schelling, den er bereits in Erlangen kennen gelernt
hatte» und der nun hier Philosophie dozierte, «auf Puchta einen tiefen, nachhaltigen

Einfluß» aus. ADB 26, S.685.

66 ADB 26, S. 686.

67 Ebenda.

68 Leipzig 1838.

59



Politisch gesehen war Puchta Monarchist und Konservativer; in den

religiösen Fragen seiner Zeit vertrat er nachdrücklich «die Theilnahme
der Gemeinde an der Kirchengewalt».69

Bei Puchta besuchte der junge Aargauer ein Pandektenpraktikum. Die

Sprache des corpus juris bereitete ihm als gutem Lateiner keine Mühe,
außerdem hatte er Savignys Buch über den «Besitz»70 anhand der Quellen

studiert71. Sein erstes Referat in lateinischer Sprache erregte die
Aufmerksamkeit des Lehrers, der ihn spontan zur akademischen Laufbahn
bestimmen wollte. «So gerne Welti diesem Rate gefolgt wäre, mußte er
doch darauf verzichten, da es ihm nicht möglich war, einige Jahre als

unbesoldeter Privatdozent zuzubringen.»72
Rudorff las über «Geschichte des römischen Rechts im Mittelalter» ;

Weltis Leistungen und Teilnahme in diesem Kolleg bezeichnet die

Eintragung im Abgangszeugnis als «sehr fleißig».73
Verschiedene Vorlesungen belegte Welti bei dem durch seine Kritik an

den damaligen politischen Zuständen bekannten, jungen Staatsrechtler

Heinrich Rudolf von Gneist74. Er gehörte zum Kreis jener Schüler

Savignys, die wohl die Methode und die formale Seite des Lehrers

fortsetzten, aus ihrer fortschrittlichen und liberalen Gesinnung heraus jedoch
eine stärkere Berücksichtigung des gemeinen, positiven Rechts forderten.
Hieher gehört auch August Wilhelm Heffter75, einer der Mitarbeiter
an der preußischen Verfassung von 1850, dessen Kolleg über Kriminalrecht

Welti hörte. Der dritte im Bunde war Carl Gustav Homeyer70,
der eigentliche Nachfolger Eichhorns, des Vaters der deutschen

Rechtsgeschichte. Auch er bemühte sich, «die Gegenwart des Rechts mit seiner
Geschichte und die Geschichte des Rechts mit seiner Gegenwart zu be-

69 ADB 26, S. 687. Puchta wird als ein «mit Aufbietung aller juristischen Dialek¬

tik theologisierender Jurist» bezeichnet, «der eine Kirche ohne Rücksicht auf die
geschichtliche Entwicklung konstruiert und dabei, ein Hauptvertreter des

Kollegialsystems, die Notwendigkeit des Kirchenrechtes und des Ausbaus der Kirche
— nicht aber ihrer Lehre — auf der Gemeinde nachzuweisen sucht». Die
juristische Fakultät der Universität Berlin, Berlin 1874.

70 Das Recht des Besitzes, 6. Auflage, Gießen 1837.

71 Weber, S.6.
72 Ebenda.
73 Abgangszeugnis, Berlin, 10. August 1846, FA.
74 J. Hatschek, ADB 49, 403 f.
75 «L», ADB 11, S. 250 f.
76 F. Frensdorff, ADB 13, S.44f.

60



leuchten».77 Er machte sich vor allem durch die kommentierten Herausgaben

altdeutscher Rechtsquellen einen Namen und trug so zum damaligen,

durch Jakob Grimm geschaffenen Ruf Berlins als Mittelpunkt
germanistischer Altertumsforschung wesentlich bei.

Neben fleißigem juristischem Studium pflegte Emil Welti auch Fächer,
die ihn schon in Jena interessiert hatten: Geschichte und Philosophie. In
einem Landsmann, dem Historiker, Theologen und späteren Staatsmann

Johann Heinrich Gelzer78 aus Schaffhausen, der über Schweizergeschichte

dozierte, lernte er eine interessante, vielseitige Persönlichkeit
kennen. Gelzer war Schweizer und Deutscher zugleich, Bildungsaristokrat
und Konservativer, — vor allem aber tiefgläubiger, strenger Protestant.
Deutschland betrachtete er als geistige Heimat, — noch bestanden damals
keine Schranken des Nationalismus, die ein solches Denken als erstaunlich

und befremdend erscheinen ließen, — und mit ehrlicher Unbefangenheit

machte er es sich zur Pflicht, beidseits der staatlichen Grenzen

für seine Ideale zu wirken. An ihrer Verwirklichung zweifelte er nie und
ist darin ein typischer Vertreter seiner Zeit, die vom Glauben an die Kraft
der Idee beseelt war. Er glaubte an den Fortschritt der Menschheit durch

Erziehung und sah sich selbst als verantwortliches Instrument hiezu.

Politisch betrachtete er strenge Legalität und chrisdichen Glauben — wie

er sie in der Heiligen Allianz und im Wiener Kongreß praktisch erfüllt
sah — als einzig mögliche Grundlagen. Im Zentrum seines Denkens und
Tuns stand jedoch sein Christentum; er suchte in der Art der deutschen

Mystik die Versenkung in Gott; vor Schwärmerei, der Gefahr jener
religiösen Haltung, bewahrte ihn sein tägliches Studium der Bibel. Diesem
Glauben war sein ganzes Leben untergeordnet, unter diesem Motto steht
auch seine Geschichtsbetrachtung. «Ethik und Geschichte gehören zusammen,

wie Gedanke und Wort. Ohne tieferen sittlichen Sinn würde die
Geschichte eine Lästerung Gottes oder der Menschheit, oft genug ist sie

beides zugleich. Ohne geschichtlichen Sinn, ohne historische Erfahrung
verlöre sich die Ethik leicht in falschen Idealismus.»79 Auch in der Politik
sah er die religiöse Verpflichtung, «allen Ernstes daran zu glauben, daß
Gottes Gerechtigkeit das letzte, tiefste Wort der Weltgeschichte sei».80

Gelzer erfreute sich in Berlin der persönlichen Dankbarkeit des Königs,

77 ADB 13, S. 49.

78 Curtius, ADB 49, S. 277 f.
79 ADB 49, S. 277.

80 ADB 49, S. 278.

61



den er früher vor einem von deutschen Radikalen in der Schweiz geschmiedeten

Komplott bewahrt hatte. Seiner schweizerischen Heimat leistete er im
Neuenburger Konflikt gute Dienste, seinem Einfluß war damals zum Teil
das Einlenken Preußens zu verdanken81.

Den gewaltigsten Eindruck aber machte dem jungen Schweizer der

Philosoph Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling. «Von allen

Lehrern, die ich halte, habe ich von dem am meisten gelernt.»32 Von der

Berufung Schellings durch Friedrich Wilhelm IV. war schon die Rede83,

ebenso von deren Mißerfolg. Die Widerlegung Hegels und die neue,
umwälzende Philosophie, welche in der selbstherrlichen Antrittsvorlesung
vom 15. November 184184 versprochen wurde, blieben aus; die Teilnehmerzahl

seiner Vorlesungen nimmt ab85, und 1846 stellt Schelling seine

akademische Tätigkeit ein86. Die Enttäuschung war allgemein; nicht nur
der König, dessen Experiment mißlungen, auch die Studenten sehen sich

in ihrer hohen Erwartung betrogen. Einer der Schweizer Kommilitonen
Weltis schreibt hierüber: «Es war in der Tat wahrhaft tragisch, wie
diesem ersten Denker Deutschlands', da er schon einmal mit seiner
Identitätsphilosophie Epoche gemacht hatte, und dann von seinem Schüler Hegel in
den Hintergrund gedrängt worden war, nun das Öl in der eigenen Lampe
ausging, daß er nicht mehr an ein weiteres Lesen denken konnte, weil kein
Mensch mehr eine Offenbarung von ihm erwartete Es ist und bleibt

ja immer tragisch, wenn einer, der zu seiner Zeit wirklich und wahrhaftig
über andere groß gewesen ist, keinen andern neben sich leben lassen will,
dagegen nur an seine Person als die unfehlbare, nur an seine Lehre als die

völlig reine, nur an seine Theorie als die alle Welträtsel lösende Logik
glaubte.»87 Diese Beurteilung von Schellings Berlinerzeit war damals die

allgemeine. Um den Mißerfolg seiner Vorlesungen nicht offen zugeben zu
müssen, benützte der Philosoph einen Rechtsstreit, der zwischen ihm und
seinem Feind Paulus wegen dessen Veröffentlichung seiner letzten Kolle-

81 Curtius, S. 12 f., und Bonjour, Edgar: Heinrich Geizers Vermittlungstätigkeit
im Neuenburger Konflikt 1856/57.

82 Muri, S.40.

83 3. Kapitel, S. 56.

84 Stuttgart und Tübingen 1841. — Fischer, S. 245 f.
85 Fischer, S. 248/9.

86 Ziegler, S. 237 f. — Fischer, S. 260 f.
87 Basler Nachrichten, 1. November 1903.

62



gien ausgebrochen war, als willkommenen Vorwand seines grollenden
Rückzuges88, der auch aus den oben erwähnten Gründen längst fällig war.

Wie kam es nun, daß Welti, im Gegensatz zur allgemeinen Anschauung,
diesen Mann so überschwenglich verehrte, seinen bedeutenden Landsmann
Gelzer dagegen nie erwähnt? Wir glauben die Antwort auf diese Frage
in der Tatsache zu finden, daß Welti durch Schelling all das bestätigt
fand, was er bereits wußte. Sein philosophisches Wissen aus der Kantonsschulzeit

hatte er aus den Werken des Denkers geschöpft, dem er nun
persönlich gegenübertreten durfte. Und gerade die Person Schellings, das

Genialische seines Wesens, sprach den jungen Schweizer in erster Linie
an. «Ein ehrwürdiger Greis in vollem Silberhaar, eine breite, markige
Gestalt», beschreibt ihn Muri in seinen Erinnerungen. Schelling hatte, «wie

das weltbekannt, einen jeden strebenden Jüngling so erregt, daß es

zum Verwundern wäre, wenn in diesen Tagen ein vir juvenis, wie Welti,
nicht davon entflammt worden wäre».89 Die «geniale Verwendung des

Stoffes, die herrliche Entwicklung und die wunderbar schöne Sprache,
die auch beim Lesen seiner Schrift noch tönt, wie Sphärengesang» waren
es denn auch, die Welti, wie er selbst bemerkt, vor allem begeisterten.
Daneben glaubte der «vir juvenis» aber auch im Inhalt der Vorlesung
über die Mythologie und Offenbarung eine Lösung für die religiösen
Probleme gefunden zu haben, die ihm so brennend am Herzen lagen.

Neben diesem Mann, in dem Welti die Bestätigung eigener Anschauungen

sah, mußte der schlichte, bescheidene Gelzer verblassen, dessen

konservative, tief religiöse Gedanken der stürmischen Jugend des

Studenten altmodisch und schwächlich erscheinen mochten. Noch lebte Welti
in der Sphäre der hohen Erwartungen, der hochtrabenden Pläne; und die

Zeit war noch nicht gekommen, da er sich mit der ernsten Beschränkung
auf das Mögliche abfinden wollte.

Für die berufliche Zukunft Weltis wäre der Berliner Aufenthalt fast
entscheidend geworden. Nachdem ihn Puchta ohne Erfolg zur akademischen

Laufbahn hatte bestimmen wollen, suchte ihn der Vater eines

Kommilitonen für einen Lehrstuhl des römischen Rechts an der Universität

Dorpat zu gewinnen und zwar mit Gehalt vom ersten Tage an. Welti
erklärte sich einverstanden, behielt sich jedoch die väterliche Zustim-

88 Paulus, Heinrich Eberhard Gottlieb: Die endlich offenbar gewordene posi¬

tive Philosophie der Offenbarung Darmstadt 1843.

89 Basler Nachrichten, 1. November 1903.

63



mung vor. Diese unterblieb, denn der Vater fand, «wenn sein Sohn
Beamter werden wolle, so könne er das auch in der Schweiz und brauche

deswegen nicht in den russischen Staatsdienst zu treten».90

Im August 1846 verläßt Emil Welti Berlin, um vor der Rückkehr in die

Heimat ein letztes Semester in Jena zu studieren. Über die Gründe seiner

Abreise finden wir keine direkten Äußerungen, glauben jedoch annehmen

zu dürfen, daß der Tod Puchtas91 und Schellings Verzicht auf weitere

Vorlesungen maßgebend waren.
Im Studentenleben in Jena, das immer noch als am «ungezwungensten

und natürlichsten»92 in ganz Deutschland galt, und in das Welti nun
zurückkehrte, bahnten sich damals unerfreuliche Streitigkeiten zwischen

den Burschenschaften und den Korps an. Noch standen zwar Progreß und

Ehrengericht in Blüte, doch begann bereits die Opposition der
landsmannschaftlichen Bewegungen zersetzend zu wirken, die im Laufe des

Jahres 1847 zu einem allgemeinen Erlahmen der fortschrittlichen
Bestrebungen des «Burgkellers» führte. Es wäre deshalb unrichtig, im studentischen

Treiben des damaligen Jena eine bewußte Vorarbeit und
Anzeichen des bevorstehenden Revolutionsjahres zu sehen; die Ereignisse

von 1848 stellten vielmehr bürgerliche und akademische Kreise in
Sachsen-Weimar vor ein überraschendes Fait accompli. In seinem letzten

Semester hörte Welti bei Gerber ein Kolleg über den Sachsenspiegel, bei

Michelsen «Einleitung in die Rechtsphilosophie» und bei Guyet ein Rela-

torium. Neue Professoren waren für Welti August Heinrich Danz93,

Friedrich Schnaubert und Dr. Fischer, die über «Römischen
Prozeß», «Prozeßpraktikum» und «Neueste Geschichte» lasen94. Für die

Lösung einer Preisaufgabe auf dem Gebiet des römischen Rechts wurde
Welti durch die juristische Fakultät mit einem Preis ausgezeichnet95.

Über Lindau, das er am 21. April 184796 passiert, kehrt er nach

dreijährigem Deutschlandaufenthalt in die Heimatstadt zurück. Im gleichen
Jahre meldet er sich in Aarau zum Fürsprecherexamen an, und am
13. Herbstmonat 1847 erklärt das dortige Obergericht, daß «Herr Emil

90 Weber, S. 7.

91 Gestorben am 8. Januar 1846.

92 Schulze, S. 237.

93 A. Teichmann, ADB 47, S.623.
94 Abgangszeugnis, Jena, 16. März 1847, FA, 2.

95 Weber, S. 7, und Hunziker, Welti, S. 12.

96 Reisepaß, 7. April 1847, FA.

64



Welty befugt» sei, «im ganzen Umfang des Kantons den Beruf eines

Fürsprechers auszuüben, wozu Wir ihm glücklichen Fortgang und
den Beistand des Allerhöchsten wünschen».97

Der Beginn der Rechtsanwaltskarriere wurde jedoch durch den
Ausbruch des Sonderbundskrieges vorläufig herausgezögert. Welti meldete

sich als Freiwilliger und machte den Feldzug in der II. Jägerkompanie
des V. Infanterie Bataillons98 als Gemeiner mit, ohne je im Gefecht zu
stehen. «Wohl aber hatte er, wie erzählt wird, als Wachtposten vor den

Kellern des Klosters Eschenbach einen harten Stand gegen anstürmende
Berner.»99 Nach Abschluß des Krieges blieb seine Einheit noch kurze Zeit
als Besetzungstruppe in Stans ; zurückgekehrt nach Zurzach, eröffnet Welti
eine Fürsprecherpraxis. Im Jahre 1852 wählten ihn seine Mitbürger zum
Gerichtspräsidenten des Bezirks und kurz darauf verheiratet er sich mit
Caroline Groß.

Vergeblich werden wir in den Briefen und Reden Emil Weltis nach
einer Stellungnahme zur neuen Verfassung von 1848 suchen; nirgends
finden wir dieses zentrale Ereignis der Schweizergeschichte erwähnt. Das

kommt daher, weil Welti im Werk von 1848 die notwendige und daher
undiskutable Grundlage der staatlichen Weiterentwicklung der Schweizerischen

Eidgenossenschaft erblickte. Nur ein Sieg der von ihm als richtig
erkannten liberalen Ideen konnte seiner Meinung nach einen Fortschritt
ermöglichen, den er auf Grund seiner Jugend und seiner Weltanschauung

erhoffte und in dessen Dienst er auch seine eigene Person stellen

wollte. Diese Vermutung wird auch durch die Tatsache erhärtet, daß

Welti sein Leben jener Partei freiwillig zur Verfügung stellte, die im
Sonderbundskrieg die liberalen Prinzipien siegreich verfocht.

97 Fürsprecherpatent, 13. Herbstmonat 1847, FA.
98 Division Donat.
99 Hunziker, Welti S. 13.

65



Zweiter Teil: Das Weltbild und seine Wandlungen

4. Kapitel: Das Weltbild des jungen Welti

(Der Glaube an die Macht der Idee)

A. Vorbemerkung

Die «Weltansicht» des jungen Welti lebt in Übereinstimmung mit dem

Credo seiner Zeit. Allem voran steht der unerschütterliche Glaube an die

Macht der Idee. Im Denken des jungen Welti, des Kantonsschülers wie

noch des Regierungsrates, erscheint dieser Glaube in der Prägung des

deutschen Idealismus.

In den vierziger Jahren des vorigen Jahrhunderts formulierte Friedrich

Engels im Pathos glühender Überzeugung das Glaubensbekenntnis
der jungen Elite in typischer Art und Weise: «Das ist die Macht der

Idee, daß Jeder, der sie erkannt hat, nicht aufhören kann, von ihrer
Herrlichkeit zu reden und ihre Allgewalt zu verkündigen, daß er heiter und

guten Muthes alles Andere wegwirft, Gut und Blut opfert, wenn nur sie,

nur sie durchgesetzt wird Denn er weiß von ihrer Kraft, daß sie stärker

ist als Alles im Himmel und auf Erden, daß sie sich durchschlägt

gegen alle Feinde, die sich ihr entgegensetzen Laßt uns keine Liebe,
keinen Gewinn, keinen Reichtum für zu hoch halten, als daß wir ihn nicht
der Idee freudig opfern wollen, — sie wird es uns Alles vergelten tausendfach.»1

Diese Sätze verkünden den reinen Idealismus jener Zeit. Engels
schreibt sie noch als Hegelianer und nicht als der spätere marxistische

Klassenkämpfer. Ihr leidenschaftliches Pathos berührt uns Heutige
eigentümlich; großartig erscheint es uns, aber verblendet. Die damalige Zeit
dachte anders. Ideen galten als gesichert und verwirklicht, sobald die
geistige Oberschicht von ihrer Würde überzeugt war und sie «gedacht»
hatte.

Diese Denkart stammt aus der deutsch-idealistischen Philosophie. Zu
den Denkern dieser Richtung wird auch Friedrich Wilhelm Joseph
von Schelling gezählt, der im Zusammenhang mit dem Weltbild des

jungen Welti genannt werden muß. Das Gemeinsame, das die Philosophen

1 Engels, FRIEDRICH: Schelling und die Offenbarung, Leipzig 1842, S. 54/5.

66



dieses Namens verbindet, besteht in Grundlage und Tendenz ihres Denkens :
ihr Ausgangspunkt ist Kant, dessen Arbeit sie fortsetzen, ihr Ziel «die Schaffung

eines umfassenden, streng einheitlichen, auf letzten, unumstößlichen

Grundlagen basierten Systems der Philosophie».2 Sie alle stellen sich die

Aufgabe, vom bloßen Kritizismus zum aufbauenden Systematismus, zur
Idee einer Ganzheit zu gelangen. Statt Einzelprobleme oder Problemgruppen

zu behandeln, wagen sie es, das ganze menschliche Denken
zusammenfassend und allgemeingültig darzustellen.

Schelling wird auch als Vertreter der Romantik bezeichnet. Hinter
diesem schwer zu umschreibenden Begriff verbirgt sich eine Vielfalt von
Tendenzen, die wohl eher in der Dichtung als in der Philosophie ihren
Ausdruck fanden. Was die Dichter in individuell verschiedenen Werken
ins Leben des einzelnen zu tragen versuchten, unternahmen die
Philosophen nachträglich durch die Konstruktion ihrer theoretischen Systeme.
Romantik bedeutet in erster Linie Opposition gegen die Aufklärung.
Durch die Ablehnung der verstandesmäßig erfaßten, utilitaristisch
gesehenen Welt auf das Gefühl verwiesen, konstruiert die Romantik eine
Welt der Ideen, in deren Mittelpunkt der Mensch und seine Seele stehen.

Das geographische Zentrum der frühen deutschen Romantik war Jena.

Hier lebte und wirkte Schelling um die Jahrhundertwende neben seinen

Freunden, den Gebrüdern Schlegel und neben Fichte ; hier lernte er
Caroline Schlegel kennen, die später seine Lebensgefährtin werden sollte.
Seine frühen Werke sind nicht zu trennen von der vergnügten
Zuversicht des jenaischen Lebens, von der romantischen Atmosphäre, in der
sie entstanden.

Schellings philosophisches Lebenswerk zerfällt in verschiedene Epochen
und entbehrt der konsequenten, folgerichtigen Linie. Die Gegner haben
dem Philosophen denn auch Mangel an Rückgrat und Standpunktlosigkeit
vorgeworfen, währenddem seine Anhänger die erstaunliche Vielfalt seines

Denkens bewunderten. Nicolai Hartmanns Urteil hält die Mitte: «Schellings

Lehre läßt sich nicht ohne Gewaltsamkeiten darstellen, obgleich die

Übergänge zwischen seinen fünf Systemen durchaus aufzeigbar sind und

eigentlich nirgends ein schroffer Bruch vorliegt.»3 Die fünf Systeme, von
denen Hartmann spricht, sind die Naturphilosophie (bis 1799), der
transzendentale Idealismus (bis 1801), die Identitätsphilosophie (1801—1804),

2 Hartmann, Nicolai: Geschichte der Philosophie, Berlin und Leipzig 1929.

Band 8: Die Philosophie des deutschen Idealismus, I. Teil, S. 2.

3 N. Hartmann, ebenda, S. 129.

67



die Freiheitsphilosophie (um 1809) und das religionsphilosophische
System des alten Schelling. Es seien hier, unter Beschränkung auf das

Wesentliche, kurz die zentralen Gedanken dieser einzelnen Epochen
skizziert, soweit sie für das Verständnis von Schellings Werken notwendig
sind und auf Welti wirkten.

Inhalt des ersten Systems ist die Natur, die Schelling als Organismus
darstellt, in welchem als wirkender Motor die «Weltseele» waltet. Diese

«Weltseele», die als ein Gottähnliches verstanden sein will, erschafft die
Natur bewußtlos, d. h. ohne sich ihrer Tätigkeit bewußt zu sein. Erst im
Menschen, der obersten Stufe der Naturprodukte, gelangt sie von der
unbewußten zur bewußten Intelligenz, d. h. wird sich ihrer selbst bewußt.
«Darum ist der Mensch, der ein verschwindendes Stäubchen im Gefüge
des Weltorganismus ist, dennoch dasjenige Glied in ihm, das ihn
vollendet und krönt, weil hier allein sich der Endzweck erfüllt, der allen
anderen Gliedern Sinn gibt.»4 So kann Schelling behaupten, daß Gottes

Geist im Menschen zur Selbstanschauung gelange.
Der transzendentale Idealismus, das zweite System, gibt die notwendige

Ergänzung zur Naturphilosophie, indem Schelling hier das Reich des

Bewußtseins zu erfassen sucht. Wie Fichte, erkennt auch er zwei Bestimmungen

des Bewußtseins, Erkenntnis und Handeln, die er auch theoretische
und praktische Intelligenz nennt. Nun geht aber Schelling über Fichte

hinaus, wenn er als drittes das ästhetische Bewußtsein schafft. Es ist —
ein typisch romantischer Gedanke — die Kunst, die Erkenntnis und

Handlung krönt, indem sie diese in sich aufhebt und harmonisch verbindet.

Dem bewußtlos handelnden Geist in der Natur entspricht so im
Bewußtsein das künstlerische Schaffen, mit dem einzigen Unterschied, daß

Kunst das ist, «was Natur niemals sein kann: die wahre Darstellung von
Ideen».5

Was schon in den ersten beiden Systemen deutlich hervortritt, die Idee

der Entwicklung, die Schelling sowohl in der Natur wie auch im geistigen
Bereich und in der Geschichte des Menschengeschlechtes aufzuzeigen
versucht, führt er nun in der Periode der Identitätsphilosophie im Ganzen

durch. Es ist ein Dreitakt, der mit dem Bewußtwerden beginnt, zur Tat
weiterschreitet und in einen Zustand überführt, den man am besten als

Harmonie bezeichnen kann. Die Identitätsphilosophie unternimmt es nun,
Natur und Bewußtsein — oder anders ausgedrückt, Sein und Idee — har-

4 N. Hartmann, ebenda, S. 136.

5 N. Hartmann, ebenda, S. 153.

68



monisch zu verbinden, indem beide Seiten als im Grunde identische
Begriffe dargestellt werden. Um vom früheren Dualismus zu diesem Monismus

zu gelangen, setzt Schelhng als einziges an sich Bestehendes das

Gleichgewicht, in welchem die Welt des Objektiven und die Welt des

Subjektiven zueinander stehen müssen, da sie isoliert nicht bestehen können.
Identität besteht nicht in einem bestimmten Punkt, in einer bestimmten

Erscheinungsform, sondern immer nur im Ganzen. Es gibt kein Subjekt
ohne Objekt, beide ergänzen sich gegenseitig und sind im Grunde
dasselbe.

Indem Schelling auch noch die Frage nach dem Absoluten, d. h. Gottes,

stellt, beginnt eine Tendenz, die im späteren Werk zur Religionsphilosophie

führt. Schelling läßt Gott aus dem früheren Dualismus zwischen

Natur und Geist entstehen, und er beweist das Primäre, Absolute, durch
das Sekundäre, durch Erscheinungsformen. Sein Gott ist ohne den
Menschen undenkbar, erst in diesem, seinem Gegenbild, erlangt sein Gott, das

Bewußtsein. Diese Stellung zu Gott verleiht dem Menschen eine

überragende Bedeutung und ist der philosophische Ausdruck dessen, was die
Romantik in ihrem schrankenlosen Individualismus propagierte.

Das Problem Gott—Mensch steht auch in der Epoche der
Freiheitsphilosophie, die in unserem Zusammenhang weniger interessiert, im
Vordergrund.

Der alternde Schelling entfernt sich dann immer mehr vom Rationalismus

seines Frühwerkes und sucht die philosophische Wahrheit jenseits
der menschlichen Vernunftsgrenzen. Die Religion und ihre Geschichte
stehen nun, in der «Philosophie der Mythologie und der Offenbarung»
im Vordergrund; er trennt sie als «positive» von der früheren, «negativen»

Philosophie, die im Identitätssystem ihren Höhepunkt gefunden
hatte und deren Notwendigkeit er zwar betont, aber nicht mehr der letzten

Wahrheit gleichsetzt. Das Alterswerk unternimmt den großartigen
Versuch, Glauben und Wissen zu vereinigen.

Emil Weltis Kontakt mit Schelhng war ein doppelter : die Auseinandersetzung

mit der Identitätsphilosophie als Schüler der Kantonsschule in
Aarau, wo Rochholz als eigensinniger Mittler eigene, areligiöse Ideen in
das Gewand des «Akademischen Studiums» kleidete, und der persönliche
Kontakt mit dem alternden Religionsphilosophen als Student in Berlin.

Das Erlebnis der Kantonsschulzeit bestimmte Weltis Denken vom
Menschen auf lange Zeit hinaus und hat wohl auch seine Idee des Staates

beeinflußt; die Berliner Vorlesungen vermittelten ihm ein Bild des Philo-

69



sophen von Kirche und Religion, das seine erste Stellungnahme zu aktuellen

konfessionellen Problemen in der Schweiz beherrschte.

ß. Vom Menschen

Als Maturand äußerte sich Welti in einem Deutschaufsatz zum
Kernproblem der Schellingschen Identitätsphilosophie, dem Zusammenfallen

von Sein und Idee. Neben reinphilosophischen Erörterungen zeichnet die
interessante Arbeit jedoch auch das Bild des Menschen, wie es sich der

junge Welti zurechtgelegt hatte. Die vorgefaßte Meinung, die auf Grund

von Theorien verfertigte Konstruktion, überdauerte die Studienzeit und
blieb bestehen, bis der Mann Emil Welti ins öffentliche Leben seiner

Heimat eintrat.
«Welche Gründe, Anschauungen und weltläufige Meinungen sind gegen

den Satz Schellings, ,Die Idee ist auch das Seyn'6, in einer natürlichen
Gliederung vorzubringen?»

«Es gibt ein altes Volksschauspiel, das die Weltschöpfung darstellt. In
diesem kommt folgende Scene vor: Adam kniet vor Gott den Vater hin
und bittet ihn, er möge ihn doch erschaffen. In diesem Satz — so lächerlich

er auch erscheinen mag, ist die ganze Identitätsphilosophie enthalten,

nur mit Veränderung des Subjekts und Objekts. Adam ist die Realität,

Gott der Vater die Idee, nur insofern diese jene anerkennt, kann sie

bestehen, ihre Existenz an und für sich ist nichts, sie sieht dieß ein und
sucht also ihre Realität in der Vereinigung mit der Idee. Um von diesem

zu einem näheren Ziele zu gelangen, müßten wir, wie schon gesagt, die

gesetzten Personen in ihren Rollen vertauschen, der Mensch tritt an die
Stelle, die Gott Vater bekleidet, und das Objekt von all unserem Denken

überhaupt an die Stelle Adams. Aber es wird mir schon ,Halt' zugerufen.
Wie kannst Du Dich unterstehen, heißt es, Gott von Deiner Idee abhängig
zu machen? Was willst Du, elender Geist, ihn erschaffen, dem Du Dein
Dasein verdankst? Ich antworte hierauf, erschaffen will ich ihn nicht,
er ist schon da, wie Adam, als er hinkniete, aber für mich ist er nur da,

wenn ich will. Es ist hiemit dem höchsten Wesen durchaus kein Abbruch
gethan, denn es steht ihm als Subjekt wieder die nämliche Ansicht zu.

Aber, sagt man, warum setzest Du denn nicht den höchsten Geist, Gott,

6 SCHELLING: Vorlesungen über die Methode des academischen Studiums, S.Aus¬

gabe, Stuttgart und Tübingen 1830, S. 14.

70



als das Subjekt und construierst auf ihn Deine Philosophie? Sage mir
zuerst, was Gott ist, antworte ich, geht denn nicht mein ganzes geistiges
Leben darauf hin, ihn zu finden und selbst bei und mit Gott zu sein.

Mußt Du ihn denn nicht Dir selbst überlassen in seinen ersten Anfängen
aufsuchen? Hättest Du ihn gefunden, oder wenigstens so wie Du ihn zu
kennen glaubst, wenn nicht Jahrhunderte daran gearbeitet, ihn so zu

zeigen, wie du ihn erkennst? Ich habe mit diesem mein Recht zu vindi-
ciren gesucht, mich selbst zum Subjekt und alles, was außer mir liegt,
zum Objekt zu setzen, und also von hier aus zu construieren.

Ich will also zuerst versuchen, den Schelling'schen Satz in seiner

Richtigkeit darzutun und im Verlauf der Untersuchung die Einwürfe
berücksichtigen. Wenn ich über irgend etwas zu denken anfange, ist es vor allem

notwendig, daß ich mich dem Objekt meines Gedankens feindlich und
fremd gegenüberstelle. Das geschieht in Beziehung auf das außer mir
liegende Objekt, wenn ich dasselbe verneine, durchaus nicht gelten lasse.

Was geschieht? Ich komme auf mich selbst, ich werde mir selbst zum
Objekt. Wer bist du? was? woher? Was sollst du? Solche Klänge aus
unbekanntem Munde wecken mich auf, ich bin betäubt, schlaftrunken,
ich weiß nicht, wer ich bin. Nun stehen mir zwei Wege offen, aus dem

Zustande zu kommen, entweder lege ich mich aufs andere Ohr und ziehe

die Schlafmütze über die Augen, daß mich der Tag nicht aufweckt, oder

ich reibe sie mir aus, bis ich hell und offen sehe. Um auf jene Fragen
alle genügende Antwort geben zu können, ist es notwendig, mich auf den

von aller Empirie isolierten Standpunkt stellen zu können. Man könnte

glauben, dieser sei gewonnen, wenn ich sage ,ich bin'. Aber es liegt
hierin eine arge Täuschung. Es versuche es einer, diesen Satz ,ich bin' zu
denken unter der Form, wie ich denselben gebe, und er wird finden, daß

es unmöglich ist, denn er bleibt nicht bei dem Gegebenen stehen, sondern
verbindet irgend ein Prädikat mit demselben, ein Mensch, schön, gut,
etc. Er ist also wieder in eine äußerliche oder wenigstens secundäre

Objektivität verfallen. Es wäre hier am Platze, den Begriff ,Sein' in weitern
Beziehungen noch zu erläutern, aber um nicht zu unterbrechen, soll es

weiter unten geschehen. Es ist also der Satz ,ich bin' schon eine

Construktion, was natürlich das erste Princip durchaus nicht sein

darf, und schon darum nicht sein kann, weil einer Construction noth-

wendig zwei Begriffe zu Grunde liegen müssen, die wir durch einen

primitiven vereinigen. Ich muß also für den Satz ,ich bin' ein Prädikat

suchen, das zugleich mit dem Subjekt gegeben ist, und dieses fin-

71



det sich, wenn ich als die erste Categorie des menschlichen Denkens

das Selbstbewußtsein annehme, denn durch diese geistige Funktion
ergibt sich das Urtheil, ,ich bin ich', ich bin Idee und Realität, Subjekt und

Objekt, wir beide fallen zusammen und sind identisch. Allein, dieses

kann noch nicht als die reinste Form angesehen werden, in der sich dieser

Gedanke ausdrücken läßt, denn es bleibt hier immer noch der Begriff
der Individualität, der sich aus jenem Princip als dem ersten nothwendig
construieren lassen muß, also in seiner ersten Form nicht darin enthalten
sein kann. Wenn wir also den Begriff des Individuums, das denkt, hievon

substrahieren, so ergibt sich die Identität des Seins und der Idee.

Man könnte hier auch von unbefangener Seite her die Einwendung
machen, was man denn mit einem solchen dürren, abstracten Satze

gewonnen habe, an und für sich könnte man ihn als eine gelehrte
Spitzfindigkeit betrachten, aber in seinen Folgen ist er unendlich, denn des

Menschen Aufgabe besteht meiner Ansicht nach darin, alles, was da ist,
in einen natürlichen, folgerechten Zusammenhang zu bringen, sich selbst

zu kennen und zu wissen, was er zu thun hat. Das soll der Philosophie zur
Aufgabe dienen, ein Mittel, um diese zu lösen, haben wir in dem soeben

gezeigten Schelling'schen Satz. Auf welche Art seine Anwendung vor sich
gehe, will ich nach einigen Beziehungen zu zeigen suchen, indem ich

einige Einwürfe der Gegner näher erörtere. Ein Haupteinwurf, der

vorgebracht werden könnte, wäre der Vorwurf des Polytheismus. Ihr macht
alles von eurer Idee abhängig, kann man uns sagen, also besteht alles nur
durch eure Construction. Antwort: Allerdings besteht alles nur auf der
Construction der Idee, aber nicht auf der des Individuums, auf diesem
Mißverstand beruhen die meisten Anfeindungen. Denn allerdings wird
sich das Individuum, das den Begriff Gott construieren wollte, selbst

dazu machen, denn wer weiß, was Gott ist, muß selber Gott sein. Aber
das, was wir als Gott anerkennen, das ist das Schöne, Wahre und Gute

überhaupt, das Absolute, das sich an Ideen der gesamten denkenden
Menschheit vorfindet. Aber auch hier könnte man wieder sagen, was soll
denn das Individuum, wenn es für seinen Geist keine Gültigkeit sich
verschaffen kann; ich antworte, es ist dieses in dem vorhergehenden durchaus

nicht ausgedrückt; das Individuum wird dann auf das Absolute und
Allgemeine kommen, wenn es nur das Wahre im Allgemeinen denkt, das

was alle entweder als Gemeingut besitzen, oder doch dazu machen können.

— Es ist also von der Seite nicht zu befürchten, daß irgend ein auf
seine Grundsätze basiertes Produkt einen Fehler an sich habe, also auch

72



nicht das Wesen Gottes, darum fällt es natürlich auch mit dem angenommenen

oder offenbarten zusammen, in dem dieses auf die nämliche Art
entstand, nur auf einem ungemein schwierigen analytischen Wege, den

man nicht mehr rückwärts verfolgen kann und darum in seinem Dasein

so gerne in Zweifel zieht.

Ein weiterer Vorwurf könnte allenfalls heißen: Wie muß es um das

sittliche Leben eines Menschen stehen, der keine gegebene Superiorität
über sich anerkennt? Besser, sage ich, als bei irgend einem andern, wenn
er sich selber sein geistiges Dasein erkämpft hat, denn jene Kraft der

Wahrheit, mit der er sich emporgeschwungen, darf er nicht verläugnen,
ohne mit ihr seinen Standpunkt aufgeben zu müssen, und sie hat mehr
Kraft als ein von außen eingepflanzter Glaube, steht überdies noch hoch

über demselben an uneigennütziger Jugend. Es ist noch der Mühe werth,

zu sehen, wie sich die Alten ihre Götter schufen im Verhältnis zu unserm
einigen Gott. Ihre Mythologie bestand in der Kunst, also in der höhern

Vereinigung der Realität und der Idee. Alles Ideelle, das sich in der Natur
an sich findet, vereinigten sie auf dem absoluten Wesen ihrer Götter, aber

der christliche Gott ist noch in viel weiterer Ausbildung. Die Alten dachten

über Schönheit, also über Realität; unsere Anschauung von Gott ist
ein Denken über das Denken und darum muß es aller Anschauung
entbehren. Wie widersprechend ist aber die Absicht derjenigen, welche in
die materielle Realität den Vorzug vor dem Geist legen, während sie in
ihrem Gott keinen Funken von Körperlichkeit haften lassen. Sie haben

eben nicht nachgesucht, woher sie ihren Glauben haben. Noch ärger aber
stellen sie sich an den Pranger, wenn sie überhaupt nur von Geschichte

reden. Was ist diese anderes, als die Idee einer untergegangenen Realität?

Wir denken uns Caesar mit all seinen Eigenschaften, die wir von
ihm kennen, wir begreifen seine Stellung, seinen Einfluß, seine

Persönlichkeit, und mit all dem konnte er existieren oder nicht, es gilt uns

gleich viel, daß er nicht mehr existiert. Wir sehen hieraus, daß Seyn

überhaupt für uns kein nothwendiges Prädikat der Dinge sei, und also

das Dasein ganz außer unsern Beziehungen hege, nämhch in dieser

Eigenschaft an sich, die für uns gar keine ist. Ferner ergibt sich, daß

das Seyn nicht in dem Dasein beruhe, sondern dieses letztere nur eine

Ergänzung, oder vielmehr ein Theil des erstem ist, welches also wie
schon gezeigt, mit der Idee zusammenfällt. Ich habe an einer der
wichtigsten Fragen meine Meinung darzuthun gesucht, freilich bliebe noch

manche Richtung und namentlich die der Kunst übrig, deren Beziehungen

73



aber theils ihrer Ausgedehntheit wegen, theils, weil die Beweise an
derselben weniger in die Augen springende sind, nicht so leicht benutzt werden

konnten».
Daß sich der vorliegende Aufsatz des Maturanden Welti an Schellings

Lehre der Identitätsepoche hält, lassen sowohl der Titel, der sich an eine

Stelle aus dem «Akademischen Studium» anlehnt,6 wie auch die oben

skizzierten Grundprobleme des Systems7 erkennen. Interessanter als die

Feststellung, daß sich der jugendliche Verfasser auf weite Strecken mit
dem Philosophen identifiziert, ist jedoch die Frage, welche Probleme ihm
besonders wichtig erscheinen und wo er aus eigener Überlegung zu einer
anderen Akzentsetzung gelangt als der Philosoph. Es sind zwei Punkte,
die Welti in den Vordergrund rückt: die Stellung des Menschen zu Gott
und die organisch wachsende Fortschrittsentwicklung des Menschen im
Laufe der Geschichte.

Auch Schelling gebraucht, wie Welti, einmal das Gleichnis des Schauspiels,

bei welchem Gott als Dichter, der Mensch als Schauspieler auftreten.

«Wäre der Dichter unabhängig von seinem Drama, so wären wir nur
die Schauspieler, die ausführen, was er gedichtet hat. Ist er nicht
unabhängig von uns, sondern offenbart und enthüllt er sich nur successiv

durch das Spiel unserer Freiheit selbst, so daß ohne diese Freiheit auch

er selbst nicht wäre, so sind wir Mitdichter des Ganzen, und Selbsterfinder

der besonderen Rolle, die wir spielen.»8 Welti formuliert diese
Gedanken schroffer und eindeutiger: sein Mensch gibt sich nicht damit
zufrieden, «Mitdichter» zu sein, er usurpiert die Stellung Gottes und
verweist diesen auf den Platz des Menschen. Er anerkennt keine «gegebene

Superiorität» über sich; Gott ist nur, «wenn ich will». Der Glaube

Weltis ist wohl Glaube an Gott, aber an einen vermenschlichten Gott, der
das «Schöne, Wahre und Gute überhaupt, das Absolute, das sich an Ideen
der gesammten denkenden Menschheit vorfindet», bedeutet. Diese

Radikalisierung von Schellings Haltung, die mit christlichem Denken nichts
mehr gemein hat, wird wohl nicht zuletzt auf die atheistische Haltung des

Kommentators Rochholz zurückzuführen sein.

An Schellings Stellung zur Geschichte interessiert Welti vor allem der
Gedanke einer immer fort- und höherschreitenden Entwicklung des

Menschen. Diesen Gedanken hatte schon die Aufklärung ausgesprochen und
als Gesetz der Geschichte formuliert. Die Romantik nahm ihn auf, baute

7 Vgl. Text S. 63 b ff.
8 Seh. ÎJ111, S.602.

74



ihn in ihre eigene Geschichtsbetrachtung ein und ergänzte ihn durch ihre
Neuentdeckung der Nationalität. Am stetigen Veredelungsprozeß, dem der
Mensch unterworfen ist, zweifelt man keinen Moment. Diese Ansicht teilt
auch Welti; er hat sich an anderer Stelle darüber ausgesprochen: «Wenn

man das geistige Menschenleben durch alle seine Altersstufen erfahren

will, so ergibt sich nothwendigerweise zuerst das Verhältnis der
Naturanschauung von Seite eines kindlichen, kaum erwachten und zum
Bewußtsein gekommenen Geists. Dieser steht noch als einzelnes Wesen, ohne

Gedankenverbindung, für sich da, er ahnt nichts von den großen
Anlagen zum Schönen und Großartigen, die ihm gegeben sind .»9 Was

für das Mittelalter noch gut und vernünftig sein mochte, gilt deshalb

nicht mehr für die eigene Zeit. Welti hat diese Meinung in einer scharfen

Kritik an Wielands «Oberon» vertreten: «In der französischen Bildung,
die Wieland genoß, herrscht noch ganz das Gepräge des Mittelalters
wir sind jedoch weiter vorgerückt als das Mittelalter, wir sind über die
Natur hinausgekommen und was damals natürlich, erlaubt war, ist nun
wenigstens roh, ungebildet und unseres geistigen Standpunktes nicht mehr

würdig.» Mit Mitleid betrachtet er deshalb «den Mißbrauch des

menschlich-schönen und heldenhaften» bei Wieland, dessen verfälschte Romantik

«zu jener weinerlichen Betrachtung der Welt» gelangt, aus der er und
ähnliche Dichter «alles Schöne und Gute entschwunden glauben und mit
Betrübnis an den Bildern der Vorzeit hangen».10 Wie Schelhng, wendet
sich auch Welti gegen das fatalistische Verstehen vom Wirken des Absoluten

in der Geschichte. Gegen das «Schicksal» in diesem Sinne spricht
er sich ganz entschieden aus: «Es bleibt nicht mehr der Begriff damit
verbunden, den wir uns vom Schicksal machen, es ist nicht die vom
Menschen abhängige Geschichte seiner selbst, sondern es wird sogar bei Wieland

zu einer Art Fatum, das den Helden nur als eine Puppe braucht und
ihm keinen Willen mehr läßt, er ist nur ein unbehülfliches Werkzeug, für
das sich also auch kein Interesse mehr abgewinnen läßt; der nicht im
Stande ist, das ihm Aufgetragene mit rein menschlicher Kraft, die wir
allein im Spiele sehen wollen, zu vollführen.»11 Würdiger erscheint ihm
die Behandlung des Schicksals im antiken Epos, wobei ihm vor allem das

Körperhafte, das Mensch-Werden der Götter imponiert. «Im griechischen
Epos finden wir das Schicksal im Rate der Götter auf herrliche Art ver-

9 Aufsatz 12, Aarau, FA.
10 Aufsatz 9, Aarau, FA.
11 Ebenda.

75



körpert. Wenn auch die Götter den Plan machen, so hemmen sie den

freien Willen nicht, oder wenn es gilt, so handeln sie wohl selbst und

kämpfen mit in der Schlacht. Hier wird die Menschheit veredelt, indem
die Gottheit sie würdigt, den Gegenstand nicht nur ihrer Beratung,
sondern auch des Denkens und Handelns auszumachen.»12

Optimistisch und selbstbewußt sieht der junge Welti den Menschen. Er
stellt ihn ins Zentrum der Welt, diese beherrschend durch die Macht seines

Geistes und seiner Vernunft, deren Herkunft er aus dem typischen
Hochgefühl seiner Zeit gar nicht erst erklären zu müssen glaubt. Sein
Mensch ist zur Tat befähigt und verpflichtet, denn durch jede eigene

Handlung trägt er ja an der Geschichte, d. h. an der Realisierung Gottes,
bei. Trotz aller Anlehnung an Schelling entfernt sich Welti von dessen

stark ästhetisch gefärbten Weltansicht, indem er sich — allzu spekulativen

Wunschträumen abgeneigt — bemüht, mit beiden Füßen auf dem

Boden der Realität zu stehen. Hierin erweist sich seine Haltung als weniger

sprunghaft als die des Jenenser Romantikers, als echt schweizerisch.
Was Welti in einem hervorragenden Aufsatz über Hamlet am Dänenprinzen

kritisiert, gilt ohne sein Wissen auch für Schelling: «. seine Handlung

war nicht Tat, sondern Reflexion, die sich immer mehr von der

Wirklichkeit entfernte. Statt zu handeln, spekulierte er», und wird erst
wieder zu sich selbst zurückfinden, «wenn er wieder ins Leben
hineingestellt und mit demjenigen in unmittelbare Berührung gekommen ist,
von dem er sich mehr und mehr zu entfernen suchte.»13

Die Individualität, von der Romantik propagiert und verherrlicht, muß
sich bei Welti eine starke Einschränkung gefallen lassen. Die Freiheit
des Denkens und Handelns anerkennt er zwar, aber, «wie Spinoza sagt:
die Modifikation muß sich ein für alle mal im Ganzen resignieren».14
Die Pflicht, vermöge welcher der Mensch entsprechend seinen Möglichkeiten

und Anlagen am Gemeinwesen mitarbeiten muß, ist dem Schweizer

Welti primär. Unterordnung unter die Allgemeinheit ist unumgänglich;

denn wer die Welt nicht anerkennt, wird von ihr vernichtet. «Die
Welt reibt Hamlet», den extremen Idealisten und Individualisten, «auf,
weil er sie nicht mehr anerkennen will!»15

Daß Emil Welti gewillt war, die während der Aarauerzeit als richtig

12 Ebenda.
13 Aufsatz 4, Aarau, FA.
14 Ebenda.
15 Ebenda.

76



erkannten und in den Studienjahren gefestigten Ideen auch auf sich selbst

anzuwenden; daß er sich verpflichtet fühlte, seine eigene Person in den

Dienst dieser Ideen zu stellen, beweist nachdrücklich eine Stelle aus

einem Brief, den er 1856, zu Beginn seiner politischen Laufbahn, seinem

Freund Muri schrieb: «Am Ende sind wir so verdammt jung auch nicht
mehr, sei überzeugt, daß wir unser ganzes Leben lang nicht mehr viel zu
dem lernen, was wir jetzt wissen. Die Zeit des ausschließlichen Lernens

ist für uns überhaupt vorbei, wir haben die Pflicht, einmal etwas zu

tun... Als ich mich entschloß, meine jetzige Stelle (als Regierungsrat)
zu übernehmen, hatte ich Zweifel; ich habe sie überwunden, indem ich
die Pflicht über alle Bedenklichkeiten setzte. Ich erachte es nämlich für
eine Pflicht der jüngeren Generation des Cantons, keinen leeren Posten,
den sie trifft, unbesetzt zu lassen; neuer Sauerteig tut wahrlich not in
manchen Stücken, und zu große Bescheidenheit ist unter solchen Umständen

übel am Platze.»16

An dieser Stelle ist Welti im Begriff, von der Theorie zur Realität
überzugehen und diese nach seinen Ideen umzubilden. Er ist, um Schellings
Ausdruck zu gebrauchen, daran, für seine eigene Person den Schritt von
der theoretischen zur praktischen Intelligenz zu tun.

C. Vom Staat

Theoretisch und durch Prinzipien bestimmt ist nicht nur das Bild des

Menschen, sondern auch die Staatsansicht des jungen Welti.
Die Menschheit, ihre hohe Würde und Aufgabe stehen in erster Linie

seines Denkens. Der Einzelne ist, wie bemerkt wurde, nur als Teil der
Gesamtheit zu verstehen, «sein ganzes Leben und Streben gehört nicht
dem Menschen selbst an, sondern der Menschheit im Allgemeinen. Nicht
im Individuum realisiert sich der Mensch, sondern in der Menschheit.»17

Der Staat wird als Übergangsstufe der einzelnen Völker in ihrem
Vormarsch auf das Zukunftsziel eines weltbürgerlichen Idealzustandes
verstanden, seine Notwendigkeit anerkannt. Er bleibt jedoch Mittel zur
Veredelung der Gesamtheit aller Menschen. Über der theoretischen
Staatskonzeption des jungen Welti schwebt unerschüttert und von gläubiger
Sicherheit erfüllt die Idee der folgerichtigen, unablässigen Aufwärtsent-

16 WM 21. Juni 1865.

17 Aufsatz 2, Aarau, FA.

77



wicklung. «Die Entwicklung eines Volkes kann unterbrochen, nie auf die
Dauer in falsche Bahnen gelenkt werden.»18

Dem Gegenwartsstaat fällt somit eine doppelte Aufgabe zu. Er ist
sowohl Garant der menschlichen Würde, also Hüter des Errungenen, wie
auch Mittel der Weiterbildung, also Wegbereiter des zu Erringenden.
«Der Staat ist das Band, welches alle sittlichen Gestaltungen des menschlichen

Lebens umschlingt und schützt.»19 «Verfassungen und Gesetze sind

nur die Mittel zu dem großen Zwecke, das Leben unseres Volkes frei und

glücklich zu machen!»20

Noch erscheint dem jungen Welti die bewahrende, erste Aufgabe des

Staates selbstverständlich; das Schwergewicht seines Denkens liegt auf
der zweiten, bildenden. Durch Erziehung hat der Staat für die Bildung
des Volkes und damit des Einzelmenschen zu sorgen und so den natur-
gewollten Fortschritt zu fördern und zu beschleunigen. Die Notwendigkeit

der Bildung verfocht der junge Regierungsrat zu wiederholten Malen

im Großen Rat seines Heimatkantons. Jedes Hindernis, jede Handlung

verzögernder Natur, die sich den Interessen der Bildung entgegensetzt,

bezeichnet er als «Sünde an dem heiligen Geiste, dem Geiste der

Entwicklung des Landes und des Volkes».21 Wenn «die Interessen der

Bildung» diskutiert werden, «dann stehen wir auf neutralem Boden; hier
gibt es keine Parteien, hier stehen alle unter dem selben Panier, unter
dem Panier der Volksbildung, und das wird niemand als ein feindseliges
bezeichnen wollen!»22 Der Zweck der Bildung ist für Welti «nicht eine
Summe von Wissen, sondern die Heranbildung selbst».23

Des jungen Welti Ansicht kennt keine Trennung zwischen Staat und

Gesellschaft, die Unterschiede der Talente und Charaktere garantieren
eine natürliche Gliederung. Differenzen ökonomischer Natur werden nicht
diskutiert.

Weltis damaliges Denken bewegt sich im Rahmen liberaler Theorien,
auf dem Boden der Menschenrechte und damit auch des «jus naturale»
der antiken und christlichen Staatsauffassung.

Liberal mutet vor allem die starke Betonung der Bildungsidee an;
Welti ist Bildungsaristokrat reinsten Wassers. Bedeutende Männer seines

18 RW Schweizerbote, 20. August 1867.

19 Ebenda.

20 Ebenda.
21 VGR März 1863, S. 65 f.

22 Ebenda.
23 RW Schweizerbote, 1865, Nr. 31.

78



Jahrhunderts bekannten sich zu diesem Glauben, und es findet sich kaum
einer, der nicht zu diesem damals zentralen Thema sich ausgesprochen
hätte.

Was verstand nun Welti unter «Bildungsaristokratie», wie begriff er sie

als Idee und in ihrer formalen Ausgestaltung?
Die Daseinsberechtigung des Menschen besteht seiner Meinung nach

in der Pflicht, durch Bildung seiner selbst an der Glückseligkeit der

Gattung und der Realisierung Gottes mitzuarbeiten. Ungleichheit der
Individuen im Hinblick auf Tugend und Anlage prädestiniert nun die
hervorragenden Menschen, in der Erziehungsarbeit eine führende Rolle zu

spielen und die minder Begabten durch Vorbild und Belehrung zu
fördern. Denn nur wenige sind imstande, sich «zur Höhe des geistigen
Lebens zu erheben».24 In einem Brief an Muri ermuntert er diesen, eine
staatliche Stelle anzunehmen: «Nimm die Stelle an und setze Dich nicht
der Unannehmlichkeit aus, Dir später einmal sagen zu müssen, Du habest
eine Gelegenheit versäumt, in unmittelbarer Weise zu dem höchsten
Gute des Volkes, zu seiner Erziehung, beizutragen.»25

Da der Staat als Mittel der Erziehung verstanden wird, sind die
hervorragenden Männer dazu bestimmt, an seiner Spitze zu stehen und zu
regieren. Daß sie in dieser Stellung auch politische Aufgaben erwarten,
spielt dabei keine wesentliche Rolle; Welti glaubt vielmehr, daß sie auf
Grund ihres Wissens und Charakters auch diesen gewachsen seien und

zum Besten des Volkes herrschen werden.
«Das Volk erwählt seine Repraesentation, den Großen Rat, damit die

Einsichtigeren des Volkes, die Erfahrenem aus seiner Mitte, diejenigen,
die die öffentlichen Verhältnisse besser kennen als es selbst, und von
denen es glaubt, daß sie nach eigener und bester Überzeugung handeln,

vereinigt seien und in seinem Namen entscheiden.»26

«Der Volksvertreter wird nur dann das Vertrauen erhalten, wenn er
das Volk zu der Höhe seiner eigenen Ansichten emporhebt; er wird es

aber auch ebenso rasch verlieren, wenn er feige von dieser Höhe seiner

Überzeugung und Einsicht herabsteigt»27, denn «die Intelligenz ist unter
allen übrigen Mächten in der Welt die unabhängigste und größte!»28

24 Aufsatz 10, Aarau, FA.
25 WM 21. Juni 1856.

26 VGR 26. November 1862, S. 33 f.
27 VGR 25. Juni 1862, S. 114 f.
28 Ebenda, S. 146 f.

79



Der Grund zu diesen Ansichten Weltis wurde wiederum in seiner Kan-
tonsschulzeit gelegt; Rochholz und Rauchenstein waren die Vermittler.

Der Einfluß von Rochholz stützte sich dabei auf Schellings «akademisches

Studium», durch das der junge Welti zuerst in die Welt des

Philosophen eingeführt wurde. Das Werk enthält viel bildungs-aristokratisches
Gedankengut, betont «die Wissenschaft als organisches Glied und ihre
Bestimmung in der sich bildenden Welt».29 «Jeder Staat ist in dem
Verhältnis vollkommen, in welchem jedes einzelne Glied, in dem es Mittel
zum Ganzen, zugleich in sich selbst Zweck ist.»30 Da Schelling eine «Kluft
zwischen Wissen und Handeln überhaupt nicht»31 zugibt, wird die
Wissenschaft auch Führerin des Staates. «Das Reich der Wissenschaft ist
keine Demokratie, noch weniger Ochlokratie, sondern Aristokratie im
edelsten Sinne. Die Besten sollen herrschen.»32 «Dadurch, daß der
einzelne sich zur Individualität, zur Persönlichkeit, aufschwingt, nimmt er
mit seiner Besonderheit an der Gemeinschaft teil und sie wird erst durch
jene konstituiert.»33 Damit ist deutlich gesagt, daß der Einzelne in der

Funktion des Dienstes ins Staatswesen eintritt.
Wenn Schelling von der «ächten und aus Ideen geführten Construction

des Staats» spricht, als von der «Aufgabe, von welcher bis jetzt die Republik

des Plato die einzige Auflösung ist»,34 befinden wir uns bei der
anderen Quelle, aus der Welti seine Ideen über den Staat schöpfte: bei
den Lektionen des alten Rauchenstein. Wie mächtig sich der Kantonsschüler

durch die Antike angezogen fühlte, vernahmen wir bereits durch
seinen Biographen35.

Schelling spricht in seiner Anspielung auf Plato von einer Republik,
er denkt dabei wohl weniger an die utopischen Ideen des «Staates»,
sondern eher an die «Gesetze», in welchen das Bildungswesen auf breiterer
Basis steht und das aristokratische Prinzip im «nächtlichen Rat» gewahrt
bleibt, dessen Autorität von der Weisheit und Tugend seiner Mitglieder
abgeleitet wird.

29 Akademisches Studium, S. 9.

30 Ebenda, S. 44.

31 Ebenda, S. 56.

32 Ebenda, S. 55.

33 JÄGER, Gertrud: Schellings politische Anschauungen, Heft 375 der Historischen
Studien, herausgegeben von OSKAR RÖSSLER, Berlin 1939, S. 69.

34 Ebenda, S. 232.

35 Siehe Text S. 41 f.

80



Welti selbst fühlte sich jedoch durch die moderner anmutenden
Gedanken des Aristoteles — «von dem er erst gelernt habe, was ein Staat
sei»36 — stärker angezogen, als durch die Ideen Piatons. Aristoteles,
schon durch seine bürgerliche Herkunft weit eher Realist und Empiriker
als sein Lehrer, konzentriert sich auf das Mögliche und Erreichbare.
Wenn in einem Staat ein «bestmögliches Leben»37 für alle Glieder erreicht
werden soll, «dann ist es durchaus gerecht, wenn Bildung und Tugend den

Vorrang behaupten».38 «So muß denn auf diese Weise der für die Staaten

ersprießlichste Zustand eintreten, daß die Tüchtigen regieren, ohne

Fehler zu begehen, und das Volk in keiner Weise zu kurz kommt»,39 «eine

Herrschaft, die zum Besten des Beherrschten ausgeübt wird.»40
So haben die Denker der Antike und Schelling in Welti einen Grund

bildungsaristokratischer Prinzipien gelegt; nicht zu vergessen sind jedoch
auch die Einflüsse von außen her, aus dem Deutschland und der Schweiz

jener Zeit, wo diese Gedanken damals den Wert brennender Aktualität
besaßen.

Die Erneuerungsbewegung, die sich während der ersten Jahrhunderthälfte

in Deutschland gegen die Macht des Bestehenden aufbäumte, war
in erster Linie national. Wenn die liberale Strömung die Einheit des Landes

auf dem Weg der Verfassung, der Mitbeteiligung des Volkes an der

Regierung der Einzelstaaten, zu erreichen suchte, trug die
alldeutschromantische Richtung der Burschenschaften, der Welti in Jena angehört
hatte, eindeutig bildungsaristokratisches Gepräge. Die Universitäten, und

damit die geistige Elite, schien zur Führerrolle der neuen Zeit auserwählt.
Neuhumanistische Strömungen unterstützten und förderten diesen Glauben

durch ihre Bestrebungen, die Grundlagen des Unterrichts aller Stufen

modernen Bedürfnissen anzupassen.
In vielen Programmen, Broschüren und Büchern politischen und

wissenschaftlichen Inhalts zeigt sich der Glaube, durch Bildung das staatliche

Leben Deutschlands neuzugestalten. Eine Kontroverse zu Beginn der

vierziger Jahre zwischen dem revolutionär eingestellten deutschen Flüchtling

Karl Fröbel und dem monarchistisch-konservativen Theodor

36 Weber, S. 199.

37 Aristoteles: Politik, herausgegeben von Eucen Rolfes. Leipzig 1912, III,
7. Kapitel, S.83.

38 Politik, III, 13. Kapitel, S. 95.

39 Politik, VI, 4. Kapitel, S. 203.

40 Politik, VII, 14. Kapitel, S. 245.

6 81



Rohmer zeigt die interessante Tatsache, daß diese Streiter der Feder

trotz aller Gegensätze beide für die Bildungsaristokratie als Beginn eines

politisch geeinigten Deutschland plädieren.
So schreibt Fröbel: «Eine Hauptbestrebung in den sozialen Verhältnissen

ist, die veralteten Stände in eine zeitgemäße, harmonische

Ordnung zu bringen, was vorzüglich durch die Gründung eines neuen, auf

geistige Überlegenheit gestützten Adels bewirkt werden soll.» Das
Problem der Gliederung dieser so entstehenden neuen Ordnung, über welches

sich der junge Welti noch keine Rechenschaft gibt, sieht Fröbel wohl:
«Die Schwierigkeit wäre nur, die Stufe dieser Überlegenheit genau genug
zu bestimmen, und dann im Leben herauszufinden.» Geburt, Besitz und
Amt sind keine Kennzeichen für eine solche Überlegenheit, «nichts befriedigt

als die Entscheidung über die Frage: Wer sind die Männer, durch
deren geistige Tüchtigkeit die Bildung des Menschengeschlechtes
weitergeführt wird?»41

Rohmer vertritt die Ansicht, daß auch unter Beibehaltung der
Monarchie eine befriedigende Lösung erreicht werden könne, indem
«zwischen König und Volk als lebendiges Mittelglied die geborene
Aristokratie des Geistes und Charakters»42 stehe. «Die meisten Gebrechen
der Staaten, besonders die Noth und Verarmung ganzer Städte, haben
ihren Hauptgrund in der mangelhaften Ausbildung des ersten Standes. Wir
sind der Meinung, daß nichts der überhandnehmenden Verarmung der

untern Stände, der künstlichen Armuth der höhern, dem revolutionären
Treiben so abhelfen wird, wie die Erhebung eines Bildungsadels und die

größtmögliche Ausdehnung und Zugänglichkeit wissenschaftlicher
Bildung für alle Stände.»43

Neben diesen Befürwortern der Bildungsaristokratie, die als Beispiel für
eine große Zahl gelten mögen, finden sich auch Gegner dieser Idee. So

wandte sich der politische Journalist und Dichter des «jungen Deutschland»,

Ludwig Börne, öfters gegen Programm und Gedanken dieser

Richtung, wobei er besonders die Ungerechtigkeit einer solchen Gliederung

angreift. Das zeige die Tatsache, «daß in den reinen Demokratien
des Alterthums eine Aristokratie des Geistes herrschte, die viel demüthi-

41 FRÖBEL, Karl: Die großen Bestrebungen unserer Zeit, lit. Comptoir, Zürich und
Winterthur 1842, S. 10 f.

42 Rohner, THEODOR: Deutschlands Beruf in der Gegenwart und Zukunft, lit.
Comptoir, Zürich und Winterthur 1841, zit. bei Fröbel, S. 21.

43 Ebenda.

82



gender war, als die der Geburt, weil sie sich auf Wenige erstreckte, und
viel entmuthigender, weil sie keiner, dem sie die bhnde Gunst der Natur

versagte, je verdienen oder erschmeicheln konnte.»44

Neben dem deutschen Einfluß, der auf Welti gewirkt haben mag, stand

ein ebenso starker, aber länger dauernder schweizerischer Herkunft. Die
nächste Umgebung des jungen Welti — wir erinnern hier nur an den Großvater

Abraham und den Freund Muri —, stand, was staatspolitisches Denken

betrifft, auf einer Linie, die vom aufgeklärten Despotismus der
helvetischen Aarauerpartei unter steter Wahrung bildungsaristokratischer
Elemente zu den Ideen des damaligen Liberalismus führt. Die Bildung
des Volkes schien Rengger ein Postulat des Zeitgeistes zu sein, dessen

Ziel er in «allgemeinem Streben nach eigener Einsicht, Geistestätigkeit
unter Menschenklassen, wo vordem keine war, Aufhebung der Denk-

monopolien und geschwächten Glauben an grundloses Ansehen»

erblickte.45 Stapfer, der helvetische Minister der Wissenschaften und

Künste, sah im Unitarismus ein Mittel, die Bürger durch einheitliche
Erziehung zu veredeln. Im Gegensatz zum Radikalismus der vierziger Jahre,
dessen nivellierende, traditionsfeindliche, oft demagogische Haltung auch

vor revolutionärer Umgestaltung des Bestehenden nicht zurückschreckte,

— man denke nur an die Freischarenzüge — fußte der von den Gegnern
als konservativ verschrieene Liberalismus auf Ideen des Neuhumanismus.
Die idealistische Seite dieses Liberalismus trat außerordentlich stark

hervor; der Glaube an die Macht der Bildung, den schon Schiller in
seinem Aufsatz «Über die ästhetische Erziehung des Menschen» vertreten

hatte, zeigt gleichzeitig dessen Stärke, wie dessen Schwäche. Der
Wert der Bildung kann nicht hoch genug eingeschätzt werden, an ihre
Macht im politischen Geschehen, auf die Massen, zu glauben, bezeichnet

Wilhelm Windelband jedoch als die eigentliche «Illusion des Liberalismus».46

In den Dienst dieser spezifisch liberalen Idee traten aber gerade
deren Führerpersönlichkeiten in der Zeit der Restauration und Regeneration.

Der Zürcher Johann Kaspar von Orelli, Patenkind Lavaters und

44 BÖRNE, Ludwig: Gesammelte Schriften, 2. Auflage, Hamburg 1840. 3.Theil,
S. 193.

45 KortüM, FRIEDRICH:: Renggers kleine, meist ungedruckte Schriften, Bern 1833,
S. 134.

46 Windelband, WILHELM: Die Philosophie im deutschen Geistesleben des U.Jahr¬
hunderts, Tübingen 1927, S. 30.

83



Schüler Pestalozzis, begeisterte sich für die Führer des Ustertages, da sie

imstande seien, «die culturfeindlichen Elemente zurückzuhalten» und im
Gegenteil «offenes Ohr für die wahre Bildung des Volkes und die Pflege
der Wissenschaft»47 hätten. Er versteht darunter «eine, jedem Individuum

vom niedrigsten bis zum höchsten Range in der Gesellschaft gleich
zugängliche, gleich unerläßliche, menschliche Bildung in sittlicher,
religiöser — und in constitutionellen Staaten — auch bürgerlicher
Hinsicht».48

Auch um Friedrich Ludwig von Keller, den zürcherischen Staatsmann

und Professor des römischen Rechts, und Paul Usteri, den

schweizerischen Jünger Condorcets, bildete sich ein bildungsaristokratischer

Zirkel. Usteri verstand unter Freiheit die Oberherrschaft des

Geistes, das Volk sei noch zu wenig aufgeklärt, lebe noch zu stark der
Sinnlichkeit, um an der Regierung aktiven Teil haben zu können; eine

Bildungsaristokratie als Übergangslösung schien ihm am ehesten geeignet,
ein gerechtes politisches Regiment, verbunden mit allgemeiner Erziehung,
zu garantieren.

Der große Kreis der Männer, die sich zu verschiedensten Zeiten zur
Idee der Bildungsaristokratie bekannten, engt sich nun aus naheliegenden

Gründen ein, wenn es sich um die formale Gestaltung der Idee im
Hinblick auf eine bestimmte Zeit und ein bestimmtes Staatswesen handelt.

Die Vertreter der von Welti als richtig erkannten Theorien waren
nicht in der Lage, ihm auch in der Praxis Richtlinien und Rezepte zu

geben. Bei den antiken Denkern ist diese Tatsache durch die zeitliche

Entfernung ohne weiteres zu erklären; der einzige Zeitgenosse Weltis,

Schelling, fällt aus anderen Gründen aus. Der deutsche Philosoph
blieb sein Leben lang ein unpolitischer Mensch. Wohl hat er zu den

öffentlichen Ereignissen seiner Zeit zuweilen Stellung bezogen, und zwar
immer in konservativ-monarchischem Sinne, aber für die praktischen
Anliegen der deutsch-liberalen Erneuerungsbewegung, die er in der Theorie

so oft zu unterstützen schien, fehlte ihm jegliches Verständnis. So hat

er stets wieder die seit Kant nicht mehr vergessene Völkerbundsidee

vertreten, ohne sich darüber Rechenschaft zu geben, daß sie vor einer
deutschen Einigung und auf Grund des damals herrschenden

Kleinstaatenkonglomerates nicht verwirklicht werden konnte.

47 ADB 24, S.414.
48 Orelli, Johann Caspar von: Die eingezwängte Schweiz, in Archiv für Schwei¬

zergeschichte und Landeskunde, 1829, S. 486.

84



Außerdem hatte der junge Welti seine Theorien nicht deutschen,
sondern schweizerischen Gegebenheiten anzupassen. Die Zeiten der Helvetik,
da man das Volk als «quantité négligeable» behandelte, waren mit der

Verfassung von 1848 endgültig verschwunden. Es muß hier mit
Nachdruck betont werden, daß Welti dem Volk als Gesamtheit einen stark
positiven Wert beimaß, obwohl diese Auffassung vorerst als Gegensatz zur
Idee der Bildungsaristokrate erscheinen könnte.

Als Staatsform für schweizerische Verhältnisse befürwortet Welti die

repräsentative Demokratie, sowohl im Kanton wie auch im Bund. Damit
stellt er sich auch in formaler Beziehung auf den Boden des damaligen
Liberalismus49. Das Streben nach Gleichheit ohne Nivellierung im Rahmen

des Rechtsstaates, die Leitung und Führung des Volkes ohne
diktatorische Anmaßung, kann im Sinne der Vertreter der Repräsentation auf
die Formel gebracht werden: «Alles für das Volk, nicht alles durch das

Volk.»50 Diese Ansichten stehen theoretisch im Gegensatz zu Rousseaus

«volonté générale» und praktisch zur Bewegung des damaligen Radikalismus,

der in der reinen Demokratie die einzig mögliche Staatsform
erblickt. Trotz der Relativität summarischer Gegenüberstellungen glauben

wir, Welti in die Reihe von Männern wie Friedrich Ludwig Keller,
Alexandre Vinet, Paul Usteri und Casimir Pfyffer stellen zu dürfen,

denen in realpolitisch-formaler Hinsicht Ulrich Ochsenbein, James
Fazy und Jacob Stämpfli feindlich gegenüber standen.

Wie aber ist nun der Gedanke der Bildungsaristokratie mit dem

liberaldemokratischen Repräsentativsystem in Einklang zu bringen?
Wir stoßen hier auf das zentrale Problem der Gliederung eines

demokratischen Staatswesens in Volk und Führer oder, anders ausgedrückt, auf
die Frage, wie in einem Gemeinwesen, das ex definitione auf der
Souveränität des Volkes beruht, dieses noch nicht gebildete Volk seine gebildeten

Führer zu wählen imstande sei.

Welti ist sich der Schwierigkeit dieses Umstandes wohl bewußt. Seine

Antwort beginnt mit der Vorbemerkung, daß ein Kleinstaat von der

Größe der Schweiz im politischen Spiel der Großmächte keine
Befriedigung finden könne und deshalb auf anderem Gebiet Ersatz zu suchen

habe. Er meint die «möghchst reine Ausbildung von Freiheit und Recht

49 Als Theoretiker des damaligen Liberalismus darf vor allem Benjamin Constant

genannt werden.
50 KÄCI, Werner: Verfassungsgeschichte 1848 bis heute, Vorlesung an der Uni¬

versität Zürich, Sommer 1948.

85



ohne irgend welche Schädigung der staatlichen Ordnung und Autorität».51
Diese Ausbildung muß notwendig nach innen und auf die geistige Hebung
der Bürger zur Intelligenz gerichtet sein. «Namentlich ein kleiner Staat

sollte sich hüten, die Stimme der Wissenschaft von Rechts wegen fern zu
halten»,52 erklärt er im Aargauer Großen Rat, als die Wählbarkeit der

Beamten und Lehrer diskutiert wird. Welti traut dem Volke die Einsicht
in diese Aufgabe des schweizerischen Kleinstaates zu.

Der Souverän, so glaubt er, kennt seine Führer, da diese ja selbst aus
dem Volk stammen. Dieses Denken zeigt Welti als typischen Nachkommen

der Regenerationszeit, deren Vertreter meistens aus den Landstädten,

aus den gebildeten Arzt-, Juristen- und Wirtekreisen des Mittelstandes

stammen und bei jeder Gelegenheit mit Stolz und Selbstbewußtsein

auf ihre Abstammung aus dem Volke pochen. Gerne stellen sie sich in
einen Gegensatz zu den Regenten des Ancien régime und den «Besseren»

aus den Kantonshauptstädten der Restauration. So auch Welti. «Ich bin
ein Demokrat von so reinem Wasser, als es je einen geben kann, aber ich

verlange auch, daß ich zu diesem Volk gezählt werde, und ich verbitte
mir jene Komplimente, jene hetzenden und wühlenden, daß ein Unterschied

im Kanton Aargau bestehe zwischen Gebildeten und Ungebildeten,
zwischen Reich und Arm, zwischen Hoch und Niedrig; und ich möchte
doch wenigstens jedem Fabrikarbeiter, jedem Taglöhner gleichgestellt
sein, den ich als meinen Mitbürger und Mitbruder betrachte, ich will
auch die gleichen Rechte, wie er, für mich haben, und der ist ein
Friedensstörer, und einer, der hinter dem Säemann hergeht und Unkraut in
den Acker säet, der sagt, es sei in Bezug auf die Volkstümlichkeit ein
Unterschied zwischen dem Fabrikarbeiter und mir. Dieser Art von Wühlerei

bin ich immer mit großer Entschiedenheit entgegen getreten.»53
Weil nun die Führer dem Volke entstammen, versteht dieses auch, sie

als Personen zu beurteilen. «Das Volk versteht in ausgezeichneter Weise,

diejenigen Leute, welche es für eine Stelle oder für ein Amt fähig und

tüchtig erachtet, herauszufinden Ich habe das vollste Vertrauen in
das Volk, ich unterstelle meine Person unbedingt seinem Urteil; das

persönliche Urteil des Volkes, d. h. das Urteil, das es über Personen fällt, ist
für mich maßgebend.»54

51 Weber, S.204.
52 VGR 25. Juli 1862, S. 146 f.
53 VGR 26. November 1862, S. 83 f.
54 Ebenda.

86



Zur direkten Teilnahme an der Regierung ist es jedoch nicht befähigt.
«Es ist nicht imstande, sich an der Gesetzgebung zu beteiligen.»55 «Ich

anerkenne nicht den Willen eines Volkes, welcher erklärt: ,Ich habe ein
Gesetz geprüft, wie ein Jurist oder eine Fakultät es tun kann, und erkläre

nun, daß ich damit nicht einverstanden bin.' Das kann ein Volk nicht,
und ich bin der Ansicht, es sollen Repräsentanten, die es mit ihrer

Überzeugung nicht vereinbar finden, daß ein solches Recht ein Glück für das

Volk sei, es ihm auch nicht bieten.»56 Teilnahme des Volkes an der

Gesetzgebung und Beamtenausschluß beurteilt Welti beide als verfehlte
Maßnahmen, «in der Wissenschaft, in welcher das Volk nicht bekannt ist, will
man ihm den letzten Entscheid einräumen, allein das Urteil über

Personen, welche es kennt, will man ihm nicht gestatten.»57
Der direkte Anteil des Volkes am öffentlichen Leben erschöpft sich

nach Weltis Ansicht in der Gemeinde- und Bezirksverwaltung, wo ihm
nie zuviel politische Rechte eingeräumt werden können, und in der

Bestellung der Großen Räte. In der Legislative, auf der nach liberaler
Vorstellung das Schwergewicht aller politischen Gewalt ruht, vereinigt sich

die Elite des Volkes, die zur Ausarbeitung der Gesetze und zur Wahl der

Regierung durch Talent und Charakter befähigt ist. Diese «Gebildeteren

und Intelligentem» sind für Welti in echt Schellingschem Denken eben

auch die «Mächtigern und Einflußreichern».58 Dem Identitätsdenken der

Radikalen, das die Volksvertretung dem Volkswillen gleichsetzt, steht

diese Auffassung diametral gegenüber.

Losgelöst von direkter Beeinflussung durch das Volk und unter freiem
Gebrauch der Macht regiert die Exekutive zum Besten des Souveräns,

trägt aber auch die volle Verantwortung dem Volke gegenüber für ihre

Handlungen. Diese Art der Regierung hat Welti selbst zeit seines Lebens

zu verwirklichen versucht, ihre Form bezeichnet «Hilty's pohtisches Jahrbuch

für 1899» in treffender Bezeichnung als «ein Stück Gottesgnadentum
auch in der Republik».59 Der selbstherrliche Stolz des Bildungsaristokraten
spricht aus den Sätzen, mit denen Welti im aargauischen Parlament seine

Idee des Repräsentativsystems verteidigt: «Es kann sich nach meiner

Meinung nicht darum handeln, sich durch Verfassungsbestimmungen

55 Ebenda.
56 Ebenda.
57 VGR 29. November 1862, S.220L
58 VGR 29. November 1862, S. 220 f.
59 S. 637.

87



populär zu machen. Volkswünsche sind für mich nur so lange
maßgebend, als sie mit meiner Überzeugung übereinstimmen. Wäre es wahr,
was man heutzutage zur Genüge wiederholen hört, daß der Volkswunsch
das unverletzlichste Gesetz der Volksrepräsentanten sei, dann wäre auch

die repräsentative Demokratie die traurigste Staatsform der Welt.»60

Welches sind nun die Mittel, die das Volk vor willkürlichem Mißbrauch
der Macht durch die Exekutive zu schützen vermögen? Welti befürwortet
als solche die periodischen Erneuerungswahlen der Legislative und damit
indirekt auch der Regierung, die eine Absetzung mißliebiger Elemente

ermöglicht, und ein jederzeit mögliches Abberufungsrecht. Auch die

Verfassung soll dem Willen des Volkes unterworfen sein: eine Revisionsklausel

macht jedoch das Obligatorium einer zehnjährlich wiederkehrenden

Volksanfrage auf Totalrevision der Verfassung, wie es der Kanton Aargau
damals noch kannte, überflüssig61. DieGründe, die gegen das obligatorische
Gesetzesreferendum und die Gesetzesinitiative sprechen, wurden bereits

berührt; Welti sah in diesen beiden Institutionen nicht nur eine Ausweitung

in der Richtung der direkten Demokratie, die dem Volke Rechte

gab, zu denen es weder durch Einsicht noch durch Wissen legitimiert sei,

sondern empfand sie auch als Feigheit der Regierenden, ihre Verantwortung

auf den breiten Rücken des Souveräns abzuladen und sich hinter
diesem zu verstecken62.

Des jungen Welti Denken vom Staat als Bildungselement der Menschheit

mußte folgerichtig zu einer starken Einschränkung des freien
Individuums führen. Sein Menschenbild ist in allererster Linie das Bild eines

Bürgers, dessen rein persönliche Sphäre auf bedenklich engen Raum

zusammengedrängt erscheint. Welti war sich dieser Gefahr wohl bewußt
und betonte die hohe Aufgabe des Staates, den Menschen in seinen
persönlichen Freiheiten und Rechten zu schützen. Wenn nun der Staat in
doppeltem Sinn für die Heranbildung des Volkes sorgt — durch politisches

Vorbild der Führer und straffen Betrieb des Schulwesens — so muß
dem Bürger neben der staatlichen Inanspruchnahme auf anderem Gebiet

ein Privatissimum gewahrt bleiben, nämlich in der Kunst und der
Religion. «Die schwierige Stellung des Menschen zur Allgemeinheit wird
erleichtert und erträglich gestaltet durch die Kunst und die Religion. Die

Religion substituiert für die Menschheit in ihrem Zweck eine Einheit,

60 VGR 25. Juni 1862, S. 114 f.
61 Weber, S.210.
62 VGR 27./28. August 1863, herausgegeben von Fürsprech Weber, Aarau 1863,

S. 20 f.

88



nämlich die Gottheit, und macht also dem Individuum natürlich den

Weg zu seiner Bestimmung leichter. Die Kunst aber concentriert oder
erhebt das Individuum ins Ideal, oder mit anderen Worten, zum integrierenden

Teil der Gottheit.»63

Volkspoesie und Volksfeste haben daher in Weltis Denken nicht nur
unterhaltende Bedeutung; er sieht sie vielmehr als zentrale Äußerungen
der Freiheit im außerstaatlichen Bezirk. «Die Volkspoesie ist es, welche
die Menschheit aus dem Grabe des gemeinen, alltäglichen Außenlebens,
einer ungelernten Bildung und Moral, herausreißt, und sie zur Anschauung

eines schönen, naturgemäßen Lebens bringt. Kann der einzelne
Mensch oder das ganze Volk nicht mehr zu dieser Anschauung gebracht
werden, oder mit anderen Worten, hat das Volk keine Poesie mehr, dann
hört es auf, in das geistige Weltleben einzugreifen und zerfällt in ein
bedeutungsloses Nichts.»64

«Ein Volksschauspiel ist für das Volk nur dann Genuß, wenn es
demselben nicht mehr als Spiel, als Fabel erscheint, sondern als Wahrheit.
Das Volk in seinem politischen Leben ist sich seiner selbst nicht bewußt,
das Individuum hat keinen freien Wirkungskreis, es ist an tausend
Rücksichten und namentlich an eine noch unentwickelte Zukunft gebunden.
Dies alles schafft es sich vom Halse in einem Volksschauspiele. Die Kunst
macht den "Menschen frei. Er entzieht sich eine Zeitlang seiner Subjektivität,

um sich an eine, wenn auch nicht schönere, doch wenigstens zu
einem Ziele führende Objektivität hinzugeben.»65 «Daß Volksfeste ohne

religiöse Beziehungen durchaus nicht bestehen können, sehen wir an den

pompösen Feierlichkeiten der Französischen Revolution, wo man trockene
Abstractionen mit Ideen verwechselte.»66

Volkskunst und Religion sind für Welti jedoch nicht nur Ausdruck
individueller Freiheit, sondern notwendige Ergänzung zur staatlichen
Sphäre. Ihr hoher Wert bleibt aber nur dann gewahrt, wenn der Staat
nicht auf ihr Wirkungsfeld übergreift und umgekehrt Kunst und Religion
nicht das politische Leben zu beeinflussen suchen. Die Kunst kommt in
dieser theoretischen Gegenüberstellung wohl kaum in Betracht, da sie in
ihrer wahren Gestalt weder staatsgelenkt noch staatslenkend sein kann.
Viel eher können dagegen aus Überschneidungen religiöser und politi-

63 Aufsatz 2, Aarau, FA.
64 Aufsatz 11, Aarau, FA.
65 Aufsatz 2, Aarau, FA.
66 Ebenda.

89



scher Machtansprüche Konflikte von praktischer Bedeutung entstehen.

Eine solche Auseinandersetzung zwischen Staat und Kirche, zwischen zwei

Konfessionen unter sich und gegen eine dritte, tobte in der engern Heimat
Weltis, als dieser vom privaten ins öffentliche Leben trat, und zu der er
als Mensch und Staatsmann Stellung zu beziehen hatte.

D. Religion, Staat und Kirche

Des jungen Welti Ansichten über die Religion tragen ebenso sehr den

Stempel des Unfertigen, Einseitig-Theoretischen, wie sein Menschenbild
und seine Staatsauffassung. Noch sind sie nicht an der Wirklichkeit
gemessen und durch diese bestätigt worden; und doch wandelten sie sich
bereits im Lauf der kurzen Zeit zwischen den Tagen des Primarschülers
und der Heimkehr des Studenten aus Deutschland. Die kindliche
Frömmigkeit der ersten Religionsstunden in Zurzach hatte an der Kantonsschule

durch Rochholz und die modernen Ideen der Religionskritiker
Feuerbachscher Prägung einen jähen Umsturz erfahren. Das Christentum
des Kindes, zu wenig gefestigt und gesichert, muß sich eine Überlagerung
durch pantheistisch-neuheidnische Gedanken gefallen lassen. Des verehrten

Deutschlehrers genialische Zurückwendung zu altgermanischen Mythen
und Religionsformen begeisterte den jungen Mittelschüler, dessen Kritik
noch zu schwach war, um die ganze Fragwürdigkeit solchen Tuns ganz
zu durchschauen.

Bei Schelling in Berlin lernt Welti einen dritten Standpunkt kennen.
Die Vorlesungen über die «Philosophie der Mythologie» hört er zu Füßen
des Meisters, die Fortsetzung und Krönung dieser Gedanken, die «Philosophie

der Offenbarung», mußte ihm bekannt sein, war sie doch gerade
damals Objekt einer erregten, heftigen Auseinandersetzung zwischen

Schelling und Paulus.67

Schellings Altersphilosophie bedeutet wiederum einen deutlichen
Standpunktwechsel gegenüber früher, eine Abwendung vom Pantheismus Her-

67 Siehe Text S. 62, Anm. 83. Heinrich Paulus war protestantischer Theologe und
Hauptvertreter der damals stark vertretenen Richtung eines reinen Rationalismus,
die die biblischen Wunder als mißverstandene Auslegungen natürlicher Ereignisse

deutete. Schellings schwungvolle, oft phantastisch-spekulative Art der
Religionsbetrachtung mußte daher seine Kritik herausfordern, die in ihrer Art aber
ebenso extrem und übertrieben war wie Schellings Theorien.

90



derscher und Goethescher Prägung, der das Weltall als ewiges Sichtbarwerden

des Göttlichen verstanden hatte, und einen Übergang zur theo-

sophisch-gnostischen Betrachtung der Welt und des Christentums.
Die Religion und ihre Geschichte steht nun deuthch im Mittelpunkt

von Schellings Denken. Ob der Philosoph dabei wirklich auf einem
eindeutig christlich-protestantischen Standpunkt steht, wie Leese behauptet68,

darf wohl bezweifelt werden. Denn wie so mancher Denker der nach-

reformatorischen Zeit versucht auch er, durch seine Lehre Religionsersatz,
Religionsverbesserung zu bieten, Vorhandenes durch Neues zu ersetzen oder

mindestens zu ergänzen. Dabei ist ihm aber vor allem daran gelegen, am
alten Glauben aller Idealisten festzuhalten und die folgerichtige,
Fortschritt bewirkende, veredelnde Entwicklung auch in den Religionsformen
aufzuzeigen. So entsteht vor uns eine großartige, in der Beweisführung
jedoch oft gewaltsam konstruierte Schau, die den Zweck verfolgt, das

Christentum als allmählich aus heidnischen und jüdischen Mythologien
gewordenes Produkt darzustellen und darüber hinaus die Religion der

Zukunft zu konstruieren.
Der erste Teil seiner Vorlesungen, die «Philosophie der Mythologie»,

gibt einen Überblick über die Aufwärtsentwicklung des heidnischen
Polytheismus, in dem die Menschheit nach ihrem Abfall von Gott zurückzufinden

sucht zur ursprünglichen Religionsform des Monotheismus. Dabei
sind für Schelling die Mythologien der Vorzeit Vorstufen zum Christentum,

das sich selbst noch in einer Weiterentwicklung befindet. Die
geschichtliche Kontinuität der Religionsformen bleibt gewahrt, das

Christentum wird als «zurechtgestelltes Heidentum»69 begriffen.
Der zweite Teil, «die Philosophie der Offenbarung», weist in die

Zukunft und verkündet die Versöhnung der abgefallenen Menschheit mit
Gott, ermöglicht durch die Person und den Tod Jesu Christi. Gegen Ende

seiner Vorlesungen kommt Schelling auf die Entwicklungsgeschichte der

Kirche zu sprechen, in der er drei Stufen unterscheidet: eine petrinisch-
katholische — «das streng Gesetzliche70 —, eine paulinisch-protestan-
tische — die Befreiung aus der «blinden Einheit»71 und eine johanneisch-
zukünftige — die «Religion des Menschengeschlechts».72

68 Leese, S. 75.

69 Seh. II/I, S.248.
70 Seh. II/IV, S. 315.

71 Ebenda S. 324.

72 Ebenda, S. 328.

91



Diese rehgionsgeschichtliche Ansicht geht zurück auf die Idee des

«triplex status mundi», wie sie Joachim de Fiore, ein Zisterziensermönch

des 12. Jahrhunderts, in seinem «Evangelium aeternum» verkündete73.

Bei Schelling steht, — was seine Kirchentheorie betrifft, neben dem

Fortschrittsgedanken die Idee der Versöhnung der Konfessionen. Mag
man auch das kommende Reich des Johannes als Selbstbewußtwerden des

menschlichen Geistes auffassen, so hat doch vorallem die heftige
Auseinandersetzung zwischen Katholizismus und Protestantismus im Deutschland

jener Zeit zum Versöhnungsversuch des Philosophen geführt.
Es dürfen für den Studiosus Emil Welti zwei Momente gewesen sein,

die ihn brennend interessierten und aus denen er eine Bestätigung und

Festigung eigenen Denkens heraushörte.
Das erste könnte man als die Rettung der Antike bezeichnen. Während

der Kantonsschulzeit in Aarau hatte Welti den Zugang zur klassischen

Literatur gefunden, mit Begeisterung lebte er sich in sie ein. Es wurde

geschildert, daß Rochholz, der Schrecken seiner christlichen Umgebung,
keine Gelegenheit vorbeigehen ließ, um die Vorzüge vergangener Mythologien

und Religionen der Seichtheit und den Auswüchsen des damaligen
Konfessionalismus entgegenzuhalten. Dies gelang ihm mit um so größerem

Erfolg, weil einerseits die Blößen der orthodoxen und fortschrittlichen

Theologie offen zutagelagen, und andererseits das vorherrschende
Bild der Antike durch den einseitig begeisterten Einfluß der neuhumanistischen

Dichter geprägt war und in einseitiger Verherrlichung nur die
Sonnenseite des griechischen und römischen Lebens zeigte, eine
gutgemeinte Verfälschung also, die seit Schiller bis auf unsere Tage Gemeingut

der humanistischen Gymnasien geblieben ist. Dieses Entweder-Oder
zwischen Antike und Christentum, vor das sich der junge Welti dadurch

gestellt glauben mußte, löste nun Schelling durch seine

entwicklungsgeschichtliche Erklärung, die aus der antiken Mythologie das offen-

73 Bei Joachim de Fiore steht die Idee der Entwicklung, aber nicht die des Fort¬

schrittes des menschlichen Verstandes im Vordergrund der Betrachtung. Allerdings

«weist bereits die Bezogenheit der geschichtlichen Entwicklung auf ein
höchstes geschichtliches Ziel darauf, daß in der Geschichte auch ein Fortschrittsmoment

mitwirkt, insofern jede höhere Stufe eine höhere Form der Erkenntnis
und der Heiligung darstellt. Mit dem höchsten religiösen Ziel der Geschichte ist
auch die radikalste sittliche Forderung verbunden. Dieses letzte Ziel ist die
bedingungslose Durchführung der evangelischen Gebote als allgemeinverbindlicher

Norm des Gemeinschaftslebens.» ERNST BENZ : Ecclesia spiritualis, S. 11.

92



barte Christentum werden ließ, dieses von jenem abhängig und gleichzeitig

als Fortsetzung und Krönung darstellend.

Mit dem zweiten Moment, der Verheißung einer versöhnenden

Zukunftskirche, glaubte Welti der Lösung eines Problems näher zu
kommen, das im Jahre 1841 in seiner engern Heimat begonnen, sich zur
Krise des Sonderbundes erweitert und zur Zeit, da er als junger Staatsmann

in den Dienst seines Kantons trat, noch keine endgültige Entscheidung

gefunden hatte: des Streites der Konfessionen untereinander, der

Kirche mit dem Staat.

Die Ereignisse in der Schweiz hatten in ihm zu einer Skepsis gegenüber

der Kirche als Institution geführt. In seinem Menschenbild finden
wir denn auch die Religion auf den Bezirk des Privatesten beschränkt.

Die Scheu vor der Kirche als politische Macht, als Gegenpart des Staates,

kommt auch in den Vorlesungen Schellings zum Ausdruck. Die Kirche
hat sich nach Schelling davor zu hüten, Organisation in dem Sinne zu

sein, daß sie dieselben Macht- und Gewaltmittel anwendet wie der Staat.

Sie soll allein auf der religiösen Bereitschaft des Einzelnen beruhen, sie

darf «nicht Staatsreligion, nicht Hochkirche»74 sein. «Geht man auf den

Ursprung zurück, so liegt schon im Wort Kirche etwas Beschränkendes.

Sie ist die Gemeinschaft der aus der Welt herausgerufenen, womit sie ja
aber eben die Welt sich gegenüber und außer sich hat.»75 «Das Wahre
und Göttliche soll einmal nicht durch äußere Gewalt gefördert werden,
und sobald die Kirche anfing, die Irrgläubigen zu verfolgen, so hatte sie

schon ihre wahre Idee verloren. Sie hätte großmütig, sich selbst bewußt

ihres vom Himmel stammenden Gehaltes auch den Unglauben gewähren
lassen sollen, sich nicht in den Fall setzen, Feinde zu haben, Feinde zu
anerkennen.»76 Vom Staat fordert Schelling dieser Kirche gegenüber
Toleranz und Schutz der notwendigen äußeren Organisation.

Philosophische Zukunftsverheißungen versöhnlichen Inhalts taugen
leider recht wenig, wenn es gilt, Stellung zu nehmen zu realen Streitfragen.
Dies mußte auch Welti erfahren, als er in den Beratungen der Aargauer
Verfassungsrevision von 1862/63 sich über die Fragen zu äußern hatte,
die der Streit der Konfessionen aufwarf. Wohl lebte in ihm ein starker
Glaube an die Verwirklichung der Schellingschen Ideen, wohl sah er —
in Abweichung von Schelling — in der Religion des Individualismus eine

74 Seh. II/IV, S. 315.

75 Seh. II/IV, S.321.
76 Seh. I/VII, S. 464.

93



Möglichkeit für die Zukunft; vorerst galt es jedoch, die Reibereien
zwischen Katholiken, Protestanten und Juden, zwischen Kirche und Staat

zu mildern, die Verhältnisse zu beruhigen. Großzügigkeit, Toleranz und

Entpolitisierung der Kirche schienen ihm die einzig möglichen Mittel zu

sein, innert nützlicher Frist eine Besserung zu erreichen. Welti hofft, die

neue Verfassung werde die notwendige Grundlage bilden, diese Ideen in
Gesetze zu kleiden. Wohl stellt er sich bei der Beratung der einzelnen
Artikel im aargauischen Parlament auf die Seite des Staates; er mußte das

als dessen Vertreter auch tun; wir können jedoch in seinen Äußerungen
immer wieder Stellen persönlicher Ansicht feststellen, die sich alle gegen
die Institution der Kirche und ihre Mißprodukte richten.

«Glauben sie nicht, daß ich der Irreligion das Wort reden wolle»,
erklärt er einmal; «ich will gerade das Gegenteil, ich will die Religion
und die Konfession frei machen, damit sie sich nach ihrem Gutfinden
entwickle und gestalte; ich will aber auch jeden Einzelnen vom Gewissenszwang

befreien, den ihm die unnatürliche Verbindung von Staat und
Kirche antut. Die Furcht vor der Irreligiosität» — wie sie Emil Welti
auffaßt — «ist überhaupt eine unbegründete; Religion hat ein jeder, und
sehr oft haben diejenigen am meisten, welche selbst glauben, daß sie

keine haben!»77

Daß er keinen Unterschied macht zwischen katholischer und protestantischer

Unduldsamkeit, zwischen diesem und jenem religiösen Fanatismus,
bezeugt er an anderer Stelle: «Das Treiben, welches im Tirol gegen den
Protestantismus im Schwünge ist, bezeichne ich als den krassesten
Ultramontanismus. Es ist dies genau der gleich Ultramontanismus, der in Spanien

die Bürger in den Kerker wirft, weil sie Protestanten geworden sind,
oder gar nur, weil sie die Bibel lesen. Wenn in protestantischen Ländern,
wie z. B. in Schweden, der Übertritt zum Katholizismus noch im
gegenwärtigen Augenblick mit schwerer Strafe bestraft wird, so ist dies um
kein Haar besser; die protestantischen Ketzerfeuer haben weniger häufig,
aber ebenso hell gebrannt, wie die katholischen, und der Fanatismus ist
immer derselbe und trägt immer dieselben Früchte, rase er auf dieser
oder jener Seite. Es ist die selbe Intoleranz, wenn in einzelnen Städten der
Schweiz es den Katholiken verboten ist, zum Kirchgang ihre Glocken zu
läuten, geschehe es nun in Zürich oder in Basel.»78

Es kommt nicht von ungefähr, daß gerade im Kanton Aargau diese

77 VGR 26. Juni 1862, S. 170 f.
78 VGR 12. März 1863, S. 291 f.

94



Unduldsamkeit der Konfessionen weit stärker aufeinanderprallt als in den

Gebieten der übrigen Schweiz; der Grund hegt, wie Welti in seiner Rede

an den Großen Rat von 1862 betont, in der Geschichte des jungen
Staatswesens begründet. «Der Kanton Aargau hat nicht den Vorteil einer
Jahrhunderte alten Geschichte; er ist ein Kind der Neuzeit, gebildet aus drei
Landesteilen, die gleichberechtigt an politischer Bedeutung und verschieden

sind in Gesetzgebung, Sitte und Gewohnheiten. Keine unserer vielen
Städte ist bedeutend genug, um einen sozialen und politischen Schwerpunkt

des Landes zu bilden. Die auf das Staatsleben so mächtig wirkenden

Konfessionsverhältnisse trennen die Bevölkerung in zwei beinahe

gleiche Hälften, und um die Aufgabe des Staates noch mehr zu verwickeln,
hat das Schicksal uns auch noch Genossen eines außerchristlichen Glaubens

zugeteilt. Ein ruhiger Beobachter wird sich nicht wundern, wenn
nach Umfluß einer im Staatsleben kurzen Zeitspanne von sechzig Jahren
die ursprüngliche Verschiedenheit der Elemente sich noch heute geltend

macht, und wenn die dadurch eintretende Bewegung gewaltsamer ist und

langsamer zur Ruhe kommt als in solchen Kantonen, die jene Gegensätze

nicht kennen, sondern er wird das Gedächtnis der Männer ehren, die den

gemeinsamen Bau auf diese Höhe geführt haben. Jene Gegensätze sind

aber nicht Feinde unserer Entwicklung; in ihrer Vermittlung gerade liegt
die spezielle Aufgabe, die unserem Freistaat zugefallen ist, und auf
kirchlichem Gebiet gerade sind wir zu zeigen berufen, daß der Bestand, das

Glück und die Eintracht des Staates durch die Verschiedenheit und die

Freiheit der Konfessionen so wenig ausgeschlossen ist, als in unserem
weiteren Vaterlande der Segen der Republik durch die Verschiedenheit
der Nationen. Nur da, wo der Staatsorganismus nach den Konfessionen

gegliedert ist, wo sich Staat und Kirche in widernatürlicher Weise

verbinden, nur da ist Gefahr für den Frieden beider.»79

Diese Staatsorganisation nach Konfessionen war nun damals im Kanton

Aargau gesetzlich und verfassungsmäßig verankert. Das Prinzip der
Parität verlangte seit 1814 die Besetzung des Großen und Kleinen Rats

sowie des Appellationsgerichtes zu gleichen Hälften durch Anhänger der
beiden christlichen Konfessionen, und es zieht sich mit wenigen Änderungen

wie ein roter Faden durch die Geschichte der aargauischen Verfassungen

im 19. Jahrhundert. Daß auf diese Art die Bürger in erster Linie
Protestanten oder Katholiken wurden, die Kirche in die Politik eingrei-

79 RW Schweizerbote, 20. August 1862.

95



fen konnte, kurz, von einem ersprießlichen öffentlichen Leben keine Rede

war, versteht sich von selbst.

Weltis Meinung zur Lösung der schwebenden Fragen war gegeben. Ihm,
dem Zurzacher, erschien die Toleranz gegenüber Andersdenkenden seit
frühester Jugend als Selbstverständlichkeit, gehörten die Fragen der Religion

in den Bezirk der Gemeindeautonomie, die er als einen der
grundlegendsten Voraussetzungen schweizerischer Politik betrachtete. Seine
Ansichten über die Religion, orientiert an der großzügigen Weltenschau

Schellings, und auch aus eigenstem Wesen heraus der konfessionellen
Kleinlichkeit vieler seiner Zeitgenossen entgegengesetzt, mußten ihn zur
Einsicht führen, daß nur eine saubere und eindeutige Trennung der
staatlichen und kirchlichen Sphäre zu einer dauernden Lösung führen konnte.

In einem Brief an seinen Freund Muri äußert er sich zum erstenmal

ganz allgemein über seine Stellungnahme bei den kommenden Entscheidungen.

«Ob nächste Woche der Große Rath sich an die Religion machen

wird, weiß ich nicht. Geschieht es, so habe ich einen Antrag vor, über den

ich Deine Meinung auch hören möchte. Ich will nämlich das Wahlrecht
der Geistlichen (katholisch und reformiert) den Gemeinden geben.
Abgesehen von vielen anderen Gründen bestimmt mich dazu die Anschauung,

daß unser ,Staatskirchenrecht' auf einen andern Boden gestellt werden

muß, und dazu würde diese Bestimmung den Anfang machen. Mit
der jetzigen Regiererei sind wir seit dreißig Jahren nicht einen Schritt
weiter gekommen!»80 Man erinnert sich bei dieser Forderung Weltis, die

Pfarrerwahl, die zur Zeit beim Regierungsrat lag und den Gemeinden

nur das Vorschlagsrecht einräumte, diesen ganz anzuerkennen, daran,
daß auch sein juristischer Lieblingsprofessor in Berlin, Puchta, diese

Ansicht vertreten hatte81.

Kurze Zeit, nachdem Welti Muri um Rat gefragt hatte, «machte sich
der Große Rat an die Religion», und der Regierungsrat Welti hatte
Gelegenheit, seinen Antrag zu stellen und in einer großen Rede seine
Gedanken zur Beilegung der konfessionellen Spannungen darzutun: «Die

Lösung erblickte ich darin, daß sich der Staat von den konfessionellen

Banden, in welchen er gegenwärtig liegt, losmache und das er die
konfessionellen Rechte aufgebe, welche in Wirklichkeit nicht Rechte, sondern

Lasten, schwere Lasten sind. Die Kirche soll nicht mit dem Staate
verbündet, nicht mit ihm auf den Fuß einer gleichberechtigten Macht gestellt

80 WM 20. Juni 1862.

81 Siehe Text, S. 59, Anm. 66.

96



sein, sondern in dem Staate und unter seinem Schutz eine freie Genossenschaft

bilden. Als den Grundstein, auf welchen wir diese Zukunft bauen

sollen, betrachte ich die Wahl der Pfarrer durch die Gemeinde. Wenn ich

sage, daß die Kirche beider Konfessionen freie Genossenschaften im Staate

bilden soll, so habe ich nicht die Konkordatskirche im Auge. Die
Konkordatskirche ist der Staat im Staate, die Macht, welche sich souverän
und ebenbürtig dem Staate gegenüberstellt und daher ihre Verhältnisse

zu demselben auf dem Wege des Staatsvertrages, d. h. des Konkordates,
regelt. Eine solche Rechtsstellung anerkenne ich nicht. Der Staat ist es,

welcher alle menschlichen Beziehungen in Sitte und Recht schützt und

unter sich regelt. Die Kirche mag sich daher in ihrer innern Organisation,
in ihrem eigentümlichen Leben selbst frei entwickeln und gestalten, aber

nie soll der Staat die Befugnis sich entwinden lassen, das Recht des

Bürgers auch gegen die Kirche zu schützen. Das kann er aber nur, indem er
sich selbst von der Kirche freimacht. Dies ist aber nur möglich, wenn
der Staat die Rechte und Pflichten des Bürgers von der Konfession und
dem Glauben unabhängig macht, wenn er den Bürger nur als Bürger, und

nicht als Katholiken und Prolestanten betrachtet. Nur bei dieser Anschauung

ist, namentlich im paritätischen Staate, der Friede der Konfessionen

möglich.»82
Die langen Beratungen über die partielle Revision der Verfassung blieben

jedoch ohne wesentlichen Erfolg, da noch vor der endgültigen
Bereinigung des Entwurfes der Große Rat durch das Volk abberufen wurde.
Diese Abberufung stand im Zusammenhang mit der damals heftig
umstrittenen Emanzipationsbewegung der Aargauer Juden83, bei welcher

Gelegenheit Weltis großzügiges und tolerantes Denken auch in diesen Fragen

festgestellt werden kann. Der Kampf der israelitischen Einwohner
der beiden Dörfer Oberendingen und Unterlengnau im Bezirk Zurzach

um die politische und rechtliche Gleichberechtigung mit den übrigen
Bürgern des Kantons beginnt bereits im Jahre 1798 mit der Aufhebung des

Schirmgeldes und des Leibzolles für die Juden. Es sollte aber noch ein
Jahrhundert vergehen, bis sich diese scheinbar selbstverständlichen

Forderungen eines modernen Denkens gegen Überreste mittelalterlicher
Tradition und Intoleranz durchzusetzen vermochten. In der Bundesverfassung

von 1848, die bekanntlich nur die christlichen Konfessionen garantierte,
fehlte jede genaue Rechtsdefinition der Juden. Um dieser unklaren Situa-

82 VGR 26. Juni 1862, S.170L
83 Haller.

7 97



tion ein Ende zu machen, erließ die Bundesversammlung am 24. September

1856 einen Beschluß, der die in der Schweiz ansässigen Juden als

Kantonsbürger definiert und ihnen gleichzeitig auch die Rechte von
Schweizerbürgern einräumte, von denen sie bei den Nationalratswahlen

von 1857 zum erstenmal Gebrauch machten. Dieser Beschluß bedingte
im Kanton Aargau eine Revision der Verfassung im Sinne einer Anpassung

an die Vorschriften des Bundes. Der Großteil der Bevölkerung und
der Räte des Standes erhob sich jedoch, verführt durch die Macht religiöser

Unduldsamkeit, gegen die Gleichstellung der kleinen Anzahl Juden.

Nur eine Minderheit, allen voran Welti, wagte es, in den Tagen, da die

Volkswut sogar zu Tätlichkeiten und Ausschreitungen entschlossen schien,
für die von der Eidgenossenschaft vorgesehenen Rechtsverbesserungen
der Israeliten einzustehen. Welti, für den dieses Problem nicht nur eine

politische Frage, sondern eine Angelegenheit des Herzens bedeutete,

verteidigte in einer unerschrockenen Rede die Juden am 12. März 1863 vor
dem Großen Rat seines Heimatkantons: «Unbekümmert um den Eindruck,
den meine Rede auf die Versammlung machen wird, ergreife ich das

Wort. Ich halte es für eine Gewissenspflicht zu sprechen, und ich könnte
nicht anders. Ich weiß, daß es politisch und diplomatisch wäre, sich auf
die dermalige Lage des Kantons zu berufen und zu schweigen, oder sich
der politischen Situation zu accommodieren. Aber ich kann meine

Meinung und meine Überzeugung keiner Macht der Welt unterordnen, weder
der Volksabstimmung, die wir hatten, noch derjenigen, die da kommen
kann.»84 Nach einer langen juristischen Beweisführung über die rechtliche

Stellung der Juden kommt Welti zum Schluß seiner Rede auf die

allgemeine Seite der Sache zu sprechen. «Im Aargau soll, wenn es sich

um bürgerliche Rechte und Freiheiten handelt, kein Mensch nach der
Konfession fragen. Man kann nicht sagen, die Israeliten seien ungeeignet,
in das Staatsleben eines christlichen Kantons aufgenommen zu werden,
denn die konfessionellen Ansichten haben gar keinen Zusammenhang mit
staatlichen Einrichtungen. Wenn sie ihnen den Vorwurf machen, sie glauben

an die noch bevorstehende Ankunft des Messias und das zukünftige
Reich Jerusalem, und wenn sie sagen, ein Volk mit diesem Glauben passe
nicht zur Teilnahme am öffentlichen Leben eines Landes, das es bloß als

einen vorübergehenden Aufenthalt betrachte, so ist das eine sehr unklare

Auffassung! Haben denn die Christen nicht auch die gleiche Auffassung?
Glauben sie nicht auch an ein ewiges himmlisches Reich, das heute oder

84 VGR 12. März 1863, S. 291 f.

98



morgen eintrifft, um alle Großen Räte der Eidgenossenschaft abzuberufen,

um alle staatliche Ordnung aufhören und das himmlische Reich

beginnen zu lassen? Hat dieser Glaube jemals ein Mitglied des Großen

Rates verhindert, seine Pflicht zu tun, weil diese Abberufung erfolgen
kann? Und ist der Einwurf, den man den Juden ihrer Religion wegen
macht, ein anderer? Nicht das Schicksal einer Handvoll Juden soll der

Judenfrage bei uns den Ausschlag geben; denn die Frage ist eine höhere,
sie hängt zusammen nicht bloß mit der Ehre, sondern auch — und dies

ist meine innigste und feste Überzeugung — mit dem Glücke und dem

Gedeihen des Kantons in allen und jeden Beziehungen seines politischen
Lebens.»85 In einer weiteren Rede zum selben Thema formuliert Welti
seine Ansicht dahin: «Wenn auch weder die Bundes-, noch die

Kantonsverfassung, noch irgend ein Gesetz auf der ganzen Welt sich für die Juden

aussprechen würde, so würde ich dennoch, so lange ich noch einen Atemzug

tun könnte, meine Stimme erheben für volle Emanzipation der Juden,
weil ich ein Republikaner bin mit dem gleichen Recht wie der Jude : denn

jeder Mensch vom Weibe geboren ist ein freier Mensch auf freiem
Boden!»88

Weltis Meinung im Konflikt zwischen Politik und Religion, Staat und
Kirche spiegelt sich zusammengefaßt in folgenden zwei Formulierungen
wieder :

«Gerade in unserer Zeit ist der unselige Grundsatz aufgestellt worden,
die Religion gehe und entscheide über das Recht. Es ist dies ein Grundsatz,

den ich bis aufs Blut bis an das Ende meiner Tage bekämpfen
werde.»87

«Die religiösen und kirchlichen Unterscheidungen müssen aus unserem
Staatswesen verschwinden und das große Wort eines großen italienischen
Staatsmannes auch bei uns zur Wahrheit werden: Die freie Kirche im
freien Staat. Ich wiederhole, um Mißverständnisse zu verhüten: die freie
Kirche als Genossenschaft in dem Staate, der ordnend, schützend und

vermittelnd alle menschlichen Lebensbeziehungen in sich begreift.»88

85 Ebenda.
86 VGR 27./28. August 1863, Aarau 1863, S. 20 f.
87 VGR 29. November 1862, S. 220 f.
88 VGR 12. März 1863, S. 291.

99



5. Kapitel: Die Wandlungen des Weltbildes

(Idee und Realität)

A. Biographisches

Die Darstellung der Wandlungen, denen das Weltbild des jungen Welti
in der Auseinandersetzung mit der Realität unterliegen mußte, setzt eine

Kenntnis der äußeren Ereignisse im Leben Weltis als aargauischer und
schweizerischer Staatsmann voraus. Wer im Brennpunkt des öffentlichen
Lebens steht, kann es sich nicht leisten, die Wirklichkeit einem weltfremden

Idealreich eigener Konstruktion aufzuopfern, sondern wird sich zu
Korrekturen zugunsten der Realität bequemen müssen. Diese Anpassung

birgt jedoch — gerade dann, wenn das theoretische Weltbild ein hohes

und edles ist — die Gefahr der Enttäuschung in sich.

Als der junge Gerichtspräsident von Zurzach im Frühjahr 1856 neben

Augustin Keller in den Regierungsrat gewählt worden war, und ihm auf
Grund seiner juristischen Kenntnisse die Justizdirektion übertragen
wurde, erwartete ihn eine große Fülle unerledigter Arbeit1. Die

Verfassungsrevision von 1852 hatte eine Reihe von Postulaten hinterlassen, zu
deren Ausführung dem neuen Departementsvorsteher eine Frist von drei
Jahren gesetzt war. Mit unverbrauchter Kraft machte sich Welti ans

Werk, und es entstanden innert kurzer Zeit eine Anzahl von Gesetzen,

Vollziehnngsverordnungen und Verbesserungsvorschlägen, deren

wichtigste auf dem Gebiet der Hypothekarordnung, der bürgerlichen
Gesetzgebung und des Strafwesens lagen. Der Bau eines neuen Zuchthauses und
eine humanere Behandlung der Sträflinge —¦ die damaligen Verhältnisse

waren in vielem veraltet, kannte man doch noch die von der Helvetik

eingeführte Kettenstrafe — gehen auf die Initiative Weltis zurück. Seine

Haltung in den Revisionsbestrebungen von 1862/63, besonders der
zutiefst weltanschauliche Kern, der ihr zugrunde lag, zeigte sich bei der

Behandlung der konfessionellen Streitigkeiten um die Judenfrage2.
Von 1857 an delegierte der Kanton Aargau seinen damaligen

Justizdirektor als Ständerat nach Bern, wo er sich, besonders durch seine

Stellungnahme zu den Militärfragen der Zeit, rasch Achtung und Ansehen

1 Hunziker.
2 Siehe Text S. 97 f.

100



verschaffte. Zweimal, bei Anlaß des Savoyerhandels von 1860 und fünf
Jahre später bei Unruhen anläßlich einer Staatsratswahl, ging Welti im
Auftrag des Bundesrates als eidgenössischer Kommissar nach Genf und
löste seine Aufgabe mit Entschlossenheit und auch zur Zufriedenheit der

Rhonestadt, die ihm das Ehrenbürgerrecht verheh.
1863 übernahm Welti die aargauische Erziehungsdirektion. Damit fiel

ihm eine Stellung zu, die er sich schon längst gewünscht haben mochte.

Er, der von jeher die Bildung als «höchsten Segen für das Volk»3
betrachtete, der selber oft bedauerte, nicht den Lehrberuf ergriffen zu
haben, fand nun Gelegenheit, seine bildungsaristokratischen Ideen in die
Praxis umzuwandeln. Im neuen Schulgesetz von 1865, dessen Grundlagen
bis vor wenigen Jahren unangetastet blieben, und das als seine größte
Leistung während seines aargauischen Wirkens gelten darf, fand er
Gelegenheit hiezu. Das Hauptübel der bisherigen Verhältnisse erblickte
Welti in der ungenügenden Besoldung der Lehrer. «... ich wundere mich
nicht», erklärt er im Großen Rat, «daß, wenn die Schule einem Lehrer

nur 457 Franken einträgt, sie ihm zur Nebensache geworden ist.»4 Waren
seine Bemühungen in diesem Punkt erfolgreich, so mußte er sich in der

Frage des Obligatoriums für klassische Sprachen am Gymnasium mit
einer Kompromißlösung begnügen, die das Griechische als fakultativ
erklärte. Nach Beschlüssen des Großen Rates über neue Lehrmittel für
die Primarschulen, Erweiterung des Seminars Wettingen und Neugründungen

und Reorganisationen mehrerer Bezirksschulen stand der
Vollziehung des neuen Gesetzes nichts mehr im Wege. «Der Große Rat geht
eben auseinander», berichtet er Muri, «er hat sich brav gehalten, und

wenn die Zukunft uns Vorwürfe zu machen hat, so können sie jedenfalls
nicht unserem guten Willen gelten. Ich denke auch, Du werdest mit dem

meisten, was wir gemacht haben, zufrieden sein. Besoldung, Inspektorat
und Lehrerbildung sind so geordnet, daß der Segen für das Volk nicht
ausbleiben kann».5 Einige Monate später schreibt er seinem Freund:
«Seit gestern ist das Schulgesetz hinter uns, es ist mir eine Last abgenommen.

Ich hatte die beiden Tage noch gegen allerlei Unvernunft zu kämpfen.

Jetzt will ich mit aller Lust hinter die Vollziehung. Es gibt eine
schöne Arbeit.»6 Diese Arbeit, die stets wieder durch Unverstand und

3 WM 23. Februar 1863.

4 VGR März 1863, S. 65 f.
5 WM 4. Februar 1865.

6 WM 2. Juni 1865.

101



von religiöser Seite verzögert wurde, nahm Welti bis zu seiner Wahl in
den Bundesrat in Anspruch; als er 1867 nach Bern hinüberwechselte,
durfte er sich jedoch sagen, die Volkserziehung seines Heimatkantons auf
weite Sicht gesichert zu haben.

Auf militärischem Gebiet war im Laufe der Zeit aus dem Freiwilligen

des Sonderbundskrieges ein Oberstleutnant geworden. Im Truppen-

zusammenzug von 1861 kommandierte Welti während der Gotthard-
manöver mit Erfolg eine Brigade, im Parlament gehörte er zu den
angesehensten Militärsachverständigen.

Die knappe Zeit, die ihm neben amtlichen und militärischen Geschäften

verblieb, widmete er dem Studium der heimatlichen Geschichte, die

er nicht nur als willkommene Freizeitbeschäftigung, sondern als notwendiges

Rüstzeug eines schweizerischen Politikers betrachtete, denn «in dem

Unscheinbarsten und Ältesten liegt oft noch eine Beziehung zur unmittelbaren

Gegenwart».7
So gründete er, zusammen mit Augustin Keller, im Jahre 1859 die

aargauische historische Gesellschaft und veröffentlichte in deren Organ,
der «Argovia», mehrere Beiträge aus dem Gebiet der kantonalen
Rechtsgeschichte. Es erschienen nacheinander ein Kommentar zum Stadtbuch

von Baden, eine wertvolle Vorarbeit für die Arbeit des Sohnes von Emil
Welti, der 36 Jahre später in der «Argovia» als Herausgeber des Badener

Urkundenbuches zeichnet, die «Richtung des Freiamtes» und das «Hofrecht

von Lunkhofen»8, sowie der «Urbar der Grafschaft Baden»9. Der
vierte Band enthält 33 Aargauer Offnungen, «gesammelt und nach
erbrechtlichem Inhalte bearbeitet von E. Welti», eine Arbeit, die in der zweiten

Auflage der von Jakob Grimm redigierten «Weisthümer» Aufnahme
fand. All diese Arbeiten sowie die öffentlichen Vorträge Weltis im Kreise
der Historischen Gesellschaft führten dazu, daß ihn die Universität Zürich
zum Doctor juris honoris causa ernannte. Diese Ehrung freute Welti, der

vom Titel allerdings nie Gebrauch machte, «fast noch mehr als die Wahl
in den Bundesrat»10, die wenige Tage später erfolgte.

Am 8. Dezember 1866 hatten die eidgenössischen Räte die
Erneuerungswahlen der obersten Exekutive vorzunehmen. Angeführt durch heftige

Pressekampagnen der Radikalen, verlangte die «öffentliche Mei-

7 Arg 2, Hofrecht von Lunkhofen.
8 Arg 2.

9 Arg 3.

10 Weber, S. 25.

102



nung» des Landes eine Verjüngung des Bundesrates durch neue,
unverbrauchte Kräfte. Als einziger Vertreter des amtierenden Siebnerkollegiums
folgte der Aargauer Frey-Herosé freiwillig dieser Stimmung und
verzichtete, ermüdet durch eine fast zwanzigjährige Amtszeit, auf eine

Wiederwahl, im Gegensatz zu seinen unbeliebten Kollegen Näff und Challet-

Venel, denen die Zeitungsschreiber auf Grund ihrer Leistungen in der
verflossenen Amtsperiode mangelnde Befähigung vorwerfen zu müssen

glaubten. Mit Spannung erwartete man die Wahl, für die neben sechs

amtierenden Bundesräten eine gleiche Anzahl neuer Männer kandidierten.

Unter diesen besaß der Aargauer Landammann und Ständerat Emil
Welti aus Gründen kantonaler Politik von vornherein die größten
Aussichten. Die Erneuerungswahl, die hart umstritten war, bestätigte die

allgemeine Wertschätzung, die Welti in Parlament und Öffentlichkeit

genoß: er wurde bereits an fünfter Stelle mit 103 von 159 gültigen Stimmen

gewählt, und es brauchte weitere dreizehn Wahlgänge und die

Verzichterklärung zweier aussichtsreicher neuer Anwärter, bis auch Näff
und Challet-Venel mit äußerst knappen Zahlen bestätigt wurden.

Bevor der neue Magistrat aus seinem Heimatkanton nach Bern zog,
«schenkte die Stadt Aarau dem scheidenden Hr. Bundesrat Welti das

Ehrenbürgerrecht und am Abend desselben Tages wurde ihm ein
Abschiedsfest gegeben, an dem 130 Männer aus allen Gegenden des Kantons

Teil nahmen».11 «Der Verlust, den der Kanton erleidet, ist Gewinn

für die Eidgenossenschaft. Diese steht uns höher»12 — dahin faßte ein

Redner die Gefühle von Weltis näheren Landsleuten zusammen.
Genau ein Vierteljahrhundert gehörte Emil Welti der obersten

schweizerischen Behörde an, insgesamt einundzwanzig Bundesräte teilten sich

mit ihm zwischen 1867 und 1891 in die Geschäfte der eidgenössischen

Exekutive, und nur einer, Carl Schenk, erlebte seinen Amtsantritt und

seinen Abgang. Sechsmal bekleidete Welti das Amt des Bundespräsidenten,

das bis 1878 mit der Übernahme des politischen Departements
zusammenfiel.

Ein kurzer Blick auf die führenden Männer des eidgenössischen
Parlaments in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts beweist eindrücklich,
daß das Postulat von heute, wonach die geistige Elite des Landes auch

auf politischem Gebiet die erste Rolle spielen sollte, damals Wirklichkeit
war.

11 Neue Zürcher Zeitung, 8. Januar 1867.

12 Schweizerbote, 8. Januar 1867.

103



Man denke nur an die Persönlichkeiten Alfred Eschers und
Philipp Anton VON Segessers, der großen Gegenspieler liberaler und
konservativer Weltanschauungen im damaligen Nationalrat, an den

hochgeistigen, feingebildeten Menschen Fridolin Anderwert, den

strengreligiösen Sozialpolitiker Carl Schenk oder den impulsiven, radikalen
Jakab StXmpfli. Es waren Männer von hohem geistigem Niveau, die im
Vollgefühl ihrer Kraft für die sie beseelenden Prinzipien kämpften und
ohne scheele Seitenblicke auf Popularität oder Parteileitung ihre Meinungen

verteidigten.
In der Zusammensetzung der damaligen eidgenössischen Exekutive

drängt sich eine zeitliche Dreiteilung auf, charakterisiert durch die Namen
der jeweils hervorstechendsten und einflußreichsten Persönlichkeiten des

Bundesrates: Dubs, Welti, Ruchonnet, wird die Reihenfolge lauten.

Jakob Dubs, dessen hervorragende Qualitäten als Verfassungspolitiker
oft zu Unrecht ob seinen überspannten außenpolitischen Plänen vergessen

werden, übte während der siebziger Jahre den beherrschenden Einfluß

im Parlament aus. Mit Weltis Eintritt begann ein Kampf zweier
starker Naturen, der sich zur Zeit der Totalrevision der Bundesverfassung
zum Gegensatz Föderalismus — Zentralismus ausweitete. Da sich die
Mehrheit der Räte auf die Seite des zentralistisch gesinnten Welti zu

schlagen schien, verließ Dubs 1872 den Bundesrat, um in der Öffentlichkeit

als Gegner der neuen Verfassung aufzutreten.
Sein Ausscheiden ermöglichte eine Stellung Weltis im Bundesrat, wie

sie noch nie zuvor ein Mitglied der obersten Exekutive innegehabt hatte13.

Lange Jahre verkörperte er den Inbegriff des eidgenössischen Magistraten,

dessen hoher Gerechtigkeitssinn im Volke ein dauerndes Vertrauen
zu seiner Person entstehen ließ und dessen überparteiliche Haltung ihm
in den Räten eine Sonderstellung eintrug. Daß der überragende Einfluß
Weltis auch den Regierungen der Großmächte ein offenes Geheimnis

war, mag die folgende Stelle aus einem Reskript des österreichisch-ungarischen

Außenministers Kalnoky an seinen schweizerischen Gesandten

von Ottenfels beweisen14: «Ich teile Ihre Ansicht, daß wir ein praktisches

13 «Dubs war aus dem Bundesrate zurückgetreten. Welti hatte nun eine Stellung,
wie sie keinem seiner Vorgänger noch zugefallen war; im Bundesrat und in der
Bundesversammlung waren das Vertrauen, das ihm entgegenkam, und der
Einfluß, den er übte, um so größer, als auch Gegner ihn als ein mäßiges und
vermittelndes Element betrachteten.» SeCESSER, Anton Philipp: Sammlung kleiner
Schriften, 3 Bände, Bern 1878/79, 3. Band, S. XXX.

14 BA, Welti-Papiere, «Varia», 4. Oktober 1884.

104



Resultat nur durch den persönlichen Einfluß des Herrn Welti erreichen

können, und ich lege hohen Werth darauf, denselben ganz für unsere

jetzige Auffassung zu gewinnen, ehe wir einen formellen Schritt bei der

Bundesregierung unternehmen.» Den aristokratischen, gar nicht auf

Popularität ausgehenden Welti bezeichnet Edgar Bonjour als den «letzten

glänzenden Vertreter des Repräsentativsystems. Eine ganze Generation

gewöhnte sich daran, in ihm das Ideal des republikanisch-eidgenössischen

Magistraten zu sehen.»15 Weltis SteUung im schweizerischen öffentlichen

Leben war bestimmend, herrschend, oft ans Autoritäre und
Rücksichtslose grenzend. Daß es ihm dennoch möghch war, einen beinahe

undemokratisch anmutenden Einfluß während langer Zeit auszuüben,
beweist, daß auch im demokratischen Staatswesen der überdurchschnittlichen

Persönlichkeit ein Platz eingeräumt werden kann. «Diese natürliche

Autorität», die «durch keine Stimmzettel verliehen» wird, die
vielmehr ihre «Legitimität • von Oben her»16 bezieht, wird gerade in der
schweizerischen Politik immer möglich sein, weil das Volk durch seine

Vertreter in der Bundesversammlung eine zulängliche Kontrolle seiner

Führer besitzt, die es vor den Auswüchsen persönlicher Politik und dem

Mißbrauch der Macht durch einzelne Persönlichkeiten schützt.

Mit dem Eintritt Louis Ruchonnets in den Bundesrat erwuchs Welti
seit dem Jahre 1881 ein Gegner, der nicht nur in geistreicher Art die

Verteidigung der föderalistischen Ideen wiederaufnahm, sondern darüber
hinaus zum Repräsentanten einer neuen politischen Ära wurde, deren

Grundsätzen sich Emil Welti nicht mehr unterzuordnen vermochte. 1891

verließ der «schweizerische Bismarck», wie man ihn etwa nannte, in allen
Ehren und ohne den Groll des großen Namensvetters nachzuahmen, das

Staatsschiff und anvertraute seine Führung Ruchonnet und den Männern
der neuen Zeit.

Betrachten wir die sachlichen Aufgabenkreise,17 welchen Weltis Tätigkeit

als Bundesrat galt, so haben wir bei seiner Arbeit als Leiter des Mili-
tärdepartementes zu beginnen. Die Erfahrungen der damals neuesten

Ereignisse, der Kriege von 1866 und 1870/71, führten in der Schweiz zur
Einsicht, daß das bestehende Wehrwesen revisionsbedürftig sei und der

15 Gesch. d. Schw. II, S. 559.

16 Hilty, Carl: Politisches Jahrbuch der schweizerischen Eidgenossenschaft,
13. Jahrgang, Bern 1899, S.637.

17 Weber, S. 27 f.

105



neuen Situation angepaßt werden müsse. Ein erster Schritt auf diesem

Wege wurde getan in der Frage der Neubewaffnung. Die Einführung des

Vetterligewehrs als Ordonnanzwaffe der Armee setzte den Schlußstrich

unter eine jahrelange Diskussion über Kaliber und Modell, und erhöhte

Feuerkraft und Feldtüchtigkeit der Truppe in hohem Maße. Welti ging
jedoch sogleich weiter. Er arbeitete bis 1868 den Entwurf einer neuen

Militärorganisation aus, die unter dem Namen «Projekt Welti»
bekanntgeworden ist und im Prinzip die völlige Zentralisation des Militärwesens

postulierte. Fachkreise bezeichneten das Projekt als «einen energischen
Schritt nach dem Ideal des echten Miliztums hin».18 Nach der Ablehnung
des Verfassungsentwurfes von 1872, der Weltis Vorschläge ohne wesentliche

Änderungen enthielt, mußten den Föderalisten in der Revision von
1874 einige Konzessionen gemacht werden, die zu einem Kompromiß
führten, der zwar bedeutende Verbesserungen gegenüber früher brachte,
in Weltis Augen jedoch nur eine Übergangslösung darstellte. «Unsere

Armeeverhältnisse gleichen in vielen Beziehungen denjenigen der
deutschen Reichsarmee, aber nicht derjenigen von Wörth und Sedan, sondern

derjenigen von Roßbach.»19 Seiner Meinung nach hatte «die
Kantonalsouveränität in militärischen Fragen» an der die Föderalisten krampfhaft

festhalten wollten, «mit der Landesverteidigung nichts mehr zu schaffen».

Lieber wollte er «keine Kantonalhoheit und eine gute Militärorganisation,

als mit der Kantonalsouveränität eine schlechte Militärorganisation.

Ich bin kein Anhänger der politischen Zentralisation, aber wo es

sich um das Wohl des Vaterlandes handelt, lasse ich mich durch dieses

Medusenhaupt nicht zurückschrecken. Die Zentralisation des Militärwesens

hat keine politische Gefahr. Der gesunde Sinn des Volkes weiß
das Militärische sehr wohl vom Politischen auszuscheiden.»20 Diese
Ansichten waren damals jedoch noch nicht Allgemeingut schweizerischen

Denkens, und es dauerte noch länger als dreißig Jahre, bis Weltis Ideen

in die Praxis umgesetzt wurden.
Die größte Arbeitslast in seinem Amt als Militärminister erwartete

Welti während des Deutsch-Französischen Krieges, bei dessen Ausbruch

er die rasche Mobilmachung der Armee zu organisieren hatte. «Die
Schweiz rüstete, und da diesmal das Militär-Departement in den Händen

18 Der Bund, 9. Januar 1869.

19 Protokoll des Nationalrates über die Bundesrevision von 1871/72, Bern 1873,
S. 85 f.

20 Ebenda.

106



Weltis lag, war die Avantgarde unserer Miliztruppen kriegsbereit in Basel

eingerückt, bevor bei den kriegführenden Staaten die Mobilisation
erkennbar war»21. Es folgte nun die Wahl des Generals. Man hat Welti später
hie und da vorgeworfen, erhabe mit dem Gedanken gespielt, selber an die

Spitze der Armee zu treten. Diesen Mutmaßungen steht jedoch folgender
Bericht aus den Erinnerungen des Obersten Emil Rothpletz, eines alten

Bekannten Weltis und Duzfreundes Herzogs, entgegen: «Welti schrieb mit,
er werde bei mir in Aarau eintreffen; er bitte mich, den Obersten Hans

Herzog etwas später zu einer Besprechung mit ihm in den «alten Thurm»

zu mir einzuladen Auf die Eröffnung Weltis, es handle sich um die

Wahl des Generals der Armee, der Bundesrat werde ihn (Herzog) zur
Wahl vorschlagen, und bitte ihn um die Erklärung, diese annehmen zu
wollen, war Herzog tief erschüttert» und lehnte ab. «Nun gab es einen

mehrstündigen Kampf. Welti gab nicht nach und überwand mit seiner

klaren, überzeugenden Logik nach und nach alle Zweifel und Einreden

Herzogs, wobei ich nach Kräften mithalf. Endlich gab Herzog nach.»22

Militärpolitische Fragen haben bekanntlich zu einigen scharfen
Konflikten zwischen dem General und dem Leiter des Militärdepartementes
geführt. Bei diesen Auseinandersetzungen, die übrigens vor allem den

grundverschiedenen Naturen der beiden Männer entsprangen, verteidigte
Welti eigentlich immer wieder dasselbe: das uneingeschränkte Primat der
zivilen Gewalt gegenüber der militärischen, auch im Kriegsfalle. Wenn

er dies auch oft mit verletzender Schroffheit und Rücksichtslosigkeit tat,
so stand er dabei auf dem Boden eines Prinzips, das zu den

Existenzgrundlagen unserer schweizerischen Demokratie gehört und das keinem
noch so großen Notstand geopfert werden darf.

Ein zweiter großer Wirkungskreis eröffnete sich Welti bei der
Übernahme des Post- und Telegraphendepartements, dem 1879 auch das

Eisenbahnwesen unterstellt wurde. Hier galt Weltis Hauptarbeit dem Zustandekommen

des Gotthardprojektes23, Schulter an Schulter mit Alfred Escher

kämpfte er jahrelang um dessen Erfüllung. Noch wenige Monate vor
seinem Tod äußerte er sich darüber folgendermaßen: «Von allem, was er
in seinem Leben geschaffen, freue ihn doch nichts so sehr, wie seine Mit-

21 Rothpletz, Emil: Militärische Erinnerungen, Zürich 1917, S. 33/4. Senn,
Hans: General Herzog, besonders S. 163 und 165.

22 Ebenda.

23 Weber, S. 43 f.

107



Wirkung bei der Erstellung der Gotthardbahn. Hier dürfe er sagen, er
habe persönlich der Sache wichtige Dienste leisten können.»24

Schon als aargauischer Regierungsrat hatte Welti die Überzeugung

gewonnen, daß aus politischen und wirtschaftlichen Gründen dem Gotthard

der Vorzug vor allen damals in Frage stehenden Plänen gegeben
werden müsse, daß ohne Hilfe des Bundes jedoch nichts zu erreichen
sei. «Es muß eine Eidgenossenschaft geben, auch in Eisenbahnsachen.»25

Diese Auffassung stand im Gegensatz zum Bundesgesetz vom 28.

Heumonat 1852, das den Bau und Betrieb von Eisenbahnen auf dem ganzen
Gebiete der Eidgenossenschaft den Kantonen beziehungsweise den
Privaten überließ. Da jedoch nach der ersten Verständigung von 1869 die

am Gotthard interessierten Staaten, Italien und der Norddeutsche Bund,
immer dringender die Eidgenossenschaft als Treuhänder verlangten,
konnten sich die parlamentarischen Kreise auf die Dauer der Notwendigkeit

eines neuen Eisenbahngesetzes nicht verschließen. 1872 erhielt der

Bund das Recht zum Bau und Betrieb von Eisenbahnen, das in der
Verfassung von 1874 verankert wurde. Die Verhandlungen mit dem

Ausland, die zu diesem Beschluß und später zur Lösung der verschiedenen
Bau- und Finanzkrisen des Unternehmens führten, lagen in der Hand von
Bundesrat Welti. Hier vor allem lagen die großen Verdienste, die er sich

um die Gotthardbahn erwarb. Daß der endgültige Erfolg nur dadurch

errungen werden konnte, daß Alfred Escher aus persönlichen und politischen

Gründen 1879 aus der Leitung des Unternehmens austreten mußte,
schmerzte Welti, der dies gerne verhindert hätte, sehr. In einem Brief, aus
dem die hohe Achtung und Freundschaft Weltis gegenüber Escher in
jeder Zeile durchschimmern, tröstet er diesen über die erlittene
Enttäuschung: «Die Satisfaction, die Sie zu fordern haben und die allein einen
Werth für Sie hat, kann Ihnen Niemand ertheilen, als die öffentliche
Meinung oder die unparteiische Geschichte oder wie Sie das immer nennen

mögen. Diese Gerechtigkeit wird auch nicht ausbleiben; dafür sind
heute schon Zeichen genug vorhanden; aber wenn es auch länger dauert,
als wir es wünschen, so sind Sie der Mann dazu, es abzuwarten. Dies ist

ja bei aller Unbill der Zeit der einzige Trost für uns alle, daß das gerechte
Urtheil kommen wird, wenn wir auch weit und breit keinen Richter
sehen, der es spricht Die Freude an dem Gelingen wird mir persönlich

allerdings stark verbittert, solange ich weiß, daß Sie nicht daran

24 Weber, S. 72.

25 RW im Ständerat, Neue Zürcher Zeitung, 21. November 1865.

108



Theil nehmen können.»26 Und bei den Eröffnungsfeierlichkeiten der
Gotthardbahn, bei denen ihr eigentlicher Schöpfer nicht anwesend war, erinnert

sich Welti als einer der wenigen an dessen Verdienste: «Der heutige
Tag ist vor allem Ihr Fest- und Ehrentag, an dem es mir unmöglich ist,
Ihnen fern zu bleiben. Mit der freudigen Mithülfe, die mir an dem

großen Werke beschieden war, ist das Beste meiner Lebensarbeit gethan,
und die Erinnerung an die zehn Jahre unserer gemeinsamen Mühen und

Sorgen ist mir heute ein überreicher Lohn. Dieses Gefühl Ihnen dankend

auszusprechen, ist meine stille und schönste Festfreude. Empfangen Sie

die Versicherung meiner unter allen Verhältnissen unwandelbaren
Hochachtung.»27

Neben dem Gotthard beschäftigte Welti eine Idee, an deren Verwirklichung

schon einmal ein Bundesrat, Jakob Stämpfli, gescheitert war, und
die auch für ihn zum äußeren Anlaß seines Rücktritts werden sollte, die
Idee des Rückkaufs der Schweizerbahnen durch den Bund. Für Welti
war ein privates Bahnunternehmen im Dienste der Öffentlichkeit ein
Unding, der Einfluß fremden Kapitals in lebenswichtigen Gebieten der

Eidgenossenschaft eine Schande und die andauernde, zu nichts führende
Schiedsrichterrolle des Staates bei Zänkereien und Gegensätzen privater
Unternehmen ein ungenügender Schutz gesamtschweizerischer Interessen.

Übelstände, herrührend von den differierenden Fahrplan- und
Tariforganisationen der einzelnen Gesellschaften, bestärkten ihn in seiner

Haltung, und in bewußter Aufopferung liberaler Wirtschaftsgrundsätze stellte

er sich von nun an ganz entschlossen in den Dienst der Rückkaufidee.
Nachdem der Bund auf diesem Wege einen Teil der Jura-Simplon-Aktien
erworben hatte, leitete Welti den Kauf der Zentralbahn ein, um auf dem

Weg «der successiven Erwerbung des gesamten schweizerischen
Bahnnetzes»28 einen Schritt vorwärts zu kommen. Das Volk verwarf am 6.

Dezember 1891 den Ankauf, wie Welti schon während der Behandlungen
befürchtet hatte, mit großer Mehrheit. Am gleichen Tage legte Welti «der
hohen Bundesversammlung das ehrerbietige Gesuch vor, ihn auf Ende

laufenden Jahres von der Stelle eines Mitgliedes des Bundesrates zu
entlassen. Mit dieser Bitte verbindet er den wärmsten Dank für das

Vertrauen, welches ihm die Räte der Eidgenossenschaft während der fünfundzwanzig

Jahren seiner Tätigkeit beschieden haben, und verabschiedet sich

26 WE 23. Juni 1879, BA, Escher-Papiere.
27 Ebenda, 22. Mai 1882.

28 Botschaft des Bundesrates 1891, 1,462.

109



mit den innigsten Wünschen für das Glück und Gedeihen des Vaterlandes.»29

Alle Versuche des Parlaments, Welti zu einem Rückzug dieses

Gesuches zu bewegen, blieben erfolglos.
Der Rücktritt Weltis läßt sich nicht nur auf die ablehnende

Volksabstimmung zurückführen; von seinen tieferen Gründen soll später noch
die Rede sein. Kritiklos darf er jedoch nicht hingenommen werden, zeigt
er doch in seiner äußerlichen Form einen Bruch zwischen dem Denken
und dem Handeln Emil Weltis. Der Mann, der während seines ganzen
Lebens den Grundsatz vertrat, es komme im öffentlichen Geschehen nur
auf die Erfüllung der Pflicht und nicht auf den Erfolg an, zeigte durch
seinen Entschluß eine übertriebene Empfindlichkeit. Seine Reaktion war
durch persönliche Motive bestimmt: er machte den sachlichen Entscheid
des Volkes zu einer Vertrauensfrage über seine Person. Die Schweiz kennt

jedoch die Verantwortlichkeit der Minister in der Form des Parlamentarismus

nicht, und Welti hätte die Pflicht gehabt, auf seinem Posten zu
bleiben. Wohl mag man die Enttäuschung des amtsmüden Mannes
verstehen, seine Konsequenz würdig und begreiflich finden; sein Rücktritt
bedeutet trotzdem einen Widerspruch im Menschen Welti, ein
Auseinanderklaffen der Identität zwischen «Idee und Sein», die gerade er immer
wieder betont hat.

B. Vom Menschen

Dem theoretisch-konstruierten Welt- und Menschenbild Emil Weltis lag
ein Irrtum zugrunde, den die Wirklichkeit, der Verkehr mit dem realen,
nicht aus eigenem Geist erschaffenen Menschen, deutlich erwies. Dieser

Irrtum entsprang jenem deutsch-idealistischen Denken, das den

Grundgedanken der Höhe und Würde menschlicher Fähigkeiten, ohne ihn zu
beweisen, zum Gesetz erhob und dieses auch auf die Zukunft anwendbar
erklärt. Es tritt uns hier eine Denkart entgegen, «die auf diese Weise zu
einem allgemeinen Programm der Weltentwicklung durchzudringen suchte,
meist in höchst optimistischem Sinne».30 Deshalb mußte es dazu kommen,
wie Jacob Burckhardt in seiner Kritik an Hegel schreibt, daß «dieses

kecke Antizipieren eines Weltplanes zu Irrtümern» führte, «weil es von
irrigen Prämissen»31 ausging.

29 Weber, S. 182.

30 Burckhardt, Jacob: Weltgeschichtliche Betrachtungen, Bern 1947, S. 44.

31 Ebenda.

110



Irrtümer eines scheinbar logisch vollendeten Systems bergen eine

doppelte Möglichkeit des Zweifels in sich: Zweifel an seiner Richtigkeit und
Zweifel am Vermögen seiner Träger. Mag die Entscheidung nun für die

eine oder andere der beiden Möglichkeiten ausfallen, mag man den

Grund des Irrtums in einer Kombination beider Möglichkeiten finden;
in jedem Fall wird die Einsicht, einer Fehlkonstruktion zum Opfer gefallen

zu sein, auch die optimistische Grundhaltung ihres bisherigen Trägers
in Frage stellen. Die Gefahr, dem Pessimismus zu verfallen, ist groß.

Das Wirken des Staatsmannes Welti gab dem Menschen Welti
Aufschluß über die Reaktion seiner Umgebung auf die von ihm postulierten
Ideen.

Er mußte erfahren, daß die Bildung, die er dem Volk auf dessen Weg

zur Reife vermitteln wollte, von diesem nicht mit der erwarteten,
ungeteilten Begeisterung aufgenommen wurde. Seine erste große Enttäuschung
bereiteten ihm die konservativ eingestellten Bauern des eigenen Heimatkantons

mit ihrer Agitation gegen das neue Schulgesetz von 1865. Über
eine stürmische Volksversammlung im Seetal, wo die ablehnende Haltung
gegenüber neuen Ideen die Oberhand behielt, schreibt er an Muri:
«Gestern war ich in Seengen mit Keller. Es ging mir genau so, wie Dir
an der Gemeindeversammlung; wenn der republikanische Sinn nicht auf
festem Grund bei mir ruhen würde, durch solche Erscheinungen könnte

er wankend werden. Man beschloß, die Alterszulagen, die Ruhegehalte,
den Cantonsinspektor, die Bestimmung über Schulversäumnisse etc.

durch Volksabstimmung zu beseitigen. Ich fürchte sehr, es wird diese

Agitation die Vollziehung lähmen und die tüchtigen Kräfte abschrecken,
sich einem so launenhaften Souverän anzuvertrauen. Ich für meinen
Theil habe den Muth keineswegs verloren; im Gegenteil fühle ich mich

zu größerem Eifer aufgefordert.»32 Noch glaubt Welti, der «Launenhaftigkeit

des Souveräns» Schuld an diesen Vorkommnissen geben zu müssen,

einer Erscheinung also, die ins Reich des Zufälligen gehört. Noch

erscheint ihm diese Unberechenbarkeit des Volkes nur als «Verzögerung» ;

als unangenehmes, aber keinenfalls prinzipielles Hindernis. Die Mängel
des Bildungswesens liegen «in der Unbedeutsamkeit, der Jasagerei und
der Faulheit derjenigen, welche berufen waren, zu kontrollieren und
Aufsicht zu üben». Noch ist Welti überzeugt, daß «mit dem Grund auch die

Wirkung wegfallen»33 werde. Doch im Laufe der Zeit und unter dem

32 WM 21. August 1865.

33 WM 21. Juni 1856.

111



Eindruck neuer Beweise des Unverständnisses wandeln sich seine
optimistischen Ansichten, und aus dem Jahre 1868 datiert ein Brief, dessen

Inhalt schon eine ganz andere Stimmung verrät: «Ich kenne das wüste

Treiben gegen die Schulen aus den Zeitungen sehr genau, und Du wirst
es mir glauben, wie sehr es mich schmerzt, aber trotzdem kann ich mich

zu Zeitungsartikeln nicht entschließen wenn ein einziger Mann im
Großen Rathe mit Kraft und Begeisterung für das Bessere einsteht, wird
er siegen. Fehlt aber dieser Mann, dann hilft auch alles andere nichts.

Wir leben in einer Zeit, in der Rohheit und Gemeinheit traurige
Fortschritte machen; es muß erst wieder einmal ein gewaltiges Gericht über
die Völker kommen, bevor es besser wird. Wenn man heut zu Tage alle

sogenannten Gebildeten darüber klagen hört», daß sie unglücklicherweise
studiert hätten, «und wenn man den Mammon ungescheut als das höchste

Erdenziel preisen hört, so darf man sich über die Früchte solcher Saat

nicht wundern. Es ist nicht das Volk, es sind seine Führer, die die Schuld

an all der elenden Zerfahrenheit tragen, und der Mangel an Charakter
ist nicht der letzte Grund, weshalb man auch im staatlichen Leben die
freieste Basis sucht, d. h. auf fremde Schultern abladen will. Diese

Betrachtungen stimmen mich seit langem trübe, und ich kann nicht

sagen, daß ich mich wohl befinde, es bleibt mir auch keine Zeit zu
erholender Arbeit.»34 Ähnliches schreibt Welti als Bundesrat an Muri : «Das

Schicksal des eidgenössischen Schulgesetzes hat mich sehr betrübt. Die

Schadenfreude, die man gegenüber den Demagogen empfinden könnte,
muß doch sofort der Frage weichen: wo stehen wir und wohin gehen

wir? Es sind offenbar der schlimmen Erfahrungen noch nicht genug, die
der Besserung vorausgehen müssen.»35 Diese Briefe an Muri formulieren

zum erstenmal eine Kritik am Bestehenden, ohne deren genaues
Verständnis alle späteren Äußerungen Weltis als Mensch und Staatsmann

leicht mißverstanden und mißdeutet werden können. Denn diese Kritik
bedeutet ja gleichzeitig jene Entscheidung, die Welti als Vertreter einer
idealen Weltanschauung zwischen den Grundlagen seines Denksystems
und den davon erfaßten Menschen zu treffen hatte. An seinem

philosophisch-weltanschaulichen System hält er fest und ist nicht gewillt, davon

abzugehen; seine Kritik beschränkt sich auf den Menschen, und auch

hier wieder auf eine ganz bestimmte Schicht. Sie gilt den «Führern des

Volkes». Wir wissen, was Welti unter diesem Kollektiv verstand. Es han-

34 WM 10. April 1868.

35 WM 12. Dezember 1874.

112



delt sich um jene Männer, «die sich zur Höhe des geistigen Lebens

erheben können», und die nach Weltis geistesaristokratischen Überzeugung

berufen sind, durch Erziehung auch dem Rest des Volkes zu dieser

Höhe zu verhelfen. Obschon er auch vom einfachen Mann des Volkes
wohl mehr Verständnis und Aufgeschlossenheit erwartet hätte, spricht er
ihn von jeder Schuld frei und versucht, ihn als noch nicht genügend
vorbereitet und deshalb unentschlossen und unsicher hinzustellen. Daß

Welti, der sich ja selbst zur Führerstellung berufen fühlte, von seiner

eigenen Kritik mitbetroffen wurde, war ihm klar, und es gibt Momente,
in denen er sich ausdrücklich der Vernachlässigung seiner hohen
Aufgaben bezichtigt, wie er sich auch nie mit seinen Verdiensten, die er sich
durch seinen Anteil an der Bildungsarbeit erwarb, zufrieden gab und

jede Anerkennung als verfrüht ablehnte. So ist es nicht falsche Bescheidenheit,

sondern echte Überzeugung, die aus der Antwort auf die Gratulation

Müris tönt, der seinen Freund zur ersten Wahl als Bundespräsident
beglückwünscht: «Daß ich mich gefreut habe, zu der ersten Amtsstelle

unseres Vaterlandes berufen zu werden, will ich gar nicht verhehlen; ich

glaube, ich hätte diese Ehre auch nicht verdient, wenn es anders wäre.
Dabei vergesse ich keineswegs, wie wenig mein eigenes Verdienst in
Betracht kommt, und meine jetzige Stellung legt mir die Pflicht recht nahe,
dafür zu sorgen, daß ich mir in allen Wechselfällen des Lebens selbst

genügen kann.»36 Wie sehr er sich selbst und seine nächste Umgebung
der Bildungspflicht unterworfen sah, mag eine andere Briefstelle beweisen:

«Von meinem Leben, soweit es mir selbst angehört, weiß ich Dir
wenig zu berichten. Die Zeit, welche mir mein Amt läßt, verwende ich
zum großen Theil auf die Erziehung meines Knaben und bin dabei schon

oft auf den Gedanken gekommen, ob ich nicht besser ein Schulmeister
als irgend etwas anderes hätte werden sollen. Ich bewege mich mit vielem

Behagen in der lateinischen und griechischen Grammatik und bestrebe

mich, in diesem Nachkurs die seit unseren Zeiten aufgekommene
historische Methode etwas kennen zu lernen. Für mich ausschließlich habe ich
seit letzten Winter Italienisch angefangen und es wenigstens so weit
gebracht, daß ich Prosa fast ohne Anstand lese. Es ist eine prächtige
Sprache, die keiner, der etwas lateinisch versteht und mit einigem Sprachtalent

begabt ist, sollte auf der Seite liegen lassen; man kann kaum ein
Studium beginnen, in dem sich in gleich rascher Zeit ein so dankbares

36 WM 20. Dezember 1868.

8 113



Ziel erreichen läßt.»37 Daß Weltis Glauben an die Erziehung des

Menschengeschlechtes in deutschem Boden wurzelte und er sich bei seinen

Versuchen, diesen Glauben zu verwirklichen, an deutsche Vorbilder hielt,
zeigt seine Reaktion in den Kriegsjahren 1870/71, wo seine Sympathien
eindeutig auf der Seite der geistigen Heimat stehen: «Ich brauche Dir
wohl nicht zu sagen, daß unsere Sympathien im gleichen Lager sind und
daß mein germanisches und protestantisches Blut in diesen Tagen lebendiger

in meinen Adern rollt. Es ist traurig, wie bei uns sogar die Gebildeten

vergessen, daß wir ohne geistiges Leben zu Grunde gehen und daß

wir in dieser Beziehung genau so gut zur großen deutschen Nation gehören,

als die Pommern und die Schwaben.»38

Aus dem grundlegenden Brief vom 10. April 1868 lernen wir jedoch
noch eine zweite Kritik kennen, die Kritik an allgemeinen Erscheinungen
seiner Zeit. Das Gründerfieber, das in jener Epoche der Industrialisierung
und des Eisenbahnbaus mit all seinen unerfreulichen Nebenerscheinungen
um sich griff, ging parallel zum Aufkommen materialistischer Ideen in

unserem Land. Ein Mensch, der «den Mammon ungescheut als das

höchste Erdenglück» preisen konnte, der sogar gerne seine Bildung gegen
verbesserte wirtschaftliche Stellung vertauschte, hatte in Weltis Ideenwelt
ohne Zweifel keinen Platz. Der Materialismus als Weltanschauung galt
ihm als unwürdiges Abirren vom Pfade der Menschlichkeit. Eine
Diskussion über dieses Phänomen, eine Anpassung an das Credo der neuen
Zeit, kam für ihn überhaupt nicht in Frage. Auch hier hielt Welti an
seiner Überzeugung fest, aber auch hier mußte er eine Enttäuschung
erleben, die zur Einengung seines Welt- und Menschenbildes aus der Sphäre
des Allgemeingültigen in den Raum des Möglichen führte.

Zu welchem Schluß gelangte nun Welti auf Grund dieser Erfahrungen,
die ihm die Diskrepanz zwischen Idee und Realität aufzeigten?

Seine Antwort lautet dahin, daß es Pflicht der Führer sei, unbeirrt
durch Volk und Zeitströmungen und ohne Rücksicht auf momentanen

Erfolg, an der Realisierung der Idee weiterzuarbeiten. Hier muß beigefügt

werden, daß sich Welti in einem Punkt einer Wandlung seiner
Ideen nicht zu entziehen vermochte. Er hatte das Bildungswesen, als

«Pflicht unserer Zeit» aufgefaßt und geglaubt, innert nützlicher Frist zu

greifbaren Resultaten zu kommen, und mußte nun im Laufe der Jahre
einsehen, daß die Erfüllung seiner Postulate noch durch mehrere Men-

37 WM 26. August 1869.

38 WM 26. August 1870.

114



schenleben von ihrer Verwirklichung getrennt sein würden. Als Bundesrat

äußert er sich folgendermaßen über die Entwicklung der Schulfragen
im Kanton Aargau: «Ich glaube nicht, daß wir seit dem Bestand unseres

unglücklich kombinierten Staates je so tief unten waren. Die nochmalige
Verwerfung des Lehrerbesoldungsgesetzes ist ein Elend, ganz gleichviel,
wer es verschuldet hat, und die Sache steht um so schlimmer, als man
sich Jahrzehnte lang alle Mühe gegeben hat, zu behaupten und zu beweisen,

das Heil des Landes beruhe zu 95 % auf den Schulmeistern. Wenn
die Sache nicht besser kommt, so müssen in nächster Zeit namentlich

unsere Bezirksschulen mit der Cantonsschule schwer leiden, und dann
haben wir gar nichts mehr!»39

Weltis Auffassung der «Pflicht» steht in engstem Zusammenhang mit
dem Sittengesetz Kants und Schellings40: «Lasse Dich durch die schlechte

Aussicht auf Erfolg nicht abhalten, Deine Pflicht zu thun; diejenigen,
die anders handeln, laden sich eine schwere Verantwortlichkeit auf.»41

«Solange Du recht zu handeln glaubst, kann man Dir aus einem

unrichtigen Urtheil keinen Vorwurf machen.»42

«Wir wollen uns bestreben, bis ans Ende unsere Pflicht zu thun. Sie

gethan zu haben, ist das Einzige, das uns über alles hinweg hilft. Erfolg
und Mißerfolg kommen für den Mann nicht in Rechnung.»43

Und im letzten Brief des dreiundsiebzigj ährigen Welti an seinen Freund
Muri: «Äußerlich greifbar und konstatiert sind meine Erfolge nicht. Aber
kommt es denn wirklich darauf an? Sind wir für etwas anderes als für
unser Wollen und Wirken verantwortlich? Nein!»44

Diese Pflichtauffassung zieht sich als goldener Faden durch das Leben
des Menschen Emil Welti. Sie war der Maßstab, an dem er seine Gedanken

und Handlungen maß. Sie erstreckte sich bei ihm von den kleinsten

Dingen des täglichen Lebens bis zur Entscheidung in Fragen der
Weltanschauung.

Es wird erzählt, daß die Händler und Krämer unter den Lauben der

Junkerngasse Berns sich daran gewöhnt hatten, ihre Uhren nach dem
Bundesrat Welti zu richten, der täglich kurz vor sieben Uhr mit erstaun-

39 WM 24. Dezember 1875.

40 Siehe Text S. 75 f.
41 WM 8. Juni 1868.

42 WM 11. Mai 1877.

43 WM 27. Oktober 1880.

44 WM. Karfreitag (7. April) 1898.

115



licher Regelmäßigkeit zur Arbeit schritt45. Man muß jedoch wissen, daß
dieser Weg vorerst nur bis zum städtischen Gymnasium führte. Dort
wohnte Welti Tag für Tag in irgendeiner Klasse der ersten Stunde bei,
erteilte oft selbst Unterricht in Griechisch, Latein und Mathematik, wenn
ein Lehrer verhindert war, und erst dann ging er hinüber ins Bundeshaus.

Dieser Weg ist symbolisch für Welti, er zeigt seine Pünktlichkeit
und sein Bedürfnis, vor den Amtsgeschäften jener obersten Pflicht zu
gehorchen und im direkten Kontakt mit der Jugend Bildung zu vermitteln.

Er zeigt seinen Willen, sein Teil zu leisten am Fortschritt der
Menschheit, zu dessen Beschleunigung dem Staatsmanne Welti nur
indirekte Mittel gegeben waren.

C. Vom Staat

Die Bedeutung des Staates, der schon im Weltbild des jungen Welti
einen wichtigen Platz einnahm, erfährt im Denken des reifen Mannes

eine wesentliche Verstärkung. Diese Wandlung hatte wohl auch

realpolitische Gründe: die nationale Einheitstendenz der umliegenden
Großmächte verlangte von der Schweiz die Anpassung an eine veränderte Situation.

Zutiefst läßt sich die Korrektur in Weltis Staatsauffassung jedoch
wieder auf jene Enttäuschung zurückführen, die der aargauische
Regierungsrat während der ersten Zeit seines Wirkens mit dem Volk und seinen

Führern erleben mußte.

Der Staat als Mittel in den Händen der Menschheit, die sich seiner

bedient, um ihre eigene Heranbildung im Rahmen der Ordnung und des

Rechts zu verwirklichen, wird nun als zu schwach erkannt. Es genügt
nicht mehr, «schützend und ordnend» die Wege der Bürger zu behüten;
der Staat nach Weltis neuer Auffassung muß führen können. Er ist nun
nicht mehr bloßes Mittel, sondern der Arzt, der mit überlegenem Wissen

seine Patienten der Gesundung zuführt und sie, wenn nötig, zum
Heilungsprozeß zwingt. Welti will den Staat mit einer größeren Machtfülle
ausstatten und damit den Männern, die an seiner Spitze stehen, den

nötigen Rückhalt geben, ihre als richtig erkannten Ideen in die Tat
umsetzen zu können. Zu dieser Auffassung führte ihn die Einsicht, daß

es nicht genüge, Ideen zu denken, sondern, daß die Identität von Idee

und Sein nur auf dem Umweg über die Macht erreicht werde. Es wäre

45 Muri, S. 65.

116



falsch, in diesem veränderten Denken Weltis eine Machtverherrlichung,
einen Glauben an den Staat als Selbstzweck sehen zu wollen; solche
Gedanken hätten den Kern seiner Weltanschauung in Frage gestellt, die ja
immer beseelt war von der Würde der Person. Die Macht, die er meint,
steht immer unter der Oberherrschaft des Rechts, das die Bürger des

Staats vor Mißbrauch schützt. «Ich stelle mich, wo Macht und Recht
kollidieren, ohne Zögern auf die Seite des Rechts, und ziehe dem Lob des

heutigen Tages das Bewußtsein vor, nach zehn Jahren nicht getadelt zu
werden.»46 Gerechtigkeitssinn war in Weltis Augen erste Charaktertugend
und oberstes Gesetz im menschlichen und politischen Leben: «Gerechtigkeit

erhöht ein Volk, das Unrecht verdirbt Länder und Völker.»47

Die veränderte Staatsauffassung, die Welti während seiner Tätigkeit in
Bern mit allem Nachdruck vertreten hat, entstand in der Auseinandersetzung

mit zwei ideellen und formalen Begriffen der politischen Geschichte:

mit Repräsentativsystem und Zentralismus. Zwischen beiden besteht eine

innere Wesensverwandtschaft: beide symbolisieren das System einer

politischen Gliederung, in welcher der Schwerpunkt der Macht in der
obersten Spitze ruht. Beide sind jedoch oft auch falsch verstandene

Schlagworte. Man hat Bundesrat Welti während seines fünfundzwanzig-
jährigen Wirkens im eidgenössischen Parlament gerne als die Personifizierung

dieser beiden Begriffe hingestellt. Diese summarische Gleichsetzung

ist jedoch nur bedingt richtig, nur dann, wenn man den Inhalt
kennt, mit dem Welti die an sich nichtssagenden Namen ausstattet.

Dem Repräsentativsystem als formaler Ausgestaltung der liberalen
Staatsidee trat zu Beginn der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in der
demokratischen Bewegung eine neue Gesamtkonzeption gegenüber, die
durch die Vorbilder der alten Landsgemeinden und die Theorien Rous-
SEAUS bestimmt war. Die neue Richtung, die in vielem das Erbe des

Sonderbundsradikalismus antrat, gewann durch ihre Kritik an den negativen

Erscheinungen des Liberalismus im Volke rasch an Ansehen und
vermochte sich in verschiedenen Kantonen durchzusetzen. Von hier aus,
und nachdem sich ihre zum Teil überspannten Forderungen in der

Auseinandersetzung mit der Praxis gemäßigt hatten, versuchte sie — einem

Entwicklungsgesetz der neueren Schweizergeschichte folgend — auch im
Bund Eingang zu finden. Emil Welti hat sich zweimal mit ihr
auseinandergesetzt. Er erlebte den demokratischen Ansturm im kantonalen aar-

46 RW, Der Bund, 178, 30. Juni 1875.

47 RW, Berner Zeitung, 1. August 1891.

117



gauischen Parlament48 und später bei Anlaß der eidgenössischen
Verfassungsrevision von 1872/74 als Bundesrat. Die Anpassung der schweizerischen

Bundesverfassung an die, seit 1848 veränderten politischen und
wirtschaftlichen Verhältnisse, geschah in einer Verstärkung der Bundesgewalt

auf Kosten der Kantone, unter gleichzeitiger Erweiterung der
persönlichen und politischen Rechte des einzelnen Bürgers. Der Entwurf
von 1872 formulierte das Programm der fortschrittlichen Strömung,
wurde aber vom Volke als zu extrem abgelehnt; an seine Stelle trat 1874

eine Kompromißlösung zwischen Neuem und Bewährtem, die bis heute

die Grundlage unseres staatlichen Lebens bildet.
Die Forderungen der demokratischen Bewegung während der Beratung

über die Verfassungsrevision gingen in erster Linie auf eine

Erweiterung der politischen Volksrechte aus. Ihre Vertreter befürworteten das

obligatorische Referendum für Bundesgesetze und -beschlüsse nicht dringlicher

Natur und die Gesetzesinitiative. Welti setzte sich, wie schon im

Aargau, gegen diese Forderungen energisch zur Wehr und beruft sich in
einer der zahlreichen Redeschlachten auch auf den großen Theoretiker
des bestehenden Systems, auf MONTESQUIEU49. «Die Representation ist
keine staatliche Institution, die man so leicht los wird, sondern sie ist

Natur, die immer wiederkehrt, auch wenn man sie mit der Gabel
austreibt. Auch im Referendumsstaat kehrt der Repraesentativgedanke wieder

in den Sendboten, die das Volk über die Gesetze belehren sollen. Zu
diesem Lehrberuf sind nur wenige auserkoren und auch diese sind in ihrer

einseitigen Meinung befangen Alle früher Bevorrechteten werden sich

an den widerstandslosen Souverän machen, und in zehn Jahren wird das

Volk ein Raub sein der Parteien, der Industrie und der Geistlichkeit
Das Volk ist kein Gesetzgebender dagegen weiß es seine Repraesen-

tanten und die persönlichen Lenker des Staates zu beurteilen. Schon

Montesquieu sagt, daß die Völker bei der persönlichen Besetzung der Staatsämter

beteiligt werden sollen.»50

48 Vgl. Text, 4. Kapitel: «Vom Staat.»

49 Protokoll des Nationalrates 1872, S. 437 f.
50 Welti dürfte mit dieser Bemerkung an die Stelle im «Esprit des Loix» gedacht

haben, wo von der demokratischen Republik gesagt wird: «Le peuple qui a la
souveraine puissance doit faire par lui-même tout ce qu'il peut bien faire; et

ce qu'il ne peut pas bien faire, il faut qu'il le fasse pas ses ministres. Il a

besoin, comme les monarques, et même plus qu'eux, d'être conduit par un conseil

ou sénat. Mais, pour qu'il y ait confiance, il faut qu'il en élise les membres;
soit qu'il les choississe lui-même, comme à Athènes, ou par quelque magistrat

118



Die Landsgemeinde, auf welche die Führer der demokratischen

Bewegung in ihrem Kampf für das Referendum als Vorbild so gerne
hinweisen, bezeichnet er «als lebendige Institution, mit der das papierene
Referendum sich nicht vergleichen läßt. Jene Einrichtung gibt dem Gefühl
der Souveränität des Mannes praktischen Ausdruck; das Referendum»

— gemeint ist immer das obligatorische — «setzt an die Stelle des Mannes

den Stimmzettel und rüttelt an dem lebendigen Bewußtsein der
staatlichen Zusammengehörigkeit. Man mutet dem Volke zu, über alle Gesetze

abzustimmen.» Welti hat den Eindruck, «daß der Senn mit dem Code de

Commerce und der Stallknecht mit dem Civilprozeß in der Hand, um
sich für die Ausübung ihrer Souveränitätsrechte vorzubereiten»,
Karikaturen seien51.

Auch die Initiative betrachtet er nicht als absolute Notwendigkeit, beurteilt

ihre Einführung jedoch weniger scharf als die des Referendums.

Dagegen befürwortet er, wie einst als Aargauer Regierungsrat, das

Abberufungsrecht des Volkes gegenüber Bundesversammlung und Bundesrat

und glaubt im übrigen, daß «freiestes Wahlrecht, freie Presse, freies
Vereinsrecht und in jedem Haus ein Vetterligewehr»52 bessere Garantien für
die Freiheit und das Recht des Volkes seien als Verfassungsänderungen.
«Das Verfassungsleben in der Schweiz scheint sich seit einiger Zeit mehr
der formellen Seite zuzuwenden. Seit einigen Jahrzehnten haben wir mehr
als 50 Verfassungen gemacht. Und doch hat man mit Verfassungen nur
Formen geschaffen. Das Glück und Wohl der Schweiz und die Achtung,
welche unser Land nach außen genießt, sie sind mehr noch den Früchten

der Verfassungsformen, als diesen selbst zu danken.»53

Die Schlußsätze der Rede entstammen dem innersten Credo des Menschen

Welti: «In der Gemeinde sollen die Rechte des Bürgers erweitert werden;
da ist der einzelne fähig, mitzuraten. Im übrigen trägt jeder Franken, der

einem Volksschullehrer zugewendet wird, mehr bei zum Wohle des Lan-

qu'il a établi pour les élire, comme cela ce pratiquait à Rome Comme la

plupart des citoyens qui ont assez de suffisance pour élire n'en ont pas assez

pour être élus; de même le peuple qui a assez de capacité pour se faire rendre

compte de la gestion des autres, n'est pas propre à gérer par lui-même.» De

l'Esprit des Loix, 2. Buch, 2. Kapitel, Edition: A Copenhague et a Genève 1759,

S. 14 und 16.

51 RW im Nationalrat, 24. Januar 1872.

52 Ebenda.

53 Ebenda.

119



des, als das papierene Institut von 50 000 Stimmzetteln.»54 Die
demokratische Bewegung vertritt Weltis Meinung nach Grundsätze, für welche

die Mehrzahl der Bürger noch nicht reif ist; sie führt in ihrer damaligen
Gestalt lediglich dazu, «daß die Menschen heute nur an ihre staatsbürgerlichen

Rechte denken und die Pflichten gegen sich selbst» — er meint
Bildung und Volksaufklärung — «darüber vergessen und vernachlässigen»55.

Auch der Deutsch-Französische Krieg bestätigt seiner Meinung
nach diese Auffassung: «Daß unser Volk im großen Ganzen für die
außerschweizerischen politischen Verhältnisse gar kein Verständnis hat,
ist eine Tatsache, deren Beweis bei diesem Anlaß nicht zum ersten Mal
geleistet wird. Anno 66 war es genau so; heute sieht der Blinde, daß der

Sieg Österreichs für dieses selbst, wie für ganz Europa ein Unglück gewesen

wäre. So wird es wieder kommen, denn es sind die gleichen Fragen
im Spiel.»56

Die Begeisterung Weltis für Deutschland, seine geistige Heimat, die er

nun auch auf politischem Gebiet betont, ist wohl verständlich und aus

seinen Erlebnissen als Student zu erklären. Sie zeigt jedoch eine politische
Schwäche des Staatsmannes Welti, der nicht merkte, daß damals mit dem

Aufkommen des Preußentums nicht nur eine politische Aufwärtsbewegung
einsetzte, sondern auch eine Entwicklung, die später in falscher
Überspitzung zu Katastrophen führte. Es ist sehr fraglich, ob heute eine

Beurteilung des Krieges von 1866 zu den gleichen Schlüssen gelangen
würde, wie sie Welti im oben zitierten Brief formuliert.

Am 12. Mai 1872 verwarf das Schweizervolk mit knapper Mehrheit
der Stimmen und Stände den ersten Entwurf der revidierten, neuen
Bundesverfassung. Das Werk war am Widerstand der katholischen Stände, der
romanischen Kantone und vieler gemäßigter Freisinniger der deutschen
Schweiz gescheitert. Welti mochte den Entscheid zum Teil begrüßt, zum
Teil bedauert haben. Wohl hatten seine Vorschläge auf Zentralisation des

Militärwesens und Vereinheitlichung des Rechtslebens beim Souverän
keine Gnade gefunden, auf der andern Seite jedoch auch jene Artikel
nicht, die auf demokratischen Druck und gegen seinen Willen in die

Vorlage aufgenommen worden waren; obligatorisches Gesetzesreferendum
und Initiative. In der Verfassung von 1874, die an Stelle des Wünschbaren

das Mögliche setzte, und als deren Vater man Welti nicht ganz zu

54 Ebenda.
55 WM 3. März 1895.

56 WM 26. August 1870.

120



Unrecht bezeichnet hat, erscheint das obligatorische zum fakultativen
Referendum abgeschwächt, und fehlt die Initiative. Welti hatte somit das

Repräsentativsystem erfolgreich verteidigt, aber sein Sieg in dieser Sache

wurde durch Konzessionen auf anderen Gebieten erkauft.
Ein unvoreingenommener Rückblick auf die heftigen Kämpfe für und

wider die Repräsentatividee zeigt, daß sich Weltis Furcht vor dem
Referendum nicht bewahrheitete, daß sich dieses vielmehr im Laufe der Jahre

zum wesenthchen Erziehungsmittel der schweizerischen Demokratie
entwickelt hat. Auf der andern Seite zeugen noch heute Reste des

Repräsentativsystems, die wir nicht aus unserem Staatsleben wegzudenken
vermögen, von der Kraft der jener Form zugrundeliegenden Idee. So z. B.

die indirekte Wahl des Bundesrates, des Bundesgerichtes, und — in
einzelnen Kantonen — der Ständevertreter. Hier überläßt das Volk seinen

Repräsentanten im Vertrauen auf deren besseres Wissen die Entscheidung.
Den Impuls zur Verfassungsrevision gab jedoch nicht allein die

demokratische Bewegung; es war vielmehr eine Vielheit voneinander verschiedener

Tendenzen, die zu ihrer Entstehung führte, deren eine unter dem

Namen Zentralismus bekannt ist.
Als zentralistisch bezeichnet man Weltis Eintreten für vollständige

Vereinheitlichung von Armee und Recht auf dem Gebiete der Gesamteidgenossenschaft.

Lag diesen Bestrebungen wirklich jener gleiche Zentralismus

zugrunde, der in sich die Hinwendung zum Etatismus und
Kollektivismus birgt? Was verstand Welti unter seinem Zentralismus?

Als der neuernannte Bundesrat vor seinem Weggang von Aarau durch
seine Freunde und die Spitzen der kantonalen Regierung gefeiert wurde,

fragte man ihn, wie er sich zu diesem Problem stelle. Weltis Antwort
lautet folgendermaßen: «Die eidgenössische Zentralisation ist eine müßige
Frage, so lange die Kantone redlich ihre Zwecke erfüllen, das Volk
materiell und geistig auf der Höhe der Zeit zu erhalten. Diejenigen Kantone

steuern am meisten der Zentralisation zu, die sich auflehnen gegen
die Zwecke der Eidgenossenschaft. Die Zentralisation ist der letzte
Notanker, wenn kein anderes Rettungsmittel der kantonalen Selbständigkeit
mehr vorhanden ist; ich wünsche und hoffe, daß es noch lange nicht
dazu kommen werde.»57 Was in den Kantonen lebensfähig ist, wollen wie

pietätvoll wahren; wo die Kräfte des einzelnen nicht ausreichen, tritt der
Bund in die Lücke.»58

57 Neue Zürcher Zeitung, 9. Januar 1867.

58 Hunziker, S. 79.

121



Welti war «kein Zentralist à tout prix, der dem Einheitsstaat zustrebte.

Vor solchen Anregungen und Übertreibungen war der Politiker hinlänglich

durch den im gleichen Körper wohnenden Historiker geschützt, der
wohl wußte, daß ein solcher Staat in der Schweiz keinen geschichtlichen
Boden hätte. Die Zentralisation war ihm nicht Selbstzweck, sondern nur
Mittel zum Zweck, d. h. zur Stärkung und Kräftigung der Eidgenossenschaft

auf denjenigen Gebieten, wo nur der Bund stark genug war, das

zu tun, was nach den Fortschritten und Bedürfnissen der Zeit dem Lande

not tat.»59

Neben die Gründe für Weltis Einheitsbestrebungen auf militärischem
und rechtlichem Gebiet, die im Fortschritt der Zeit und der latenten

Bedrohung unseres Landes durch die militärisch starken Großmächte zu
suchen sind60, treten jedoch noch solche anderer Natur.

Emil Welti stammte nicht umsonst aus dem Aargau. Dort hatte man
den Versuch Berns, die mangelnde Zentralgewalt zum Wiederanschluß
des ehemaligen Untertanenlandes zu benutzen, noch nicht vergessen. Diese

Erinnerung mag auch bei Welti nachgewirkt haben, deshalb erblickte er
in einer starken Bundesleitung einen Schutz der schwächeren Glieder. In
gleichem Sinn wird auch sein Miterleben des Sonderbundskrieges zu
betrachten sein, dessen Ausbruch nicht zuletzt durch die Ohnmacht der

Tagsatzung möglich wurde.
Eine notwendige Machterweiterung des Bundes ergab sich sodann aus

seinem bildungsaristokratischen Denken. Auf dem Wege dieser Idee

hoffte er, den Unverstand und die Lauheit im Volke zu überwinden.
Weltis Zentralismus läßt sich nicht als Programm, als sture Stellungnahme

abtun. Fritz Fleiner hat über die zentralistische Haltung des

Bundes zur Zeit, da Welti an dessen Spitze stand, folgendes geschrieben:
«Der Bund ist nie zu einer Erweiterung seiner Kompetenzen übergegangen,

wenn sich nicht das sachliche Bedürfnis darnach herausgestellt hat.»61

59 Weber, S. 88.

60 «Pendant une de ses promenades matinales, Welti nous expliquait avec son
amibilité grave et courtoise, comment ce dogme s'était incarné en sa personne.
Les expériences qu'il avait fait en 1870/71 lui avaient relevé au point de vue
militaire et politique, l'infériorité de nos institutions, et cette crainte
justifié pour la sécurité du pays l'avait amené à préconisé la centralisation des

pouvoirs entre les mains de la confédération, seule apte, à son idée, de représenter

et de défendre efficacement la liberté helvétique.» Le Genevois, 1. März 1899.

61 Zentralismus und Föderalismus in der Schweiz, in: Ausgewählte Schriften und
Reden, Zürich 1941, S. 204.

122



Als Beispiele dieses Zentralismus, wie Welti ihn meinte, führt Fleiner
die Vereinheitlichung des Rechts und des Militärwesens an und erinnert
daran, daß «der eifrigste Förderer der Rechtseinheit im Bundesrat das

geistige Haupt der waadtländischen radikalen Foederalisten, Ruchonnet,
war».62 Auch darf man nicht vergessen, daß gerade der Zentralismus des

Bundes einen wesentlichen Bestandteil unseres schweizerischen Staatslebens

verwirklicht hat durch die Verankerung der persönlichen
Freiheitsrechte in der Verfassung von 187463.

«Zentralismus und Foederalismus treten uns im Streit des Tages meist
als Gegensätze vor Augen. Blicken wir aber tiefer, so erkennen wir, wie
sie sich gegenseitig ergänzen und fördern und wie auf ihrem Zusammenwirken

und Einklang die Gesundheit und die Entwicklung in der

Eidgenossenschaft beruht Hinter Zentralismus und Foederalismus stehen

die großen lebendigen Kräfte unseres öffentlichen Lebens: nationale
Einheit, Demokratie und geistige Freiheit.»64 Um diese notwendige Wechselwirkung

zwischen Bund und Kanton hat Welti wohl gewußt. Sein
Zentralismus wollte keine Unterdrückung der einzelnen Glieder. «Glaubt nur
nicht, daß, wenn die Eidgenossenschaft stark und mächtig ist, die Kantone

deshalb schwach und hinfällig sein müssen!» hatte er dem Luzerner-
volk am Grabe Segessers zugerufen65. In Anlehnung an eine Formulierung

Werner Kägis66 kann man den Zentralismus Weltis als

«individualistisch» bezeichnen. Individualistisch war das Motiv dieser

Haltung, indem die Verstärkung der Staatsmacht immer unter dem Gesichtspunkte

gefordert wurde, daß «sich der Einzelne des Staates für seine

Zwecke bedienen könne».67

«Bedenkt, daß der Wert der Republik nur in dem Werte aller Bürger
und eines Jeden insbesondere besteht; daß die Republik nicht bestehen

kann ohne diesen persönlichen Wert des Bürgers und ohne Erfüllung
schwerer Pflichten, die jedem einzelnen obliegen.»68 Mit diesen Worten

ermunterte Bundespräsident Welti am eidgenössischen Schützenfest in
Zürich von 1872 seine Mitbürger zur Wiederaufnahme der Revision.

62 Ebenda, S. 204.

63 Ebenda, S. 205.

64 Ebenda, S.213.
65 RW am Grabe Segessers, Vaterland, 4. Juli 1880.

66 Vorlesung an der Universität Zürich, Winter 1947/48.
67 Ebenda.
68 RW, Neue Zürcher Zeitung, Nr. 357, 15. Juli 1872, IL Blatt.

123



Solches Denken, verbunden mit empirischem Handeln, wie es Welti in
der folgenden Arbeit am neuen Entwurf an den Tag legte, kann nicht als

sturer Zentralismus gewertet werden, sondern ist Ausdruck einer echt

schweizerischen Staatsauffassung. Weltis zentralistische Ideen sind in der

Verfassung von 1874 nicht rein enthalten. Nur durch Konzessionen an
die Föderalisten des Welschlandes konnten die Unterschiede zwischen
den verschiedenen Sprachgebieten des Landes überbrückt und dem Werk
die Annahme durch das Volk gesichert werden. Die Entwicklung hat den

damals als zu modern empfundenen Auffassungen Weltis Recht gegeben.
Auf militärischem und rechtlichem Gebiet stehen wir heute in der Praxis
auf jenem Grund, den Welti in der Theorie damals bereits erreicht hatte.
Und niemandem würde es einfallen, diese Errungenschaften, gemessen am
Maßstab der modernen Zeit, als unschweizerische, schädliche Auswüchse
eines kollektivistisch-etatistischen Zentralismus zu bezeichnen.

Es genügt nun nicht, wenn ein Staatsmann, dessen Denken von Ideen
bestimmt ist, sich darauf beschränkt, vor den Vertretern des Volkes praktisch

für diese Ideen einzutreten. Er wird, allerdings als Ausnahme der

Regel, das Volk selbst von der Richtigkeit dieser Ideen und der daraus
entstehenden Pflichten zu überzeugen suchen.

Die Volksreden des Bundesrates Welti sind Mahnrufe, getragen von
Kritik an der Zeit und deren Menschen. Sie nehmen Stellung gegen
falsche Genügsamkeit, und appellieren an die Bildungspflicht des Einzelnen

und der Gesamtheit. «Was ein Volk in langen Jahren harter Arbeit
des Geistes und der Hände erstritten und errungen, und was es in
Nachlässigkeit und Selbstsucht unterlassen und gesündigt, fällt in die Wage
des Geschicks, und in dem Ausgang des Tages vollzieht sich der verhängnisvolle,

aber gerechte Spruch des Gerichtes Wir vergessen dabei

nicht, daß es vier lange Jahrhunderte sind, seitdem der hellste Stern am
Himmel unserer Geschichte aufgegangen, um rasch wieder in die Nacht
zu versinken. Wir erinnern uns mit Beschämung, wie die Heldenkraft, die
bei Murten für das Vaterland stritt, sich Jahrhunderte lang um fremdes
Geld verkaufte, wie wir im Namen der Religion der Liebe uns selbst
zerfleischten und wie die alte Eidgenossenschaft, die auf dieser Wahlstatt
sich so herrlich behauptete, ruhmlos unterging, nachdem die Freiheit und
mit ihr Gesittung und Bildung längst in derselben zusammengebrochen
waren. Auf den Trümmern unserer Unabhängigkeit ist das Haus der
heutigen Eidgenossenschaft aufgerichtet, und länger als zwei Menschenalter
haben wir nur kurz unterbrochene Tage des Friedens und äußern Glückes

124



verlebt. Das sind die Tage, die Menschen und Völker am schwersten

ertragen und für welche der große Berner die Frage an uns gerichtet:
,Sag an, Helvetien, du Heldenvaterland, wie ist dein altes Volk dem jetzigen

verwandt?' Sie heißt heute mit anderen Worten: Ist die Kraft und
die Tüchtigkeit, welche unsere Väter in den engen Grenzen ihrer
Gemeindewesen bewährten, unversehrt in den Bürgern der heutigen Republik

erhalten? Erinnern wir uns, daß wie der Adel dem Einzelnen so die

Freiheit allem Volk die Gebote schwerer Pflicht auferlegt? Betrachten

wir heute noch, wie unsere Vorfahren, den Dienst für das Vaterland als

das Zeichen und das Recht des freien Mannes, oder ist uns Ehre und
Wehre zur Unlust und Last geworden? Sind wir nicht geneigt, die Form
über den Geist und das Wesen zu stellen und schon die bloßen Grundsätze

unserer Verfassungen für Tugenden zu halten? Haben wir die
Gefahren überwunden, mit denen heute noch, wie vor Jahrhunderten die

Religionsfrage unser Land bedroht und hat nicht das Jagen nach leichtem

Gewinn mit dem Dienst um schnöden Sold Platz gewechselt?»69

«Gewaltig und unbestreitbar sind die Fortschritte, die wir im eigenen Staatsund

Volksleben auf allen Gebieten der menschlichen Tätigkeit im sechsten

Jahrhundert der Eidgenossenschaft gegenüber den vorangegangenen
zu verzeichnen haben. Wir dürfen es mit gutem Gewissen sagen, denn

wir betrachten damit unsere Aufgabe nicht als erfüllt; wir wissen, daß

die schwierigsten Probleme der Gegenwart noch nicht gelöst sind, aber

die Vergangenheit gibt uns die Hoffnung, auch den Pflichten der
Zukunft gerecht zu werden. Darum dürfen wir auch voraussehen, es werden

die künftigen Geschlechter unser Jahrhundert zu den glücklichsten unserer
Geschichte rechnen; aber beruhigen darf uns die Hoffnung nicht, denn

einem großen Jahrhundert gehören wir deshalb nicht an Auch im
staatlichen Leben macht der Besitz nicht selten ruhig, trag und stolz, und

wir haben darum allen Grund, uns daran zu erinnern, daß seit bald drei
Menschenaltern wir nie mehr zu beweisen hatten, ob wir stark genug sind,
diesen Besitz zu behaupten Darum bedenke, o Volk der Eidgenossen,
daß in den Tagen, in denen über deine höchsten Güter die Entscheidung

fällt, sich alle Sünden und Mängel rächen werden, die du in der Erziehung
deiner Jugend und in der Ordnung und Verwaltung des Staatslebens

begehst Noch sind die Wunden nicht vernarbt, welche Recht- und

Gesetzlosigkeit, Bestechung und Arglist einst den Untertanen einzelner

69 Murtenrede, zit. bei Weber, Anhang 102.

125



Landvogteien geschlagen hat; die Sünden der Väter rächen sich an den

Enkeln und mahnen uns mit lauter Stimme, daß die Gerechtigkeit ein

Volk erhöht und daß das Unrecht die Länder und Völker verdirbt .»70

D. Kirche und Staat, Religion

Neben zentralistischen und rein demokratischen Bestrebungen beeinflußte

auch der Streit zwischen Kirche und Staat das Zustandekommen
des «großen Kompromisses»71 von 1874. Die Religionsartikel, die in der

neuen Verfassung enthalten sind, trugen in erster Linie zur Annahme der

Vorlage durch die welschen Kantone bei. Da, wo das Entgegenkommen
von zentralistischer Seite gegenüber den föderalistischen Kantonen
vielleicht nicht genügt hätte, bestimmte die Zugehörigkeit zur protestantischen
Konfession einen Großteil der Wähler in der Waadt, in Neuenburg und

in Genf, die 1872 eingegangene Verbindung mit den katholischen Orten

zu lösen und von der Opposition abzufallen.
Hatte bereits der Syllabus errorum des Papstes Plus IX. von 1864 die

Grundlagen des modernen Denkens angegriffen, so mußte die

Unfehlbarkeitserklärung des vatikanischen Konzils von 1870 erst recht auf den

Widerstand Andersdenkender stoßen. Vor allem war es die liberale
Staatsauffassung, die solcher Intoleranz den Kampf ansagte. Es begann
eine Auseinandersetzung zwischen Kirche und Staat, die auf schweizerischem

Gebiet in den siebziger Jahren des vorigen Jahrhunderts zum
Kulturkampf führte. Der Bund ging in der Folge aus seiner Abwehr zur
Gegenoffensive über und griff seinerseits, assistiert durch kulturkämpferische

Kantone, wie Bern und Genf, in die kirchliche Sphäre ein. Die
Affäre des Genferpriesters Mermillod, die Absetzung katholischer Geistlicher

im Berner Jura und die Gründung einer altkatholischen Kirche
unter staatlichem Schutz, bilden die Hauptgegenstände der damaligen
Kontroverse.

Auch auf diesem Gebiet kennen wir Weltis Stellungnahme bereits aus
seinen Voten im aargauischen Parlament, die Grundhaltung des Bundesrates

bleibt, bis auf wenige Akzentverschiebungen, dieselbe. Sie
unterscheidet sich deutlich von derjenigen vieler Radikaler, deren «widerlicher

70 RW, Schwyz 1891, Berner Zeitung, 1. August 1891.

71 Fleiner, S.222.

126



Bildungsdünkel»72 oft zu einer utilitaristischen Pseudoreligion ausartete,
wie auch vom Denken und Handeln einzelner Kantonsregierungen, die in
Fragen der Religion krampfhaft am reformatorischen Obrigkeitsprinzip
festhalten wollten. Gewiß vertrat auch Welti die Auffassung vom Staat
als oberstes Prinzip und betrachtete auch er die Kirche als Macht mit
großer Skepsis; ihm war jedoch vor allem daran gelegen, das Individuum
«von jedem kirchlichen Zwang durch Gewährleistung der Glaubens- und
Gewissensfreiheit zu emanzipieren, und dies nicht etwa aus einer
Antipathie gegen Kirche und Rehgion heraus, sondern auf Grund der

Überzeugung, daß alles Religiöse und Konfessionelle in das Gewissen des

Individuums gehört und dem Zwange entzogen bleiben muß».73 Diesem
Denken gemäß hat sich Welti mit den Konflikten des Kulturkampfes
auseinandergesetzt und sowohl den Unfehlbarkeitsdünkel der Kirche, wie
auch das selbstherrliche Kirchenregiment des Staates verurteilt. Im war
es viel eher um eine Versöhnung als um eine Verschärfung der Gegensätze

zu tun, «Kulturkampf, wie er sonst getrieben wird, verabscheue ich;
er hat unseren Heimatkanton ruiniert und überall nur Verderben
angerichtet».74

Auf der Seite des Staates stand Welti überall da, wo das Vorgehen
der Kirche gegenüber dem Grundsatz der Glaubens- und Gewissensfreiheit

verstieß, wo deren Beschlüsse und Handlungen «sich mit den

Prinzipien unserer Staatsordnung im Widerspruch befinden, oder den Frieden
unter den Konfessionen gefährden würden».75 So befürwortete er die

Verfassungsartikel betreffend Jesuitenverbot und Klostergründungen als

Abwehrmaßnahmen des Staates: «Wenn vor kurzer Zeit die Kirche ohne
Not dem heutigen Staate den Krieg angekündigt hat, so sind wir keine

Friedensstörer, wenn wir die Mittel zur Abwehr rüsten. Hierbei muß man
die Geschichte zu Rate ziehen, und da von der andern Seite die
religiöspolitischen Fragen angeregt und in den Vordergrund gestellt worden sind,
so liegt es in der Pflicht des Staates, darauf zu antworten Bei unsern
foederalen Stellung wäre der Bund so ziemlich wehrlos, wenn er den

Jesuitismus hinter die Kantonalsouveränität sich verschanzen ließe

was die Errichtung neuer Klöster anbelangt, so ist es angesichts der
Provokation von geistlicher Seite, sowie angesichts der mit den Klöstern

72 Gesch. d. Seh. II, S. 341.

73 Fleiner, S.227.
74 WM 4. April 1882.

75 Geschäftsbericht des Bundesrates 1869, S. 378.

127



gemachten Erfahrungen Pflicht des Bundes, der Gründung neuer
derartiger Institute mit einem bestimmten Veto entgegenzutreten.»76

Vor dem Ständerat vertritt Welti in denselben Fragen die Meinung,
«daß feste und sichere Bestimmungen über Toleranz und Glaubensfreiheit

zu einer Notwendigkeit geworden seien gegenüber den neuesten Lehren

der kirchlichen Obern, im Syllabus z. B., welche mit diesen
Prinzipien im direkten Widerspruch stehen. Die Toleranz solle soweit gehen,
daß man jedermann glauben lasse, was im Syllabus steht; aber anderseits

fordere die Toleranz, daß wir solche Lehren nicht in Tatsachen
übersetzen lassen, die unsere ganze Staats- und Rechtsordnung umstürzen
würden.»77

Zur Ausweisung der Schweizerbürgers Mermillod, der vom Papst

zum apostolischen Vikar Genfs ernannt worden war, durch den Bundesrat,

äußert sich Welti folgendermaßen: «Es ist nicht damit getan, einfach

zu fragen: Ist der Bundesrat berechtigt, einen Schweizerbürger auszuweisen,

sondern die ganze Wahrheit und Richtigkeit der Beurteilung liegt in
der Kenntnis der Tatsachen und ihrer Anwendung auf die Gesetze und
Verhältnisse Es handelte sich um einen Konflikt zwischen der
Schweizerischen Eidgenossenschaft, repraesentiert durch den Bundesrat und
dem päpstlichen Stuhl anderseits, also um einen internationalen Konflikt;
es handelte sich darum, ob der Papst berechtigt sei, auf unserem Gebiete

Beschlüsse, die wir nicht leiden wollen, auszuführen.»78 Indem sich nun
aber Mermillod in den Dienst dieser feindlich gesinnten, fremden Macht
stelle und sich von ihr als Werkzeug gebrauchen lasse, habe der Bundesrat

verfassungsgemäß die Pflicht, die Interessen des Landes nach außen

zu wahren und ihn auszuweisen.

Daß Welti als Staatsmann mit dem Vorgehen der Bundesversammlung
nicht immer einverstanden war, geht aus verschiedenen Voten und Briefen
unmißverständlich hervor. «Leider haben wir uns zu einer eigenen und
klar vorgezeichneten Politik in den Kirchenfragen nicht ermannen können.

Wir hätten auf das Anathema des obersten der Priester mit der
Proklamation der unbedingten Freiheit antworten sollen. Aber das

Vertrauen auf die Macht des Geistes hat uns gefehlt und wir haben uns hin-

76 Protokoll des Nationalrates betreffend die Revision der Bundesverfassung 1870/72,
Bern 1873, S. 305.

77 Referate des Bund, Bern 1872, Session Januar und Februar 1872, S. 89.

78 Verhandlung des Nationalrates über den Rekurs Mermillod, gedrucktes Steno¬

gramm, S. 51 f.

128



ter die Landjäger verkrochen. Niemand hätte uns den Ruhm streitig
machen können, der hier zu erringen war, denn kein europäischer Staat,
außer der Schweiz, kann sich der Klerisei entschlagen.»79

Gegen den Staat sprach sich Welti beim Vorgehen des Kantons Bern

gegenüber katholischen Geistlichen im Jura aus, als nämlich die Regierung

mehrere Priester wegen ihrer Anhänglichkeit an den Bischof abgesetzt,

gebüßt, ausgewiesen und durch fremde altkatholische Prediger
ersetzt hatte. Er verwahrte sich vor der Bundesversammlung gegen die

von der Berner Regierung angewandte Praxis, wonach «alle verfassungsgemäß

garantierten individuellen Rechte aus Gründen der Staatsraison
verletzt werden können. Wenn diese Theorie angenommen werden sollte,

so könnte man die ganze Verfassung abschaffen Vorbehalte gegenüber

individuellen Rechten dürfen nie die Substanz dieser Rechte

beeinträchtigen. Der Bundesrat gibt zu, daß Notlagen eintreten können,
in welchen die Verfassung nicht mehr eingehalten werden kann Die

jurassischen Zustände begründen aber keineswegs einen Notstand, der
die Existenz des Vaterlandes bedroht und die Behörden berechtigen
könnte, sich über die Verfassung hinwegzusetzen Der Bundesrat ist
nicht der Meinung, daß der Ultramontanismus mit den gleichen Waffen

bekämpft werden soll, welche er selbst ins Feld führt. Die Demokratie,
welche die individuellen Rechte mißachtet, wird zur Demagogie.»80 Dazu

entnehmen wir dem privaten Notizbuch Weltis folgende Eintragung:
«Besprechung mit B., der davon gehört hat, daß im Bundesrath die bernischen

kirchlichen Angelegenheiten zur Sprache gekommen seien Ich
mache ihm meinen Standpunkt klar und betone namentlich das unpolitische

und das ungerechte der von der Regierung vorgenommenen
Pfarrwahlen im Jura.»81

Seine damalige Stellung zum Streit zwischen Kirche und Staat
definierte Welti ausführlich in den Beratungen über die Religionsartikel der

revidierten Bundesverfassung. «Unmöglich könne man eine Garantie für
die einzelnen Kirchen übernehmen, denn man wisse nicht, ob die

Verfassung derselben oder das Dogma gemeint werden, und wenn man hierauf

sich einlasse, so werde die volle Freiheit des Individuums
ausgeschlossen. Wer unbedingt frei sein wolle, müsse sich in keine Kirche
aufnehmen lassen, weil jede Kirche in gewisser Beziehung intolerant sein

79 Zit. bei Weber, S. 127/8.
80 Der Bund, Nr. 178, 30. Juni 1875.

81 Notizbuch, 1. November 1873 FA.

9 129



werde. Die ganze Freiheit gebe nur der Staat.» Er spricht sich anschließend

gegen die Errichtung einer katholischen Fakultät aus. «Freilich könne

man sich auf den Einfluß der Geistlichkeit auf das Volk und darauf berufen,

daß, je gebildeter der Geistliche sei, um so günstiger dieser Einfluß
sich gestalten werde. Dies sei aber nicht ganz richtig. Denn auch mit
einer noch so gebildeten Geistlichkeit lasse sich keineswegs auch ein

wohltätiger Einfluß auf das Volk ohne weiteres erzielen. Der dogmatische
Einfluß sei eben mächtiger als die Bildung. Man müsse daher alle Hebel
in der Erziehung anwenden, um den üblen Einfluß jener Richtung zu

bekämpfen.»82
Über eine Unterredung mit dem päpstlichen Nuntius Agnozzi meldet

das Tagebuch: «Ich setze ihm auseinander, daß es das Bestreben des

Bundesrates gewesen sei, gegen alle Religionsgenossenschaften gerecht zu
sein und jede, solange sie ihr Gebiet nicht überschreite, frei schalten zu
lassen. Agnozzi nimmt diesen Grundsatz an, was meinerseits die Bemerkung

veranlaßt, daß die Kirche diese Grundsätze nur adoptiere, wo sie

müsse, in allen andern Fällen aber die Andersgläubigen verfolge und

unterdrücke, wie die Geschichte zur Genüge lehre. Der Staat sei

großzügiger und bleibe auch dann gerecht, wo er gegenüber der Kirche die
Macht zum Gegenteil habe. Immerhin werde er es nicht leiden, daß die
Kirche in sein Gebiet hineinregiere, und auch die Schweiz werde mit
aller Entschiedenheit solche Einmischungen zurückweisen.»83

Wie ehemals im Aargau, vertritt Welti auch jetzt die saubere,
gesetzesverankerte Trennung von Kirche und Staat, und gerät dadurch ohne

eigenes Verschulden in einen schroffen Gegensatz zur katholischen Kirche,
deren Oberhaupt, Pius IX., dieses Prinzip noch 1864 zusammen mit den

anderen «errores nostrae aetatis» verdammt hatte. So erklärt Welti in
einer Unterredung mit dem österreichischen Geschäftsträger in Bern,
Ottenfels, «dem römischen Stuhl einen Gefallen zu thun, sei nie in meiner
Absicht gelegen. Meine Grundsätze seien diametral von den katholischen

verschieden; mein Standpunkt sei nur der der Gerechtigkeit.»84 Daß
Welti trotz seiner Abwehr gegen die römischen Machtansprüche nicht
etwa ein Feind der katholischen Religion war, bestätigt eine Aussage
MÜRIS; der in seinen Erinnerungen schreibt: «Welti war ein treuer Pro-

82 Protokoll der eidgenössischen Räte betreffend Revision der Bundesverfassung
1873/74, S. 114 f.

83 Notizbuch. 4. Dezember 1873, FA.
84 Notizbuch, 27. Dezember 1873, FA.

130



testant; den religiösen Katholizismus ließ er in Recht und Ehren, aber
den politischen wollte er durch Gesetze in seine Schranken weisen.»85

Auch der Führer der damaligen Konservativen, Philipp Anton VON

Segesser, sprach sich gegen ein allzuschroffes Vorgehen des Heiligen
Stuhls aus86: «Segesser bespricht in sehr gemäßigter Weise die
Tagesfragen. Beklagt ,Syllabus' und Infallibilität. Will für den Frieden wirken
und gegen Einführung von Civilehe und Civilstand nichts haben.»87

Seine Stellung in der Öffentlichkeit auferlegte dem Staatsmann Welti
die Pflicht, in seinen Äußerungen Rücksicht zu nehmen auf diplomatische
Gepflogenheiten und politische Spannungen. Die Krise war oft zu drohend,
die feindlichen Lager zu sehr auseinandergespalten, als daß er als Staatsmann,

ohne Gefahr, die Gegensätze unnötig zu verschärfen, hätte sagen
können, was er als Mensch dachte. Wir stehen hier an einer der seltenen

Bruchstellen Weltis, wo sich staatsmännische Besonnenheit und persönlichstes

Empfinden nicht mehr decken, wo der ernste Optimismus des

Magistraten neben dem düsteren Pessimismus des Enttäuschten steht.
Es waren die Kirchenverhältnisse der damaligen Zeit, die in Emil Welti

Zweifel und Verzweiflung aufkommen ließen. Es ist dabei typisch, daß

er mit seiner Kritik nicht im feindlichen, d. h. römisch-katholischen,
sondern im eigenen Lager beginnt. Sein Vorwurf gilt vorerst der protestantischen

Kirche: «Es will mir fast scheinen, man mühe sich mit der Frage
über Trennung von Staat und Kirche ziemlich nutzlos ab, insofern nämlich

von der reformierten Kirche die Rede ist. Eine reformierte ,Kirche'
gibt es nach meiner Meinung und speciell im Canton Aargau nicht mehr,
insofern man darunter einen einheitlichen äußerlichen Organismus
versteht. Das einzige, allen Reformierten gemeinsame Criterium besteht nur
noch darin, daè sie nicht catholisch sind. Von einer Einheit der Lehre ist
nicht mehr die Rede, und das ist doch im Grunde in jeder Kirche die

Hauptsache. Wenn man nicht absichtlich die Augen schließen will, so

muß man noch weiter gehen und sagen, daß die Doctrinen einer großen
Menge von Reformierten Pfarrern» nicht einmal darauf Anspruch machen

können, specifisch christlich zu heißen. Wie verhält sich hiezu der Staat?
Weit entfernt, diesen Zerfall der Lehreinheit zu verhindern, begünstigt
er denselben und nimmt daher der gläubigen Kirche gegenüber eine

geradezu feindliche Stellung ein. Unter diesen Verhältnissen war ich
immer der Meinung, die Kirche sollte eine so gefährliche Verbindung

85 MURI, Anhang I, S.3.

131



selbst zu lösen suchen. Was im Staat verloren ging, kann die Kirche nur
in der einzelnen Gemeinde wieder erobern. Die Repraesentanten des Staates

werden zu allen Zeiten kirchenfeindlich sein;kirchenfreundlich ist nur
noch ein Theil des Volkes; und diesen Theil in einzelnen Kirchgemeinden
zu sammeln, wird alles sein, was heut zu Tage die organisatorische Kraft
der Kirche vermag. Die Geschlossenheit, das Gefühl der Zusammengehörigkeit

und die geistige Disciplin, welche wir als Merkmale der
protestantischen Kirche nach der Reformation erkennen, sind nicht die

Ergebnisse der Reformation und der reformierten Kirche, sondern die

Nachwirkungen des Catholizismus, die erst nach drei Jahrhunderten völlig

verloren zu gehen drohen.»88

Diese Worte erinnern an die religionsgeschichtlichen Theorien Schellings

aus der Berlinerzeit Weltis, die neben der Kritik an der Gegenwart in den

zitierten Zeilen mitschwingen. Eine Bestätigung dafür, daß Welti immer
noch an jene historische Entwicklungsidee eines triplex status mundi glaubt,
daß er aber mit großer Enttäuschung einsehen muß, welche Kämpfe und
Hindernisse seine Welt noch von der zukünftigen Kirche der Innerlichkeit

trenne, finden wir auch in einem späteren Brief an Muri angedeutet:
«Die Vorgänge auf kirchlichem Gebiet haben mich schon lange mit
großen Bedenken erfüllt und lassen mir die Zukunft in bösem Lichte
erscheinen. Ich meine dabei allerdings zunächst die katholischen
Verhältnisse, mit denen aber die der protestantischen Kirche in genauem
inneren Zusammenhang stehen »89

Vor allem aber wurde sich Welti seiner Doppelstellung als Mensch und
Staatsmann bewußt bei der Gründung der altkatholischen Kirche. Hier
mußte er machtlos zusehen, wie sich eine Entwicklung anbahnte, die der

Staatsmann Welti ermöglicht hatte und die die religiösen Hoffnungen des

Menschen Welti in Frage stellten. Die Neugründung fußte auf dem von
ihm befürworteten Artikel der Verfassung von 1874, wonach der Bund
die Glaubens- und Gewissensfreiheit aller auch nicht christlicher Konfessionen

garantiert, führte aber zu einer weiteren Aufspaltung des religiösen

Lebens, wo er doch auf eine Aussöhnung der Gegensätze gehofft hatte.

Verzweifelt und voller Entrüstung klagt er Muri sein Leid in einem Brief,
der Welti in einer eigentümlichen Zwiespältigkeit zwischen protestanti-

86 Fleiner, S.366.
87 Notizbuch, 28. März 1873, FA.
88 WM 17. November 1871.

89 WM 29. September 1873.

132



schem Denken und verzweifeltem Festhalten an seiner Idee einer zukünftigen,

fortschrittlichen Religion zeigt:
«Was ich von den hiesigen Kirchenverhältnissen halte? Gestern haben

sie hier in Bern, dem größten reformierten Canton der Schweiz, einem

Hort des Protestantismus, die altcatholische Fakultät inauguriert unter
dem Jubel der Reformer; gestern am 11. Dezember 1874! Das schneidet

mir in die Seele. Wenn Zwingli und Haller wieder kämen, wie würden
die diese altcatholischen Meßleser und Götzendiener aus dem Tempel
jagen! Es braucht die ganze Verlotterung und Halbheit der heutigen Zeit,
um sich solcher Dinge nicht zu schämen und noch mehr, um sie als

protestantischer Theolog mitzumachen90. Lies den eben erschienenen 4.ten
Theil von Gottfried Kellers «Leute von Seldwyla», der nimmt diese Amphibien

nicht übel mit. Meine Meinung über diese Sorte von Theologie wird
immer fester; ich habe sie dahin formuliert, daß die Reformtheologen
soviel von der Religion stehen lassen, daß noch ein Pfarrer dazu nötig
ist. Da für die Mehrzahl der übrigen Menschen dieser Grund nicht
besteht, so werden die Pfarrer nächstens allein bei ihrer Religion stehen.

Hartmanns Schriften habe ich noch nicht gelesen ; ich bin aber überzeugt,
daß darin steht, was ich schon lange glaube. Der Individualismus, der
seit hundert Jahren die oberste Maxime des Staates geworden ist, wird
auch die Kirche sprengen. Ich halte es nicht für ein Unglück und bin
überzeugt, daß dadurch die Welt nicht schlechter wird. Lebe wohl und
sei mir meines Heidenthums wegen nicht gram!»91

In seiner Kritik an den neuen Religionsmachern beruft sich Welti auf

Gottfried Kellers Novelle «Das verlorene Lachen».92 In der Figur des

Pfarrers von Schwanau, der «seiner besseren Überzeugung zum Trotz
Wissenschaft und Glauben mit wohlrednerischer Sophistik zusammenkleistern»

will, und dessen «Scheinwesen» zuletzt «bankrott macht»,93

karikiert der Dichter allerdings die neuzeitlichen Reformer. Für Welti
ist jedoch die innere Verlogenheit dieser Religionsverbesserer genau von
der gleichen Art, wie das Auftreten der altkatholischen «Amphibien», die

er zornerfüllt als «Götzendiener und Meßleser» bezeichnet.
KeUers Novelle und Weltis Brief sind beide entstanden aus der Sorge

90 Schröter, ein Freund Weltis, bekannte sich zu dessen großer Enttäuschung zu
den altkatholischen Neuerern.

91 WM 12. Dezember 1874.

92 Keller, Gottfried: Die Leute von Seldwyla, 2. Band, Zürich 1942, S. 370f.
93 Faesi, Robert: Gottfried Keller, Zürich 1942, S.56/7.

133



um die Zukunft. Schon damals besteht zwischen den beiden Männern eine

auffallende Ähnlichkeit der Ansichten, die bei einem Vergleich zwischen
den Gedanken Gottfried Kellers im «Martin Salander» und dem Weltbild
des alten Welti noch augenscheinlicher wird.

Nicht ohne Grund fällt in dem Brief Weltis an Muri auch der Name

Hartmann. Eduard von Hartmann (1842—1906), ein bis heute zu

wenig beachteter deutscher Philosoph, ist Nachfahre der Ideenwelt
Schopenhauers, Hegels und des alten Schelling. Zu den Vorarbeiten, die

seinem Hauptwerk über die «Religionsphilosophie» vorangingen, gehört
auch das Werk, auf das Welti Bezug nimmt: «Die Selbstzersetzung des

Christentums und die Religion der Zukunft.»94

Hartmann verkündet in seiner Schrift die Notwendigkeit einer Neubildung

der Religion, die über die Verinnerlichung des Kultus zum
«religiösen Individualismus» führen müsse, «der insbesonders dem deutschen

Gemüth am meisten entsprechen würde».95 Eine Notwendigkeit von Pfarrern

und Kirche besteht in dieser neuen Religion nicht mehr. «Das Ideal
einer kirchenlosen Religion wird immer Ideal bleiben, aber doch ein

Ideal, dem der geschichtliche Proceß sich allmählich annähern soll und

tatsächlich annähert»96.

Wir kennen Weltis abschließendes Urteil über Hartmanns Werk nicht,
sein Brief an Muri enthält nur die Vermutung, daß er darin bestätigt
finden werde, was er schon lange glaube. Diese Vermutung dürfte zutreffen.
Die Anlehnung des jungen Religionsphilosophen an Schellings
entwicklungstheoretische Gedanken ist deutlich, auch wenn er sich bemüht, seine

Beweisführung auf empirisch-wissenschaftlichem Grund aufzubauen. Seinen

Gedanken auf Verinnerlichung und «Entwicklung» der Religion
konnte Welti seine Sympathie nicht versagen, denn das Miterleben des

Kulturkampfes hatte auch in ihm die resignierte Einsicht entstehen

lassen, daß nur durch eine Selbstzersetzung der Kirche und durch eine

Befreiung der religiösen Kräfte im Individuum von äußerlicher Autorität
eine Renaissance des Glaubens möglich sei.

94 Berlin 1874.

95 Hartmann, Eduard von : Die Selbstzersetzung des Christentums S. 121.

96 Hartmann, Eduard von: Die Religion des Geistes, Berlin 1882, S.328.

134



6. Kapitel : Das Weltbild des alten Welti

A. Mensch und Staat. Der Rücktritt

Der Rücktritt des Bundesrates Emil Welti1 im Jahre 1891 bedeutet

nicht nur den äußeren Abschluß einer fünfundzwanzigjährigen Tätigkeit
im Dienste der Eidgenossenschaft, darf nicht nur als Ermüdungserscheinung

eines alternden Mannes oder als spontane Reaktion auf eine gegen
ihn ausgefallene Volksabstimmung gedeutet werden, sondern ist in erster
Linie als letzte Konsequenz seiner damaligen Weltanschauung zu
verstehen.

Dem Ausscheiden Weltis aus dem politischen Leben der Schweiz liegt
eine Vielheit von Motiven zugrunde; währenddem man in den meisten

geschichtlichen Darstellungen bis auf den heutigen Tag eine einzige
Erklärung angeführt findet. Immer wieder werden die beiden Tatsachen,
daß am 6. Dezember 1891 das Schweizervolk mit großer Mehrheit den

Rückkauf der Zentralbahn ablehnte und am 7. Dezember Welti der

Vereinigten Bundesversammlung seine Entlassung bekanntgab, als Ursache

und Wirkung gedeutet und kommentiert. Diese Meinung rührt wohl
davon her, daß auch die Öffentlichkeit, die durch den Entschluß Weltis

ungeheuer überrascht wurde, den Rücktritt des Bundespräsidenten mit der

Abstimmung in Zusammenhang brachte. Ohne die persönliche Empfindlichkeit

und die erwähnte politische Schwäche Weltis entschuldigen zu

wollen, muß jedoch festgestellt werden, daß der damalige Bundespräsident

den negativen Volksentscheid nur als Anlaß benutzte, um vor der

turnusmäßigen Erneuerungswahl, für die er ohnehin nicht mehr kandidiert

hätte, abzutreten. Am 9. November 1891 schreibt er an Weber : «Mit
der Centralbahn steht es nach neuesten Nachrichten ganz schlecht, was ich
im Interesse des Landes sehr bedaure, ohne daß ich mich persönlich in
meiner inneren Ruhe irgendwie angegriffen fühlte. Wenn ich nach 25

Jahren genug habe, so liegt der Grund sicher nicht in dem bevorstehenden

Mißerfolg, für den ich nicht verantworthch bin. Daß man die Sache

anders auffassen wird, ist mir gleichgültig und ich werde mir deshalb

auch nicht die geringste Mühe geben, jemandem seine Meinung auszureden.»2

Weshalb aber hatte Welti «genug»?

1 Vgl. Text S. 109 f.
2 WW 9. November 1891.

135



Sicher spielte eine gewisse Amtsmüdigkeit und das zunehmende Alter
mit; außerdem hinderte ihn ein hartnäckiges Leiden seit langem, sich

seinen Geschäften so zu widmen, wie es sein Pflichtgefühl verlangte. «Ich
hoffe auf einen guten Erfolg von meiner Cur», schreibt er von San

Bernardino an Muri, «über den man erst urteilen kann, wenn man aus der
Fremde wieder in seine gewohnten Verhältnisse zurückgekehrt ist. Diese

Unsicherheit hat auch auf die Stimmung Einfluß, welche bei mir immer
mehr unter dem Bewußtsein leidet, daß ich seit bald vier Monaten den

Pflichten meines Amtes nicht nachkommen kann.»3

Bereits früher hatte Welti mit dem Volk und seinen Führern bittere
Erfahrungen machen müssen4. In den letzten Jahren seiner amtlichen

Tätigkeit mußte er nun zu seinem Leidwesen mitansehen, wie Freunde
und Bekannte aus seinem Lager in das seiner politischen und
weltanschaulichen Gegner übergingen. Diese Vereinsamung Weltis, der von
vielen jüngeren Politikern schon zum alten Eisen gezählt wurde, erhöhte
auch seine Empfindsamkeit gegenüber Angriffen, auf die er früher gar
nicht reagiert hätte. Es fehlte ihm die jugendliche Kraft, die Last der von
ihm als richtig erkannten Ideen allein zu tragen. Noch 1881 hatte er an

Muri geschrieben: «Freiwillig gehe ich nur von meinem Posten, wenn ich
sehe, daß ich dem Lande nichts nützen kann oder wenn man mir
persönlich zu nahe tritt. Es soll mir niemand nachsagen, man habe mich nur
gewählt und ich sei nur im Amte geblieben, damit ich eine Versorgung
habe. Ich darf Dir wohl sagen, daß ich alle Tage bescheidener werde
und darum immer besser weiß, wo ich stolz sein darf.»5 Es bleibt jedoch
nicht bei dieser Feststellung. Im Laufe der Jahre häufen sich die Zeichen

von Pessimismus und Resignation, der herbe Stolz weicht matter Traurigkeit.

«Das Elend ist, wo man hinsieht, groß, und ich bedaure nicht, so alt

zu sein, wie ich es bin.»6 «Arbeit und Schlaflosigkeit hatten mich tief
heruntergebracht, von Verdruß und anderem Elend gar nicht zu reden.»7

Und ein Jahr später dankt er seinem alten Schulkameraden für dessen

«treue Freundschaft, die ich stets höher schätze, je geringer die Zahl der
Freunde wird und je mehr ich einsehe, daß die Freundschaft, wie der
edle Wein, mit dem Alter stets köstlicher wird .»8

3 WM 3. August 1887.

4 Vgl. Text S. 110 f.
5 WM 8. Dezember 1881.

6 WM 27. Oktober 1880.

7 WM 29. Juni 1885.

8 WM 5. Januar 1886.

136



Auch seine Kollegen im Bundesrat mußten erleben, wie Welti auf der

einen Seite seine Meinung schroffer und verbitterter vertrat als früher
und auf der andern empfindsamer und gereizter reagierte, wo man gegen
ihn Stellung bezog. «Un article qui a paru hier dans la Landbote de

Sursee, journal archi-clérical, est tellement injurieux pour M. Welti, que
mon pauvre collègue en a pleuré», bemerkt Ruchonnet in seiner Agenda
und fügt treffend hinzu, «que cet homme qui passe pour le politicien fort
et insensible, est en réalité une sensitive».9

Zu den Enttäuschungen durch politische und persönliche Freunde

gesellten sich innert kurzer Zeit auch noch harte Schläge des Schicksals,
die den Menschen Welti mit voller Wucht trafen und dazu beitrugen, daß

er seinen Rücktritt als Erleichterung empfinden mußte. «Unruhe und

Qual war während der letzten Jahre mein Leben»,10 bemerkt er
rückblickend in einem Brief aus dem Jahre 1891.

Eine schwere Krankheit seiner Frau, die auf ärztliche Verordnung in die

bernische Irrenanstalt verbracht werden mußte, wo sie sich nur sehr langsam

erholte, erfüllte den besorgten Gatten mit unermeßlichem Leid. Kurz
darauf zerstörte ein anderes Ereignis die glückliche Ehe seines Sohnes

mit der Tochter Alfred Eschers. Die Affäre, in welcher der Maler Karl
StAUFFER die Rolle des Verführers spielte, bildet bis auf den heutigen
Tag willkommenen Stoff für Zeitungen, Tagesliteratur und Radio. Man

weiß, wie sehr der Großteil des Publikums auf Skandalgeschichten erpicht
ist, und kann sich nicht genugtun, das «tragische Schicksal des armen
Künstlers im Banne eines exzentrischen Weibes» zu schildern. Daß die

Tragik dabei weit eher auf Seite des gutgläubigen Gatten und die
Charakterschwäche auf der des «armen Künstlers» lag, wird dabei geflissentlich

verschwiegen. Es wäre verfehlt, anzunehmen, daß eine objektive
Veröffentlichung der Tatsachen der populären Auslegung ein Ende bereiten

würde, — sensationelle Darstellungen tragischer Künstlerschicksale
werden immer wieder verlangt und geliefert werden.

Man hat Bundesrat Welti oft vorgeworfen, seine amtliche Stellung zur
Unterstützung seines Sohnes gegen Karl Stauffer mißbraucht zu haben;
die Briefe Baviers, des schweizerischen Gesandten in Rom, und die
amtlichen Berichte sprechen das Gegenteil. Ihre Veröffenthchung würde
den objektiven Gerechtigkeitssinn Weltis erweisen und den Menschen

Stauffer und seinen Bruder in recht ungünstigem Licht zeigen.

9 Bonjour, Felix: Louis Ruchonnet, Lausanne 1936, S. 171/2,
10 WM 19. Februar 1891.

137



Welti hat als Vater unsäglich gelitten. Sein erster Brief an seinen Sohn

nach dem Bekanntwerden der Affäre enthält folgende Stellen: «Lieber

Emil, Fürsprech Stauffer» (der Bruder des Künstlers) «war gestern bei

mir und teilte mir das Telegramm mit, dessen Inhalt ich Dir nach Luzern
berichtet habe. Wir können nicht mehr daran zweifeln, daß Du das Opfer
eines Schurken und eines leichtsinnigen Weibes geworden bist, und werden

all unsere Kraft zusammennehmen müssen, um das neue Unglück zu

ertragen. Wenn Du mir helfen willst, so werden meine Kräfte dazu
ausreichen. Das neue Unglück ist nicht so groß als das Elend der Mutter.
Wenn wir den ersten Schlag der Trennung überwunden haben, wissen

wir, daß Du von elenden Menschen Dich frei gemacht hast. Also stehe

fest, ich bleibe bei und mit Dir Ich habe sehr viel Arbeit und bin
sehr froh darüber. Ermanne Dich und kämpfe den schweren Kampf
durch; ich werde Dir mit gutem Beispiel voraus gehen und nicht
klagen.»11

An seine beiden Kinder in Rom schreibt er am Silvester 1889: «Meine
lieben Kinder, wir feiern das neue Jahr in schwerer Not, aber mit dem

Bewußtsein, daß wir daran keine Schuld haben, und mit dem Willen, sie

würdig zu ertragen. Ich hatte mich gefürchtet vor diesen Feiertagen, aber
ich bin ruhiger und gefaßter als ich es dachte und ich hoffe, es wird das

dazu beitragen, daß Ihr es auch seid. Gestern war ich bei der armen Mutter,

sie hat mich flehentlich darum gebeten und der Arzt gab auch seine

Zustimmung. Die Mutter war sehr ruhig; sprach anfangs allerdings vom
Heimkommen, ließ sich aber leicht davon abbringen und kam auch beim
Abschied nicht darauf zurück. Ich fühlte mich ganz erleichtert und bin
froh, dort gewesen zu sein Die Mutter hat mir besonders empfohlen,
Euch auch in ihrem Namen an die Pflicht zu erinnern, für Eure Gesundheit

zu sorgen. Andererseits soll Mathilde ja nichts versäumen, um eine
reiche und sichere Erinnerung an Rom zu gewinnen. Wer weiß, ob sie
wieder dorthin kommt!»12 Die einzige Tochter Weltis hat Rom nie mehr
gesehen. Sie starb nach langer Krankheit einige Jahre nach dem Rücktritt

Ihres Vaters.
Der tiefste Grund für den Rücktritt liegt aber darin, daß Weltis

Weltanschauung und Grundsätze von der neuen Zeit abgelehnt wurden. Die
Bildungsidee, welcher er auf staatlichem Wege zum Durchbruch verhelfen

wollte, hatte keinen Platz mehr, als wirtschaftliche und parteipolitische

11 W. an seinen Sohn, 13. November 1889, FA.
12 W. an seine Kinder, 31. Dezember 1889, FA.

138



Fragen zum Maßstab des staatlichen Geschehens gemacht wurden. Die
weltanschauliche Konzeption des menschlichen und öffentlichen Lebens

verlor ihre Allgemeingültigkeit und mußte einer oft utilitaristisch gefärbten

Real- und Interessenpolitik weichen. Welti sah seine höchsten und
idealen Werte durch den Lauf der Zeit auf den Raum des Privaten
eingeschränkt. Kein Wunder, daß sich im politischen Denken des Alternden
eine Hinwendung zum Konservativismus bemerkbar macht.

Noch während seiner Amtszeit als Bundesrat finden wir deutliche
Beweise dieser Wandlung. Das Jahr 1878 brachte, infolge der zunehmenden

Arbeitsmenge der einzelnen Departemente der obersten Exekutive die

Änderung, derzufolge der Bundespräsident die Leitung seines Departements

nicht mehr mit dem der Außenpolitik vertauschte. Welti, der im
Verkehr mit fremden Diplomaten seine liebste und auch beste Arbeit
leistete, war von dieser Neuerung schmerzlich berührt. «Ich bin nur mehr
der Meßmer des Bundesrates, ich muß nurmehr zusammenläuten, daß sie

zur Sitzung kommen.»13

Weltis Hinwendung zum Konservativismus ist nur verständlich, wenn

man seine Haltung gegenüber den Parteien kennt. Diese war von jeher
eine eigentümliche gewesen; zu keiner Zeit konnte man Weltis Denken

mit einer parteipolitischen Richtung identifizieren. Ihm ging es stets nur
um die Sache, nie um ein Parteiprogramm. Seine politische Haltung als

Bundesrat zeigt deutliche Parallelen zu der seines ehemaligen Lehrers
Rauchenstein. Bei beiden bestimmt das Vorbild der Antike die Einstellung

zu Politik und Staat, beide vertreten die geistesaristokratische
Bildungsidee, bei beiden stehen Großzügigkeit und Toleranz höher, als

momentane Interessen. «Trau keinem, der nie Partei genommen und
immer im Trüben ist geschwommen; doch wird dir jener auch nicht
frommen, der nie darüber hinaus will kommen.»14 Dieses Wort
Gottfried Kellers umschreibt beider Stellungnahme in der Öffentlichkeit.
Das Zitat fordert für den Staat Neutralität, für den Einzelnen vorerst
«Parteinahme». Rauchenstein und Welti haben wohl «Partei genommen»,
aber, wie es Keller versteht, als Menschen und über dem Treiben der
Parteien stehend, auf erhabenem Standpunkt. Eine solche Haltung ist
gefährlich, macht leicht unbeliebt und blieb darum von jeher nur
überdurchschnittlichen Männern vorbehalten. Rauchenstein und Welti wagten

13 Vaterland, 1. März 1899, Nr. 49.

14 Keller, Gottfried: Gesammelte Werke in 4 Bänden, Leipzig 1921, Band I,
S. 280.

139



sie; jener vertrat sie zehn Jahre im aargauischen Parlament, dieser gar
ein Vierteljahrhundert an der höchsten Stelle des erstarkenden Bundesstaates.

Dieses «Über-den-Parteien-Stehen» wurde Welti so lange erleichtert,
als im eidgenössischen Parlament keine nennenswerte Opposition bestand.

Mit den Erfolgen der Demokraten und später durch vermehrten Einzug
der konservativen Vertreter im Bundeshaus komplizierte sich seine

Stellung. In den letzten Jahren seiner Tätigkeit beklagen sich die Radikalen
und Liberalen oft, Welti mache sich immer mehr zum Vertreter des

Zentrums und der Minderheitsparteien. Als Vertreter einer Ideenrichtung, die
der neuen Zeit auf staatlichem Gebiet vielfach entgegengesetzt war, mußte

er jedoch zwangsläufig diese konservative Wendung vollziehen, um so

mehr, als ja die rein konfessionellen Hindernisse für eine solche durch
die Verfassung von 1874 aus dem Wege geschafft waren.

Nichts dokumentiert die konservative Mäßigung Weltis besser als sein
freundschaftliches Verhältnis zu Philipp Anton von Segesser15. Immer
mehr erkannte er, daß das Gemeinsame, das ihn mit dem Führer der
Konservativen verband, stärker war als das Trennende. Beide Männer
standen als Schüler und Studenten unter dem Einfluß des deutschen
Idealismus; Segessers Mittelschullehrer Großbach und Weltis Aarauer
Professor Rochholz bekannten sich zu Schelling. Segessers Studium in Berlin

bei Savigny trägt ebenso den Stempel der historisch-romantischen
Rechtsschule wie Weltis Lehrzeit bei Puchta und Eichhorn. Beide
übernehmen in der engeren Heimat als Justizdirektoren und an der Spitze
ihrer Regierungen die politische Führung, beide lehnen den Ruf an die
rechtswissenschaftliche Fakultät einer fremden Universität ab16 und
beide erhalten für ihre Publikationen auf historischem Gebiet den

Ehrendoktor17, wobei sich Prinzipien der historischen Schule in beider Arbeiten

deutlich nachweisen lassen.

Sogar auf dem Felde ihrer religiösen Überzeugung, wo sich ihre
Meinungen doch oft schroff gegenüberstehen mußten, fanden sie sich zu

gemeinsamem Vorgehen. Segesser wie Welti lehnten im Streite des

Kulturkampfes den militanten Katholizismus und die zu weit gehenden

Ansprüche des Staates ab. Daß auch in den Fragen des Tages, wo die
beiden meist in getrennten Lagern standen, eine Annäherung zum Vorteil

15 Über Segesser: Fleiner, S.361f.; ADB 33, S.514; HBLS.
16 Segesser: 1856 nach Graz; Welti: 1847 nach Dorpat.
17 Segesser: 1868 Basel: Welti: 1866 Zürich.

140



der Gesamteidgenossenschaft gesucht wurde, zeigt eine Briefstelle Segessers,

der Welti versichert, «daß es mir daran gelegen ist, Ihnen stets

nach Möglichkeit zur Seite zu stehen, wenn es sich darum handelt, den

öffentlichen Frieden im Vaterland aufrecht zu halten».18

Dieser inneren Verwandtschaft werden wir uns bewußt, wenn wir die
Rede Weltis am Grabe Segessers näher untersuchen. Es ist nicht nur der
Abschied von einem großen Politiker, der in ihr zum Ausdruck kommt,
sondern das letzte Lebewohl an einen im Grunde seines Herzen

Gleichgesinnten. «... den Dahingeschiedenen hat in seiner Jugend ein schweres

Geschick betroffen und viele Jahre seiner Jugend verbittert. Der Glaube an
die Existenz seines eigenen Vaterlandes wurde ihm ihm Keime vernichtet.
Der Geburtstag der neuen Eidgenossenschaft war für ihn, wie er glaubte
der Todestag des Kantons Luzern. Diesen Gram hat er durch sein ganzes
Leben hindurch mit sich getragen Diese Tatsache zeigt, in welcher

Stellung wir, ich meine die Eidgenossenschaft, zu Herrn Dr. von Segesser

standen. Wir standen eher auf gegnerischem Fuße als auf einem freundlichen

Wir haben oft gegen ihn gekämpft und gestritten Aber
dennoch nehmen wir keinen Anstand, sein Andenken in hohen Ehren zu
halten und dem Luzerner Volke zuzurufen : Bewahre, wie wir, den großen
Toten in unauslöschlichem Angedenken Er hat durch seine

Rechtsgeschichte sich ein Denkmal gesetzt, das sein Leben und das kommende

Geschlecht überdauern wird, er hat ein gleiches Denkmal sich gesetzt am
Schlüsse seines langen Lebens, und diese beiden Werke stehen als zwei
Ehrensäulen da, die länger dauern als der Stein, der dieses Grab hier
deckt. Er war ein Mann, der sein ganzes Leben gezeigt, daß die politische
Tätigkeit und der tägliche Streit und Kampf nicht geeignet ist, eine große
Seele und tief angelegte Natur auf die Dauer zu befriedigen Aber
auch er spricht ein Lebewohl aus diesem stummen Grabe. Dieses Lebwohl
deute ich dahin, daß er sagt: «Seid vor allem uneigennützig, wie ich es

gewesen bin, im Dienste des Vaterlandes. Pflegt neben der Politik,
welche nicht die höchste Aufgabe des Menschen ist, edle Güter anderer

Art! Im Streite seid tapfer und keck, aber ehret den Feind und achtet

die gegnerische Gesinnung!»19
Weltis Konservativismus, seine Wesensverwandtschaft mit Segesser und

Rauchenstein erinnern auch an einen Mann, den der Studiosus in Deutschland

neben der begeisternden Person Schellings übersehen hatte: an

18 Segesser an W., 16. Mai 1880, BA, Welti-Papiere.
19 RW am Grabe Segessers, Vaterland, 4. Juli 1880.

141



Johann Heinrich Gelzer. Hätte der alte Welti zur Zeit seines Rücktrittes

zwischen Schelling und Geizers politischen Ansichten eine Wahl
treffen müssen, sie wäre eindeutig zugunsten Geizers ausgefallen, denn

die Erfahrungen hatten auch ihn von der Wahrheit des Satzes überzeugt,
in welchem der christliche Historiker seine Kritik an der Zeit formulierte:

«Am meisten drückt mich der Anblick des sinkenden Zeitalters,
seiner Unempfänglichkeit für Ideen.»20

Geizers Konservativismus stand unter starkem religiösem Einfluß.
Politik gehörte für ihn zur Ethik. Diese Auffassung hatte jedoch im öffentlichen

Leben zur Zeit von Weltis Rücktritt keinen Platz. Seit der Revision
der Bundesverfassung, die zum letzten Mal prinzipielle Fragen der
Staatsauffassung aufgeworfen hatte, degenerierte die Politik mehr und mehr

zur trockenen Verwaltungsarbeit. «Unsere Zeit», bemerkt eine
Pressestimme im Rückblick auf Weltis Tätigkeit, «die nur Detailfragen kennt
und allgemeine Gesichtspunkte wenig achtet, hat für Magistraten solchen

Schlages nur wenig Verständnis, — und doch waren die Zeiten schöner,

wo über die Grenzen der Machtsphären zwischen Kirche und Staat,
zwischen Parlament und Volk in den Räten diskutiert wurde, als die Zeit, wo
die Biersteuer und das Tabakmonopol die Gegenstände des öffentlichen
Disputs sind.»21 Besser hätte Welti seine Sorgen nicht formulieren können.

Deshalb fühlte er sich zu einem Manne wie Segesser, der, wie er, um
Prinzipien gekämpft hatte, hingezogen, deshalb erscheint ihm das Leben

im Staate von damals nur noch als fader Abglanz dessen, was er — wie
auch Gelzer — unter Staatskunst und politischen Aufgaben verstanden
hatten22. Die Einsicht, daß diese Zeiten endgültig der Vergangenheit
angehörten und ein neuer Wind das Staatsschiff der Eidgenossenschaft
vorwärts trieb, mußte in ihm die Konsequenz erwecken, daß seine Zeit
vorbei war, seine Ideale ins Private verdrängt wurden, sein Rücktritt
geboten sei.

Zur großen Freude Weltis war es zuerst die Jugend, die ihn nach
seinem Rücktritt ehrte. Die Studenten der Berner Universität brachten

20 Zit. bei Curtius, S. 53.

21 Vaterland, 1. März 1899, Nr. 49.

22 Sein alter Lehrer Rauchenstein teilte Weltis Pessimismus, wonach es mit der

Bildung der Jugend schlechter stehe als früher. Er schreibt einmal an seinen

ehemaligen Schüler: «Oft will es mir bang werden, daß wir immer mehr der
idealen Güter verlustig gehen und dadurch trotz aller Aufklärung in Barbarei
versinken.» W. Rauchenstein, 8. Januar 1876, BA, Welti-Papiere.

142



ihm am 11. Dezember 1891 einen imposanten Fackelzug und feierten ihn
«als Ideal eines schweizerischen, eines republikanischen Staatsmannes».23

Die Antwort Weltis faßt all das zusammen, was der alternde Mann den

Trägern der Zukunft mit auf den Weg geben konnte. Sie ist eine inständige

Bitte an die Jugend, die hohen Ideale im niedrigen Kampf der Realität

nicht untergehen zu lassen, und zeugt vom ungebrochenen Glauben

Weltis, trotz aller Mißerfolge und Niederlagen, an den unvergänglichen
Werten der Bildung, der Gerechtigkeit und der Pflicht festzuhalten. Sie

ist ein Appell an die zukünftige Generation, die Arbeit, unter deren Last
seine Kräfte zusammengebrochen waren, fortzusetzen und zu verwirklichen.

«Meine lieben jungen Freunde! Wenn ein Mann, der 25 Jahre im
öffentlichen Leben gestanden hat und im Dienste des Vaterlandes ergraut
ist, seine Rechnung abschließt mit der Vergangenheit und dabei die

Sicherheit bekommt, daß er einig gehe mit der Jugend des Landes, in
seinen Zielen und Gesinnungen, dann hat er den größten Lohn davon

getragen, den ihm die Welt bieten kann. In dem schmerzlichen Augenblick,

wo ich als alter, knorriger Stamm aus dem rauschenden Walde der

Öffentlichkeit in die stille Wiese des einfachen bürgerlichen Lebens

zurückversetzt werde, seid Ihr zu mir gekommen, um mir die Trennung

von meinem Wirkungskreise zu erleichtern. Ihr seid gekommen, nicht um
einen Sieg mit mir zu feiern, sondern in einem Augenblicke, wo das

Schweizervolk mit großer Mehrheit sich ausgesprochen hat, nicht gegen
mich, wohl aber gegen einen Beschluß, den die Bundesversammlung
angenommen hat und zu dem allerdings auch ich voll und ganz gestanden
bin. Ihr habt damit bewiesen, daß nach Eurer Meinung das Urteil über
die Männer, welche im öffentlichen Leben stehen, nach dem redlichen

Wollen, nicht nach dem Erfolge sich richten soll. Damit habt Ihr den

großen Grundsatz ausgesprochen, daß die persönliche Freiheit des

Gedankens garantiert sei, und damit habt Ihr diese als einen Grundstein
der Republik anerkannt. An Euch wird es bald sein, das öffentliche Leben

zu leiten. Die studierende Jugend ist berufen, in wenigen Jahren Berater
und Führer des Volkes zu sein. Ich brauche Euch nicht an die Ideale zu

erinnern, welche hoch zu halten nötig ist, wenn das öffentliche Leben

nicht in Niedrigkeit und Haschen nach dem Erwerb hinabsinken soll.
Eure Herzen sind voll von diesen Idealen; aber, meine heben Freunde,
Ihr seid in einem edlen, verzeihlichen Irrtum befangen: Ihr glaubt, daß

23 Weber, S. 185.

143



es leicht sei, gegenüber der rauhen Wirklichkeit die Ideale festzuhalten:
den Sinn für Gerechtigkeit, die Achtung der Mitbürger, die Vaterlandsliebe,

die selbstlose Hingabe für gemeinsame Zwecke. Aber Ihr wißt
leider nicht, wie schwer es ist, und wie es die ganze Kraft des Mannes erfordert,

diese Ideale vor den Anforderungen des öffentlichen Lebens
aufrecht zu halten. Ich möchte Euch einen Rat geben: Nicht bloß haltet fest

an diesen Idealen, ohne welche das Leben keinen Wert und keinen Reiz

hat, sondern wenn Ihr ins öffentliche Leben eingetreten seid, so erinnert
Euch von Zeit zu Zeit an die Ideale Eurer Jugend, meßt Euer Wirken
daran, und Ihr werdet durch diese Prüfung Eures eigenen Wirkens
inneren Wert erkennen. Jünger der Wissenschaft! Die Jugend ist vor
allem dazu berufen, die idealen Interessen des Landes hochzuhalten. Die
Wissenschaft verbindet nicht nur die Dinge und Erscheinungen, sondern,

wenn sie eine rechte Wissenschaft ist, so verbindet sie auch die
Menschen und führt so zur Liebe des Nächsten, wie die Religion. Auf dieser

Einsicht und auf diesem Glauben beruht der Staat. Ihr seid berufen,
diese bildenden und staatserhaltenden Elemente zusammenzuhalten und
das Banner der Wissenschaft nicht bloß hoch zu heben, sondern die
Ergebnisse derselben im öffentlichen Leben zur Geltung zu bringen. Die

Ergebnisse der Wissenschaft dürfen aber nicht nur eine gelehrte
Verstandesbildung sein, sondern eine solche, die das Herz erfüllt und die

republikanische Tugend großzieht. Das ist die rechte Wissenschaft! Der

Weg zum Edlen und Guten ist mitunter schwer zu finden. Aber glaubt
deshalb nicht, auf falschem Wege zu sein und lasset keinen Gedanken daran

aufkommen, daß Ihr auf falschem Wege seid, wenn die Hindernisse, die
sich Euch entgegenstellen, unüberwindlich scheinen.»24

Mit dieser prächtigen Rede nahm Welt Abschied von seiner bundesrätlichen

Tätigkeit und zog sich ins Privatleben zurück. Aber es war kein

grollender Rückzug, und bis ans Ende seiner Tage nahm Welti lebhaften
Anteil an den politischen Vorgängen in der Eidgenossenschaft. Das Angebot

eines Nationalratsitzes im Kanton Aargau lehnte er allerdings aus

Altersrücksichten ab, und auf einen Posten als Gesandter der Schweiz in
einer der europäischen Hauptstädte verzichtete er mit derselben

Begründung.

Einen längeren Kampf kämpfte er mit sich selbst, als ihm 1892 eine
Stelle als Direktor des Zentralamtes für internationalen Frachtverkehr

24 RW, Berner Zeitung, 12. Dezember 1891, und Neue Zürcher Zeitung, 12. Dezember

1891, II. Blatt.

144



angeboten wurde. Es war dies ein Posten, der Weltis Fähigkeiten und
Kenntnissen adäquat gewesen wäre und der außerdem den Vorteil einer
überdurchschnittlichen Besoldung in sich barg. Welti, der in sehr bescheidenen

Verhältnissen lebte, hätte die finanzielle Verbesserung wohl gebrauchen

können, vor allem im Hinblick auf die hohen Kosten, mit welchen
die für seine Krankheit notwendigen Kuraufenthalte in der Schweiz und
im Ausland verbunden waren. Nach langen Überlegungen lehnte er jedoch
ab, mit der Begründung, er wolle sich nicht dank seiner früheren Position
eine gutbezahlte Stellung verschaffen, die er nicht seiner Person, sondern
seinem früheren Amt verdanke. Vergeblich versuchten ihn seine Freunde
umzustimmen25.

1892 reiste er als Vertreter des Bundesrates nach Madrid, wo er durch
seine Arbeit zum Zustandekommen eines Handelsvertrages mit Spanien
beitrug. «Natürlich benützte Welti die Gelegenheit, um so viel als möglich
Land und Leute und ihre Institutionen kennen zu lernen, wobei ihm sein

natürliches Sprachtalent den Verkehr wesentlich erleichterte.»26 Auf dieser

Reise hatte Welti zum erstenmal Paris besucht. Nähere Bekanntschaft

mit dieser Stadt machte er 1896, als er, wiederum im Auftrag des

Bundesrates, an einer Konferenz über Probleme des internationalen
Eisenbahnfrachtverkehrs teilnahm. Die französische Kapitale machte einen

großen Eindruck auf ihn. «Ein starkes Stück Welt!» soll er gegenüber
Freunden bei seiner Heimkehr geäußert haben.

Die einzige Dauerstellung, die Welti nach seinem Rücktritt bis kurz

vor seinem Tod bekleidete, lag bezeichnenderweise auf dem Gebiet der

Bildung, dem Welti seit langen Jahren seine größte Aufmerksamkeit

25 So schreibt ihm sein Freund, der ehemalige Bundesrat und damalige Gesandte

in Rom, Simon Bavier: «Ihre Ablehnung der Stelle beim Eisenbahntransport hat
mich überrascht. Ich hatte mich darauf gefreut, Sie an dieser höchst interessanten

Direktion, für die Sie, wie kein anderer, passen, zu sehen. Das Bedenken, daß

es bei den Conventionsstaaten keinen guten Eindruck mache, wenn ein
zurückgetretener Bundesrat sich auf einen gut besoldeten Ruheposten begebe, kann
ich aber nicht teilen.» Bavier an Welti, 19. Februar 1892, BA, Welti-Papiere.
Auch Karl Ringier, der damalige Bundeskanzler, vertritt die gleiche Meinung:
«Diese Geschichte mit dem internationalen Bureau läßt mir keine Ruhe. Was

das erste betrifft, so weiß ich aus Erfahrung, welchen Wert die oeconomische

Unabhängigkeit hat, und dieses Gefühl möchte ich, wenn irgend jemandem,
Ihnen gönnen. Was das zweite betrifft, so bleibe ich, bei nochmaliger, reiflicher
Überlegung, bei dem Satze stehen, daß Niemand für die Stelle besser paßt als

Sie.» Ringier an Welti, 16. Februar 1892, BA, Welti-Papiere.
26 Weber, S. 190.

10 145



geschenkt hatte. Der Wissenschaft und der damit verbundenen Aufklärung

breiter Volksschichten hat er sein Interesse nie versagen können.

Mit unermüdlichem Eifer war er als Mitglied des Schweizerischen Schulrates,

zu welchem ihn der Bundesrat 1892 ernannt hatte, für seine Ideale

tätig und leitete lange Zeit als Vizepräsident die Geschäfte, dessen der

Vorsitzende aus Krankheitsgründen nicht mehr obliegen konnte.
Noch einmal vertrat er seine Ansicht gegen den von föderalistischer

Seite eingeleiteten «Beutezug» auf die eidgenössischen Zolleinnahmen, die
nach der neuen Vorlage die kantonalen Kassen füllen helfen sollten, an
einer imposanten Volksversammlung in Bern am 28. Oktober 1894. Nochmals

kämpfte er dabei für die starke Zentralgewalt des Bundes, denn «wir
haben in unserer Jugend die Zeiten gesehen und das politische Elend, in
welchem die Eidgenossenschaft sich vor dem Jahre 1848 befunden hat,

jene Zeiten, in denen nur die Kantonssouveränität blühte und das Vaterland

blutete».27

Groß war seine Freude, als das Initiativbegehren vom Volke abgelehnt
worden war, noch größer aber seine Genugtuung, als 1898, ein Jahr vor
seinem Tod, der Souverän die von ihm vertretene Eisenbahnpolitik
guthieß. Bundesrat Zemp, der erste konservative Vertreter und Nachfolger
Weltis in der obersten Exekutive, hatte die Pläne seines Vorgängers
konsequent weiterverfolgt und durfte sich 1898 des Erfolges rühmen, sie als

erster Departementschef vom Volke angenommen zu sehen. Eine
Delegation des Parlaments überbrachte Welti die Mitteilung der glücklichen
Rückkaufabstimmung und gratulierte ihm zum Erfolg, der auch ihm zu
verdanken sei. Ein welscher Vertreter dieser Abordnung schildert den

Besuch wie folgt: «Un peu souffrant, il était chez lui, dans son intérieur
si modeste, entouré de sa famille et d'amis, étudiant avec soin les bulletins

de la Chancellerie fédérale qui annonçaient les résultats de la vota-

tion. Il nous accueuillit à bras ouverts, les yeux pleins de larmes de joie,
en nous disant: ,Enfin, enfin j'ai pu voir cette belle journée!' Après
il nous parla de Stampfli: ,Lorsque je lui fis mon adieu, sur son lit de

mort, Stampfli me dit: «Ami, nous avons combattu le bon combat, mais

ni toi, ni moi, n'en verront le résultat!» Et', répétait Welti, avec une joie
intense, ,Dieu m'a permis pourtant de vivre encore et de voir ce beau

jour!'»28
Ein Rückblick auf das Wirken Emil Weltis als Staatsmann zeigt das

27 Zit. bei Weber, Anhang, S. 160.

28 Le Genevois, l.März 1899.

146



Bild einer werdenden Persönlichkeit. Der Jüngling Welti ist abhängig

vom Denken anderer; einseitig begeistert von idealen, gewagten Theorien.

Noch identifiziert er sich weitgehend mit den Ansichten Schellings
und anderer Vorbilder seiner Studienzeit. Langsam aber entwickelt er
sich zur runden, in sich abgeschlossenen Persönlichkeit, findet er den

Weg zu sich selbst. Den Welti dieser Zeit hat Karl Stauffer in einem

meisterhaften Porträt festgehalten. Das Bild zeigt das strenge, markante

Antlitz eines Mannes, der weiß, was er will. Starkes Selbstbewußtsein

und überlegene Intelligenz sprechen aus den Zügen des Dargestellten,
dessen ernste Würde an einen römischen Tribun erinnert. Dieser Mann
fühlt sich nicht mehr als bloßer Nachahmer, als Anhänger einer
philosophischen oder politischen Richtung. Umsonst wird der Biograph
versuchen, diesen Menschen als Summe der auf ihn einwirkenden Ideen

darzustellen; es bleibt ein wesentlicher Rest eigenen Denkens übrig, der

die Persönlichkeit Emil Weltis ausmachte. Von einer weiteren Wandlung

zeugt eine Photographie, die ein Jahr vor Weltis Tod aufgenommen
wurde29. Das Wissen um eigene Kraft und um eigenes Können ist der

Abgeklärtheit des Alters gewichen. Körperhaltung und Gesicht des Grei-

ess tragen schon deutlich die Spuren schwerer Krankheit, und nur das

gütige, helle Leuchten der Augen verrät die ungebrochene Geistesklarheit
eines Menschen, der mit stoischer Ruhe über dem Geschehen des Tages
steht.

Neben den amtlichen Geschäften, die meist nur kurze Unterbrechungen
des Privatlebens darstellten, widmet sich der alte Welti seinem Familienkreis,

seinen Freunden und seinen Büchern. Hier findet er Befriedigung
und Ruhe; dem öffentlichen Leben gegenüber spielt er nur mehr die
Rolle des aufmerksamen, aber stillen Beobachters. Die Abgeklärtheit des

Alters verwandelt sein hochgespanntes, ideales Weltbild in ruhige
Kontemplation: «Ich mache an mir die Erfahrung, daß es eigentlich nur
noch die Freunde sind, die neben der Familie mich fest an das Leben

knüpfen, womit ich nicht sagen will, daß alles Übrige mir gleichgültig
ist, wohl aber, daß ich Allem, was außerhalb dieses Kreises liegt, weniger

Interesse entgegenbringe.»30 «Ist nicht schon das Glück in dem

engen Kreise der eigenen Familie eine reiche Vergeltung für Alles, was
wir getan haben?»31

29 FA.
30 WM 30. Dezember 1844.

31 WM Karfreitag 1898.

147



Mit unsäglicher Freude verfolgt er die Gesundung seiner Gattin, die

wieder in seinem Hause Einzug hält, dankbar genießt er die Sorge seiner
Tochter Mathilde um Vater und Mutter, und mit Stolz und Befriedigung
nimmt er Anteil an den rechtshistorischen Arbeiten seines Sohnes Friedrich

Emil.
Nun fand er auch wieder Zeit, seine geliebten Klassiker in aller Ruhe

zu genießen. «Noch kurz vor seinem Ende hat er die ganze ,Ilias' wieder

durchgelesen und fand jedesmal neue Schönheiten darin. Bis in die letzten

Wochen beschäftigte er sich mit dem tiefsinnigsten Drama des Altertums,

der ,Antigone' des Sophokles.»32 Auch einen schönen Teil der
Horaz-Oden «übersetzte er ins Metrum der Ursprache».33

Sein hohes Alter hinderte ihn auch nicht, eifrige historische Studien

zu treiben. «Er besuchte regelmäßig die Sitzungen des Historischen Vereins

in Bern, für den er auch einige Arbeiten lieferte. So hielt er unter
anderem einen Vortrag über die Verwaltung der Grafschaft Baden auf
Grund urkundlichen Materials, das er sich aus dem aargauischen Staatsarchiv

hatte kommen lassen.»34 Historischen Randgebieten, zu deren

Erforschung er bisher keine Zeit gefunden, widmet er nun seine ganze
Aufmerksamkeit: «Da ich mich schon oft ärgerte, von dem alten schweizerischen

Münzwesen keinen Hochschein zu haben und darum eine ganze
Reihe oft wichtiger Verhältnisse nicht verstehen zu können, so habe ich
mich daran gemacht, diese Geschichte quellenmäßig zu studieren, und

sitze nun oft länger als billig über diesen Studien.»35

Mit großem Genuß las er Jacob Burckhardts «Griechische

Kulturgeschichte», gerne vertiefte er sich in BISMARCKS «Gedanken und
Erinnerungen»,36 und seine pessimistische Sorge um das Vaterland fand er in
Gottfried Kellers «Martin Salander» bestätigt.

Auch auf mathematischem Gebiet studierte Welti weiter. In
Privatstunden hatte er neben seiner Amtstätigkeit als Bundesrat die Differential-
und Integralrechnung erlernt, und einige erhalten gebliebene Hefte aus

der Zeit nach seinem Rücktritt lassen erkennen, daß er auch hier fleißig
arbeitete.

Es ist erstaunlich, daß Welti neben diesem «Bildungsprogramm an

32 Berner Tagblatt, 17. Februar 1899, Nr. 97.

33 Aargauer Tagblatt, 26. Februar 1899, Nr. 15.

34 Weber, S. 194.

35 WW 22. November 1892.

36 Berner Tagblatt, 27. Februar 1899, Nr. 97.

148



sich selbst» noch Zeit fand zu regelmäßigen, täglichen Schulbesuchen am
Berner Gymnasium. Hatte er der Schule schon als Bundesrat seine liebevolle

Anteilnahme gezeigt, so wandte er ihr nach seinem Rücktritt noch

größere Aufmerksamkeit zu. «Da kam es oft vor», erzählt Rektor Georg
Finsler, «daß er fast den ganzen Vormittag im Schulhaus verweilte, und
diese Zeit ist für manchen von uns zu einem reichen Segen geworden. Er
erzählte oft mit fröhlichem Humor, wie gutmütige Leute ihn dazu

beglückwünschten, daß er jetzt noch einen solchen Zeitvertreib habe, ja wie
einst ihm jemand sagte, auf diese Weise komme er glücklich dazu, seine
Kenntnisse zu vermehren und zu repetieren. Seine vielen Besuche waren
auch für die Schüler von unschätzbarem Wert. Sie verloren die Unsicherheit,

die sich bei einem vereinzelten Besuche leicht einstellt, und sie spürten

bald die warme Teilnahme, die er an ihnen allen nahm So hat er
mit uns gelebt, sich gefreut und getrauert, gestritten und gearbeitet, als

ein Freund und Vater weit mehr, denn als ein Vorgesetzter.»37 Einer
meiner Gymnasiallehrer, Herr Professor Hubschmied, der seinerzeit
Welti als Schulvater in Bern kennengelernt hatte, erzählte, daß er von
dem hohen Herrn auf seine Klage, das Griechische sei eine schreckhch
schwere Sprache, die Antwort erhalten habe: «Mach es wie ich, lerne

pro Abend vierzig, fünfzig neue Vokabeln und die Sache wird Dir
kinderleicht scheinen!»38 «Im allgemeinen», schreibt Welti an Muri über
diese Zeit, «führe ich ein ruhiges, beschauliches Leben und gebe mich
nach außen hin immer noch mit Schulbesuchen ab, wobei ich manchmal
die Idee bekomme, ich hätte eigentlich ein Schulmeister werden sollen.»39

Erst ein Jahr vor seinem Tode, da er von Bern in den «Lohn» bei

Kehrsatz, den Wohnsitz seines Sohnes, zog, hörten die Schulbesuche

Weltis am Gymnasium auf.
Mit großer Freude genoß Welti seine zahlreichen Reisen ins Ausland.

Vor allem liebte er Italien. Auch diese Südsehnsucht, kennzeichnend für
das ganze neunzehnte Jahrhundert, zeigt Welti als typischen Vertreter
der deutschen neuhumanistischen Welt. Er zog die einfache Ruhe des

Südens den alpinen Stationen seiner eigenen Heimat vor. «... Die
großartige, erdrückende, wilde Gebirgswelt sagt mir weniger zu als die heitere
Schönheit der italienischen Landschaft und das Leben und Treiben in der

37. G. Finsler : Nachruf an Herrn alt Bundesrat Emil Welti, in Jahresbericht des

städtischen Gymnasiums, Bern 1899, S. 55 f.
38 Mitteilung von Prof. J. Hubschmied.
39 WM 11. Januar 1898.

149



hiesigen großartigen Cur- und Fütterungsanstalt ist mir geradezu
widerwärtig»,40 berichtet er seinem Freund aus Tarasp. Seiner Italienleidenschaft

blieb er sein Leben lang treu. «Aus dem heimatlichen Eis und
Schnee bin ich in den Frühling gekommen. Die Sonne scheint warm und
das Land fängt an, sich mit Gras und Blumen zu schmücken Vorerst
sitze ich hier still und habe erst einen größeren Ausflug gemacht, der zu
meinen schönsten Erinnerungen gehören wird. Ich fuhr Sonntag bei

ruhiger See nach der Insel Elba, deren Anblick vom Meere aus zugleich

großartig und reizend ist. Die Berge erheben sich 1000 Meter über das

blauglänzende Wasser, und die malerische Bucht, an welcher die Hauptstadt

Portoferraio liegt, ist mit der ganzen Pracht südlicher Vegetation
bedeckt. Mit diesen Eindrücken verbindet sich die Erinnerung an den

großen Herrscher dieses kleinen Reiches und bringt eine Stimmung hervor,

bei der mir ganz feierlich zu Mute wurde Morgen gehe ich nach

dem nahen Florenz, das ich von früher in schönster Erinnerung habe.

Ich habe seit meinem letzten Aufenthalt in Italien gelernt, mich
unbekümmert um alle angelernte Reflexion und Critik unbefangen dem

unmittelbaren Eindruck hinzugeben und komme so zu hohem Genuß.»41

Und er ruhte nicht, bis er auch die Sprache des geliebten Landes völlig
beherrschte und die Werke seiner Dichter im Original genießen konnte.

«Auf diese Art geistige Befriedigung sich verschaffend, daneben immer
noch ein aufmerksamer Beobachter des öffentlichen Lebens, aber abseits

der aktiven Politik, in philosophischer Ruhe und Gelassenheit die Dinge
der Welt beurteilend, so war für Welti die freiwillig gewählte
Zurückgezogenheit ein wahres otium cum dignitate geworden, ein Lebensabend

voll Würde, entsprechend Weltis ganzer Vergangenheit und an antike

Vorbilder aus dem alten Rom erinnernd.»42

B. Die Religion des alten Welti. Sein Tod

Das hochgespannte Weltbild der Jugend erfuhr im Laufe der Zeit eine

Mäßigung und Beschränkung. Sein umfassender Gültigkeitsanspruch wird
auf den schmalen Bezirk des Individuums eingeengt. Diese Verschiebung
mußte zur erhöhten Bedeutung jenes privaten Raumes führen, der im

40 WM 29. Juni 1885.

41 WM 21. März 1895.

42 Weber, S. 195.

150



Denken des jungen Menschen — des Studenten und aargauischen Politikers

— vor den Ansprüchen der Allgemeinheit hatte zurücktreten müssen.

Wenn der Raum des Privaten an Bedeutung gewinnt, dann werden auch

die Gegenstände wichtiger, die ihn ausfüllen. Die Religion, die nach Weltis

Ansicht in diesen privaten Bezirk gehört, nimmt während des letzten

Jahrhunderts seines Lebens eine zentrale Stellung ein.

Auch während des Kulturkampfes hatte Welti nie vergessen, daß sein

liberaler Idealismus die christliche Religion zu einer seiner wichtigsten
Grundlagen zählt; schon damals erfüllte ihn der Kampf zwischen den

Konfessionen mit Schmerz und Trauer. Nie vertrat er jenen «Antiklerikalismus

politischer Färbung»43, dem so viele damalige liberale Politiker
verfielen. Was ihm jedoch den Zugang zur Religion zeitweise erschwerte,

war sein Mißtrauen gegenüber der Kirche als Institution. Inzwischen
hatten sich die Wellen des Kulturkampfes geglättet; der Staat sah die

Ungerechtigkeit seiner überspannten Machtansprüche ein, und auch die

Kirche anerkannte die Schranken, welche ihr auf staatlichem Gebiet

gesetzt werden müssen. Die Zeichen einer gegenseitigen Anpassung und

Versöhnung mehrten sich gegen Ende der siebziger Jahre, und als Welti
aus dem öffentlichen Leben ausschied, gehörten die konfessionellen

Kämpfe, in deren Mittelpunkt er einst gestanden, bereits der Vergangenheit

an. Damit waren die Hindernisse beseitigt, die dem Staatsmann den

Weg zum eigenen Glauben versperrt hatten.
Auch die Schicksalsschläge, die wir zum Teil als Gründe seines Rücktritts

erkannten, führten zu einer Erstarkung seines religiösen Gefühls.
Gerade der größte Schmerz seines Lebens, der Tod seiner einzigen Tochter,

der seinem geschwächten Körper die letzten Kräfte raubte, führte zur
Festigung seines Glaubens. «Das Jahr geht so schwer für uns zu Ende,
wie es begonnen hat; unser liebes Kind liegt stets im gleichen Elend
darnieder und ich habe die Hoffnung, daß es besser werde, längst verloren
und gehe mit Schrecken über die Schwelle des neuen Jahres»,44 schreibt

er 1894 an seinen Freund. Und nach dem Tod seiner Tochter: «Lieber
Muri. Ich finde die Worte nicht, um Dir zu danken. In dem großen Elend,
das über uns gekommen ist, habe ich es wieder aufs Neue erfahren, wie
sehr man Gott für seine Freunde dankbar sein muß Ich gebe mir
redliche Mühe, mich in das Leben, das nun für mich begonnen hat, zu

schicken, und ich bin auch ergebener und ruhiger geworden. Aber

43 Gesch. d. Seh. S. 568.

44 WM 30. Dezember 1894.

151



manchmal überfällt mich der Schmerz urplötzlich, und ich muß mich
widerstandslos hingeben. Trotz allem bin ich aber nicht kleinmütig; ich
betrachte es als eine der ersten Menschenpflichten, das Pfund nicht zu

vergraben, das uns anvertraut ist, und auch den letzten Rest der Kraft
anzuspannen und zu verwenden.»45 «Ich war mit Mathilde zweimal in
Italien und ich werde» — Welti plant eine Reise noch Livorno — «lebhaft

daran erinnert werden, wie glücklich wir damals gewesen sind. Die

Erinnerung an jenes Glück wird mir aber auch ein Trost sein und ich
werde aufs Neue die Pflicht fühlen, mich zu fragen, ob ich all das Schöne

und Gute, was mir auf der Welt zu Teil geworden, überhaupt verdient
habe. Das laute Nein, mit dem mir mein Gewissen antwortet, lehrt mich,
wie alles Mißgeschick und alles Unglück, auch das kommende, ertragen
werden muß. Dazu kommt die Einsicht, daß tausende meiner Mitmenschen,

die es tausendmal besser verdient hätten, glücklich zu sein, unendlich

elender und unglücklicher sind. Diese Einsicht leitet uns auf den

richtigen Weg, und mir ist sie in den letzten schweren Zeiten zu einer

Quelle des Segens geworden Erst jetzt wissen wir, wie lieb wir unser
Kind gehabt haben. Ist das nicht ein herrliches Geschenk des

Himmels?»46

Diese Worte zeugen von der Demut und Bescheidenheit des alten Welti.
Wiederum — wie immer, wenn er vom Menschen und dessen Bestimmung
spricht — finden wir den Begriff der Pflicht im Mittelpunkt seines
Denkens. Wenn er jedoch früher von Pflicht redete, geschah es aus dem

fortschrittsgläubigen, idealen Credo seiner Jugend heraus; jetzt beruft er
sich auf die Bibel. Sein fester Wille, «das Pfund nicht zu vergraben», das

ihm anvertraut worden sei, nimmt Bezug auf das Gleichnis der
anvertrauten Talente im Evangelium. Welti will nicht der «unnütze Knecht»
des Herrn sein, der in die «Finsternis, allwo sein wird Heulen und
Zähneklappern,»47 geworfen wird. Welti glaubt, der Pflicht des guten Knechtes
dem Herrn gegenüber bisher nach bestem Gewissen treu gewesen zu sein.

Anläßlich seines Rücktrittes schreibt er an Muri: «Wir sind beide keine

Pharisäer, aber wir dürfen mit Beruhigung behaupten, daß wir die Wetter,

die über uns zusammenschlagen, nicht heraufbeschworen haben. Das

verleiht uns auch die Kraft und legt uns sogar die Pflicht auf, mit aller
Ruhe zu gewärtigen, was weiter mit uns geschehen soll. Es ist dies kein

45 WM 17. Februar 1895.

46 WM 3. März 1895.

47 Matthäus-Evangelium 25/30.

152



Hochmut, sondern das Vertrauen, daß Gott demjenigen hilft, der sich
selbst hilft und nicht in falscher, verzweifelnder Demut den Rücken für
neue Hiebe krümmt. Also, mein heber Freund, Arm in Arm und den

Kopf hoch wollen wir gewärtigen, ob es überhaupt eine Macht in der
Welt gibt, die Deinem und meinem Gottvertrauen etwas anhaben kann.
Es giebt keine.»48 Seine einzige Sorge, die er in den letzten Monaten seines

Lebens stets wieder gegenüber Freunden aussprach, war das Bedauern,
während seines Lebens nicht genug gearbeitet zu haben. Als seine
Bekannten die Ursache seiner Krankheit seinem Dienst am Lande zuschreiben

wollten, protestierte er: «Non, ce n'est pas le travail qui se venge sur
moi. Il m'a, au contraire, soutenue, et je regrette seulement, de n'avoir

pas travaillé davantage.»49

Auch durch die Verschlimmerung der jahrelangen Krankheit Weltis

— er litt an Zirkulationsstörungen, die mit zunehmendem Alter zu immer
häufigeren Anfällen von Bewußtlosigkeit führten — erstarkte in ihm der

religiöse Glaube. «Mein Arzt sagt mir, ich leide an Störung der

Blutzirkulation, wobei der Fall vorkommt, daß das Gehirn oder ein Teil
desselben momentan von Blut entleert wird und ein Zustand der
Bewußtlosigkeit eintritt, der gegen eine Minute andauern kann. Es ist mir die
volle Bedeutung dieses Zustandes durchaus klar, aber ich bin keineswegs
dadurch erschreckt. Die Gedanken, die ich mir dabei mache, sind für
einen 1825er ganz am Platze.»50 «Seit länger als einem halben Jahrhundert»,

wendet er sich in einem andern Brief an seinen alten Freund Muri,
«sind wir in Freundschaft, die auf dem schönsten Boden ruht, miteinander

verbunden und der Wert dieser Gottesgabe, die mir das Leben

verschönern half, ist mir in der letzten Zeit um so heller vor die Seele

getreten, als meine Krankheit mich darauf hinwies, einen ernsten Rückblick

auf meinen Lebensgang zu werfen und mein Gewissen zu prüfen
An eine völlige Genesung darf ich bei der Natur des Übels und besonders

bei meinem Alter nicht denken, was mich aber keineswegs erschreckt oder

mißstimmt, wenn ich bedenke, daß ich für die Gesundheit, die ich mein
Leben lang genossen, herzlich dankbar sein muß So wollen wir zusammen

die kurzen Tage, die uns noch beschieden sind, in Dankbarkeit und
mit zufriedenem Sinn genießen.»51

48 WM 17. Dezember 1891.

49 Gazette de Lausanne, 27. Februar 1899.

50 WM 11. Januar 1898.

51 WM Karfreitag 1898.

153



Der Glaube half Welti, über den Schlägen des Schicksals die vergangenen

und kommenden Tage des Glücks nicht zu vergessen, und gab ihm

Kraft, ohne Angst dem nahen Ende entgegenzugehen.
Schon in früherer Zeit hatte Welti immer wieder gerne den «Octavius»

des M. Minucius Felix, eines alt-christlichen Apologeten aus dem zweiten

oder dritten Jahrhundert gelesen52. In dieser lateinischen Schrift wird
das Christentum vom Standpunkte eines philosophischen Idealismus gegen
akademischen Skeptizismus und vulgären Positivismus verteidigt.

In den Tagen des Alters greift Welti, der seine Briefe oft nach christlichen

Feiertagen datiert, nun wieder zur Bibel. «Am letzten Pfingstfeste
las ich (wie ich das an Festtagen öfters tue) die Geschichte des Pfingst-
festes in meinem griechischen Testament; da kannst Du» (Muri) «mir

gleich im Anfang unter den Aposteln vor und an Dich knüpfte ich meine

Fragen und meine Betrachtungen über die Textesworte.»53

Daß Welti den unchristlichen Materialismus nicht nur als Vertreter
einer idealen Weltanschauung bekämpfte, sondern auch für seine Person

ablehnte, beweisen seine Bescheidenheit und Einfachheit, mit denen er die

letzten Jahre verbrachte. Seine finanziellen Verhältnisse zwangen ihn oft

zu bitteren Einschränkungen, und seine Gemahlin mußte Zeit ihres

Lebens sparen, um den Haushalt in einigermaßen befriedigender Weise

bestellen zu können. Eine welsche Zeitung schreibt nach Weltis Tod:
«Welti meurt, si non pauvre, du moins dans un état de fortune de plus
modestes. Il a été amis des ,rois de chemin-de-fer', des Escher, des Peyer-

Im-Hof; il a eu toutes les occasion de pouvoir participer aux opérances
financières dans le domaine ferrugineux. Jamais sa main ne s'entacha!»54

Wie aber läßt sich nun der Glaube, die Religion des alten Welti bestimmen?

Sein Freund, Pfarrer MURI, schreibt darüber in seinen «Erinnerungen»

: «Er hat seine Religion nie in Sätzen formuliert, aber tief und lebendig

im Herzen getragen, gepflegt und in den schweren und schwersten

Zeiten und Leiden sich daran aufgerichtet; mit ihr hat er sich und mich

getröstet.»55
Welti selbst hat seinen Glauben in einem Brief definiert, in welchem er,

der ehemalige Staatsmann, seinem Freund, dem Pfarrer, den Weg wies,

52 WM 4. November 1866.

53 WM 19. Juli 1893.

54 Le Genevois, 1. März 1899.

55 MURI, Anhang II.

154



aus Zweifel und Ungemach den Weg zu Gott zurückzufinden: «Mein
lieber, treuer Freund. Ich kann Dir nicht sagen, wie mich Dein Brief
betrübt. Wie kann ich Dir helfen und Dich trösten? Ich weiß nur Eines.
Ich mahne Dich an das Gottvertrauen, dessen Schwinden Du in Deiner
Umgebung beklagst. Wie solltest Du hiezu ein Recht haben, wenn Du
selber verzweifelnd und hoffnungslos die Hände ringst? Aber nicht aus
diesem Umstand kommt meine Mahnung, sie kommt aus meinem eigenen
Herzen. Es hat mir fast weh getan, in Deinem Briefe zu lesen, daß ich zu

wenig würdige und einsehe, ,daß der ungelehrte Mann seine idealen und

geistigen Güter in der Form der Religion besitze'. Mein lieber Freund,
das ist nicht mein Fehler! Mein ganzes Leben lang habe ich gegen die

Verflachung und Halbwisserei und gegen die Verwässerung der Religion
gekämpft und habe es an mir selbst erfahren, daß nur der, dem die Gnade
des Glaubens verliehen ist, ein glücklicher Mensch sein kann. Ich denke,
schon diese Einsicht ist Religion und darum darf auch ich mich zu den

religiösen Menschen rechnen. Du bist reicher, Du bist mit dieser Gnade

gesegnet, aber damit hast Du auch die Pflicht, sie in Dir wirken zu lassen.

Du weißt nicht, wie glücklich ich mich schätze, aus vollem Herzen so

mit Dir reden zu können in dem Bewußtsein, daß das das rechte Wort ist,
das umsomehr auf Dich wirken muß, weil es von einem Freunde kommt,
der selbst schwer mit dem Schicksal zu kämpfen hat; aber keineswegs

gesonnen ist, sich niederdrücken zu lassen. Wir haben den Trost nicht
in unseren Erfolgen, sondern in dem Bewußtsein zu suchen, unsere Pflicht
getan zu haben, und an diesem Trost fehlt es Dir nicht, es kommt nur
darauf an, ihn zu gebrauchen. Wir geben uns oft dem Mißmut und dem

Trübsinn hin, weil wir glauben, ein Recht dazu zu haben und in der

Ausübung desselben eine gewisse Satisfaction finden. Das sind aber Wege,
auf denen man sobald als möglich umkehren muß.»56

Auf den ersten Blick mag es scheinen, daß dieser Brief den Menschen

Welti als Christen und Protestanten zeige. Das 19. Jahrhundert hätte ihn
auch als Beweis anerkannt. Ein Christentum im Sinne der Reformatoren
wird ihn jedoch als ungenügend ablehnen müssen.

Emil Welti war ein Mensch seiner Zeit und teilte ihre religiöse Ansicht.
Er stellt an sich die hohe Anforderung, vor Gott seine Pflicht zu tun, und
sucht ihr nach bestem Wissen gerecht zu werden. Indem er sie erfüllt,
glaubt er jedoch, dadurch auch Gott zur Anerkennung seines guten Tuns

verpflichtet zu haben. Er erörtert nur die spezielle Frage der «Talente»,

56 WM 25. Mai 1890.

155



die allgemeine im Sinne Luthers stellt er als Kind seines Jahrhunderts
nicht. Das Evangelium kennt beide Fragen. Nur der Zusammenhang
zwischen beiden ergibt Klarheit. Dem Gleichnis von den Talenten übergeordnet

ist die Stelle im Lukas-Evangelium, da Christus den Jüngern vom
Wert der guten Werke spricht: «Also auch ihr, wenn ihr alles getan
habt, was euch befohlen ist, so sprechet: Wir sind unnütze Knechte, wir
haben getan, was wir zu tun schuldig waren» (Lukas 17/7).

Der Herr ist keineswegs verpflichtet, die treuen Dienste seines Knechtes

anzuerkennen. Wo er es dennoch tut, geschieht es allein als Akt seiner
Gnade. Den Sinn dieser Gnade vermag eine Zeit jedoch nicht zu erfassen,
die durch ihre Überbewertung des Menschen das demütige Gegenüber zu
Gott verloren hat. Das Christentum Weltis erstreckte sich nur auf die

Gewißheit, seine Pflicht getan zu haben, läßt den Gedanken der Gnade

jedoch unerörtert und differenziert sich dadurch vom christlichen Glauben.

Diese Feststellung berührt die religiöse Einkehr des alternden Mannes

jedoch nicht. Am Ende seines Lebens, dessen helle Seiten überschattet

wurden durch schweres Leid, unheilbare Krankheit und nahen Tod,
fand er zurück zum Glauben, wie ihn seine Zeit verstand, nachdem er die
Stationen des neuheidnischen Atheismus, der philosophischen Ersatzreligion

und des kirchenfeindlichen Zweifels überwunden hatte.

Zu Beginn des Jahres 1899 verschlimmerte sich Weltis Gesundheitszustand

mehr und mehr. In voller geistiger Frische nahm er jedoch bis
zuletzt am Geschehen des Tages teil. «Am 11. Februar tat er, wahrscheinlich

veranlaßt durch eine momentane Bewußtlosigkeit, zu Hause einen

Fall, der eine Gehirnerschütterung zur Folge hatte. Es traten Delirien
ein, wozu nach einigen Tagen noch eine Lungenentzündung kam. Am
Abend des 24. Februar hörte, ohne vorangegangenen Todeskampf, das

Herz zu schlagen auf»,57 ein Tag nach seinem vierundsiebzigsten
Geburtstag.

Emil Welti hat seinen letzten Willen in folgendem Testament58 niedergelegt:

«Da ich die Überzeugung habe, daß die Krankheit, an der ich

leide, unheilbar ist und auch ein plötzliches Ende herbeiführen kann, so

bin ich im Falle, folgende Wünsche niederzuschreiben, um deren Erfüllung

ich bitte.

57 Weber, S. 197.

58 17. Februar 1898, FA.

156



1. Mein Leichenbegräbnis soll nicht öffentlich sein und dieses in den

Anzeigen ausdrücklich gesagt werden. Es sind nur die nächsten
Verwandten und Freunde einzuladen.

2. Alles soll so einfach als möglich vor sich gehen; eine Rede soll am
Grabe nicht gehalten werden und Blumenschmuck und derartiges
unterbleiben. Was die Schule anbetrifft, so habe ich mich mit Herrn
Finsler darüber verständigt. Derselbe wird die nötige Auskunft geben.

3. Ich bitte Emil, jedem meiner intimeren Freunde, deren Wahl ich ihm
überlasse, eines meiner Bücher zum Andenken zu übergeben.

4. Wenn bei meinem Tode die nötigen Einrichtungen dazu in Bern be¬

stehen, soll mein Leichnam verbrannt werden, eine Überführung
an einen anderen Ort soll dagegen nicht stattfinden und ebenso soll
auch keine Section vorgenommen werden.

5. Für alle Liebe und Freundschaft, mit der sie mein Leben erfreut, sage
ich meinen Angehörigen und Freunden innigen Dank, besonders meiner

Frau, meinem Sohne und seiner Gattin, die mir wie ein Kind am
Herzen lag, und ebenso ihrer theueren Familie. Ihr alle lebet wohl.

Welti.»

Weltis Bitte, ihn ohne Feierhchkeit und Pomp zu Grabe zu tragen,
wurde befolgt. Einfach, wie er im Leben gewesen, nahm die Welt von ihm
Abschied. Nur die Schüler des Gymnasiums, denen er stets so väterlich

zugetan war, sangen an seinem Sarg ein Lied. Die Trauer seines
Freundeskreises und des ganzen Volkes war tief und echt. Die Schweiz wußte,
daß sie in Emil Welti viel verloren hatte: einen edlen, guten Menschen

und einen verdienten Diener am Vaterland.
Mit Emil Welti verlor die Welt einen überzeugten Idealisten. Sein

Lebensgang verteidigt das Recht des Idealismus, den Menschen nach seiner

tiefsten Bestimmung zu verstehen, zeigt aber auch den Irrtum dieser

Geisteshaltung, der darin besteht, daß sie den empirischen Menschen mit
all seinen Schwächen und Gebundenheiten mit dem Ideal verwechselt, das

jeder von uns irgendwo in sich trägt.
Uns Heutigen, die wir in einer Zeit stehen, wo die Höhe des Ideals

immer mehr an Beachtung und Wert zu verlieren scheint, steht es wohl

an, sich von Zeit zu Zeit des Mannes Emil Welti zu erinnern.

157



Quellenverzeichnis

A. Ungedruckte Quellen

Familienarchiv Welti (FA), privat, Zürich:
1. Schulaufsätze Emil Weltis aus der Kantonsschule.
2. Dokumente aus Weltis Leben (Taufschein bis Testament).
3. Entwurf zu einer Stammtafel der Welti aus Zurzach von Emil Welti.
4. Auszüge aus dem privaten Notizbuch Emil Weltis von Dr. AUGUST Welti.
5. Briefe von und an Welti, darunter u. a.:

Briefe an Jakob MURI, Schinznach, 1856—1898.

Briefe von Wilh. v. Ploennies, 1866—1871.
6. Lehrmittel Emil Weltis aus der Primarschulzeit.

Dazu ein Brief von G. Finsler, Rektor, an Weltis Sohn.
7. Dossier zur Affäre Welti/Lydia Welti-Escher/Stauffer.
8. Persönliche Studien Weltis aus seiner Alterszeit.
9. Erinnerungen an Hrn. Bundesrat Welti, von Jakob MURI.

10. Auszüge aus dem Protokoll der Lehrerversammlung der Kantonsschule Aarau,
Welti betreffend.

Bundesarchiv Bern:

1. Welti-Papiere (Standort: «Fond-Welti-Papiere») :

Briefe von Alfred Escher, Jakob Muri, Philipp A. von Segesser und
anderen.

«Varia», Dokumente und Aktenstücke.

2. Escher-Papiere (Standort: «Escher-Archiv»).
Briefe von Welti an Alfred Escher.

Staatsarchiv des Kantons Aargau, Aarau:

Briefe General Herzogs an Welti.

Gemeindekanzlei Zurzach:

Tauf-, Ehe- und Sterberegister der Ortsbürgergemeinde Zurzach. Zwei Bände.

B. Gedruckte Quellen

Programme der Kantonsschule Aarau, 1843, 1880, 1892/3.

Hunziker, Jakob: Emil Welti im Aargau, Argovia 28, Aarau 1900.

Weber, Hans: Bundesrat Emil Welti, ein Lebensbild, Aarau 1903, besonders:

Anhang (sämtliche Reden Weltis im aargauischen und eidgenössischen Parlament).

Argovia, Jahrbücher der Historischen Gesellschaft des Kantons Aargau, Aarau,
Bände 40, 42, 46, 50—53.

Taschenbücher der Historischen Gesellschaft des Kantons Aargau, besonders 1898,

1923, 1925, 1929.

158



Welti-Nachlaß, Stadtbibliothek Bern. Zeitungsberichte zum Tode Weltis. Mss. hist.

helv.XLII, 44 (2).
Berichte aus Tageszeitungen: Neue Zürcher Zeitung 1867 (9.1.), 1872 (15. VII.),

1891 (12. XII.). Der Bund 1869 (9.I.), 1872, 1875 (30. VI.). Berner Zeitung 1891

(1. VIII. und 12. Xn.). Berner Tagblatt 1899 (17. IL). Basler Nachrichten
1903 (l.XL). Aargauer Tagblatt 1899 (26.11.). Vaterland 1880 (4.VII.), 1899

(LUD. Der Schweizerbote 1862 (20. VIII.), 1867 (8.1. und 20.VIIL). Le Genevois

1899 (1. III.). Gazette de Lausanne 1899 (27.11.).

Verhandlungen des Großen Rathes des Kantons Aargau, Juni und November 1862,

März 1863. Sauerländer, Aarau 1862/63.

Bericht des Unterstatthalters von Zurzach an die gesetzgebenden Räte, Staatsarchiv

Aarau, Ms. 19 (7. Januar 1800).

Allgemeine Deutsche Biographie, Leipzig 1875 ff., Bd. 1—56.

Biographische Jahrbücher, Berlin 1897 ff., Bd. 1—18.

Literaturverzeichnis

Ammann, Hektor: Die Zurzacher Messen hn Mittelalter, TA 1923 und 1929.

Anonymus: Erinnerungen an die Kantonsschule, Aarau 1903.

APELT, Ernst: Ernst Reinhold und die kantische Philosophie, Leipzig 1840.

Aristoteles: Politik, herausgegeben von Eugen Rolfes, Leipzig 1912.

Bauch, Bruno: Jena und die Philosophie des deutschen Idealismus, Jena 1922.

Beckers, Hubert: Über die wahre und bleibende Bedeutung der Naturphilosophie
Schellings, München 1864.

Benz, Ernst: Ecclesia spiritualis, Stuttgart 1934.

Bonjour, Edgar: Heinrich Geizers Vermittlungstätigkeit im Neuenburger Konflikt
1856/57, Bern 1930.

Bonjour, Félix: Louis Ruchonnet, Lausanne 1936.

Burckhardt, Jacob: Weltgeschichtliche Betrachtungen, Bern 1947.

Dekker, Gebrand: Schellings letzte Wandlung, Diss.Erlangen 1927.

ElSLER, Rudolf: Philosophen Lexikon, Berlin 1912.

Engels, Friedrich: Schelling und die Offenbarung, Leipzig 1842.

Faesi, Robert: Abraham Emanuel Fröhlich, Diss. Zürich 1907.

Fakultät, die juristische, der Universität Berlin, seit der Berufung des Herrn von
Savigny, Berlin 1842.

Fischer, Kuno: Geschichte der neueren Philosophie, 3. Auflage, VII. Band, Heidel¬

berg 1902.

Fleiner, Fritz: Ausgewählte Schriften und Reden, Zürich 1941.

Follen, Adolf Ludwig: Bildersaal deutscher Dichtung, 2 Theile, Winterthur
1828/29.

Fröbel, Karl: Die großen Bestrebungen unserer Zeit, Zürich und Winterthur 1842.

159



Fröhlich, Abraham Emanuel: Novellen, Frauenfeld 1853.

Fröhlich, Franz : Zur Erinnerung an Alt-Rektor Prof. Dr. Rudolf Rauchenstein,
PK, Aarau 1880.

Gagliardi, Ernst: Geschichte der Schweiz, 2 Bände, Zürich 1934, 1937.

Gelzer, Heinrich : Die Religion im Leben oder die christliche Ethik, Zürich 1846.

Haller, Ernst: Die rechtliche Stellung der Juden im Aargau, Aarau 1901.

VON Hartmann, Eduard: Die Selbstzersetzung des Christenthums und die Religion
der Zukunft, Berlin 1874.

Hartmann, Nicolai: Geschichte der Philosophie, Band8 (Die Philosophie des deut¬

schen Idealismus, 2 Teile), Berlin/Leipzig 1923 und 1929.

Hase, Karl August: Handbuch der protestantischen Polemik gegen die katholische

Kirche, Leipzig 1862.

Haupt, Hermann: Quellen und Darstellungen zur Geschichte der Burschenschaft

und der deutschen Einheitsbewegung, 4 Bände, Heidelberg 1910 ff.

Herbst, WILHELM: Das classische Alterthum in der Gegenwart, Leipzig 1852.

Herzog, Hans: Die Zurzacher Messen, TA 1898.

HEUBERGER, SAMUEL: Die aargauische Volksschule im 19. Jahrhundert, Vortrag,
Aarau 1903.

HlLTY, KARL: Politisches Jahrbuch der schweizerischen Eidgenossenschaft, 13. Jahr¬

gang, Bern 1899.

HUBER, Eugen: System und Geschichte des schweizerischen Privatrechtes, 4 Bände,
Basel 1886/93.

Huber, Johann: Geschichte des Stifts Zurzach, Klingnau 1869.

Hunziker, Jakob: Emil Ludwig Rochholz, PK, Aarau 1892/93.

Hunziker, Jakob: Emil Welti im Aargau, Argovia 28, Aarau 1900.

JÄGER, Gertrud: Schellings politische Anschauungen, in Historische Studien, her¬

ausgegeben von Oskar Rössler als Heft 357, Berlin 1939.

JÖRIN, Ernst: Der Aargau 1798—1803, Arg 42, 1929. Der Kanton Aargau 1803—

1813/15, 4 Teile, Arg 50—53, 1939/41.

Kaeslin, Hans: Unsere obern Mittelschulen im Kampf der Weltanschauungen,
Aarauer Neujahrs-Blätter 1948.

Kappner, Hermann: Jena und seine Studenten, Jena 1931.

Kappstein, Theodor: Eduard von Hartmann, Gotha 1907.

Keil, Robert und RICHARD: Geschichte des Jenaischen Studentenlebens, Leipzig
1858.

Keller, Gottfried: Gesammelte Werke in 10 Bänden, Zürich 1942.

KELLER, Hans Gustav: Die politischen Verlagsanstalten und Druckereien in der
Schweiz 1840—1848, in: Berner Untersuchungen zur Allgemeinen Geschichte,
8. Heft, Bern/Leipzig 1935.

Kortüm, Friedrich: Renggers kleine, meist ungedruckte Schriften, Bern 1833.

Koeber, Ralph : Sammlung gemeinverständlicher Vorträge, Serie XVI, Breslau 1881.

Leese, Kurt: Der Protestantismus im Wandel der neueren Zeit, Taschenausgabe

Kröner, Band 180, Stuttgart 1941.

Leuthold, Rolf: Der Kanton Baden, Arg. 46, 1935.

Lexis, Wilhelm: Die deutschen Universitäten, 2 Bände, Berlin 1861.

160



Manuel, Carl: Albert Bitzius, im 24. Band von Jeremias Gotthelfs gesammelte

Schriften, Berlin 1861.

Menzel, Wolfgang: Denkwürdigkeiten, Bielefeld 1877.

MiNUCius, Felix: Octavius, herausgegeben von Alois Bieringer, Kempten 1871.

MONTESQUIEU: De l'Esprit des Lois, A Copenhague et à Genève 1759.

Nabholz, Hans; von Muralt, Leonhard; Feller, Richard, und Bonjour,
EDGAR: Geschichte der Schweiz, 2 Bände, Zürich 1932 und 1938.

NÄF, Werner: Die Schweiz in der deutschen Revolution 1847—49, Frauenfeld 1929.

VON ORELLI, JOHANN Caspar: Die eingezwängte Schweiz, in: Archiv für Landes¬

kunde, herausgegeben von ESCHER und HOTTINGER, 2 Bände, 1829.

PAULUS, HEINRICH: Die endlich offenbar gewordene positive Philosophie der Offen¬

barung, Darmstadt 1843.

Flato: Ausgewählte Werke, 5. Band («Der Staat»), München 1918.

Rahn, Rudolf: Die Stiftkirche S.Verena in Zurzach, Zürich 1900.

ROCHHOLZ, Emil LUDWIG: Deutsche Arbeitsentwürfe, Mannheim 1853.

Rohmer, Theodor: Deutschlands Beruf in Gegenwart und Zukunft, Zürich und
Winterthur 1841.

Rothpletz, Emil: Militärische Erinnerungen, Zürich 1917.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph von, Sämtliche Werke, 14 Bände, hg. von
K. F. A. von Schelling, Stuttgart und Augsburg 1856—1861.

SCHMIDT, HEINRICH: Philosophisches Wörterbuch, Leipzig 1931.

Schule, ARMIN: Aus Zurzachs ältester Kirchengeschichte, TA 1925.

Schulze, Friedrich, und Ssymank, Paul: Das deutsche Studentenleben von den

ältesten Zeiten bis zur Gegenwart, Leipzig 1910.

Senn, HANS: General Hans Herzog, Aarau 1945.

Stamm, ERNA : Der Begriff des Geistes bei Schelling, Diss. Göttingen 1930.

Treitschke, Ernst: Deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert, IL Theil, Leipzig 1882.

Vischer, Eduard: Von der Scheidung der Geister in der aargauischen Regenera¬

tion, in: Festgabe für Frieda Gallati, Glarus 1946.

Weber, Hans: Bundesrat Emil Welti, ein Lebensbild. Aarau 1903.

Wechlin, Heinrich Eugen : Der Aargau als Vermittler deutscher Literatur, Arg 40,
1925.

Weisz, Leo: Die Schweiz auf alten Karten, Zürich 1945.

Windelband, Wilhelm: Die Philosophie im deutschen Geistesleben des 19. Jahr¬

hunderts, Tübingen 1927.

K'OLF, Rudolf: Biographien zur Kulturgeschichte der Schweiz, 2.Cyclus, Zürich
1858/62.

Ziegler, Theobald: Die geistigen und sozialen Strömungen im 19.Jahrhundert.
Berlin 1911.

Zschokke, Ernst: Geschichte des Aargaus, Aarau 1903.

Zschokke, Heinrich: Die Schweiz, St. Gallen 1858.

n 161


	Das Weltbild von Bundesrat Emil Welti
	...
	Verzeichnis der Abkürzungen
	Einleitung
	Zurzach (1825-1840)
	Aarau (1840-1844)
	Universitätsjahre in Deutschland (1844-1847)
	Das Weltbild des jungen Welti
	Die Wandlung des Weltbildes
	Das Weltbild des alten Welti
	Quellenverzeichnis
	Literaturverzeichnis


