
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 17 (1886)

Artikel: Wanderlegenden aus der oberdeutschen Pestzeit von 1348 bis 1350

Autor: Rochholz, E.L.

Kapitel: 20: Tanz und Schmaus der Todten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-27295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-27295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


98

stitions de la Haute-Bretagne. Paris 1882. I, 265 — 66). Dieselbe

Sage besteht sodann noch auf den Philippinen und zu Madrid, in

letzterer Stadt soll die calle de la Cabeza von jenem Vorfall ihren
Namen haben: Biblioteca de la tradiciones populäres espanolas,
Tom. II. Sevilla 1884, p. 18. Bibliothekar Dr. Reinhold Köhler
von Weimar hat über diese Sagenreihe berichtet in den Verhandlungen

der Berliner anthropolog. Gesellschaft 1886, S. 319.

Kap. 20. Tanz und Sehmaus der Todten.

Dem Cisterziensermönche Bruder Konrad von Mellingen im

Stifte St. Urban hat eine Frau, sein gewesenes Beichtkind, folgende

Begebenheit aus ihrem Leben anvertraut.
Als ich einmal allein draußen in meiner Heu-Scheune

übernachtete, kamen vielerlei Todte, die ich ihrer Zeit wohlgekaimt
hatte, mit einander zu mir und luden mich zum Tanze, den sie

auf dem Anger mit leidenschaftlicher Lust schon begonnen hatten.
Ihrer einer, der ihre ganze Tanzkette leitete und schloß, bot mir
die Rechte und führte mich auf den Wiesenplan hinaus. Da war
Alles taghell weithin beleuchtet durch hohe brennende Kerzen, von
zwei Kühen auf den Hörnern getragen. Als dann der Reihen eine

Pause machte, saßen Alle zusammen ringweiso auf den Boden, ein

Todter besorgte das Mahl, brachte einen großen Marktkorb herbei
und legte jedem Einzelnen sein besonderes Theil zeitiger -Honigwaben

draus vor. Mir aber hatte einer aus meiner Verwandtschaft
bereits einen Wink gegeben, weder ein Wort zu sprechen, noch

einen Bissen zu genießen, und so konnte ich, dem Anschein nach

mitessend, die mir vorgelegte Portion zurückbehalten. Beim ersten

Hahnenruf verschwanden die Gestalten zusammen.
Eben jene reife Honigscheibe hat das Weib hierauf ihrem

Beichtiger überbracht, und als man dieselbe genau betrachtete, die

zu dieser Zeit der Herbstfasten, wo es bereits gegen St. Mauritiustag

(22. Sept.) gieng, unmöglich mehr hatte zeitigen können, so

wußte sich Niemand des höchsten Erstaunens zu erwehren.

Der luzernische Staatsarchivar, Herr Dr. Th. v. Liebenau, hat
vorstehende Sage zuerst in Stockers Zeitschrift Vom Jura zum
Schwarzwald (1884) I, S. 319 übersetzt mitgetheilt, und uns dann



99

brieflich nächstfolgende Erklärungen dazu gegeben. Der voraus-
geuannte Cisterziensermönch Bruder Konrad von Mellingen im Stifte
St. Urban erscheint daselbst in Urkunden von 1288 — 1303
genannt. Die Lokalität, auf welcher die erzählte Sage spielt, ist „der
Todtenboden ", gelegen an der Grenze der luzerner Gemeinde Alt-
büron gegen Großdietwil, umschlossen von den Forsten Todtenboden-,

Risler- und Hafenackerwald. Dazu läßt Hr. alt Großrath

Gut mitberichten, daß sich in Altbüron noch die Sage erhalten

hat, zur Zeit des „Beulentodes" (anno 1348—1349) habe man die

Leichen an derjenigen Stelle des Todtenbodens bestattet, wo vor
Anlage der jetzigen neuen Straße das Steinkreuz zu sehen war.
Soweit Herr v. Liebenau. Demnach liegt hier eine Pestsago vor,
die überdies noch mit ihren echten Hauptzügen, denen wir uns
sogleich zuwenden, höchst unterrichtend ausgestattet ist; dies sind

zu dritt der Todtentanz, die Geistermahlzeit und die Leichenkuh.
Die To dt en tanze, künstlerische Bildwerke des 14. Jahrh.

an den ehmaligen städtischen Kirchhofsmauern zu Lübeck, Basel
und Bern, stellen den Tod als einen Spielmann dar, der seinem aus
allen Ständen versammelten Gesinde zum Reigentanz aufspielt; sie

gründen sich auf eine die Härte des Sterbens mildernde Vorstellung
von den elysischen Gefilden, wo die Seligen sogleich in Tanz und
Fest eintreten (Grimm, Myth. a 807), und so kommt dieser „Tanz
der Seligen" bereits in Mone's Altteutschen Schauspielen vor, 87;
wozu auch Mone's Anzeiger 8, 334 zu vergleichen ist. Der Dominikaner

Heinrich Suso, gestorben zu Ulm 1365, spricht von dem

zur Seligkeit Gelangenden: „Wol im, der den Freudentanz an
meiner (Christi) seite in himmlischer Wonne, an meiner schönen

(rechten) Hand in frölicher Sicherheit ewig treten soll." Seuse,

Schriften, ed. P. Denifie 1, 347; bei Phil. Strauch: Maragaretha
Ebner und Heinrich v. Nördlingen (1882), S. 383. Gegenüber dieser

Idealseite steht aber der, eine herrschende Epidemie physisch
abwehrende, Pesttanz, und dieser ist naturgemäß auch überall der
älter-übliche. Dies erweisen folgende historische Züge, entnommen

aus Adolf Bastian, Der Mensch in der Geschichte II, 162 f. Die

Hirpi Sorani ahmten in Tänzen die Bewegungen der Wölfe nach

(hirpus hieß samnitisch der Wolf; J. Grimm, Reinh. Fuchs, p. XXIV)
und führten diese Sitte später, als bei fortschreitendem Anbau die



100

Jagd auf diese Thiere verschwand, auf eine Pest zurück, welche
sich aus einer Höhle des Berges Sorakte verbreitet hatte. Die
Fabulae atellanae, aus denen später das Possenspiel und die
Pantomime hervorgieng, wurden zum erstenmal in Rom zur Aufführung
gebracht, als hier ein allgemeines Sterben wüthete; gleichwie auch

der alle sieben Jahre noch begangne Schefflertanz zu München

angeblich aus einer örtlichen Pestzeit herstammt. Die als Phantas-
mata umgehenden Krankheiten sollten durch noch häßlichere Larven
weggeschreckt werden, und so wurden in Frankreich während des

15. Jahrhunderts im Danse Macabre die konvulsivischen Bewegungen
der von der Pest Befallenen nachgeahmt. Die gemeindeweise gegen
die Seuche aufgeführten Reihentänze bauten sich auf den

naturgemäßen Versuch, den drohenden Tod durch körperliche Rüstigkeit

und gemeinsame Lustbarkeit von sich abzuhalten. Numa führte
den gottesdienstlichen Tanz ein als Sühnmittel gegen jede Störung
des Gedeihens, besonders gegen Unwetter, und auch die indianischen
Medicin-Männer kuriren Krankheiten durch Tänze. — Soweit der

Ethnologe Adolf Bastian. Reichliche Beiträge hiezu giebt die

Ortsgeschichte der deutschen Länder. Zu Kreuzwertheim hatte im Jahr
1356 der Schwarze Tod alle Einwohner bis auf acht weggerafft,
und diese theilten hierauf das Gesammtvermögen unter sich und

sind darnach das Geschlecht der Achtherren geworden. Von selbiger
Zeit an gilt daselbst bis auf unsere Tage der Ortsbrauch, alljährlich
im Mai in den Wald zu ziehen, um einen Baum zu tanzen, ihn
fällen und versteigern zu lassen und sich aus dem Erlös einen

lustigen Tag zu machen. Ihr Reihen heißt Siebentanz. Schöppner,
Baier. Sagenb. I, no. 287, und III, no. 961. W. Angerstein, Volkstänze

im D. Mittelalter. Berlin 1868.
Von unseren späteren Chronisten und nachmals von den

Romantikern sind solcherlei Sittenzüge oft politisch mißdeutet und

theils aus eitelm Lokalpatriotismus, theils aus rationalistischer
Kurzsichtigkeit ganz ins Gegentheil entstellt worden. Wenige Beispiele

genügen auch hier. Als 1271 Abt Berchthold von St. Gallen starb,
kam das Appenzellervolk in die Stadt herein und tanzte beim Leichen-

hegängniß. Sie thäten dies, sagt Bischoffzeller's Chronik (St. Gallen

1682, S. 91) „aus großem Aberwillen" gegen den Abt, und Walser

(Appenzell. Chron. S. 162) behauptet, „vor Freude" über des Abtes



101

Tod. In Leonhardi's Bündner-Vierteljahrsfchrift II, 57 wird eine

ähnliche Tanzgeschichte als ein angebliches Abbild des früheren

tölpelhaften Volkszustandes behandelt, wie folgt. Als im St. Gallischen
Bezirk Werdenberg 1520 die Pest herrschte, wurde zu Wartau
Gottesdienst und Geläut eingestellt. Der Ortspfarrer meinte
deßhalb eine überflüssige Person zu sein und begab sich eigenmächtig
nach Zürich zurück, das ihn gesendet hatte. Er wurde jedoch zur
Rückkehr angehalten und sank dann auch ins Grab. Sein

Nachfolger war ein armer Mann und kam zu Fuße angezogen, sein Chor-

Instrument, die Geige, auf dem Rücken mittragend. Als er so,
noch ungekannt, zum erstenmale in der Bauernsame Atzmoos vor-
übergieng, verlangten die dortigen Knaben mit Ungestüm, daß er
ihnen auf der Tenne sogleich zum Tanze aufspiele. — G. L. Maurer,
Gesch. der Fronhöfe (1863) III, 306 mißdeutet den alten, mit jedem

Jahrestag regelmäßig wiederkehrenden Massentanz als einen von
dem Gutsherrn den Unterthanen aufgenöthigten Frontanz. Im Ge-

raischen Pflegamte Langenberg, sagt er, mußten jedes Jahr am
dritten Pfingsttage die Bauern von mehr als acht Dörfern
paarweise und ungeboten zusammenkommen, um unter einer Linde in
Gegenwart der Herrschaft einen Tanz aufzuführen. Von der
Herrschaft erhielten sie Bier und Kuchen. Wer ausblieb oder nicht
mittanzte, wurde bestraft.

Nun zum Honigwaben-Schmaus der Verstorbnen auf dem

Todtenboden bei Altbüron.
Die Gelage und Spiele der hei Odin in Walhall versammelten

Helden fanden ihr Abbild in dem Leichenbrauche, Tänze und
Schmause auf den Gräbern abzuhalten, und haben zu der noch nicht
verklungenen Volksfage von den Geistermahlzeiten geführt, an denen

der eben dazu kommende Mensch gleichfalls theilnehmen darf. Ein
litauischer Volksglaube aus der Gegenwart besagt : Auf dem großen
Friedhofstein der Stadt Plunia sitzt Nachts die Versammlung der

Todten, singend und schmausend. Veckenstedt, Myth., Sag. und

Legend, der Zcamaiten (Heidelb. 1883) I, S. 254. Selbstverständlich

mußte die Kirche gegen die auf den Gräbern zum Andenken

an die Bestatteten begangnen heidnischen Trinkgelage strenge
abwehrend sich verhalten und dieselben bei Strafe mehrjähriger
Kirchenbuße untersagen. Wir wissen dies aus einer Art Beicht-



102

Spiegel, welchen Bischof Burchard von Worms, f 1024, hinterlassen

hat. * Heute dagegen gestattet sie, den Todten noch einen

Liebesdienst zu erweisen und am Allerseelentage Lichter und Speisen,

auf die Gräber zu stellen. Die dabei geopferten Brode bestehen in

zopfförmig geflochtenen Wecken und in tafelförmigen Honigzelten
und werden von der dabei wachenden „Grabfrau" an die „Armen
Grabbeter" vertheilt. Leoprechting, Aus dem Lechrain, S, 199.

Panzer, Beiträge II, 103. Allein es ist der Untersuchung werth

zu wissen, warum die Todten bei Altbüron gerade Honigwaben
schmausen, und dieser Einzelpunkt leitet in die älteste Vorzeit zurück.

Bienen waren die Nährammen des auf Kreta gebornen Zeus ;

mittels Honig schläfert dieser Zeus sodann seinen finstern Vater
Kronos ein und gelangt so zur Alleinherrschaft. Die Biene ist bei

Virgil (Georg. IV, 215) divce mentis particeps. Die Griechen brachten

bei Leichenbegängnissen Honigopfer, Odyssee XI, 27; sie gruben

sogar Kanäle in die Gräber bis zu den Leichen hinunter und gössen
Wein und Meth hinein. Lucian, Charon 22. Ein Sprichwort bei

ihnen hieß: Glaukos (des Minos Sohn auf Kreta), da er Honig
getrunken, ist wieder auferstanden. Die zwei kampf-ermüdeten Helden

Nestor, der schon drei Menschenalter gesehen, und Machaon, der

Heilkundige, ** werden zusammen von der lockigen Hekamede mit
Honig und Kernenbrod erquickt. Ilias XI, 631. Der Picus Mar-

tius der Römer galt für den Vogel des Mars ; er trug für Romulus

und Remus, des Mars Zwillinge, andere Nahrung herbei, als diesen

Kindern die Milch der Wölfin nicht mehr genügte. Dieser
göttliche Vogel heißt aber bei den Angelsachsen Beovulf, der den Bienen

nachstellende, und daraus ist zu schließen, daß die Speise, mit
welcher er die Götterkinder aufnährte, Honig ist. Grimm Myth.2
342. 368. Bienen, behauptet die antike Sage, haben Piaton und

Pindar in deren Kindheit genährt und ihnen dadurch die Gabe der

* Burkard von Worms hat die meisten Synodalbeschlüsse der
abendländischen Kirche, wenn auch textuell verunstaltet, zusammengetragen:
Burchardi, Wormatiensis ecclesiae Episcopi, Decretorum libri viginti. Colonise

1548. Dazu vergleiche: Concilia omnia, per Surium 1567. 4 T.
fol. »liiterrogatio, no. 54: Est aliquis, qui supra mortuum nocturnis
horis carmina diabolica cantaret, et biberet et manducaret ibi, quasi de ejus
morte gratularetur?*

** Des Honigs Heilkraft ist medizinisch anerkannt.



103

«üßen Rede verliehen. Aelian, Bunte Geschichten X, 21. Bienen

legen ebenso Honig in den Mund solcher Kinder, welche zu Kirchenlehrern

heranzuwachsen vorbestimmt sind, wie dies die Legende

von den Heiligen Ambrosius, Isidor, Bernardus und Dominikus
berichtet. Görres, Die christi. Mystik (Regensb. 1837) II, 222.

Sintzel, Leben u. Thäten der Heiligen (1840) IV, 439.

Im ahd. Lobgesang auf die Jungfrau Maria und ebenso in den

Mariengrüßen (Haupt. Ztschr. S, 280) heißt es:

wis gegräezet,
honeges finde.'
ritt waba triefendiu,
Sancta Maria!

Die alte Kirche goß am Osterfeste, als am Tage von Christi
Auferstehung, Milch und Honig in den hl. Kelch und brachte ihn

mit Opfergaben dar; daher auch der Gebrauch des Honigs bei der

Taufe. Zeibich, de infantatione per concordiam lactis et melis

baptismali, Viteb. 1736. Friedreich, Symbolik und Mythologie der

Natur (1859), S. 694. In den wälischen Gesetzbüchern heißt es:

der Adel der Bienen ist vom Paradies entsprossen, Gott schenkte

ihnen seinen Segen, und darum ist die hl. Messe nicht zu singen
ohne Wachs. Heinr. Leo, Malbergische Glosse 1842. I, 119. Im
Missale Ronianum, Aug. Vindelic. et Herbipoli 1754, steht p. 372
erzählt: Während Petrus Nolascus, der spätere Kirchenheilige, noch

in der Wiege lag, kam ein Bienenschwarm zu ihm geflogen und

verfertigte in des Kindes rechter Hand (mit welcher der

Meßpriester die Hostie konsekrirt) eine Honigwabe : examen apum ad

eum convolava et favum mellis in ejus dextra construxit. Breviar.
Rom., p. 555. Damit hängt eine Reihe schöner Legenden zusammen,

die den örtlichen Entstehungsgrund verschiedener Wallfahrtskirchen

angeben. Eine hohle Steinpyramide am Dom zu Regensburg

heißt der Bienenkorb und gehörte vordem mit zu den
Wahrzeichen der Stadt. Schöppner, Baier. Sagenb. no. 115. Petrus
Cluniacensis, De miraculis, lib. I, erzählt, wie Bienen eine
Kirchenmonstranz, die sammt der hl. Hostie geraubt und dann blindlings
ins Feld geworfen worden war, hier mit Wachszellen schirmend
umbauen. Ein andrer zur Stelle kommender Frevler bemerkt dies,
tödtet den Schwärm und will die Monstranz behändigen : ecce.



104

mirabile dictu, oruspicit corpus dominicum in for-mani speciosissimi

pueri, veluti cum recens nascitur, immutatum, inter favos et mella
tacere. J. W. Wolf, in Haupts Ztschr. f. D. Alterili. VII, 533;
und in Wolfs Beitr. z. Myth. II, 453. Seit nunmehr siebenhundert
Jahren wird in der Kreuzkirche zu Augsburg ein solches verwandeltes

Opferbrod in einem Kristallgefäße aufbewahrt ; jenes war eine

entwendete, alsdann zwischen Wachs verschlossene Hostie gewesen,
die sich jedoch zusehends vergrößerte, sich aus dem Wachse
herausentwickelte und Fleischfarbe annahm. Gerbert, Iter Alemami.

1773, p. 192. Ein Dieb hatte in der Kirche zu olsässisch Nieder-
Morschwiler die Monstranz gestohlen und dieselbe auf der Flucht
in ein Kornfeld geworfen. Hier blieb die Hostie an drei dicht
beisammen stehenden Weizenähren hangen, wurde von schwärmenden
Bienen mit einer Wabe umzogen und dann durch der Thiere
örtliches Schwirren verrathen. An der Stelle entstand darauf die

Abtei Dreiähren. Stöber, Elsaß. Sag. no. 78. 79. Jener Bruder,
der im Kloster Altenberg des Bienenzeidlers Amt zu versehen hatte,
dachte, da man die Hostie über Feld trägt, um dabei das Gedeihen

der Fluren zu erflehen, so werde dieselbe auch dem Honig Gedeihen

bringen, und legte darum eine Hostie heimlich in einen leeren Bienenkorb,

der mit einer Glaswand gedeckt war. Da bauten die Bienen
eine Wachskapelle um die Hostie: beides zusammen wurde in die

Klosterkirche verbracht, überdies an Stelle des Bienenhauses die sogen.
Immenkapelle errichtet. Aus Montanus' Vorzeit, in Bechsteins D.

Sagenb., S. 100.

Ist somit das fromme Volk der Bienen ein Sinnbild der Seligen,
die in voUkommner Unschuld und Eintracht ewig das süßeste Glück

genießen; ist ferner der Honig Sinnbild einer bereits vom Geiste

durchdrungenen Natur ; so soll der Genuß der Honigwabe die ab-

geschiednen Geister erfrischen und sie dem Zustande einer im

Himmel wiedergebornen Seele annähern.

Des Glaubens Bilder sind unendlich umzudeuten,
Das macht so brauchbar sie bei so verschiednen Leuten.

(Rückert, Brahmane I, no. 10.)

Die zum Schmause nächtlich versammelten Todten erhalten

ihre Tafelbeleuchtung durch zwei in der Nähe stehende Kühe,
welche auf ihren Hörnern brennende Kerzen tragen. Diese Thiere



105

deuten auf das der Ruhe der Seelen altheidnisch und dann noch
kirchlich dargebrachte Todtenopfer, und die Kerzen auf der Thiere
Gehörn sind ein schon sehr frühzeitig gemeldetes mirakuloses
Wahrzeichen. Über letzteres nur ein einziges Beispiel. Um zur täglichen
Frühmesse pünktlich einzutreffen, pflegten Hildegard und Bertha,
Töchter Königs Ludwig IL, des Deutschen (844 — 875), ihre Burg
Baldern am Zürcher-Albis gewöhnlich noch vor Morgengrauen zu
verlassen ; da erschien ihnen alsdann ein Hirsch mit zwei brennenden

Kerzen auf dem Geweih und leuchtete ihnen bis zur gesuchten
Kapelle zwischen dem See und der Limmat hinab. Auf dieses

Zeichen hin errichteten hier die Schwestern die Abtei zum Zürcher-
Fiauenmünster, über dessen gothischer Thüre im Querschiffe der
Hirsch in Stein ausgehauen ist, mit den brennenden (nunmehr
weggemeißelten) Kerzen auf dem Geweih. Nüscheler, Gotteshäuser II,
36 7 und 373. Ebenso geleitet ein Hirsch, auf dessen zwölfendigem
Geweih zwölf Lichter brennen, die hl. Idda von Toggenburg, Gräfin

von Kirchberg in Schwaben (angeblich ca. 1179), so oft dieselbe

aus ihrer Einsiedelei nach Fischingen zur Mette hinabgeht. Murer,
Helvetia Sancta, p. 295. Das Leitwort zur Gestaltung dieses voran-
leuchtenden. tempelfindenden Thieres ist vorausgegeben in Psalm
41 und 43, 3: Wie der Hirsch lechzet nach Wasserbächen, also

lechzet meine Seele zu dir. Sende dein Licht und deine Wahrheit,
daß sie mich leiten zu dem Berge deiner Heiligkeit und zu deinen

Wohnungen.
Der antike Brauch, den Verstorbenen Rinder zu opfern, ist

aus der Odyssee allbekannt (X, 521; XI, 29). Zum Andenken der
in der Schlacht bei Platäa Gefallenen wurde alljährlich eine

großartige Todtenmahlzeit abgehalten und zwar noch zu Plutarchs Zeiten,
der sie, im Leben des Aristides, beschreibt. Choen von Wein, Milch
und Öl wurden ausgegossen, man schlachtete einen schwarzen Stier
und der Oberbeamte der Platäer rief unter Gebeten an Zeus und

Hermes die für die Freiheit gestorbnen guten Männer hervor „zu
Mahl und Blutsättigung'. Die archäologischen Funde aus unserm
einheimischen Boden und sodann die kirchlichen Üblichkeiten in
verschiedenen deutschen Landstrichen bestätigen hier die Frühzeitigkeit,

sowie die lange Andauer desselben Grabbrauches. Ein Stierkopf

von Erz fand sich in Gräbern bei Alzey, ein natürlicher Rinds-



106

köpf in einem fränkischen Heidengrabe zu Selzen in Rheinhessen.

Vollständige Stierbilder von Bronze sind in dem reichhaltigen Gräberfeld

zu österreichisch Hallstatt, in gleichen in Schleswig ausgegraben
worden. Weinhold, Heidnische Todtenbestattung, Heft 2, S. 110.
Auch das Wahrzeichen einiger geschichtlich sehr alten Kirchen ist
der an ihrem Portale in Stein gehauene Ochse ; so an der Marien
kirche zu Utrecht, erbaut 1099 (Rheinischer Antiquarius v. Jahr

1744, S. 854); so in Baiern an der Klosterkirche zu Bergen, bei

Neuburg a. d. Donau, erbaut von Wiltrudis, Kaiser Otto's I. Tochter

(Bavaria II, Abth. 2, S. 794); ebenso im Kloster Ochsenhausen

Birlinger, Volksthüml. aus Schwaben 1, p. 391; ebenso ein Steiner

nes gehörntes Farrenhaupt am Belsener Kirchlein in Wurtemberg
von Wolf, in dessen Beiträgen I, 110 beschrieben und abgebildet
dann noch von Th. Rupp, Reutlingens Vorzeit, in photographischer
Abbildung bekannt gemacht. Die altdeutsche Kirchengeschichte
selbst ist es, die uns den Grund der langen Fortdauer mancher

unsrer heidnischen Volksbräuche angiebt. In dem Erlasse Gregors
des Großen v. J. 601 an seinen Missionär Augustinus (Ep. XL 76)
wird bezüglich der damals neu bekehrten Angelsachsen vorgeschrieben:

Weil sie an den Festen der Teufel (d. h. der alten Heidengötter)

viele Rinder und Rosse zu schlachten pflegen, so ist es

durchaus nothwendig, daß man diese Feier zwar bestehen läßt, ihr
jedoch einen andern Grund unterlegt. An den Kirchweihen und

Gedächtnißtagen der hl. Märtyrer, deren Reliquien in denjenigen
Kirchen aufbewahrt werden, welche an der Stätte heidnischer Opferhaine

erbaut sind, soll man also örtlich eine ähnliche Feier
begehen, soll einen Festplatz mit grünen Maien umstecken und ein

kirchliches Gastmahl veranstalten. Doch soll man nicht fernerhin

zu Ehren des Satans Thieropfer bringen, sondern die Thiere schlachten

zum Lobe Gottes und um der Sättigung willen. Beda Venerate,
hist, eccles. Britorum, lib. I, c. 30. Es wird gewiß nicht zu kühn
und zu rasch geschlossen heißen, wenn man an diese weise

Verordnung des Papstes ein altschwäbisches Leichenmahl, dessen Ver-

umständungen genau überliefert sind, hier zunächst anreiht; nämlich

die höchst alterthümlichen Bräuche an der großen Todten-

Mahlzeit, abgehalten bei der Wurmlinger Kapelle auf dem Remigius-
berge bei würtembergisch Rottenburg. Seitdem der schwäbische Graf



107

von Calw nach seiner letztwilligen Verfügung (das Geschlecht erlosch

1219) dahin durch vier schwarze Rinder zu Grabe gefahren worden,

bestand dieses Todtenmahl. Die Priesterschaft der umliegenden
Städte und Flecken ließ hier oben alljährlich am Allerseelentage
einen schwarzen dreijährigen Stier zum Schmause schlachten, unter

folgender Bedingung: Dessen Haut trägt alsdann der Kämmerer

hinab nach Sulchen unten am Berge, spannt sie da auf dem Kirchhof

aus für alle Aussätzigen und Armen, und wer sich bei ihr
niederläßt, der erhält von Allem, was oben an der Priestertafel

übrig bleibt: Wein und Brod, Ganspfeffer und gebratne Gans, Käse

und Kuchen, Stierbraten und geröstete Schweinsköpfe, sodann obendrein

eine ausgehöhlte Semmel mit Almosenpfenningen angefüllt.
Diese Gewohnheit hat bis zum Jahr 1530 gegolten. Otmar Schön-

hut, Burgen Württembergs 1, 418.
Der nächste Schritt führt auf das beim Sterbfall des Grund-

holden an die grundherrliche Kirche zu entrichtende Besthaupt. In
Dänemark verbot es die Roeskylder Synode 1556, daß man den

Ochsen oder die Kuh, die man dem Prediger für die Leichenrede

verehrte, der Leiche voran um die Kirche herumführe. Pontoppidan.,
Annal, eccles. Danicae (Kopenhag. 1747) III, p. 71. Doch besteht
ein Nachklang davon in jenen Gegenden fort; denn in die Kuhhaut
mit Hörnern kleidet sich die verwittwete Bauernfrau, wenn sie in
der Trauer ihren Kirchgang macht. Schleswig-Holstein.-Jahrbücher
1861, Bd. 4, Heft 2, no. 73. Im Pastorat zu Britswerth in Friesland

wurde bis zu Anfang dieses Jahrhunderts eine eiserne Kuh
aufbewahrt. Wenn dann die Leidtragenden dem Geistlichen eine

lebendige Kuh übergeben hatten, damit er für des Verstorbenen
Seelenheil bete, so wurde jene Eiserne vor oder hinter dem Sarge
auf den Kirchhof mitgeschleppt. Die geschichtlichen Quellenangaben
hiezu giebt Drentsche, Volksalmanach 1842, 133. Wo das Roß-

opfer vorgeherrscht hatte, z. B. im Spessart, da galt zur Bezeichnung

der Ablösung eines solchen Kirchenservitutes der Name das

eiserne Pferd; Herrlein, Speßhart-Sag. 232. Das Kirchen-Anniversarium

zu Gebensdorf, aargau. Bezirk Baden, wurde im 16.
Jahrhundert einem älteren, örtlich vorgelegnen, nachgeschrieben ; es

enthält zum 18. Januar, fol. 4, die Einzeichnung : Hans Humbel
hat gtn (gegeben) Sant margaretilen ein kuo; sodann auf fol. 45:



108

obiit hanns Benders et uxor sua, qui dederunt knie ecclesiae

medium equum (d. h. einen Meiden, Zuchthengst). Bei den

Inselschweden auf Worms, im Riga'schen Meerbusen, gab man dem

Pastor für die Beerdigung eines Hofbauern einen jungen Ochsen,

für die der Bäuerin eine junge Kuh, wogegen der Pfarrer die

Leichenmahlzeit auszurichten hatte. Jetzt schlachtet man bei

dortigen Begräbnissen nur ein Schaf. Rußwurm, Eibofolke II, 94,
§ 294. Revai 1855.

Kap. 21. Das Leichenross.

Nachfolgende Begebenheit hat sich im Cistercienserstifte
Maulbronn zugetragen und ist uns vom Cistercienserbruder Nikolaus

wahrheitsgetreu erzählt worden. Ein Ritter dortiger Landschaft
hatte das erwähnte Stift schon öfters raubsüchtig geschädigt und

war sonst als ein tyrannischer Wütherich verhaßt. Und da er wohl
wußte, daß ihm zahlreiche Gegner auf der Ferse saßen, mußte er
zuletzt das Geheimniß der Nacht und der Schlichwege zur
Vollführung seiner Gewaltstreiche wählen. Als er nun wieder einmal
des Nachts auf der Wegelagerung begriffen, aus dem Walde her
eben die Landstraße kreuzen wollte, sah er auf dieser einen langen
Zug fremdartiger Reiter herankommen und meinte in gerechter
Angst bereits die Überzahl der Feinde vor sich zu haben. Rasch

schlug er sich in den Waldsaum der andern Straßenseite und duckte
da im Versteck, bis die Bewaffneten vorüber waren. Ganz am Ende

des Zuges trabte noch ein einzelner Reiter, der führte einen
stattlichen Zuchthengst * am Zügel nach und hatte mit dem

widerspenstigen Thiere zu schaffen. Jetzt trat der Ritter aus dem

Gebüsch hervor und erkundigte sich vorsichtig, wer doch jene Leute

gewesen seien. Das Todtenheer wars, erwiederte ihm der Knappe,
und dieser Hengst, fuhr er fort, den ich da am Zaume führe, < ist
Desjenigen, welchen ich zwar nicht selbst kenne; hiebei nannte er
aber zugleich des ihn Befragenden Namen mit dem Beifügen: Dieser

* Das Manuskript schreibt hier: in manu dtteens equum emissarium.
Dies ist ahd. der meidem, noch in aargauer Mundart der maider, und
bezeichnet in dieser den Zuchthengst „vmbe ein Rosz (Turnierpferd) vnd
vmbe einen Meidem" verpfändet Kaiser Ludwig der Baier die Vogtei Trogen.

Zellweger, Appenzeller-Urkk. I, 131.


	Tanz und Schmaus der Todten

