Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons

Aargau
Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau
Band: 17 (1886)
Artikel: Wanderlegenden aus der oberdeutschen Pestzeit von 1348 bis 1350
Autor: Rochholz, E.L.
Kapitel: 8: Die blutende Hostie
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-27295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-27295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

48

erwihnt wurde, meinte der mit anwesende Herder humoristisch, er
hoffe immer noch, es werde auch ihm einmal ein freigebiges Zwerg-
lein einen solchen Ring oder Becher iiberbringen, der sich dann
auf seine Familie fortvererbe. K. A. Bottiger, Literar. Zusténde
und Zeitgenossen (1838) I, p. 231.

Kap. 8. Die blutende Hostie.

Ein Cistercienserabt versichert uns ausdriicklich, jenen Priester
selbst gesehen zu haben, dessen unverstellte Herzenseinfalt so grob
war, daB man ihn allgemein fir einen Diimmling hielt, und der
eben dabei zugleich ein weithin erschollenes Wunder veranlabte.
Wihrend er durchaus nichts verabsiumte, was zu seinem Amte und
namentlich zum téglichen Dienste beim heiligen Messopfer gehorte,
zweifelte er gleichwohl im Herzen, ob denn bei der ,Wandlung*
Gott wirklich in der Hostie die Menschheit annehme, und ob
der konsekrirte Messwein wirklich Christi heiliges Blut werde. Er
brachte daher einmal Hostie und Wein aus der Messe zur Probe
mit heim und verschlof da Beides, um zu beobachten, ob es sich
hier verwandeln wiirde. Als er am Abend des ersten Tages das
Schrinklein offnete und bemerkte, daB die in den Kelch gelegten
Hostienpartikel sich roth gerindert hatten, dachte er, dies konne
wohl vom Kelchwein herriihren, und schlof bis auf weiteres wieder
zu; allein am Morgen drauf hatte Alles durchaus Blutfarbe be-
kommen. Am zweiten Tage wurde es geronnenes Blut, dann zu-
nehmend zu Fleisch und GliedmaBen, am dritten endlich nahm es
wirklich die Form eines Kindleins an, das sich bis zum Abend in
allen Theilen formlich ausgestaltete. Erschiittert durch diesen
auBierordentlichen Vorgang und rathlos iiber die Folgen seines Be-
ginnens, kam er zu seinem Bischof, fiel thm zu FiiBen und bekannte
unter heiBen Reuethrinen die frevelhafte Neugier. Allein der
Kirchenfiirst, der vordem schon iiber den linkischen Menschen sein
mehrfaches Aergernif gehabt, gab diesmal gar kein Gehor, sondern
schob ihn ziemlich unsanft zur Thiire hinaus. Dies war iibereilt
und hart, darum legte sich jetzt ein Hoherer ins Mittel. Warum,
. so fragte den Bischof des Nachts eine iiberirdische Stimme, warum
hast du die reuige Beichte jenes Einfiltigen nicht einmal anhoren



49

mogen, wihrend ich mir selbst so Ungeheuerliches habe von ihm
gefallen lassen! Demuthsvoll erkannte der also Angeredete seine
Pflicht, gleich in aller Frithe wurde der Priester herbeigerufen und
einvernommen, alsdann giengs in Prozession mit Kreuz und Heilig-
thiimern dem Pfarrhause zu. Hier fand man im Kelche das aus-
gestaltete Kindlein und trug es sofort unter héchster Andacht und
Verehrung in die Kirche der Franziskaner. Da wird es noch heu-
tigen Tages, in Kristall gefalit, den Glaubigen vorgewiesen. Alle
erblicken wirklich das Kniiblein, doch fast Alle auf andere Weise:
die einen sehen es am Kreuze hangend, die andern sehen den Ge-
geiBelten, einige den Kreuztragenden, andere den Auferstandenen.

Eines der gelesensten Biicher des Mittelalters ist das legendarische
Sammelwerk Vit patrum. Mit der Verpflanzung des Monchsthums
ins Abendland war dies Werk, aus dem Griechischen ins Lateinische
iibersetzt, namentlich in die Benediktinerstifte iibergegangen und in
seinem Umfange fortdauernd angewachsen. Seit dem 13. Jahrhun-
dert ist es auch ins Mittelhochdeutsch iibersetzt worden. Eine
solche Verdeutschung, betitelt Der Veter buoch, ist nach der Bres-
lauer Handschrift, durch Herm. Palm 1863 in der Bibliothek des
Stuttg. Lit. Vereins no. LXXII herausgegeben. Daraus, S. 13,
folgt hier der Vorliufer zu unserer Legende wortlich.

Lin appet hiez anserius, der saget von einem einsidel, wie
vollenkumen er was in sinem lebine; doch gloubet er nicht, das
win und brot von des priesters worten verwandelt wwere in den
waren lichnam und das ware blut unsers herren ihesu christi.
Zu dem quamen ziwwene heilige eppete und sprachen: Vater, du
salt glouben nach der christenheit lere. Got machte adamen nach
sime bilde von luterre erden, das mac nieman widerreden. Der-
selbe got machet ouch dise wandelunge der christenheit alle tage
ze troste und ze helfe eigenlichen und werlichen. Der emnsidel
was nicht geleret und sprach: Ich muz das mit den ougen sehen,
oder ich mac sin nicht glouben. Sie sahen, das ers in einvalde
tet und hiezen in got biten in siner celle ane underlaz acht tage,
das er im die heilekeit geruchte offenen. Das tet er und sie beide
mit im, und was trre drier gebet also: Herre ihesu christe! du
weist das dirre bruder wvon siner einvalitkeit din heilikeit wicht
erkennen mac; laz in sin arbeiten nicht verliezen und gib im zu

Argovia XVII, 4



50

sehene, als duw bist. Noch acht tagen sazen sie drie entsaumet bie
dem altare unde tef unser herre ir ougen uf und sahen, das unsers
herren brot verwandell wart z’eitme Kindeline und lac uf dem
altare, do der priester ez teilen solde. Do kom ein engel mit einem
mezzer und zersneit ez und enpfienc sin blut in den kelch und
teilte das Kindelin durch alle sine lide, den luten zw sehene. Do
der alde solde unsers herren lichnam enpfahen, do sach er, das
der priester im alleine blutic vieisch bot, und er sprach vorchtig-
lichen: Herre got! ich gloube mit aller miner macht, das brot und
win in dinen lichanamen und in din heiliges blut cerwandelt wirt.
Do enpfienc er unsers herren lichnam in brotes glichnisse mit
grozer andacht und vuren vrolichen widir heym.

Diese Erzihlung liegt uns zugleich lateinisch vor in einer vom
Jahre 1340 datirten Pergament-Quartschrift des Cisterzienserklosters
Wettingen, jetzt auf der aargauischen Kantonsbibliothek, bezeichnet
MS. Bibl. Wett. 7. Die Geschichte steht hier auf Blatt 68 b, ist
betitelt De quodam Solitario, und beginnt: Maius est peccatoremn
converti ad dominum, quam wmortuum viuificare.

Gegen den in diesen Legenden vorgetragenen Glauben, als
werde in der konsekrirten Hostie die Gottheit leiblich und anatomisch
gliedweise genossen, verwahrt sich im 13. Jahrhundert der deutsche
Wanderprediger Berthold von Regensburg (Ausg. v. Pfeiffer-Strobl
II, p. 270) aufs AuBerste. Er sagt, scheinbar von den Zuhorern
befragt und ihnen antwortend:

» Wie mac aber daz gesin, daz sich der groze verbirget in
einer Kkleinen oblaten?“ Ez mac gar wol gesin. Als daz als grozer
gewalt ist in einem kleinen herzen, daz kume als groz ist als ein
fust, daz im alliw riche underienic sint als dem keiser, also ouch
leet sich got besliezen in einer oblaten. ,Ni, warwumbe lceet er sich
ntht sehen, als er st?* Daz vergelle got im selben! Wer wméhte
ein roez fleisch genmiezen oder réez bluot getrinken? Wer mdihte
einem Kindelin sin houbetlin oder siniu hendelin oder siniw fiiezelin
abe gebizen!

Hier ist indef die Legendensippe von den blutenden Hostien
erst noch niher zu betrachten.

Wihrend Papst Urban IV. im J. 1264 sich zu Civita Vecchia
aufhielt, ereignete sich in dem benachbarten Bolsena folgendes Mess-



wunder. Als ein Priester daselbst die Bestandtheile des Ahend-
mahls einsegnete, indefs er selbst zugleich an der Wahrheit der
Brodverwandlung zweifelte, fielen Blutstropfen auf sein Linnengewand
herab. Er wollte dieselben verbergen, indem er die Albe rasch in
Falten legte, bhewirkte aber damit, daf sich nur noch mehr blutige
Abdriicke einer Hostie auf dem Gewande abbildeten. Dieser Rock
wurde bis auf die neuesten Zeiten zu Civita Vecchia als Kirchen-
reliquie vorgezeigt. Das Ereignif aber bewog Urban noch im gleichen
Jahre, die Einfiihrung des Fronleichnamsfestes, gegen die er sich
bis dahin gestriubt hatte, durch eine besondere Bulle fiir die ganze
katholische Kirche anzuordnen. Urban starb zwar schon zweci
Monate nach seinem Erlaf und die befohlene Feler stockte, allein
Clemens V. stellte sie im Jahr 1311 auf der Kirchenversammlung
zu Vienne wieder her, Urbans Bulle hiefiir wiederholend.

Gleichwie die Sage eine wandernde ist, so hat sich auch obige
Legende an mehreren Orten kirchlich aufgefrischt. In der Wali-
fahrtskirche zu Wallthiiren in Franken wird ein Tiichlein mit dem
hl. Blut verehrt, ein blutiges Christushaupt zeigend, umgeben von
noch eilf gleichen Hiuptern. Dieselben sind entstanden durch das
Ungeschick eines dortigen Messpriesters, der bei der Wandlung 12
Tropfen Messweines auf das Corporale verschiittete. Bibra, Journal
v. u. f. Deutschland I, 338.

Vielbewallfahrtet von Ablak suchenden Pilgerschaaren und Bruder-
schaften sind heute noch die drei blutfarbnen Hostien in der Berg-
kirche zu Andechs in Oberbaiern. Jede derselben hat ihre eigne
Entstehungs- und Erwerbungs-Geschichte; hier geniigt es, diejenige
von der angeblich iltesten kurz zu beriihren. Eine romische Matrone
iiberbrachte dem Papst Gregor dem Gr. (um d. J. 600), da er die
Messe zu lesen begann, das iibliche Opfer von Brod und Wein.
Als er nun am Schluf der Messe diesem Weibe das Abendmahl
reichen wollte und sprach: Nimm hin den Leib Christi, — fieng sie
zu lachen an und erklirte offenherzig, es ist ldcherlich, daB du
jenes Brod, welches ich kurz vorher habe backen lassen, den Leib
Christi nennst. Als aber dann Gregor unter instindiger Anrufung
des Himmels ihr das Brod abermals brach und hingab, blutete das-



92

selbe und zeigte ein incarnirtes Fingerglied, gleichsam der Ungliu-
bigen den rechten Weg weisend. *

Der Messpriester in unsrer vorangestellten Originallegende, und
der epische Held Parzival, bedichtet 1203 durch den frinkischen
Ritter Wolfram von Eschenbach, sind zwel nidchstverwandte Gottes-
gribler und werden auf ganz gleiche Weise durch die vor ihren
Augen sich wandelnde Wunderhostie tiber das von ihnen bezweifelte
Mysterium helehrt. Beide gelten anfanglich als reine Diimmlinge
und Thoren, die, sobald sie aus jugendlicher Dumpfheit aufwachen,
dem Zweifel verfallen und an Gott irre werden. Beide kehren wieder
zum Glauben zuriick, geleitet durch dasselbe Symbol der materiellen
Hostie, die dorten in der hl. Grallchiissel, hier im Messkelche lie-
gend, sich zu allem Gedenkbaren umgestaltet, zu einem fir jeden
Menschen anders Sichtbaren, zu jeder in der gliaubigen Vorstellungs-
weise einheimischen Einzelheit. Schlieflich legen dann beide dem-
selben substantiellen Zeichen dieselbe Immaterialitit, dieselbe Idee
bei: Der Gottheit Menschwerdung im Brode, eine Einzeloffenbarung
des Daseinsgeheimnisses.

So ganz nahe liegt unsrer einfachen Legende der Inhalt des
groBen Sagenkreises vom heiligen Gral, und zwar mit geschicht-
lich gutem Grunde. Denn seit dem 12. Jahrhundert war die Gral-
schiissel, nachdem sie bei Erstiirmung Casareas 1101 durch die
Kreuzfahrer erbeutet worden, in der Hauptkirche zu Genua auf-
bewahrt und da hoch verehrt; seit dem 13. Jahrhundert war der
von Parzival entdeckte Gral ein deutsches Ritter-Epos; und schon
seit dem Jahre 1336 war auch die franzosische Schrift von Manessier,
worin die Grals-Erzihlungen von Troyes inhaltlich zusammengefaft
und weiter erginzt waren, bereits verdeutscht. (Uhland, in Schreibers

*) Cronica von dem hochw. u, 16bl. heiltumb auf dem hl. berg Andechs
in Obern Baiern, anno MDLXXII aufgeziklt. Panzer, Beitr. z. Myth. I,
(184&132, no. 43. ‘

urze Beschreib. der wunderbarlichen hl. 3 Hostien auf dem Berge

Andechs etec. Ein Walltahrtsbiichlein, o, J.

L. M. Eisenschmid, Gymnas.-Prof. zu Schweinfurt, Das rém. kathol,
Melibuch ete., gepriift u. gewiirdigt. Neustadt afd. Orla 1829, 8. 252 ff.

A. Schippner, Baier. Sagenbuch (1853) I1I, 8. 216. — Martin v. Cochem,
Lehrreich. History- u, Exempel-Buch, Auglpurg u. Dillingen (1699) 111, p. 527.

Sanctorale, d. 1. 170 Predigten durch den Kapuziner-Pater Fr. Proco-
pium. Salzburg 1666, 4° S. 418.



Taschenb. f. Gesch. u. Alterth. in Siiddeutschland II, 259.) Auf
diesem dreifachen Wege also war einem siiddeutschen Ménche von
1850 der Gralstoff zuginglich, abgerechnet die hiebei mit einschli-
gigen religiosen Meinungen der damals so zahlreichen kirchlichen
Sekten, beziiglich des Gehelmnisses der Substanzenverwandlungs-
Lehre. Jedoch unter wohlerwogner Selbstbeschrinkung verlassen
wir diese reizende Nebenseite der Betrachtung und wenden uns der
Hauptsache zu, dem Sagenkreis vom Blutenden Brode.

Das ganze Alterthum war des Glaubens, seine frithesten Opfer-
brode seien entstanden als Stellvertreter und Ersatzmittel der Thier-
und Menschenopfer und hitten demgemifs von letzteren theils den
Namen, theils die Form und Farbe entlehnt. Die auf diese Meinung
beziiglichen antiken Quellenstellen hat Lobeck im Aglaophamus II,
1079 ff. reichlich gesammelt. Unserm vorliegenden Zwecke geniigen
schon etliche wenige DBeispiele tber solcherlei antike Weihbrode,
welche puppen- und kinderformig gebacken wurden. ,Bei den
Opfern, sagt Servius (Aen. II, 116), wird oft der Schein fir Wirk-
lichkeit genommen; werden daher schwer zu beschaffende Thiere
zum Opfer erfordert, so formt man dieselben von Brod oder Wachs,
und bringt die Bildchen dar. Romischer Brauch war es, am Feste
der Compitalischen Laren Puppen an Kreuzwegen aufzuhingen (Ma-
crob. Sat. I, 7); oder Binsenmiinner, statt wirklicher Ménner, von
der Tiberbriicke hinabzustiirzen (Ovid. Fast. V, 621), und den Ju-
piter mit Zwiebel- und Mohnkopfen abzufinden. Von den rémischen
Gebildkuchen in Minnchen- und Kinderform, welche bei Festus
maniae und maniolae heiBen, sagt Makrobius (I, 7. 8), sie seien
zum GedichtniB derjenigen Knabenopfer gebacken, die man unter
Tarquinius Superbus der Mania dargebracht habe, der Goéttermutter
der Laren. Nach Abschaffung der Menschenopfer unter Junius Brutus
habe man solcherlei Kinderfigiirchen geteigt und sie in der Kinder-
stube als ein Schreckmittel fiir Unfolgsame aufgehingt. Dies waren
jene bei Cicero (Attic. VI, 1) genannten plangunculae, d.i. Priigel-
buben, weil man solchen Puppen die Schlige androhte oder scherz-
weise gab, die den Unartigen galten. Ja die schlecht bestellte rom.
Etymologie bei Varro (de lingua lat. IV, 80) und bei Arnobius
(VIL, c. 8) leitet sogar das Wort panis (anstatt von pavere, pa-
vinis) vom Namen Pan ab, in dem Fehlschlusse, das alltigliche



o4

Speisebrod habe seinen Namen erst durch jene Pan- oder Panisken-
formigen Brodminnchen empfangen. Auch die Opferbrode der Juden
waren Stellvertreter der blutigen Opfer gewesen und trugen darum
noch die rothe Farbe an sich, ,die Seele des Fleisches* (3. Mos.
17, 11; 1. Mos. 9, 4); und so werden dieselben, nebst den andern
jildisch-gottesdienstlichen Ublichkeiten, auch auf die ersten Christen-
gemeinden tbergegangen sein. Aber wie schlimm wurde nun diesen
letzteren ihr in gemeinsamer Andacht gepflogenes Essen der ge-
weithten Kuchen alsbald ausgelegt. Der Romer, unter dem sie sich
niedergelassen, sah in ihnen ohnedies nur die abgefallene Sekte des
ithm so hochst verichtlichen Judenvolkes; Tacitus, Annal. 15, 44;
ihr Geheimdienst stempelte sie ihm zu staatsgefihrlichen Menschen-
feinden, und als er nun gar mit angesehen haben wollte, wie sie
beim Gottesdienste einen Knaben mit Mehl bestreuten, ersteckten,
yalsdann zerrissen und stiickweise unter sich verzehrten“, denun-
zirte er sic der Polizei als infunticidae. Einem so greulichen Falle
begegnet man in der Schrift ,Octavius“, einem christlich-heidnischen
Dialog, verfaBit von M. Minucius Felix. Dieser romische Sachwalter,
der genanntes Buch noch vor der zweiten Apologie des Justinus
erscheinen lieB, also vor dem Jahre 166 (C. Roren, Programm der
Rheinpreub. Ritterakademie Bedburg, 1859), entwickelt darin, Kap. 9,
eines jener Konversationsgespriche tiber Christenthum und Heiden-
thum, wie sie damals in den gebildeten Kreisen Roms hiutig mogen
gefiilhrt worden sein. Er lifit den Heiden Caecilius Natalis gegen
die christliche Briiderschaft als gegen eine Konspiration sprechen,
welche unter dem Deckmantel heiliger Briuche die abscheulichsten
Verbrechen bhegehe. Die Feier ihres christlichen Abendmahls liuft
darauf hinaus — sagt er — dafi die Versammlung ein armes kleines
Kind mit Mehl iiberwirft, absticht, sein Blut leckt, den Korper
gliederweise vertheilt und verzehrt. *

Aber sogar die Christen selbst in ihren gegenseitigen Dogmen-
kampfen nahmen sodann diese Verleumdung auf. Philastrus von

* Jam de initiandis tirunculis falula tam detestanda quam nota est. In-
fans farre contectus, ut decipiat incawtos, apponitur et, qui sacris imbiibur,
ts infans « tirunculo farris superficle, quasi ad innoxios ictus provocato,
caccts occullisque vulneribus occiditur : hugus (proh nefas) sitienter sanguinen
lambunt: hwjus certatem membra dispertiunt: hac federantur hostuc: hac
conscientia sceleris ad silentium mutuum pignorantur. Haec sacra sacrilegiis
omnibus tetriora. Vergl. hiezu noch cap. 23 und 30.



35

Brescia, T+ nach 381, erwihnt in seinem Buche adrersus hwireses
neben vielerlei ketzerischen Sekten auch der Kataphryger oder
Montanisten, wie man sie nach ihrem Stifter Montanus benannte,
und beschuldigt sie des infanticidium’s, welches sie in ihrer phry-
gischen Tempelstadt Pepuza alle Ostern begehen: ,ubi ef mysterium
Cynicorum et infantis execranda celebratur impietas; dicunt enim eos
de infantis sanguine in pascha miscere in suuwm sacrificium suisque ita
ubique emitlere perniciosis et falsis satellitibus.“ A. Hilgenfeld, Die
Ketzergesch. d. Urchristenth, (1884) S. 572 u. 630. Gegen diesen
Vorwurt erhebt sich sodann der karthagische Presbyter Tertullianus in
seiner Schrift de pudicitia, indem er ausdriicklich hervorhebt, dafi
gerade die angeschuldigten Montanisten ja den Mord und Goétzendienst
als Todsiinde betrachten : in einer andern, nicht mehr erhaltnen Schrift
nennt er das Ganze ein Mirchen (asserens, falsa esse de sanguine
infantis), Hilgenfeld 1. ¢., 8. 561 u. 573 ; und in seinem Apolog.
advers. gentes, c¢. 7 u. 8, deutet er auf dasselbe blinde Geriicht
hin, das schon von Herodots Zeit bis auf Catilina fortgedauert
habe und dessen namenloser Urheber ganz unmoglich je zu ent-
decken gewesen sei. Allein die barbarische Kirchensprache, von
ungliicklich gewihlten Metaphern strotzend, und die fortdauernde
kirchliche Verwendung jenes in Knabenform gebacknen Abendmahl-
brodes verhalfen dem Mirchen zur weitern Verbreitung. Die Kirche
selbst gab dem Abendmahl die Bezeichnung sacramentum infan-
ticidit, mit verwandtem Tropus wird Christus in den Hymnen als
puer redemptor angerufen, und ebenso heifit es in der Constantino-
politan. Liturgie, mit fiihlbarer Verklausulirung: ,der Sohn ‘des
Vaters ist iiberall zerstiickt, aber unvermindert; er wird iiberall
gegessen, aber nicht verzehrt.® Adolf Bastian, Der Mensch in d.
Geschichte III, 156. 160. Und noch sehr spit hat alsdann die
Kirche idhnliche ausgeartete Lehren ihrer sogenannten Bluttheologen
zu bekimpfen gehabt. Darum ist der hl. Kirchenlehrer Thomas und
nach ihm der Kardinal Turrecremata der Meinung gewesen, das
sogen. Heilige Blut, welches in einigen Kirchen als dasjenige Christi
vorgezeigt wird, sei keineswegs ein Theil des vom Crucifixus wih-
rend der Passion vergossnen; denn was immer zur Natur des mensch-
lichen Leibes gehort, das sei ganz in dem Leibe des vom Tode
Auferstandnen vorhanden gewesen und also auch mit ihm gen



56

Himmel gefahren. Mithin kénne jenes kirchlich vorgezeigte hl. Blut
nur aus solchen geheiligten Opferbroden und Bildnissen Christi her-
stammen, aus denen bei MiBhandlungen bisweilen wunderbarer Weise
Blut geflossen ist. Gerbert, Iter Alemann. (1773), 241.

Der Kapuzinerpater Fr. Prokopius giebt in seinem Sunctorale,
einem mit kaiserlicher und bischoflicher Approbation 1666 erschie-
nenen Predigtbuche, S. 58 nachfolgende Erklirung ab: ,Man muf
wissen, daf es kein Glaubensartikel und man nicht schuldig zu
glauben ist, diese oder jene kirchlich vorgewiesnen Heiligthiimer
seien wirklich diejenigen, fiir welche man sie ¢rtlich ausgiebt. In
Ttalien hat man mir mit groGter Reverenz und Ehrerbietigkeit, mit
absonderlichen Ceremonien, mit angeziindeten Lichtern und ange-
legten Chorrocken gezeigt, daB dies das wahre, natiirliche Blut
Christi solle sein ; und auch Makeln von seinem Blute auf einem in Gold
gefaBten Corporale zu Orvieto. Ich hab es allerdings andichtiglich
geglaubt. Wenn ich es aber nicht geglaubt hitte, so wire mirs
darum keine Siinde gewesen, und ich wire dennoch gut katholisch. ¢

Sehen wir uns nach den verwandten Vorgingen in deutschen
Landen um. Das Kirchenconzil zu Liftine (Lestines, unweit dem
Stadtchen Binche im Hennegau), abgehalten am 1. Mirz 7483 oder
745, unter des Bonifacius Vorsitz und Karlmanns Oberhoheit, ver-
urtheilt im ,Indiculus superstitionum et paganiarum“ dreiBig Volks-
briuche als altheidnische oder ketzerische, unter denen der 26. Ar-
tikel betitelt ist: De simlacro de conspersa farina, d. h. von dem
Gotzenbilde aus Mehlteig. Pertz, Monumenta III, 19. Es ist damit
dem Heiden verboten, sein Fest- und Tempelbrod, zur Ehre der
Gotter und in deren Form fernerhin zu kneten. Was man aber
hiemit dem Glauben und Brauch des Heiden unter Androhung
schwerer Leibes(trafen #uBerlich benahm, das iibertrug derselbe als-
dann auf den von ihm mitangeschauten Christenbrauch, und eine
ganz dhnliche Meinung wie die von M. Felix iber das christliche
Abendmahlsbrod geiduBerte, findet sich hernach unter den nord-
albingischen Sachsen und den Skandinaviern verbreitet. Doch um
hierin deutlich sehen zu koénnen, muB man vorerst wissen, wie und
in welcher Form die altdeutsche Kirche ihren Gesammtbedarf an
geweithtem Brode buk, und diese Vorfrage ist beantwortet, wenn
man weiB, wie sich gleichzeitig ein im Marsch begriffenes deutsches



57

Heer seine tiigliche Brodration verschaffte. Die schwedische Chronik
des Olaus Magnus, verdeutscht ums J. 1560, fol., berichtet lib. 9,
cap. 13, iiber die Bereitungsweise des mnordischen Aschenbrodes.
Die Reiterheere, sagt Olaus, haben stets ihren Mehlsack hinter sich
am Sattel aufgepackt sammt einer Eisenplatte, die ithnen zur Tartsche
und zugleich zum Brodbacken dient. Beim Lagern kneten sie das
Meh!l in Baumrinden, erhitzen den Boden durch Feuer, kehren ihn
wieder rein um den Teig darauf zu breiten, lassen diesen unter
der Asche ausbacken und bringen so in kurzer Zeit viel tausend
Brode fertig. — In nicht viel anderer Weise konnte der jeweilige
Bedarf an Abhendmahlsbrod fiir einen ganzen Bezirk oder dessen
Kirchgemeinde beschafft werden. Jeder Kirchginger empfieng die ihm
vorbestimmte Mundportion, von Hostien war dabei noch keine Rede.
Der strenggliubige und antikaiserliche Predigerordensménch Hein-
rich von Nordlingen, + um 1851, nennt Christi Abendmahlsbrod
den «scherkuchen seins hailigen lichnams (Strauch: Margaretha
Ebner und Heinrich v. Nordl,, 8. 262, Zeile 54); er spricht also
aus ganz #dhnlichen Anschauungen und Briuchen wie der Psalmist,
der 102, 9 von seiner eignen Verlassenheit sagt: ,Statt des Aschen-
kuchens hab’ ich nichts als die Backasche gegessen.* Das bei
der altchristlichen Abendmahlsfeier benutzte Brod war ein vom
Bicker oft in Form eines Reifens oder Kranzes gebacknes grioberes
Brod und wurde stiickweise vertheilt. Ein Wandgemilde in der
Katakombe S. Lucina zu Rom stellt das Altarsakrament dar als
ein Glasgefi mit rothem Wein und als ein Kérbchen mit sechs
aschenfarbnen Broden. Acht solche brodgefiillte Korbe bezeichnen
abbildlich das Abendmahl auf einem im Kircherschen Museum zu
Rom aufbewahrten Sarkophag-Relief. Karl Ronneke, kaiserlicher
Botschaftsprediger: Roms christl. Katakomben. Lpzg. 1886, S. 47
und 63. DaB sich die romische Kirche bis ins neunte Jahrhundert
keiner Oblaten, sondern des gesduerten Brodes zur kirchlichen
Kommunion bediente, hat der Jesuite Sirmond in seiner Historia
peenitentice publice, Paris 1651, im Anhang de Azymo, unwider-
leglich dargethan. Wiewohl er dariiber sehr {ibel angesehen und
kirchlich verschrieen wurde, so stimmte doch selbst der Kardinal
Bona ithm bei und bestitigte dies in seinem groBen Werk Rer.
Liturgicar. lib. I, c¢. 23. Antwerp. 1677. 4% Auch ihn traf heftiger



58

kirchlicher Tadel, aber nun trat der beriithmte Mabillon ebenso dem
Kardinal bei in der Dissertation de pane eucharistico azymo vt
fermentato, welche in dessen Analectis steht. Philipp Marheineke,
Das Brod im hl. Abendmahle. Berlin 1817, S. 8. Dem Berichte
des Honorius von Autun zufolge, der im XI. Jahrhundert Ilebte,
erhielt erst in dieser Zeit das christliche Abendmahlsbrod die Form
der Hostien oder der Denarien, weil, wie er beifiigt, das Volk nun
nicht mehr allzeit mit dem Priester kommunizire. Letzteres heifst
also doch wohl: weil man ein schon althbacken gewordnes Speise-
brod alsdann nicht mehr hitte brechen, nicht mehr zur Auslpen-
dung hiitte branchen konnen, wenn die Kommunion des Volkes
stattfinden sollte. Jos. Marzohl, Liturgia sacra (Luzern 1835) II,
156. Wiihrend Konig Ludwig der Deutsche seine Weihnachten 873
zu Frankfurt feiert, wird das dorten verabreichte Abendmahl Duc-
cella genannt, also wiederum die Mundportion, der Bissen. Frank-
furter Archiv 1839, Heft 2, 29. Es hat dasselbe sogar die Form
unsrer jetzigen Salz-Wecke (man nennt sie landschaftlich noch
Heidenwecke), und wird so den Kommunikanten ausgetheilt auf
einem deutschen Gemilde aus dem 12, Jahrh., das aus dem Besitze
des zu Meersburg verstorbnen Frhn. Jos. v. LaBberg in die fiirst-
liche Sammlung zu Donaueschingen iibergegangen ist. Grieshaber,
Altd. Predigten II, p. XXXII. Auch die griechische Kirche buk
ihren Bedarf kuchenformig in einem flachen, doppelt sich zuschla-
genden Eisenmodell (ferramentum characteratum), welchem auf den
Innenflichen Figuren eingegraben waren. Nach eben dieser Methode
wurden ums Jahr 1000 im Kloster zu St. Gallen die Offleten (ob-
latze) gebacken (Ekkehardus VI., Benedictiones ad mensas, in den
Zarch. Antiq. Mittheill. III, 100), und ebenso werden noch in
Niederdeutschland die dort vielbegehrten Eisenkuchen fortgebacken.
Mit den religiosen Darbringungen, oblationes genannt, verband man
zugleich den Begriff von Opfern (oblatum, von offerre, woraus das
deutsche Wort Opfer), und eben hievon erhielt das Ahendmahlsbrod
die beiden Namen Oblaten und Hostie (von hostia, das Schlacht-
opfer).

Solcherlei Formbrode waren es, die den deutschen Heiden ver-
anlaBten, das christliche Kommunionsbrod fiir einen Mann, und den
Kommunikanten fiir einen Mannesser anzusehen. Hieriiber einige



59 :

Beispiele. Im mhd. Gedichte Der Littower, von Schondoch (14. Jahr-
hundert; Ausg. von J. v. LaBberg, Constanz 1826) sendet der
Fiirst der heidnischen Litauer einen Kundschafter nach Thorn ins
Lager der Deutschordens-Ritter, mit denen er im Kriege begriffen
ist. Hier ist der Litauer Augenzcuge der Kommunion und meint
zu sehen, daB jeder der Ritter einen starken Mann zu verzehren
erhilt. Er gesteht hierauf dem Priester, es set ihm nun wohl-
begreiflich, daB, so oft ein PreuBe niedergemacht werde, gleich ¢in
anderer fiir 1hn dastehe, und bittet, der Priester moge ihm doch
auch vier solche Minner in den Mund schieben (Vers 227):

teh sach, daz duw nicht wnterlieszt

wnd wlie so kitnlich du da stieszt

einen mann (n teden bruder,

schieb in mich auch der médanner vier!

Von dem Wallfahrtsberge Hiilfensberg im Eichsfelde, fiinf
Meilen von Gittingen, erzihlt das gemeine Volk -noch, daf hier
Karls des Grofen Heer, zur Schlacht gegen die Sachsen anriickend,
das Abendmahl durch Bonifacius ausgetheilt erhalten habe. Indessen
sahen die feindlichen Heiden von ferne zu und sprachen: Wie
konnen wir gewinnen! Bonifacius steckt in jeden Mann noch einen!
Aug. Ludw. Schlozer, Briefwechsel. Gottingen 1780, III, 359.

Albert Crantz, Sichsische Chronik II, Kap. 23, berichtet, wie der
Sachsenherzog Widekind, nachdem er sich mit Kaiser Karl verglichen
hatte, zu Ostern 785 iiber die Weser fihrt und verkleidet das Heer-
lager der Franken besucht, welche eben die osterliche Kommunion
begehen. Er gewahrt dabei, dal3 ihrer Jedem durch den Priester
ein Kindlein in den Mund gesteckt wird, siebt es in jeden Mund
eingehen, aber aus keinem wieder herauskommen. Boliand. A. SS.
tom. I, ad diem VII. Jan., in vita Widekindi. Als DBallade be-
dichtet von Platen, Gesamm. Werke in Einem Band 1843, S. 33.
Als der Bekehrer Sanct Sigfried in Schweden die erste Messe las,
meldete ein heidnischer Zuschauer dem Schwedenkonige: Sigfried
nahm vom weifzgedeckten Tische ein weiltes diinnes Brod und hob
es murmelnd empor; da schien es mir, als ob er ein Kniiblein mit-
aufhebe, das den Mann anlichelte. Afzelius, Schwed. Sag. II, 67.
Wenn der Klosterbruder Peter, der 1. J. 1231 zu Mecheln lebhte,
beim Messelesen die Hostie erhob, so riefen ihm die Kinder zu:
Mann, haltet das Kind fest! denn sie sahen, wie er da ein kleines



60

Kind an der Zehe festhielt; und wenn er die Kommunion nahm, so
sprachen sie: der Mann iBt Kinder. Chronyke van Mecheln, door
Remmarus Valerius. J. W. Wolf, Niederlind. Sag., no. 153.
Hoffentlich wird man den Einwurf, dies seien ja nur Sagen,
fir sich behalten. Denn was sie vorerst hier sollen, das beweisen
sie handgreiflich, daB nemlich in der altdeutschen Kirche ganz be-
trichtlich viel und mit unverstelltem Appetit gegessen worden ist.
Warum? Weil man, um die ortliche Kirche zu erreichen, sich oft
auf einen weiten Marsch oder Ritt begeben mufte. Der geistige
Hunger konnte hier eben so wenig ohne den leiblichen bleiben, wie
damals als der Heiland die Fiinftausend auszuspeisen hatte. Darum
wird von der deutschen Sprache das kirchliche Abendmahl unbean-
standet eine Mahlzeit genannt; in einer altdeutschen Predigt aus
dem 12. Jahrhundert heift dasselbe mervf, aus lateinisch merendas
Vesperbrod (W. Wackernagel, Leseb. I%, 8. 319); Meister Eckart,
predigt: ndch dem abentezzen, do der herre das sacrament sins
lichames stifte. (Pfeiffer, Deutsche Mystiker II, p. 354); in einer
andern Predigt wird coena domini verdeutscht ze nachtmuase,
und noch Luther sagt: ,die Wort sind das Sakrament, so Christus
gesprochen hat im Abendessen.¢ Grimm Worterb. I, 23. 25.
Fragen aber die Bezweifler der Sage nun noch weiter um den wahren
faktischen Grund der blutenden Hostie oder des blutenden Brodes,
so sollen sie zugleich zur warnenden Belehrung gerade auf die Volks-
sage selbst zurlick verwiesen sein. Denn diese erfahrne Altermutter,
die man sonst mit dem Spottnamen Aberglauben abfertigt, giebt be-
reits Ursache und Wirkung iiber einen geheimniBivoll scheinenden
Vorgang richtig an, wihrend derselbe jetzt erst von der jiingsten
Naturforschung erkannt worden ist. Wenn man das Vorbrod, sagt
der bairische Bauer, aus dem Ofen nimmt, bevor es recht gar
gebacken ist, so blutet’s beim Anschnitt, und dies bedeutet als-
dann groBe Hungersnoth. Schoppner, Baier. Sagenb., no. 882.
Und eben solcherlei rothliche Wirzchen, mit denen sich die Speise
im Zersetzungsprozesse wie mit Blut iiberzieht, heiken In unsrer
oberdeutschen Mundart ,Speisenblut“. Urkundio (Solothurn
1857), 8. 520. Das Auge des Volkes sah also hier beobachtend
in ein Geheimnif hinein, das man nach kirchlicher Lehre zu den
Wundern zihlte und frommgldubig verehrte; die Bauernpraxis aber



61

widersprach und behielt Recht, denn wie Gothe sagt (Bd. 49, S. 47),
sind Geheimnisse noch keine Wunder. Der Geschichts- und
der Naturforschung ist es endlich gelungen nachzuweisen, daBl und
warum die heftigsten Pestjahre zusammenfielen mit den heftigsten
Ketzer-, Juden- und Hexenverfolgungen, und ebenso die anhaltendsten
Hungerjahre mit den =zahlreichsten Hostien-Mirakeln. Der Grund
lag im Miswachs der Cerealien bei schlechten Verkehrsmitteln und
bei der hiedurch bedingten Unmdglichkeit eines weithin gehenden
Getreidetransportes. Eine nasse Jahreswitterung ergiebt ein Frucht-
korn von iiberschiissigem Wassergehalt und also auch ein Brod, duas
sich bald mit Schimmel und Pilz iiberdeckt. Unausgereifte, gehalt-
lose Nahrungsmittel sind darum sowohl die Vorboten als auch die
besondern Verbreiter allgemeiner Seuchen. Wird dem Weizenbrod
Kuhweizenmehl (Melampyrum), oder Ackerkleesamen beigemischt, so
backt es sich roth; wird Mutterkornmehl (Secale cornutum) in
Roggenbrod verbacken, so zeigt dieses violetgefiirbte Pinktchen.
Zu den gefihrlichsten Krankheits-Erregern und Ansteckungstrigern
zihlt man heute die durch bakteriologische Forschung ermittelte
Monas prodigiosa, ein Pilz, der iiberall in der feuchten Luft der
Keller, Kiichen, Sakristeien etc. ein zur Fortpflanzung passendes
Klima findet und die hier liegenden Vorrithe mit einer dickenden
scharlachrothen Flissigkeit iiberzieht.. Aus den heute beobachteten
Wirkungen dieses Pilzes liBt sich erst das von Livius aus der alt-
romischen Geschichte erzihlte Einzelfaktum richtig deuten; denn als
dasselbe Bakterium i. J. 332 v. Chr. gleichzeitig mit der Pest in
Rom auftrat, kostete dies damals 170 armen Matronen das Leben,
welche man als zauberische Brodbeckerinnen hinrichtete.

Wir miissen aber nun derjenigen Periode geschichtlich niher
treten, in welcher unsre vorstehende Legende spielt. Eilf kleine
Hostien, zusammen unter dem Kristall einer Monstranz verschlossen,
werden in der Grabkirche der niederbaierischen Stadt Deggendorf
aufbewahrt und dorten bei den jahrl. Prozessionen umhergetragen.
Es sind diejenigen, welche i. J. 1337 durch eine von der dortigen
Judenschaft bestochene Christenfrau nach und nach aus der Kirche
entwendet und der Synagoge verkauft worden sein sollen, und dienen
daselbst zum Beweise von der wahrhaften, leiblichen Gegenwart
Christi im Altarsakramente. Denn so oftmal die Juden diese Hostien



62

durchstachen, zerhammerten, in den Backofen und in den Brunnen
warfen, zuletzt fraBen, verwandelten sich dieselben in eben so viele
‘lebendige Kindlein, welche bluteten, lichelten, wieder Hostiengestalt
annahmen und sich schlieBlich in die Hand eines neugeweihten
Priesters niederlegten. Darauf am St. Michaelstag gleichen Jahres
wurden simmtliche Deggendorfer Juden iiberfallen und zusammen
erschlagen, und der nachmalige Papst Innocenz VI. ertheilte selbiger
Grabkirche vollkommnen Ablag. Unser bekannter Ethnologe Dr.
L. Steub hat in den ,Althaierischen Culturbildern“ (1869) den Juden-
mord zu Deggendorf auf S. 21—146 aus den Quellen beschriehen.
Sechzehn verschiedene Hostiensagen und noch dazu zwolf anti-
semitische Judensagen enthalt Schoppners Baier. Sagenbuch.

Von dem aargauer Stidtchen Zofingen aus war zur Pestzeit
1347 der Liarmen ergangen, die dortige Judenschaft habe die Orts-
brunnen vergiftet, und die in den Zisternen daselbst angeblich auf-
gefundenen Giftsicklein wurden rings den Magistraten der ober-
rheinischen Stddte iberschickt. Daraufhin verbrannte Basel alle
seine Juden auf einen Tag (Basl.-Neujahrs-Bl. 1837, 10); StraBburg
metzelte 2000 ebenso auf einen Tag nieder (Urk. bei Liinig IV,
Abth. 1, 573), und die Mainzer, schreibt Nauclerus, haben ihre
Juden dermaBen gerostet, dafs das Fensterblei und die Glocken in
St. Quintins Kirchthurm schmolzen (Hanhart, Schweiz. Gesch. II, 158),
»Ein grausame pestilentz wiitet 1349 bey 3 jaren durch alle land.
Den Juden ward die schuld giben, die séltend die brunnen ver-
gifftt haben, dero wurdend vil onschuldig gemartert.®* Schwytzer-
Chronika, auflz der groBen in ein handbiichle zuosamen gezogen etc.
Durch Johansen Stumpffen gestellt. Getruckt zuo Zirych bey
Christoffel Froschouer M. D. LIII, Blatt CLXII. Eben =zu dieser
Pestzeit schrieb unser aargauischer Cisterziensermonch seine vor-
stehende Legende von der im Altar verwahrten Hostie, welche erst
nur in ihren Rindern sich rothet und dann binnen drei Tagen so
vollstindig blutfarben wird, daf sie frischem Fleische gleicht. Ein
dhnlicher Vorgang aus der Luzernischen Nachbarschaft erklirt sich
selber als einen Vorboten der Hungersnoth und lautet also: ,1446.
Ein erschriocklich bluet hat man gesichen im Creutzgang des klosters
Eberseck, kam vom himmel, volgete darauf ein thiri.“ Joan.
Horolanus (vulgo Hiirlimann, Pfarrer zu Luzern, 1 1577): Gedicht-



63

nubwurdige Geschichten Lébl. Eidtgnoschaft, MS. in Zurlaubens
Stemmatographie Bd. 85, p. 457. — So weise, giitig und gelehrt
die brandenburgischen und sichsischen Fiirsten waren, so fehlte es
doch auch unter ihrer Regierung nicht an Grausamkeiten, wenn der
allgemeine Wahn dazu aufforderte. Unter Joachim I. erschien 1510
die Monas prodigiosa in Berlin besonders auf den Oblaten in den
feuchten Gewdlben der Sakristeien. Ein Kirchendieb hatte eben
damals eine Monstranz gestohlen und war gestiindig, zwei Hostien
daraus einem Juden verkauft zu haben. Man wurde des Letzteren
habhaft und legte ihn auf die Folter. Er hekannte, was man wollte:
daBl er jene Hostien in Stiicke zerschnitten, bis Blut daraus ge-
flossen, daB er die Stiicke an andere Juden weiter vertheilt habe,
u. s. w. So wurden nach und nach 70 Juden eingezogen und ge-
foltert. Auch sie bekannten vor simmtlichen Schoppen und Rithen
Berlins, daB sie Christenkinder erkauft, zerstochen und das aus-
gelaufne Blut gegessen hitten; daB sie ein Stiick Hostie in einen
Matzen eingeteigt, in den Backofen geschoben, hierauf aber das
Christuskind selbst im Backofen liegen gesehen. Das Ende war,
daB man 38 verbrannte und die gesammte Judenschaft aus der
Mark verbannte. H. L. Fischer, Das Buch vom Aberglauben
(Hannover 1793) II, 113. Schleiden, Studien, 2. Aufl.,, 24.

Erinnern wir uns, dass M. Minucius Felix den frithesten
Christen Roms vorwarf, sie bediirften beil i1hrem briiderschaftlich
begangenen Religionsmahle wirklichen Menschenblutes. Dieselbe
absurde Verlenmdung wurde hernach von den Christen selbst den
Gnostikern aufgebiirdet, traf wihrend der Kreuzziige die Juden,
dann die Albigenser, alsdann die Hexen, in Frankreich sogar die
Protestanten und ist schliefSlich abermals an den schutzlosen Juden
der slavischen und syrischen Linder hiangen geblieben. Im Nach-
folgenden sollen nur solcherlei Ereignisse beriihrt werden, welche
bei unserer eignen, schon lingeren Lehensdauer zu unserem Wissen
gelangten und durch die Journale zur allgemeinen Kunde gebracht
worden sind. In Damaskus wurden die dortigen Juden 1840 be-
schuldigt, sie hitten den Kapuzinerpater Thomas daselbst als das
ihnen zu ihrem Passahfeste nothige Christenkind abgeschlachtet.
Viele Juden wurden nach und nach eingezogen und schrecklichen
Foltern unterworfen, Bastonaden gab’s bis zu hundert Streichen.



64

Endlich nahm sich der reiche Menschenfreund Montefiore in London
seiner armen Glaubensgenossen an. Das Endergebnif war, daB der
franzoés. Konsul zu Damaskus, Graf Ratti-Menton, um sich dorten
als Beschiitzer der Anatolischen Kirche aufzuspielen, diese Intrigue
angesponnen und sich dazu der Habsucht des dortigen Paschas be-
dient hatte. L. H. Lowenstein, Judenverfolgung zu Damaskus.
Rotelheim 1840. Die ultramontane Presse Frankreichs nahm sich
jedoch diese schmihliche Niederlage keineswegs zu Herzen. Die
beiden klerikalen Pariser Zeitungen Bien publi¢ und L’univers ver-
breiteten seit 1859 eine Schauermir, welche sich damals zu Fok-
schain an der moldau-walachischen Grenze zugetragen haben sollte.
Einer Christenmutter sei ihr kleines Kind auf der StraBie weggefan-
gen, dessen Leiche aber in einer Judenkneipe zu Fokschain auf-
gefunden worden, bedeckt mit 120 Wunden, in denen Réhrchen ein-
getrieben steckten zur Abzapfung des Blutes. Eine ganz &hnliche,
ebenso in’s Nichts verlaufene Judengeschichte hat 1885 vor den
ungarischen Gerichten geschwebt und unsre Zeitungen bis zum Ekel
angefillt.

Als man den nassen Weizen des Jahrgangs 1841 in den
Garnisonsbickereien von Paris, Versailles, St. Germain u. s. w.
verwendete, zeigte sich die Brodkrume des Kommisbrodes mit dem-
selben rothen Staub einer mikroskopischen Vegetation bedeckt und
es gelang dem Naturforscher Gaultier de Claubly, denselben auf
gesundes Brod anzusien. Im Jahre 1847 zog dieser Kornpilz von
Hamburg durch das nordwestliche Deutschland bis an den Rhein
und galt damals fiir einen Vorboten der Cholera; und als er 1849
in den siidlichen Departements Frankreichs auftrat, gewann der
Gesundheitsrath zu Bordeaux in seinen Nachforschungen das Resul-
tat, daBi die Feuchtigkeit des Kornes und der Atmosphire, bel einer
Temperatur von 30—40 Grad, und der Einfluf des Lichtes die
Bildung dieser Pilze vorzugsweise begiinstigen. M. Chevalier,
Worterb. der Nahrungsmittel-Verfilschung, iibers. von Westrumb I,
139 ff. Wihrend des heifen Sommers 1869 trat dasselbe Phéno-
men in und um Chemnitz auf; gewisse Speisen, wie Semmel, Braten,
gekochte Kartoffel, iiberzogen sich in einer einzigen Nacht mit einem
blutrothen stinkenden Schleime, in welchem sich das Bacterium pro-
digiosum zu Mpyriaden vorfand. Internationale homdoopathische



65
Presse, 1877. Heft 1, S. 32. Wir schlieken mit Gothe’s Wort,
Bd. 47, S. 54:
Die Forschung strebt und ringt, ermiidend nie,
Nach dem Gesetz, dem Grund Warum und Wie.

Kap. 9. Hostien schwebend und leuchtend.

Nachfolgende Begebenheit haben wir aus dem Munde des
Minoritenbruders C. von Winterthur. Einer seiner 3ekannten, ein
Weltgeistlicher, war eben auf dem Wege, mit dem Leibe des Herrn
zu einem Kranken zu gehen, und mufite an der mit trunknen Ge-
sellen besetzten Herberge vorither. Da kam ein voller Zechbruder
so0 blindlings gegen den Priester angerannt, daB diesem die Ver-
wahrbiichse entfiel und die Hostien weit und breit sich zerstreuten:
allein statt in den Staub zu sinken, stohen sie mannshoch empor,
Sternchen gleich in der Luft flimmernd. Die Leute stromten zu-
sammen, staunten, sanken anbetend nieder und priesen den Erloser.
Und der Priester sprach zu ihnen: Wenn da Einer noch an dem
Ubel litte, die Wahrheit des Altarsakramentes zu bezweifeln, so
sehet, wie dessen Herzensfchwiiche hier der Herr selber heilt!
Bleibet daher Alle um so fester im Glauben! Hierauf sammelte er
die wunderthitigen Hostien wieder in den Speisekelch und trug
sie in Begleitung der andichtigen Gemeinde auf den Kirchenaltar
zuriick.

Der denkende Leser wird hier die schonungsvolle zarte Vor-
sicht und die allseitige Klugheit besonders beachtenswerth finden,
mit welcher diese kleine Erzihlung angelegt und durchgefiihrt ist.
Sie erweist an einer iibernatiirlichen Begebenheit den vollstindig
probaten Satz, dafi keinerlei Rohheit und Erdenschmutz vermégend
ist, das Gottliche, hier den ,Leib des Herrn“, wesentlich zu ver-
unstalten oder zu entwiirdigen. Ein so vollbegriindeter Gedanke
aber kann kein blofer Einfall und Einzelfall sein, sondern mubk
auch schon seine Vorgeschichte haben, und diese ist uns iiber-
liefert durch zwei sehr alte Berichte, welche Beide das Jahr ihres
erzihlten Ereignisses mit angeben. Eine Perg.-Hs. 4° vom Jahre
1340, aus der ehemal. Wettinger Klosterbibliothek (jetzt Aargau.

Kantonsbibliothek : MS. Bibl. Wett. 7), enthilt auf Bl. 24 eine
Argovia XVIIL 5



	Die blutende Hostie

