
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 17 (1886)

Artikel: Wanderlegenden aus der oberdeutschen Pestzeit von 1348 bis 1350

Autor: Rochholz, E.L.

Kapitel: 8: Die blutende Hostie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-27295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-27295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


48

erwähnt wurde, meinte der mit anwesende Herder humoristisch, er
hoffe immer noch, es werde auch ihm einmal ein freigebiges Zwerglein

einen solchen Ring oder Becher überbringen, der sich dann
auf seine Familie fortvererbe. K. A. Böttiger, Literar. Zustände
und Zeitgenossen (1838) I, p. 231.

Kap. 8. Die blutende Hostie.

Ein Cistercienserabt versichert uns ausdrücklich, jenen Priester
selbst gesehen zu haben, dessen unverstellte Herzenseinfalt so groß

war, daß man ihn allgemein für einen Dümmling hielt, und der

eben dabei zugleich ein weithin erschollenes Wunder veranlaßte.
Während er durchaus nichts verabsäumte, was zu seinem Amte und

namentlich zum täglichen Dienste beim heiligen Messopfer gehörte,
zweifelte er gleichwohl im Herzen, ob denn bei der „Wandlung"
Gott wirklich in der Hostie die Menschheit annehme, und ob

der konsekrirte Messwein wirklich Christi heiliges Blut werde. Er
brachte daher einmal Hostie und Wein aus der Messe zur Probe

mit heim und verschloß da Beides, um zu beobachten, ob es sich

hier verwandeln würde. Als er am Abend des ersten Tages das

Schränklein öffnete und bemerkte, daß die in den Kelch gelegten

Hostienpartikel sich roth gerändert hatten, dachte er, dies könne

wohl vom Kelchwein herrühren, und schloß bis auf weiteres wieder

zu; allein am Morgen drauf hatte Alles durchaus Blutfarbe
bekommen. Am zweiten Tage wurde es geronnenes Blut, dann

zunehmend zu Fleisch und Gliedmaßen, am dritten endlich nahm es

wirklich die Form eines Kindleins an, das sich bis zum Abend in
allen Theilen förmlich ausgestaltete. Erschüttert durch diesen

außerordentlichen Vorgang und rathlos über die Folgen seines

Beginnens, kam er zu seinem Bischof, fiel ihm zu Füßen und bekannte

unter heißen Reuethränen die frevelhafte Neugier. Allein der

Kirchenfürst, der vordem schon über den linkischen Menschen sein
mehrfaches Aergerniß gehabt, gab diesmal gar kein Gehör, sondern

schob ihn ziemlich unsanft zur Thüre hinaus. Dies war übereilt
und hart, darum legte sich jetzt ein Höherer ins Mittel. Warum,
so fragte den Bischof des Nachts eine überirdische Stimme, warum
hast du die reuige Beichte jenes Einfältigen nicht einmal anhören



49

mögen, während ich mir selbst so Ungeheuerliches habe von ihm

gefallen lassen! Demuthsvoll erkannte der also Angeredete seine

Pflicht, gleich in aller Frühe wurde der Priester herbeigerufen und

einvernommen, alsdann giengs in Prozession mit Kreuz und Heilig-
thümorn dem Pfarrhause zu. Hier fand man im Kelche das

ausgestaltete Kindlein und trug es sofort unter höchster Andacht und

Verehrung in die Kirche der Franziskaner. Da wird es noch

heutigen Tages, in Kristall gefaßt, den Gläubigen vorgewiesen. Alle
erblicken wirklich das Knäblein, doch fast Alle auf andere Weise:
die einen sehen es am Kreuze hangend, die andern sehen den

Gegeißelten, einige den Kreuztragenden, andere den Auferstandenen.
Eines der gelesensten Bücher des Mittelalters ist das legendarische

Sammelwerk Vitce patrum. Mit der Verpflanzung des Mönchsthums
ins Abendland war dies Werk, aus dem Griechischen ins Lateinische

übersetzt, namentlich in die Benediktinerstifte übergegangen und in
seinem Umfange fortdauernd angewachsen. Seit dem 13. Jahrhundert

ist es auch ins Mittelhochdeutsch übersetzt worden. Eine
solche Verdeutschung, betitelt Der Veter buoch, ist nach der Breslauer

Handschrift, durch Herrn. Palm 1863 in der Bibliothek des

Stuttg. Lit. Vereins no. LXXII herausgegeben. Daraus, S. 13,

folgt hier der Vorläufer zu unserer Legende wörtlich.
Ein appet hiez anserius, der saget von einem einsidel, ivie

vollenkumen er was in sinem lebine; doch gloubet er nicht, das

win und brot von des priesters worten verwandelt were in den

waren lichnam und das ware blut unsers herren ihesu christi.
Zu dem quamen zwene heilige eppete und sprachen: Vater, du
salt gloubeu nach der Christenheit lere. Got machte adamen nach
sime bilde von luterre erden, das mac nieman Widerreden.
Derselbe got machet ouch dise wandelunge der Christenheit alle tage
ze tröste und ze helfe eigenlichen und werlichen. Der einsidel

teas nicht geleret und sprach : Ich muz das mit den ougen sehen,

oder ich mac sin nicht glouben. Sie sahen, das ers in einvalde
tet und hiezen in got biten in siner celle ane underlaz acht tage,
das er im die heilekeit geruchte offenen. Das tet er und sie beide

mit im, und was irre drier gebet also: Herre ihesu ehr iste! du
weist das dirre bruder von siner einvaltikeit din heilikeit nicht
erkennen mac; laz in sin arbeiten nicht verliezen und gib im zu

Argovia XVII. 4



50

sehene, als du bist. Noch acht tagen sazen sie drie entsamet bie

dem altare unde tet unser herre ir ougen uf und sahen, das unsers
herren brot verwandelt wart z'eime Kindeline und lac uf dem

altare, do der priester ez teilen solde. Do kom ein enge! mit einem

mezzer und zersneit ez und enpfienc sin Mut in den kelch und
teilte das Kindelin durch alle sine lide, den luten zu sehene. Do
der aide solde unsers herren lichnam enpfahen, do such er, das

der priester im alleine blatte vleisch bot, und er sprach vorchtig-
lichen: Herre got! ich gloube mit aller miner macht, das brot und
win in dinen lichanamen und in din heiliges Mut verwandelt wirt.
Do enpfienc er unsers herren lichnam in brotes glichnisse mit

grozer andacht und vuren vrolichen widir heym.
Diese Erzählung liegt uns zugleich lateinisch vor in einer vom

Jahre 1340 datirten Pergament-Quartschrift des Cisterzienserklosters

Wettingen, jetzt auf der aargauischen Kantonsbibliothek, bezeichnet
MS. Bibl. Wett. 7. Die Geschichte steht hier auf Blatt 68 b, ist
betitelt De quodam Solitario, und beginnt: Mains est peccatorem
converti ad dominum, quam mortuum vinificare.

Gegen den in diesen Legenden vorgetragenen Glauben, als

werde in der konsekrirten Hostie die Gottheit leiblich und anatomisch

gliedweise genossen, verwahrt sich im 13. Jahrhundert der deutsche

Wanderprediger Berthold von Regensburg (Ausg. v. Pfeiffer-Strobl

II, p. 270) aufs Äußerste. Er sagt, scheinbar von den Zuhörern

befragt und ihnen antwortend:

„ Wie mac aber daz gesin, daz sich der graze verbirget in
einer kleinen oblaten?" Ez mac gar wol gesin. Als daz als grôzer
gewalt ist in einem kleinen herzen, daz käme als grôz ist als ein

fust, daz im alliu riche underteenic sint als dem keiser, also ouch
leet sich got besliezen in einer oblaten. „Nu, warumbe leet er sich

niht sehen, als er ist?" Daz vergelte got im selben! Wer möhte

ein rôez fleisch geniezen oder rôez bluot getrinken? Wer möhte

einem Kindelin sin houbetlin oder siniu hendelin oder siniu füezelin
abe gebizen!

Hier ist indeß die Legendensippe von den blutenden Hostien

erst noch näher zu betrachten.

Während Papst Urban IV. im J. 1264 sich zu Civita Vecchia

aufhielt, ereignete sich in dem benachbarten Bolsena folgendes Mess-



51

wunder. Als ein Priester daselbst die Bestandtheile des Abendmahls

einsegnete, indeß er selbst zugleich an der Wahrheit der

Brodverwandlung zweifelte, fielen Blutstropfen auf sein Linnengewand
herab. Er wollte dieselben verbergen, indem er die Albe rasch in
Falten legte, bewirkte aber damit, daß sich nur noch mehr blutige
Abdrücke einer Hostie auf dem Gewände abbildeten. Dieser Rock

wurde bis auf die neuesten Zeiten zu Civita Vecchia als Kirchenreliquie

vorgezeigt. Das Ereigniß aber bewog Urban noch im gleichen
Jahre, die Einführung des Fronleichnamsfestes, gegen die er sich

bis dahin gesträubt hatte, durch eine besondere Bulle für die ganze
katholische Kirche anzuordnen. Urban starb zwar schon zwei

Monate nach seinem Erlaß und die befohlene Feier stockte, allein
Clemens V. stellte sie im Jahr 1311 auf der Kirchenversammlung

zu Vienne wieder her, Urbans Bulle hiefür wiederholend.

Gleichwie die Sage eine wandernde ist, so hat sich auch obige

Legende an mehreren Orten kirchlich aufgefrischt. In der
Wallfahrtskirche zu Wallthüren in Franken wird ein Tüchlein mit dem

hl. Blut verehrt, ein blutiges Christushaupt zeigend, umgeben von
noch eilf gleichen Häuptern. Dieselben sind entstanden durch das

Ungeschick eines dortigen Messpriesters, der bei der Wandlung 12

Tropfen Messweines auf das Corporate verschüttete. Bibra, Journal

v. u. f. Deutschland I, 338.

Vielbewallfahrtet von Ablaß suchenden Pilgerschaaren und
Bruderschaften sind heute noch die drei blutfarbnen Hostien in der
Bergkirche zu Andechs in Oberbaiern. Jede derselben hat ihre eigne

Entstehungs- und Erwerbungs-Geschichte; hier genügt es, diejenige
von der angeblich ältesten kurz zu berühren. Eine römische Matrone
überbrachte dem Papst Gregor dem Gr. (um d. J. 600), da er die
Messe zu lesen begann, das übliche Opfer von Brod und Wein.
Als er nun am Schluß der Messe diesem Weibe das Abendmahl
reichen wollte und sprach: Nimm hin den Leib Christi, — fieng sie

zu lachen an und erklärte offenherzig, es ist lächerlich, daß du

jenes Brod, welches ich kurz vorher habe backen lassen, den Leib
Christi nennst. Als aber dann Gregor unter inständiger Anrufung
des Himmels ihr das Brod abermals brach und hingab, blutete das-



52

selbe und zeigte ein incarnirtes Fingerglied, gleichsam der Ungläubigen

den rechten Weg weisend. *

Der Messpriester in unsrer vorangestellten Originallegende, und

der epische Held Parzival, bedichtet 1203 durch den fränkischen
Ritter Wolfram von Eschenbach, sind zwei nächstverwandte

Gottesgrübler und werden auf ganz gleiche Weise durch die vor ihren

Augen sich wandelnde Wunderhostie über das von ihnen bezweifelte

Mysterium belehrt. Beide gelten anfänglich als reine Dümmlinge
und Thoren, die, sobald sie aus jugendlicher Dumpfheit aufwachen,
dem Zweifel verfallen und an Gott irre werden. Beide kehren wieder

zum Glauben zurück, geleitet durch dasselbe Symbol der materiellen

Hostie, die dorten in der hl. Gralfchüssel, hier im Messkelche

liegend, sich zu allem Gedenkbaren umgestaltet, zu einem für jeden
Menschen anders Sichtbaren, zu jeder in der gläubigen Vorstellungsweise

einheimischen Einzelheit. Schließlich legen dann beide
demselben substantiellen Zeichen dieselbe Immaterialität, dieselbe Idee

bei: Der Gottheit Menschwerdung im Brode, eine Einzeloffenbarung
des Daseinsgeheimnisses.

So ganz nahe liegt unsrer einfachen Legende der Inhalt des

großen Sagenkreises vom heiligen Gral, und zwar mit geschichtlich

gutem Grunde. Denn seit dem 12. Jahrhundert war die

Gralschüssel, nachdem sie bei Erstürmung Cäsareas 1101 durch die

Kreuzfahrer erbeutet worden, in der Hauptkirche zu Genua

aufbewahrt und da hoch verehrt; seit dem 13. Jahrhundert war der

von Parzival entdeckte Gral ein deutsches Ritter-Epos; und schon

seit dem Jahre 1336 war auch die französische Schrift von Manessier,

worin die Grals-Erzählungen von Troyes inhaltlich zusammengefaßt
und weiter ergänzt waren, bereits verdeutscht. (Uhland, in Schreibers

*) Cronica von dem hochw. u. löbl. heiltumb auf dem hl. berg Andechs
in Obern Baiern, anno MDLXXII aufgezählt. Panzer, Beitr. z. Myth. I.
(1848), no. 43.

Kurze Beschreib, der wunderbarlichen hl. 3 Hostien auf dem Berge
Andechs etc. Ein Wallfahrtsbüchlein, o. J.

L. M. Eisenschmid, Gymnas.-Prof. zu Schweinfurt, Das röm. kathol.
Meßbuch etc., geprüft u. gewürdigt. Neustadt a/d. Orla 1829. S. 252 ff.

A. Schöppner, Baier. Sagenbuch (1853) III, S. 216. — Martin v. Cochem,
Lehrreich. History- u. Excmpel-Buch, Augl'purg u. Dillingen (1699) III, p. 527.

Sanctorale, d. i. 170 Predigten durch den Kapuziner-Pater Fr. Proco-
piura. Salzburg 1666, 4°, S. 418.



53

Taschenb. f. Gesch. u. Alterth. in Süddeutschland II, 259.) Auf
diesem dreifachen Wege also war einem süddeutschen Mönche von
1350 der Gralstoff zugänglich, abgerechnet die hiebei mit einschlägigen

religiösen Meinungen der damals so zahlreichen kirchlichen

Sekten, bezüglich des Geheimnisses der Suhstanzenverwandlungs-
Lehre. Jedoch unter wohlerwogner Selbstbeschränkung verlassen

wir diese reizende Nebenseite der Betrachtung und wenden uns der

Hauptsache zu, dem Sagenkreis vom Blutenden Brode.
Das ganze Alterthum war des Glaubens, seine frühesten Opfer-

brode seien entstanden als Stellvertreter und Ersatzmittel der Thier-
und Menschenopfer und hätten demgemäß von letzteren theils den

Namen, theils die Form und Farbe entlehnt. Die auf diese Meinung

bezüglichen antiken Quellenstellen hat Lobeck im Aglaophamus II,
1079 ff. reichlich gesammelt. Unserm vorliegenden Zwecke genügen
schon etliche wenige Beispiele über solcherlei antike Weihbrode,
welche puppen- und kinderförmig gebacken wurden. „Bei den

Opfern, sagt Servius (Aen. II, 116), wird oft der Schein für
Wirklichkeit genommen; werden daher schwer zu beschaffende Thiere

zum Opfer erfordert, so formt man dieselben von Brod oder Wachs,
und bringt die Bildchen dar." Römischer Brauch war es, am Feste

der Compitalischen Laren Puppen an Kreuzwegen aufzuhängen (Ma-
crob. Sat. I, 7); oder Binsenmänner, statt wirklicher Männer, von
der Tiberbrücke hinabzustürzen (Ovid. Fast. V, 621), und den

Jupiter mit Zwiebel- und Mohnköpfen abzufinden. Von den römischen
Gebildkuchen in Männchen- und Kinderform, welche bei Festus

maniae und maniolae heißen, sagt Makrobius (I, 7. 8), sie seien

zum Gedächtniß derjenigen Knabenopfer gebacken, die man unter
Tarquinius Superbus der Mania dargebracht habe, der Göttermutter
der Laren. Nach Abschaffung der Menschenopfer unter Junius Brutus
habe man solcherlei Kinderfigürchen geteigt und sie in der Kinderstube

als ein Schreckmittel für Unfolgsame aufgehängt. Dies waren
jene bei Cicero (Attic. VI, 1) genannten plangunculae, d. i. Prügelbuben,

weil man solchen Puppen die Schläge androhte oder scherzweise

gab, die den Unartigen galten. Ja die schlecht bestellte röm.

Etymologie bei Varrò (de lingua lat. IV, 30) und bei Arnobius

(VII, c. 8) leitet sogar das Wort panis (anstatt von pavere, pa-
vinis) vom Namen Pan ab, in dem Fehlschlüsse, das alltägliche



54

Speisebrod habe seinen Namen erst durch jene Pan- oder Panisken-

förmigen Brodmännchen empfangen. Auch die Opferbrode der Juden

waren Stellvertreter der blutigen Opfer gewesen und trugen darum
noch die rothe Farbe an sich, „die Seele des Fleisches" (3. Mos.

17, 11 ; 1. Mos. 9, 4); und so werden dieselben, nebst den andern

jüdisch-gottesdienstlichen Üblichkeiten, auch auf die ersten
Christengemeinden übergegangen sein. Aber wie schlimm wurde nun diesen

letzteren ihr in gemeinsamer Andacht gepflogenes Essen der
geweihten Kuchen alsbald ausgelegt. Der Römer, unter dem sie sich

niedergelassen, sah in ihnen ohnedies nur die abgefallene Sekte des

ihm so höchst verächtlichen JudenVolkes; Tacitus, Annal. 15, 44;
ihr Geheimdienst stempelte sie ihm zu staatsgefährlichen Menschenfeinden,

und als er nun gar mit angesehen haben wollte, wie sie

beim Gottesdienste einen Knaben mit Mehl bestreuten, ersteckten,
„alsdann zerrissen und stückweise unter sich verzehrten", denun-

zirte er sie der Polizei als infantieidae. Einem so greulichen Falle
begegnet man in der Schrift „Octavius", einem christlich-heidnischen

Dialog, verfaßt von M. Minucius Felix. Dieser römische Sachwalter,
der genanntes Buch noch vor der zweiten Apologie des Justinus
erscheinen ließ, also vor dem Jahre 166 (C. Rören, Programm der

Rheinpreuß. Ritterakademie Bedburg, 1859), entwickelt darin, Kap. 9,

eines jener Konversationsgespräche über Christenthum und Heiden-

thuin, wie sie damals in den gebildeten Kreisen Roms häufig mögen

geführt worden sein. Er läßt den Heiden Caecilius Natalis gegen
die christliche Brüderschaft als gegen eine Konspiration sprechen,
welche unter dem Deckmantel heiliger Bräuche die abscheulichsten

Verbrechen begehe. Die Feier ihres christlichen Abendmahls läuft
darauf hinaus — sagt er — daß die Versammlung ein armes kleines

Kind mit Mehl überwirft, absticht, sein Blut leckt, den Körper
gliederweise vertheilt und verzehrt. *

Aber sogar die Christen selbst in ihren gegenseitigen Dognien-

kämpfen nahmen sodann diese Verleumdung auf. Philastrus von

* Jam de initiandis tiruneulis fabula iam detestanda quam nota e*t.
Infinis faire conteclus, ut deeipiat incautos, apponitur ei, qui sacris imbnittir,
¦is infans a iirunculo farris superficie, quasi ad innoxios ictus provocato,
caecis occultisque vulneribua oceiditur : hujus (proli nefas) sitienter sangitinem
lambunt: hujus certatim membra dispertiunt: hac feederantur hostia: hoc
conscientia sceleris ad silentium mutuum pignorantur. Haec sacro sacrilegi-is
omnibus tetriora. Vergi, hiezu noch cup. 28 und 30.



Brescia, f nach 381, erwähnt in seinem Buche adversus hccreses

neben vielerlei ketzerischen Sekten auch der Kataphryger oder

Montanisten, wie man sie nach ihrem Stifter Montanus benannte,
und beschuldigt sie des infanticidium's, welches sie in ihrer phry-
gischen Tempelstadt Pepuzaalle Ostern begehen: „ubi et mysterium
Cynicorum et infantis execranda celebratur impietas; dicunt enim eos

de infantis sanguine in pascha miscere in säum sacriftcium suisqae ita

ubique emittere p>erni-ciosis et falsis scitelidibits." A. Hilgenfeld, Die

Ketzergesch. d. Urchristenth. (1884) S. 572 u. 630. Gegen diesen

Vorwurf erhebt sich sodann der karthagische Presbyter Tertullianus in
seiner Schrift de pitdicitia, indem er ausdrücklich hervorhebt, daß

gerade die angeschuldigten Montanisten ja den Mord und Götzendienst
als Todsünde betrachten : in einer andern, nicht mehr erhaltnen Schrift
nennt er das Ganze ein Märchen (asserens, falsa esse de sanguine

infantis), Hilgenfeld 1. c, S. 561 u. 573; und in seinem Apolog.
advers. gentes, c. 7 u. 8, deutet er auf dasselbe blinde Gerücht

hin, das schon von Hérodote Zeit bis auf Catilina fortgedauert
habe und dessen namenloser Urheber ganz unmöglich je zu
entdecken gewesen sei. Allein die barbarische Kirchensprache, von

unglücklich gewählten Metaphern strotzend, und die fortdauernde
kirchliche Verwendung jenes in Knabenform gebacknen Abendmahl-
brodes verhalfen dem Märchen zur weitern Verbreitung. Die Kirche
selbst gab dem Abendmahl die Bezeichnung sacramentum
infanticida, mit verwandtem Tropus wird Christus in den Hymnen als

puer redemptor angerufen, und ebenso heißt es in der Constantino-

politan. Liturgie, mit fühlbarer Verklausulirung: „der Sohn des

Vaters ist überall zerstückt, aber unvermindert: er wird überall

gegessen, aber nicht verzehrt." Adolf Bastian, Der Mensch in d.

Geschichte III, 156. 160. Und noch sehr spät hat alsdann die

Kirche ähnliche ausgeartete Lehren ihrer sogenannten Bluttheologen
zu bekämpfen gehabt. Darum ist der hl. Kirchenlehrer Thomas und

nach ihm der Kardinal Turrecremata der Meinung gewesen, das

sogen. Heilige Blut, welches in einigen Kirchen als dasjenige Christi

vorgezeigt wird, sei keineswegs ein Theil des vom Crucifixus während

der Passion vergossnen ; denn was immer zur Natur des menschlichen

Leibes gehört, das sei ganz in dem Leibe des vom Tode

Auferstandnen vorhanden gewesen und also auch mit ihm gen



56

Himmel gefahren. Mithin könne jenes kirchlich vorgezeigte hl. Blut
nur aus solchen geheiligten Opferbroden und Bildnissen Christi
herstammen, aus denen bei Mißhandlungen bisweilen wunderbarer Weise

Blut geflossen ist. Gerbert, Iter Alemann. (1773), 241.
Der Kapuzinerpater Fr. Prokopius giebt in seinem Sanctorale,

einem mit kaiserlicher und bischöflicher Approbation 1666 erschienenen

Predigtbuche, S. 58 nachfolgende Erklärung ab: „Man muß

wissen, daß es kein Glaubensartikel und man nicht schuldig zu

glauben ist, diese oder jene kirchlich vorgewiesnen Heiligthümer
seien wirklich diejenigen, für welche man sie örtlich ausgiebt. In
Italien hat man mir mit größter Reverenz und Ehrerbietigkeit, mit
absonderlichen Ceremonien, mit angezündeten Lichtern und

angelegten Chorröcken gezeigt, daß dies das wahre, natürliche Blut
Christi solle sein ; und auch Makeln von seinem Blute auf einem in Gold

gefaßten Corporate zu Orvieto. Ich hab es allerdings andächtiglich
geglaubt. Wenn ich es aber nicht geglaubt hätte, so wäre mirs
darum keine Sünde gewesen, und ich wäre dennoch gut katholisch."

Sehen wir uns nach den verwandten Vorgängen in deutschen

Landen um. Das Kirchenconzil zu Liftinœ (Lestines, unweit dem

Städtchen Binche im Hennegau), abgehalten am 1. März 743 oder

745, unter des Bonifacius Vorsitz und Karlmanns Oberhoheit, ver-
urtheilt im „Indiculus superstitionum et paganiarum" dreißig
Volksbräuche als altheidnische oder ketzerische, unter denen der 26.
Artikel betitelt ist: De simulacro de conspersa farina, d. h. von dem

Götzenbilde aus Mehlteig. Pertz, Monumenta III, 19. Es ist damit
dem Heiden verboten, sein Fest- und Tempelbrod, zur Ehre der

Götter und in deren Form fernerhin zu kneten. Was man aber

hiemit dem Glauben und Brauch des Heiden unter Androhung
schwerer Leibesftrafen äußerlich benahm, das übertrug derselbe
alsdann auf den von ihm mitangeschauten Christenbrauch, und eine

ganz ähnliche Meinung wie die von M. Felix über das christliche
Abendmahlsbrod geäußerte, findet sich hernach unter den nord-

albingischen Sachsen und den Skandinaviern verbreitet. Doch um
hierin deutlich sehen zu können, muß man vorerst wissen, wie und

in welcher Form die altdeutsche Kirche ihren Gesammtbedarf an

geweihtem Brode buk, und diese Vorfrage ist beantwortet, wenn

man weiß, wie sich gleichzeitig ein im Marsch begriffenes deutsches



57

Heer seine tägliche Brodration verschaffte. Die schwedische Chronik
des Olaus Magnus, verdeutscht ums J. 1560, fol., berichtet lib. 9,

cap. 13, über die Bereitungsweise des nordischen Aschenbrodes.

Die Reiterheere, sagt Olaus, haben stets ihren Mehlsack hinter sich

am Sattel aufgepackt sammt einer Eisenplatte, die ihnen zur Tartsche

und zugleich zum Brodbacken dient. Beim Lagern kneten sie das

Mehl in Baumrinden, erhitzen den Boden durch Feuer, kehren ihn
wieder rein um den Teig darauf zu breiten, lassen diesen unter
der Asche ausbacken und bringen so in kurzer Zeit viel tausend

Brode fertig. — In nicht viel anderer Weise konnte der jeweilige
Bedarf an Abendmahlsbrod für einen ganzen Bezirk oder dessen

Kirchgemeinde beschafft werden. Jeder Kirchgänger empfieng die ihm
vorbestimmte Mundportion, von Hostien war dabei noch keine Rede.

Der strenggläubige und antikaiserliche Predigerordensmönch Heinrich

von Nördlingen, f um 1351, nennt Christi Abendmahlsbrod

den ascherkuchen seins heutigen lichnams (Strauch: Margaretha
Ebner und Heinrich v. Nördl., S. 262, Zeile 54); er spricht also

aus ganz ähnlichen Anschauungen und Bräuchen wie der Psalmist,
der 102, 9 von seiner eignen Verlassenheit sagt: „Statt des

Aschenkuchens hab' ich nichts als die Backasche gegessen." Das bei

der altchristlichen Abendmahlsfeier benutzte Brod war ein vom
Bäcker oft in Form eines Reifens oder Kranzes gebacknes größeres

Brod und wurde stückweise vertheilt. Ein Wandgemälde in der

Katakombe S. Lucina zu Rom stellt das Altarsakrament dar als

ein Glasgefäß mit rothem Wein und als ein Körbchen mit sechs

aschenfarbnen Broden. Acht solche brodgefüllte Körbe bezeichnen

abbildlich das Abendmahl auf einem im Kircherschen Museum zu

Rom aufbewahrten Sarkophag-Relief. Karl Rönneke, kaiserlicher

Botschaftsprediger: Roms christi. Katakomben. Lpzg. 1886, S. 47

und 63. Daß sich die römische Kirche bis ins neunte Jahrhundert
keiner Oblaten, sondern des gesäuerten Brodes zur kirchlichen
Kommunion bediente, hat der Jésuite Sirmond in seiner Historia
pœnitentiœ publicce, Paris 1651, im Anhang de Azymo, unwiderleglich

dargethan. Wiewohl er darüber sehr übel angesehen und

kirchlich verschrieen wurde, so stimmte doch selbst der Kardinal
Bona ihm bei und bestätigte dies in seinem großen Werk Rer.

Liturgicar. lib. I, c. 23. Antwerp. 1677. 4°. Auch ihn traf heftiger



58

kirchlicher Tadel, aber nun trat der berühmte Mabillon ebenso dem

Kardinal bei in der Dissertation de parte eucharistico azymo et

fermentato, welche in dessen Analectis steht. Philipp Marheineke,
Das Brod im hl. Abendmahle. Berlin 1817, S. 8. Dem Berichte
des Honorius von Autun zufolge, der im XL Jahrhundert lebte,
erhielt erst in dieser Zeit das christliche Abendmahlsbrod die Form
der Hostien oder der Denarien, weil, wie er beifügt, das Volk nun
nicht mehr allzeit mit dem Priester kommunizire. Letzteres heißt
also doch wohl: weil man ein schon altbacken gewordnes Speise-
brod alsdann nicht mehr hätte brechen, nicht mehr zur Ausfpen-
dung hätte brauchen können, wenn die Kommunion des Volkes
stattfinden sollte. Jos. Marzohl, Liturgia sacra (Luzern 1835) II,
156. Während König Ludwig der Deutsche seine Weihnachten 873

zu Frankfurt feiert, wird das dorten verabreichte Abendmahl
baccella genannt, also wiederum die Mundportion, der Bissen. Frankfurter

Archiv 1839, Heft 2, 29. Es hat dasselbe sogar die Form

unsrer jetzigen Salz-Wecke (man nennt sie landschaftlich noch

Heidenwecke), und wird so den Kommunikanten ausgetheilt auf
einem deutschen Gemälde aus dem 12. Jahrh., das aus dem Besitze
des zu Meersburg verstorbnen Frhn. Jos. v. Laßberg in die fürstliche

Sammlung zu Donaueschingen übergegangen ist. Grieshaber,
Altd. Predigten II, p. XXXII. Auch die griechische Kirche buk
ihren Bedarf kuchenförmig in einem flachen, doppelt sich zuschlagenden

Eisenmodell (ferramentum characteratum), welchem auf den

Innenflächen Figuren eingegraben waren. Nach eben dieser Methode

wurden ums Jahr 1000 im Kloster zu St. Gallen die Offleten (ob-

latae) gebacken (Ekkehardus VI., Benedictiones ad mensas, in den

Zürch. Antiq. Mittheill. III, 100), und ebenso werden noch in
Niederdeutschland die dort vielbegehrten Eisenkuchen fortgebacken.
Mit den religiösen Darbringungen, oblationes genannt, verband man

zugleich den Begriff von Opfern (oblatum, von offerre, woraus das

deutsche Wort Opfer), und eben hievon erhielt das Abendmahlsbrod
die beiden Namen Oblaten und Hostie (von hostia, das Schlacht-

opfer).
Solcherlei Formbrode waren es, die den deutschen Heiden ver-

anlaßten, das christliche Konimunionsbrod für einen Mann, und den

Kommunikanten für einen Mannesser anzusehen. Hierüber einige



59

Beispiele. Im mhd. Gedichte Der Littower, von Schondoch (14.
Jahrhundert; Ausg. von J. v. Laßberg, Constanz 1826) sendet der

Fürst der heidnischen Litauer einen Kundschafter nach Thorn ins

Lager der Deutschordens-Ritter, mit denen er im Kriege begriffen
ist. Hier ist der Litauer Augenzeuge der Kommunion und meint

zu sehen, daß jeder der Ritter einen starken Mann zu verzehren

erhält. Er gesteht hierauf dem Priester, es sei ihm nun wohl-

begreiflich, daß, so oft ein Preuße niedergemacht werde, gleich ein

anderer für ihn dastehe, und bittet, der Priester möge ihm doch

auch vier solche Männer in den Mund schieben (Vers 227):
ich such, daz /Iu nicht unterlieszt
und wie so küniich du da stieszt
einen mann in iedrn bruder.
schieb in mich auch der manner vier!

Von dem Wallfahrtsberge Hülfensberg im Eichsfelde, fünf
Meilen von Göttingen, erzählt das gemeine Volk noch, daß hier

Karls des Großen Heer, zur Schlacht gegen die Sachsen anrückend,
das Abendmahl durch Bonifacius ausgetheilt erhalten habe. Indessen

sahen die feindlichen Heiden von ferne zu und sprachen: Wie
können wir gewinnen! Bonifacius steckt in jeden Mann noch einen!

Aug. Ludw. Schlözer, Briefwechsel. Göttingen 1780, III, 359.

Albert Crantz, Sächsische Chronik II, Kap. 23, berichtet, wie der

Sachsenherzog Widekind, nachdem er sich mit Kaiser Karl verglichen
hatte, zu Ostern 785 über die Weser fährt und verkleidet das Heerlager

der Franken besucht, welche eben die österliche Kommunion

begehen. Er gewahrt dabei, daß ihrer Jedem durch den Priester
ein Kindlein in den Mund gesteckt wird, sieht es in jeden Mund

eingehen, aber aus keinem wieder herauskommen. Bolland. A. SS.

torn. I, ad diem VII. Jan., in vita Widekindi. Als Ballade
bedichtet von Platen, Gesamm. Werke in Einem Band 1843, S. 33-

Als der Bekehrer Sanct Sigfried in Schweden die erste Messe las,

meldete ein heidnischer Zuschauer dem Schwedenkönige: Sigfried
nahm vom weißgedeckten Tische ein weißes dünnes Brod und hob

es murmelnd empor; da schien es mir, als ob er ein Knäblein
mitaufhebe, das den Mann anlächelte. Afzelius, Schwcd. Sag. II, 67.
Wenn der Klosterbruder Peter, der i. J. 1231 zu Mecheln lebte,
beim Messelesen die Hostie erhob. so riefen ihm die Kinder zu :

Mann, haltet das Kind fest denn sie sahen, wie er da ein kleines



60

Kind an der Zehe festhielt ; und wenn er die Kommunion nahm, so

sprachen sie: der Mann ißt Kinder. Chronyke van Mecheln, door

Remmarus Valerius. J. W. Wolf, Niederländ. Sag., no. 153.

Hoffentlich wird man den Einwurf, dies seien ja nur Sagen,

für sich behalten. Denn was sie vorerst hier sollen, das beweisen

sie handgreiflich, daß nemlich in der altdeutschen Kirche ganz
beträchtlich viel und mit unverstelltem Appetit gegessen worden ist.
Warum? Weil man, um die örtliche Kirche zu erreichen, sich oft
auf einen weiten Marsch oder Ritt begeben mußte. Der geistige

Hunger konnte hier eben so wenig ohne den leiblichen bleiben, wie

damals als der Heiland die Fünftausend auszuspeisen hatte. Darum

wird von der deutschen Sprache das kirchliche Abendmahl unbeanstandet

eine Mahlzeit genannt ; in einer altdeutschen Predigt aus
dem 12. Jahrhundert heißt dasselbe merot, aus lateinisch merendai

Vesperbrod (W. Wackernagel, Leseb. I4, S. 319); Meister Eckart,
predigt: nach dem abentezzen, do der herre das sacrament sins
Hchames stifte. (Pfeiffer, Deutsche Mystiker II, p. 354); in einer
andern Predigt wird coena domini verdeutscht ze nachtmuase,
und noch Luther sagt: „die Wort sind das Sakrament, so Christus

gesprochen hat im Abendessen." Grimm Wörterb. I, 23. 25.
Fragen aber die Bezweifler der Sage nun noch weiter um den wahren
faktischen Grund der blutenden Hostie oder des blutenden Brodes,

so sollen sie zugleich zur warnenden Belehrung gerade auf die Volkssage

selbst zurück verwiesen sein. Denn diese erfahrne Altermutter,
die man sonst mit dem Spottnamen Aberglauben abfertigt, giebt
bereits Ursache und Wirkung über einen geheimnißvoll scheinenden

Vorgang richtig an, während derselbe jetzt erst von der jüngsten
Naturforschung erkannt worden ist. Wenn man das Vorbrod, sagt
der bairische Bauer, aus dem Ofen nimmt, bevor es recht gar
gebacken ist, so blutet's beim Anschnitt, und dies bedeutet
alsdann große Hungersnoth. Schöppner, Baier. Sagenb., no. 882.

Und eben solcherlei röthliche Wärzchen, mit denen sich die Speise

im Zersetzungsprozesse wie mit Blut überzieht, heißen in unsrer
oberdeutschen Mundart „Speisenblut". Urkundio (Solothurn

1857), S. 520. Das Auge des Volkes sah also hier beobachtend

in ein Geheimniß hinein, das man nach kirchlicher Lehre zu den

Wundern zählte und frommgläubig verehrte ; die Bauernpraxis aber



61

widersprach und behielt Recht, denn wie Göthe sagt (Bd. 49, S. 47),

sind Geheimnisse noch keine Wunder. Der Geschichte- und

der Naturforschung ist es endlich gelungen nachzuweisen, daß und

warum die heftigsten Pestjahre zusammenfielen mit den heftigsten
Ketzer-, Juden- und Hexenverfolgungen, und ebenso die anhaltendsten

Hungerjahre mit den zahlreichsten Hostien-Mirakeln. Der Grund

lag im Mißwachs der Cerealien bei schlechten Verkehrsmitteln und

bei der hiedurch bedingten Unmöglichkeit eines weithin gehenden

Getreidetransportes. Eine nasse Jahreswitterung orgiebt ein Fruchtkorn

von überschüssigem Wassergehalt und also auch ein Brod, das

sich bald mit Schimmel und Pilz überdeckt. Unausgereifte, gehaltlose

Nahrungsmittel sind darum sowohl die Vorboten als auch die

besondern Verbreiter allgemeiner Seuchen. Wird dem Weizenbrod

Kuhweizenmehl (Melampyrum), oder Ackerkleesamen beigemischt, so

backt es sich roth; wird Mutterkornmehl (Seeale cornutum) in

Roggenbrod verbacken, so zeigt dieses violetgefärbte Pünktchen.

Zu den gefährlichsten Krankheits-Erregern und Ansteckungsträgern
zählt man heute die durch bakteriologische Forschung ermittelte
Monas prodigiosa, ein Pilz, der überall in der feuchten Luft der

Keller, Küchen, Sakristeien etc. ein zur Fortpflanzung passendes

Klima findet und die hier liegenden Vorräthe mit einer dickenden

scharlachrothen Flüssigkeit überzieht. Aus den heute beobachteten

Wirkungen dieses Pilzes läßt sich erst das von Livius aus der
altrömischen Geschichte erzählte Einzelfaktum richtig deuten ; denn als

dasselbe Bakterium i. J. 332 v. Chr. gleichzeitig mit der Pest in
Rom auftrat, kostete dies damals 170 armen Matronen das Leben,
welche man als zauberische Brodbeckerinnen hinrichtete.

Wir müssen aber nun derjenigen Periode geschichtlich näher

treten, in welcher unsre vorstehende Legende spielt. Eilf kleine

Hostien, zusammen unter dem Kristall einer Monstranz verschlossen,
werden in der Grabkirche der niederbaierischen Stadt Deggendorf
aufbewahrt und dorten bei den jährl. Prozessionen umhergetragen.
Es sind diejenigen, welche i. J. 1337 durch eine von der dortigen
Judenschaft bestochene Christenfrau nach und nach aus der Kirche
entwendet und der Synagoge verkauft worden sein sollen, und dienen

daselbst zum Beweise von der wahrhaften, leiblichen Gegenwart
Christi im Altarsakramente. Denn so oftmal die Juden diese Hostien



62

durchstachen, zerhämmerten, in den Backofen und in den Brunnen
warfen, zuletzt fraßen, verwandelten sich dieselben in eben so viele
lebendige Kindlein, welche bluteten, lächelten, wieder Hostiengestalt
annahmen und sich schließlich in die Hand eines neugeweihten
Priesters niederlegten. Darauf am St. Michaelstag gleichen Jahres
wurden sämmtliche Deggendorfer Juden überfallen und zusammen
erschlagen, und der nachmalige Papst Innocenz VI. ertheilte selbiger
Grabkirche vollkommnen Ablaß. Unser bekannter Ethnologe Dr.
L. Steub hat in den „ Altbaierischen Culturbildern" (1869) den Juden-
mord zu Deggendorf auf S. 21 —146 aus den Quellen beschrieben.
Sechzehn verschiedene Hostiensagen und noch dazu zwölf
antisemitische Judensagen enthält Schöppners Baier. Sagenbuch.

Von dem aargauer Städtchen Zofingen aus war zur Pestzeit
1347 der Lärmen ergangen, die dortige Judenschaft habe die
Ortsbrunnen vergiftet, und die in den Zisternen daselbst angeblich
aufgefundenen Giftsäcklein wurden rings den Magistraten der
oberrheinischen Städte überschickt. Daraufhin verbrannte Basel alle
seine Juden auf einen Tag (Basl.-Neujahrs-Bl. 1837, 10); Straßburg
metzelte 2000 ebenso auf einen Tag nieder (Urk. bei Lünig IV,
Abth. 1, 573), und die Mainzer, schreibt Nauclerus, haben ihre
Juden dermaßen geröstet, daß das Fensterblei und die Glocken in
St. Quintins Kirchthurm schmolzen (Hanhart, Schweiz. Gesch. II, 158).
„Ein grausame pestilentz wütet 1349 bey 3 jaren durch alle land.
Den Juden ward die schuld gäben, die sôltend die brunnen ver-
gifft haben, dero wurdend vil unschuldig gemartert." Schwytzer-
Chronika, aufz der großen in ein handbüchle zuosamen gezogen etc.

Durch Johansen Stumpften gestellt. Getruckt zuo Zürych bey
Christoffel Froschouer M. D. LUI, Blatt CLXII. Eben zu dieser

Pestzeit schrieb unser aargauischer Cisterziensermönch seine

vorstehende Legende von der im Altar verwahrten Hostie, welche erst

nur in ihren Rändern sich röthet und dann binnen drei Tagen so

vollständig blutfarben wird, daß sie frischem Fleische gleicht. Ein
ähnlicher Vorgang aus der Luzerniachen Nachbarschaft erklärt sich

selber als einen Vorboten der Hungersnoth und lautet also: „1446.
Ein erschröcklich bluet hat man gesächen im Creutzgang des klosters

Eberseck, kam vom himmel, volgete darauf ein thüri." Joan.

Horolanus (vulgo Hürlimann, Pfarrer zu Luzern, f 1577) : Gedächt-



63

nußwürdige Geschichten Lobi. Eidtgnoschaft, MS. in Zurlaubens

Stemmatographie Bd. 85, p. 457. — So weise, gütig und gelehrt
die brandenburgischen und sächsischen Fürsten waren, so fehlte es

doch auch unter ihrer Regierung nicht an Grausamkeiten, wenn der

allgemeine Wahn dazu aufforderte. Unter Joachim I. erschien 1510

die Monas prodigiosa in Berlin besonders auf den Oblaten in den

feuchten Gewölben der Sakristeien. Ein Kirchendieb hatte eben

damals eine Monstranz gestohlen und war geständig, zwei Hostien

daraus einem Juden verkauft zu haben. Man wurde des Letzteren
habhaft und legte ihn auf die Folter. Er bekannte, was man wollte:
daß er jene Hostien in Stücke zerschnitten, bis Blut daraus
geflossen daß er die Stücke an andere Juden weiter vertheilt habe,

u. s. w. So wurden nach und nach 70 Juden eingezogen und
gefoltert. Auch sie bekannten vor sämmtlichen Schoppen und Räthen

Berlins, daß sie Christenkinder erkauft, zerstochen und das

ausgelaufne Blut gegessen hätten ; daß sie ein Stück Hostie in einen

Matzen eingeteigt, in den Backofen geschoben, hierauf aber das

Christuskind selbst im Backofen liegen gesehen. Das Ende war,
daß man 38 verbrannte und die gesammte Judenschaft aus der

Mark verbannte. H. L. Fischer, Das Buch vom Aberglauben
(Hannover 1793) II, 113. Schieiden, Studien, 2. Aufl., 24.

Erinnern wir uns, dass M. Minucius Felix den frühesten
Christen Roms vorwarf, sie bedürften bei ihrem brüderschaftlich

begangenen Religionsmahle wirklichen Menschenblutes. Dieselbe

absurde Verleumdung wurde hernach von den Christen selbst den

Gnostikern aufgebürdet, traf während der Kreuzzüge die Juden,
dann die Albigenser, alsdann die Hexen, in Frankreich sogar die

Protestanten und ist schließlich abermals an den schutzlosen Juden
der slavischen und syrischen Länder hängen geblieben. Im
Nachfolgenden sollen nur solcherlei Ereignisse berührt werden, welche
bei unserer eignen, schon längeren Lebensdauer zu unserem Wissen

gelangten und durch die Journale zur allgemeinen Kunde gebracht
worden sind. In Damaskus wurden die dortigen Juden 1840
beschuldigt, sie hätten den Kapuzinerpater Thomas daselbst als das

ihnen zu ihrem Passahfeste nöthige Christenkind abgeschlachtet.
Viele Juden wurden nach und nach eingezogen und schrecklichen
Foltern unterworfen, Bastonaden gab's bis zu hundert Streichen.



64

Endlich nahm sich der reiche Menschenfreund Montefiore in London
seiner armen Glaubensgenossen an. Das Endergebniß war, daß der

französ. Konsul zu Damaskus, Graf Ratti-Menton, um sich dorten
als Beschützer der Anatolischen Kirche aufzuspielen, diese Intrigue
angesponnen und sich dazu der Habsucht des dortigen Paschas
bedient hatte. L. H. Löwenstein, Judenverfolgung zu Damaskus.

Rötelheim 1840. Die ultramontane Presse Frankreichs nahm sich

jedoch diese schmähliche Niederlage keineswegs zu Herzen. Die
beiden klerikalen Pariser Zeitungen Bien public und L'univers
verbreiteten seit 1859 eine Schauermär, welche sich damals zu Fok-
schain an der moldau-walachischen Grenze zugetragen haben sollte.

Einer Christenmutter sei ihr kleines Kind auf der Straße weggefangen,

dessen Leiche aber in einer Judenkneipe zu Fokschain
aufgefunden worden, bedeckt mit 120 Wunden, in denen Röhrchen

eingetrieben steckten zur Abzapfung des Blutes. Eine ganz ähnliche,
ebenso in's Nichts verlaufene Judengeschichte hat 1885 vor den

ungarischen Gerichten geschwebt und unsre Zeitungen bis zum Ekel

angefüllt.
Als man den nassen Weizen des Jahrgangs 1841 in den

Garnisonsbäckereien von Paris, Versailles, St. Germain u. s. w.
verwendete, zeigte sich die Brodkrume des Kommisbrodes mit
demselben rothen Staub einer mikroskopischen Vegetation bedeckt und

es gelang dem Naturforscher Gaultier de Claubly, denselben auf

gesundes Brod anzusäen. Im Jahre 1847 zog dieser Kornpilz von

Hamburg durch das nordwestliche Deutschland bis an den Rhein

und galt damals für einen Vorboten der Cholera ; und als er 1849

in den südlichen Departements Frankreichs auftrat, gewann der

Gesundheitsrath zu Bordeaux in seinen Nachforschungen das Resultat,

daß die Feuchtigkeit des Kornes und der Atmosphäre, bei einer

Temperatur von 30—40 Grad, und der Einfluß des Lichtes die

Bildung dieser Pilze vorzugsweise begünstigen. M. Chevalier,

Wörterb. der Nahrungsmittel-Verfälschung, übers, von Westrumb I,
139 ff. Während des heißen Sommers 1869 trat dasselbe Phänomen

in und um Chemnitz auf; gewisse Speisen, wie Semmel, Braten,

gekochte Kartoffel, überzogen sich in einer einzigen Nacht mit einem

blutrothen stinkenden Schleime, in welchem sich das Bacterium pro-
digiosum zu Myriaden vorfand. Internationale homöopathische



65

Presse, 1877. Heft 1, S. 32. Wir schließen mit Göthe's Wort.
Bd. 47, S. 54:

Die Forschung strebt und ringt, ermüdend nie,
Nach dem Gesetz, dem Grund Warum und Wie.

Kap. 9. Hostien sehwebend und leuchtend.

Nachfolgende Begebenheit haben wir ans dem Munde des

Minoritenbruders C. von Winterthur. Einer seiner Bekannten, ein

Weltgeistlicher, war eben auf dem Wege, mit dem Leibe des Herrn
zu einem Kranken zu gehen, und mußte an der mit trunknen
Gesellen besetzten Herberge vorüber. Da kam ein voller Zechbruder

so blindlings gegen den Priester angerannt, daß diesem die Ver-
wahrbüchse entfiel und die Hostien weit und breit sich zerstreuten :

allein statt in den Staub zu sinken, stoben sie mannshoch empor,
Sternchen gleich in der Luft flimmernd. Die Leute strömten

zusammen, staunten, sanken anbetend nieder und priesen den Erlöser.
Und der Priester sprach zu ihnen: Wenn da Einer noch an dem
Übel litte, die Wahrheit des Altarsakramentes zu bezweifeln, so

sehet, wie dessen Herzensfchwäche hier der Herr selber heilt!
Bleibet daher Alle um so fester im Glauben Hierauf sammelte er
die wunderthätigen Hostien wieder in den Speisekelch und trug
sie in Begleitung der andächtigen Gemeinde auf den Kirchenaltar
zurück.

Der denkende Leser wird hier die schonungsvolle zarte
Vorsicht und die allseitige Klugheit besonders beachtenswerth finden,
mit welcher diese kleine Erzählung angelegt und durchgeführt ist.
Sie erweist an einer übernatürlichen Begebenheit den vollständig
probaten Satz, daß keinerlei Rohheit und Erdenschmutz vermögend
ist, das Göttliche, hier den „Leib des Herrn", wesentlich zu
verunstalten oder zu entwürdigen. Ein so vollbegründeter Gedanke
aber kann kein bloßer Einfall und Einzelfall sein, sondern mua
auch schon seine Vorgeschichte haben, und diese ist uns
überliefert durch zwei sehr alte Berichte, welche Beide das Jahr ihres
erzählten Ereignisses mit angeben. Eine Perg.-Hs. 4°. vom Jahre
1340, aus der ehemal. Wettinger Klosterbibliothek (jetzt Aargau.
Kantonsbibliothek : MS. Bibl. Wett. 7), enthält auf BI. 24 eine

Argovia XVII. 5


	Die blutende Hostie

