
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 5 (1866)

Artikel: Die Waldgräber zu Unter-Lunkhofen

Autor: Rochholz, E.L.

Kapitel: 4: Grabstreu und Brenndorn im Rosengarten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-3539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-3539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


245

Beschreibung einzelner Grabmitgaben als besonderer Cultus-
gegenstände aus dem Grabalter und dem Brermalter.

4. Grabstreu und Brenndorn im Rosengarten.

Ein Volk, das wir geschichtlich nicht zu bestimmen vermögen,
lässt sich vielleicht aus seinen religiösen Ideen näher erkennen,
in unserm Falle aus seinen Leichenbräuchen und Beliquien, die es

im Bau und in den Fundslücken seiner Grabhügel ausdrückt, je
nachdem diese dem Grabalter oder dem Brennalter angehören. Die

drei bisher abgedeckten Lunkhofner Kegelgräber haben gleich-
massig das Waldlaub bestimmter Bäume als Leichenslreue
enthalten. Dies lässt einen unter dieser Bevölkerung herrschend
gewesenen Hainkullus voraussetzen, auf welchen hin wir die

nachfolgenden drei Thesen prüfen wollen: der Tod ist ein Haingott,
der Waldbaum ein Lebensbaum, der Rosengarten eine Leichen-
brandstatt.

Ueberblicken wir aber vorher noch einmal den zurückgelegten
Weg, weil sich dadurch auch das Ziel verdeutlicht.

Der urkundliche Ortsname Lunkhofen reicht bis ins neunte

Jahrhundert, die kirchliche Ortsgeschichte bis ins achte zurück,
die Ortssagc gehl sogar bis ins fünfte, in so ferne sie sich des

Waldlebens eines hier sesshafl gewesenen Volkes erinnert, unter
welchem der im Haine geborene und daselbst unter den erzählten
Umständen begrabene Alemanne gedacht werden kann. Schon aber
ist der hier gemachte Grabfund ein solcher, dass aus archäologischen

Gründen die Untersuchung unmöglich in diesem Zeiträume
der germanischen Einwanderung stehen bleiben darf. Hinter der
alemannischen Niederlassung isl das Gebiet unserer Reussthäler be-
kannterniassen vom Römer- und Keltenthum erfüllt. Doch weder
jetzt noch frülierhin ist in oder auf den Lunkhofner Grabstätten

überhaupt nur eine römische Münze, geschweige sonst ein römisches

Werkzeug gesehen worden, und somit ware man bei der

Frage über Alter und Abkunft dieser Gräber auf die vorrömische,
helvelo-gallische Periode verwiesen, über welche man hier zu
Lande bereits reiche und vielfach klare Anschauungen besitzt.
Allein auch gallische Münzen fehlen hier gänzlich; nie findet sich

eine jener Hohlmünzen, „Regenbogenschüsselchen", die von den

altgallischen Provinzen an über die Rhein- und Donauländer hin,
wo Kelten je sesshaft gewesen, überaus zahlreich angetroffen werden



246

(der Werth der im J. 1771 bei böhmisch PodmockI in einem
Kupfergeschirr erhobenen betrug 80,000 Gulden. Keferstein Kelt. Alterth.
I, 124). Auch aus physiologischen Gründen darf unsere
Untersuchung nicht bei dieser Periode stehen bleiben, weil das Mass

der zu Lunkhofen erhobenen Menschenskelete und ihrer Lcibge-
rälhschaften durchaus von solcher Kleinheit ist, die Bildung ihrer
Schädel in einem solchen Missverhältnisse zum Körper- und Schädel-
mass der Keltenrace steht, dass dieselben einem noch frühem,
vorkeltischen Geschlechte beigelegt werden müssen. Woraus soll
man aber dessen Wesen und Art anders zu erforschen vermögen,
als eben aus denjenigen religiösen Begriffen, die es in den
Reliquien seiner Grabstätten niedergelegt hat. Dieser von der
komparativen Mythologie bereits mit Erfolg betretene Weg der
Untersuchung wird im Nachfolgenden eingeschlagen und dabei von dem
Bekannten auf das Verwandte, von dem schon Begriffenen auf
das Entlegenere, von dem Heute auf das Gestern zurückgeschlossen.

Der geordnete Zustand des Lunkhofner Grabfeldes ist die-

deutlichste Urkunde über den geselligen Zustand des hier bestatteten
Volkes. Der Umfang der Gräber, die nicht zu berechnende Zahl

von Leichen, deren Brandasche hier ruht, lässt auf eine dichte
Bevölkerung mit festen Wohnsitzen, auf eine lang ansässige Niederlassung

schliessen. Die ins Grab mitgegebenen Früchte, Geschirre,
Gewänder und Bronzen, unter denen nur die Waffenstücke selten
sind, verweisen auf wirtschaftlich-friedfertige Ordnung, auf cinen
vorsorglich ausgestalteten Gcmeindehaushalt. Tausendc von
gehorsamenden Händen setzt es voraus, die Erde zu diesen
Kegelgräbern bergan zu fahren, die Felslasten drauf zu thürmen, die
Steinkreise herum zu ziehen. Es bedingt, dass man bereits zu
einem Gemeinwesen zusammengetreten, zum Bedürfnisse der
Geselligkeit und des öffentlichen Lebens gekommen war, als man
diese grosse gemeinsame Ruhestatt gründete, diesen Erinnerungsort

für Sterbliches und Unsterbliches, auf dem man „zu seinen
Vätern versammelt wird." Durch die offenen Gräber dieses
Geschlechtes wollen wir in sein ehemaliges Leben hineinblicken.

Wer sich vergegenwärtigt, wie von der heuligen Volksrede
das Sterben und Begrabenwerden mit allerlei gröblich drastischen
Formeln bezeichnet wird, welche indess bei näherer Betrachtung
sich ganz naturgemäss begründet zeigen, der kann sich dadurch

um so versöhnlicher gestimmt fühlen gegen den Glauben der Vorzeit,

aus dem jene Volksredensarten herstammen. Da die Heiden-



247

grabfelder in den Waldern lagen, wie die heutigen Kirchhöfe auf
dem Westerwalde, in der Oberpfalz und am baierischen lnn immer
noch zunächst am Saume der Wälder, so wohnt folgerichtig der
persönlich gedachte Tod im Walde, heisst als dessen Eigenthümer
Holzmeier und beruft die Sterblichen dahin ab. Fast gar überall

vermag man für diesen Glauben noch eine örtliche Anknüpfung
aufzuweisen, die folgende ist neu, kurz und einheimisch. Der Geist
des Ruf-Joggeli ist in das Wäldchen Häldeli gebannt, das an der
Landesmarke von Baselland und Frickthal zwischen den Dörfern
Maisprach und Mägden liegt. Er zeigt den Leuten ihre Todesstunde

an. Wer ihn dreimal Hup! rufen hörl, dem ist nur noch
dies Jahr zu leben vergönnt. — Da mit dem Blühen und Welken
des Baumes unser Aller Geschick verläuft, so sind die Bezeichnungen

des menschlichen Sterbens häufig dem Wald- und Baum-
wuchse entnommen. Fruchtbäume, die man zur Feier von Geburt
und Hochzeit um das Wohnhaus zu pflanzen pflegt, haben, heisst

es, mit ihrem Abstehen den Tod eines Blutsverwandten zur Folge.
Wenn die Kirschen reifen, sterben die Allen; wenn der Paintbaum
im Herbste noch einmal blüht, slirbt der Hauseigentümer : „Das.
Laub thut ihm weh-, sagt man. Er muss in die Holzbirnen gehen,
muss Birnen schütteln, gilt von einem sichtbar Abserbenden, weil
die herbe Holzbirne auf den abgeärntelen frostigen Spätherbst
hinweist. Er muss die Fichte im Wachsthum unterstützen, heisst es
ebenso in Tessin, rincalzare el pino, weil der alte Kirchhof im
Walde liegt und der Ortsbürger jenen Waldboden mit der eigenen
Leiche befruchtet. Er ist zu den Vätern gegangen, heisst im

Meklenburger Sprichwort: he is bi Gott dem Herrn in'n
Ellerbrok, in den Erlenbruch. Meklenb. Jahrb. 15, 265. Die
Edda zeigt uns nun an dem Götternamen Vidar, wie der Germane
diesem allgemeinen Menschcngeschicke eine tröstliche Seite

abgewann, indem er als ein selbst Vergänglicher in der schöpferischen

Naturkraft das Unvergängliche und Göttliche erkannte und
verehrte. Der eddische Gott Vidar ist Odhins Sohn und wird der
schweigsame Ase genannt, weil er in der Einsamkeit und Stille
des Urwaldes wohnt, „ auf hoch mit Gras und Gesträuch bewachsener

Haide". Aber obschon er hier unthätig feiert, so ist er doch
der stärkste Gott nach Thorr, und die Äsen bauen auf ihn in allen
Nöthen. Denn wenn dereinst im letzten Kampfe die Götter und
selbst Odhin gefallen sein werden, dann tritt Vidar vor, setzt dem
Venriswolf den Fuss in den Unterkiefer und stösst ihm das Schwert
in's Herz. Wenn dann die neue Erde wieder aus dem Meere auf-



248

taucht, grün und schön, dann lebt auch Vidar neu auf und wohnt
auf Idafeld im neuen Asgard (Lüning's Edda 69). Dem Germanen
sind Götter und Menschen vergänglich, sammt Allem, was sie

geschaffen, unvergänglich aber ist ihm die schöpferische Naturkraft,
die Alles erhält und Alles verjüngt, diese nennt er Vidar, weil
altn. vidhr Wald heisst. Ohne diese könnte sich die Erde nicht

verjüngen, kein gestorbener Gott zurückkehren, keine neue
Entwicklung stattfinden. Der fatalistische Hebräer sagt zwar: wie der
Baum fällt, so bleibt er liegen (Pred. Salom. cap. 11, 3); ein
waldentsprossenes Götter- und Menschengeschlecht aber, wie das

germanische, durfte den Grund für seine geistige Ausdauer eben aus
der UnVergänglichkeit der Natur selbst schöpfen, mit der es sich
eins wüsste, und dieser naturalistische Glaube isl bis jetzt noch nicht

ganz erloschen. Die westfälischen Bauern des Dörfleins Genna,
zwischen Hagen und Iserlohn an der Lenne gelegen, sagen sich
einen neuen Todesfall der Beihe nach an, bis der Letzte im Dorfe
in den Wald geht und ihn der Eiche ansagt. (A. Kuhn, Westfäl.
Sag. 2, pag. 52.) Die kurzlebigen Menschen möchten es

vergessen, darum soll es der alle Wald sich merken. So schüttelt
man anderwärts beim Tode des Hausvaters den Garlenbaum und

spricht: Bäumchen, ich schüttle dich, der Herr ist todt! Die
organische Bildung der Pflanze, das Wiedergrünen und Blüthetragen
eines hundertjährigen Baumes gewährt uns die tröstliche Empfindung
von einer in allem Wechsel ausdauernden Friedfertigkeit und

Stätigkeit. Stellt uns aber der Baum sogar noch einzelne Beispiele
vor Augen von einer nicht endenden Lebensdauer oder, wie Nä-
geli sagt (Individualität der Natur, 24), eines adamitischen Alters,
so erweist es sich, dass manche Pflanzen der Zeit nach unbegrenzt
sind und nur durch zufällige Eingriffe ein Ende finden. So zwingen
sie, wie jeder Gegenstand des höchsten Alterthums, dem Menschen

Verehrung ab. Dieses so vielen Völkern einwohnende Nalurgefühl,
das in dem Rauschen von Baum und Hain die Stimme der Gottheit
zu hören ahnete und darum im Walde die ältesten Opfer- und
Grabstätten errichtete, dient uns auch als Erklärer derjenigen
Grabsymbole und Beigaben, denen wir in den Lunkhofner Waldgräbern
begegnen.

Wir handeln zuerst von dem Waldlaube, als der hier
vorgefundenen Leichenstreue.

Sennen, die auf Waldstreue und Grasschnitt angewiesen sind
und mit dem Kornschnilt nicht zu schaffen haben; Waldbauern, fern
von der Haberzeige des Dorfes, die droben in den Berg- und



249

Waldmatten den Sommer verbringen müssen; ebenso die Armen
und die Kinder der Gebirgsdörfer, sie alle pflegen noch auf dem

Laubsacke zu schlafen, sie alle haben herkömmlich noch kein
anderes Lieger- und Sterbebett als den Laubsack. Auch ist in
oberdeutschen Gegenden die Zeit erst seil den Neunzigerjahren
vorüber, dass man, statt im Holzsarge, im Hanfsacke die Leichen zu
Grabe legte, sowie ja der Volksglaube lodandrohende Gespenster
mit einem Sack erscheinen lässt, nie mit einem Sarge. Der Sack

des Klaubauf, des Schmutzli und Knechtes Ruprecht rauscht, denn

er ist mit Waldlaub angefüllt. Der aus dem Wohnhause wegzu-
bannende Geist wird vom Beschwörer in einen Sack gesteckt und

in's Dornicht hinausgetragen. Das Kindergespenst der Ledernen
Frau schaut mit Eisenzähnen aus einem (instern Hauswinkel hervor
und hat einen Ledersack. Auf einem Laubsacke pilegl der
Hauskobold im Enllebueher Bauernhause seine Nächte zu verschlafen.

Aarg. Sag. 1, pag. 295. Die Zeitmesser waren unserm mehr auf
Wunn und Weid, aber weniger auf Ackerbestellung angewiesenen
Alterthum die Laubbäume. Der Blätterfall bezeichnet in der Dichtung

die Lehensdauer, er versinnlicht in der Rechtssalzung nichl
minder die Dauer oder die Verfallfrist des Grundbesitzes. Loybere
risen von den boymen hin zuo tal, sagt Wizlau in einem

Herbstliede, die rasche Flucht der Zeit beseufzend; und noch
herzlicher Uhland am Grabe der Aeltern:

Zu meinen Füssen sinkt ein Blatt,
Der Sonne müd, des Regens satt;
Als dieses Blatl war grün und neu,
Hatt* ich noch Adlern lieb und treu.
0 wie vergänglich ist ein Laub,
Des Frühlings Kind, des Herbstes Staub!
Doch hat dies Laub, das niederbebt,
Mir so viel Liebes überlebt.

In den oberdeutschen Offnungen bezeichnet die Laubrise die

gesetzlich anberaumte Verfallszeit. Nach Glarner Recht verjährt
die Eigenthumsklage nach neun Laubrisinen (Blttmer-Heer, der
Kt. Glarus 111), nach alter Freienämter Satzung ebenso nach

zehnmaligem Blälterfall : nun jar vnd zechen louprisen, nun
louprisen vnd zechen jar. Argovia 1861, pag. 128. 133. —
Im Volksliede und in der Rechtsformel werden daher Laub und
Gras zu Zeugen angerufen, auf Laub und Gras werden Eide
abgelegt, der laublose Baum wird mit schauerlichem Nachdruck der

Galgen geheissen.



250

Diese übereinstimmenden Stellen dienen uns als Bevorwortung
von einigen Aargauer Waldsagen, die hier erst Verständniss und

Zusammenhang gewinnen, während sie, ohne die nöthige
Erläuterung gelassen,* den unvorbereiteten Menschenverstand anwidern
müssen; sie handeln nämlich von gespenstischen Laubsäcken.

Während des Einfalles der Franzosen in die Schweiz 1798
hatte ein Bauer aus dem Dorfe Veltheim, Bezirks Brugg, einst
einen französischen Offizier auf den Kamm der Gislilluh hinaufzuführen,

einpm jähen Bergrücken im dortigen Jura. Droben stürzte
er den Landesfeind unversehens über die Felsen in die Tiefe hinab.

Die Sache kam heraus, der Bauer wurde festgenommen und
im Schlosse Wildenstein eingelhürmt. Hier erhenkte er sich. Man
steckte seine Leiche in einen Laubsack, schleifte sie auf den Velt-
heimer Schachen am Aarufer hinab und grub sie da in ein Loch.
So oft nun der Mond voll ist, kommt ein angefüllter schwarzer
Sack den untern Schlossrain von Wildenstein her bis in den Aar-
schachen gerollt und versinkt dorten in dem bestimmten Loche.
(Mittheil, von Stud. Erwin Haller aus Veltheim.)

Im Walde zwischen den Frickthaler Dörfern Wallbach und
Zeiningen geht ein alter, wenig besuchter Pfad, das Finslergässchen.
Dorten soll es begegnen, dass sich cin grosser Sack voll Waldlaub
einem vor den Füssen herwälzt, doch wer den Muth hätte, ihn zu
öffnen, fände eben so viel Thaler, als Blätter drinnen stecken. In
diesem Gässlein trat eine unbekannte Jungfrau einst cinem
Wallbacher entgegen und bot ihm ein Besehen an. Eben diese
unerwartete Freundlichkeit brachte den Mann in Angst, er entlief, wurde
darüber ruhelos und beichtete es zuletzt seinem Pfarrer. Dieser
aber that recht ungehalten darüber, dass der Mann eine Glücksblume

verschmäht habe, mit der man zu allen vergrabenen Schätzen

gelangen kann. Aarg. Sag. 1, pag. 261.
Zwischen den Freienämter Dörfern Meienberg und Sins führt

die Kehlengasse. Ein. Laubsack von ungemeiner Grösse kommt
hier die Anhöhe herauf, selzt quer über die Gasse und gehl in
das anstossende Wäldchen hinein, ein wüstes Geheul folgt darauf.
So begegnete es einem dortigen Müller, der sich so sehr darüber

entsetzte, dass er schwer erkrankte. Nach seiner Genesung
erhielt er vom Ortspfarrer ein geheimes Schutzmittel, und seitdem er
dies mit sich trug, halte er an ähnlichen Schrecknissen nichl mehr
zu leiden. (Mittheil, von Joh. Balmer von Abtwyl.)

Es gehören diese drei kleinen Sagenfragmenle dreierlei
Landschaften an, die in Recht, Confession und Herrschaft noch vor



251

Kurzem durchaus verschieden gewesen sind, dem sonst österreichischen

Frickthal, tlem bernischen Altaargau und dem landvögtischen
Freienamte; wenn diese dreierlei Gaue gleichwohl hier in der Sage
übereinstimmen, so liegt eben hierin deren Berechtigung und
Beweiskraft. Uebereinstimmend setzen sie nämlich die Thatsache voraus,

dass man ehemals die Leichen in Laubsäcke steckte und so

begrub; sie irren abergläubisch nur darin, dass sie in dieser Be-
gräbnissvveise etwas Unehrliches und Unseliges erblicken, wess-
wegen von Erhenkten, von heulenden Geislern und von dem

dagegen einschreitenden Priester die Rede ist. Es lässt sich aber
das gerade Gegentheil erweisen: bei unehrlichen Begräbnissen blieb
der Leiche die Laubunterlage versagt, und wo gegen diesen Brauch

gehandelt wird, da folgt auch die sichtbare Ahndung nach. Auch
hierüber reden unsere Landessagen deutlich. Als man den Leichnam

des vom Teufel durch die Lüfte entführten Horcnbauers auf
dem Sommergrien auffand, einer Aarinsel bei Kirchberg, Bez.

Aarau, hielt er Laub und Reisig noch in den festgeschlossenen
Händen: eine Andeutung für die Ueberlebenden, dass und wie sie
ihn erbarmungsvoll bestalten möchten. (Aarg. Sag. 2, pag. 155.) Ob

man ihn dann auf Laub bestattete, ist nicht gesagt, wohl aber
gerade aus dem Grunde verschwiegen, weil der Horenbauer in den

Sünden der Eigensucht und Genussfucht als Zauberer hingestorben
war. Ganz derselbe Umstand wird uns mil der Erzählung
ausgedrückt, dass das Laub des Kinzwaldcs schwarz geworden sei, auf
welchem man die Leiche des bösen Kinzhalden-Joggeli auffand,
oder dass alle Bäume des Waldes Heine ihr Laub schwarz färbten,
als man dorten die Hexe von Aristau begraben wollte (ebenda 1,

185. 2, 171.)
Je grösser aber die Gewalt ist, die sich in der Erscheinung

eines Orlsgeistes zu erkennen geben soll, mit um so grösserm
Rauschen kommt die Erscheinung einher. Wenn jener Wilde Jäger
des obern Kulmer Thaies erscheint, welchen man den Lochluegen-
jäger nennt (Aarg. Sag. 1, pag. 104), so raschelt es im Walde
so heftig, dass die entweichenden Holzbauern meinen, sie mussten
mit jedem Schritte in tiefstes Waldlaub einsinken. Wenn
der Stadtgeist zu Klingnau, dorten der Schlosshund genannt, aus
dem Keller des alten Grafcnschlosses hinaus zur Siechenkapelle beim
Nachbardorfe Döttingen geht, so rauscht sein Gang dahin, wie wenn
man durch Hobelspäne bis an's Knie zu waten hätte. (Miltheil.
von Stud. Häfeli aus Klingnau.)



252

Diese Sagenreste sind hier vorausgeschickt, weil sie mit der

Bestattungsweise der Leichen in den von uns eröffneten Gräbern
übereinstimmen. Schon jene zwei kleinern Grabhügel im Bärhau,
mit deren Abdeckung im Monat Juni der Anfang gemacht worden

war, ergaben in ihren Aschenschichlen eine Lage Laubslreu, aus
der sich einige Duzend wohl erhaltene Blätter von Buche und

Hagenbuche erlesen liessen. Viel augenfälliger wurde dasselbe im
Grossen Heidenhügel, denn hier wiederholten sich die Laubschichten

je mit den neuen Asnhenschichten, ein ganzes Heftchen von
Buchen-, Hagenbuchen-, Eichen- und Espenlaub wurde gefüllt, und
man konnte daraus auf den Waldbcsland schliessen, wie er hier
vor mehr als tausend Jahren gewesen war. Hier lag eben jene
Kriegerleiche, die wegen ihrer reichhaltigen Ausstattung eine
besondere Nummer unsers Fund Verzeichnisses einnimmt, mit dem

Ellenbogen des linken Armes auf einem förmlichen Bundbüschel

von Laub, der allein manches Duzend fest in einander gerollter
Buchenblätter enthielt und das stumpfe Büschel-Ende eines gewichtigen,

etwa die Todlenbahre schmückenden Kranzes gewesen zu
sein schien. Buchecker und Eichel lagen, als symbolische Todlen-
spcise, mit dabei. Denn darin besieht eben der Grund von Heiligung
der Buche und Eiche, dass Beide Speisebäume, berhafte Bäume

sind, wie ja in allen unsern Dorfoffnungen das „Acherum" als die

Eichel- und Eckernmastung seine hervortretende Rolle spielt. Die

Sprache selbst erweist es. Der Schweizer Josua Maalef verzeichnet
in seinem Wörterbuche, Zürich 1561, das Zeitwort Buchen in der

Bedeutung von Fruchtlreiben, Grimm in seinem Wörterbuche stellt
latein. fagus (Buche) zu cpayeïp, essen. „Im Buchenwaldc,"
fährt er fort, „werden hauptsächlich die Opfer der heidnischen Zeit

begangen worden sein, die Buche gewährt das Holz zum Leichen-
brande und zur Runenlafel." Aber eben der Nährkraft wegen
benennt die Buche ganze Gaue: das luzernische Enllebuch, die
Solothurner Landschaft Bucheggberg, das würlembergische Albuch,
Buchonia oder Buchen in der Wetterau. Das Zürcher Dorf Buch

bei Stammberg am Irchel führt Namen und Wappen von jener
Blulbuche, die dorten aus dem Grabe zweier während einer
Hungersnoth verschmachteten Brüder gewachsen sein soll. So

behält der Baum einen Theil seiner religiösen Verehrung noch im

späteren Glauben bei. Die Heiligbuch oder Kreuzbuch sieht auf
dem Wege von der Sladt Luzern nach Seeburg hinaus und trägt
ein altes Marienbild, welches hier schon an dieses Baumes älterem
Vorfahr gehangen hat. (Lülolf, Fünfortische Sagen pag. 362.) Unter



253

der Buche, sagt das katholische Landvolk, hat Maria das Jesuskind

zum letztenmal gestillt, man ist daher beim Gewitter unter der
Buche sicher vor dem Blitze. In diesem Zusammenhange scheint
es zu stehen, dass die nördliche Grenzwaldung Lunkhofens beides,
Litzibuch und Blitzibuch heisst, nicht in willkürlicher, sondern in
alturkundlicher Benennung. Das Urbar des Untenvaldner Stiftes

Engelberg, welches unter Abt Berchtold zwischen 1178—1197
geschrieben worden, verzeichnet unter seinen Zinsgütern im Aargau
diesen Wald mit den beiden Nachbardörfern Obervvil und Ami :

Arni, Wilare et Blitzinbuoch. Geschichtsfreund Bd. 17, 246.

Wie es die deutsche Mythe vom Dornbusch feststellt, so muss es

sich auch mit tier Buche verhalten und diese als dem Donar
geweiht gegolten haben. Donar beherrscht den Blitz, befruchtet den

Boden, stiftet Ehen und weiht die Leichen. Darum wurde die Buche

zum Bau des Leichenholzstosses, ihr Laub zu dessen Füllung und

zur Leichenbckränzung, ihre Frucht zur Grabmitgabe verwendet.
Wir stehen in dieser vorzeitlichen Sitte von dem feinen Griechen
oder Römer keineswegs zu weit ab, der die Leiche (ties Polynikes)
auf frischgebrochenen Zweigen verbrannte (Sophokles Antigone,
Vers 1201) und die Seiten des Scheiterhaufens mit dunkeln Cy-
pressenzweigen deckt (Aen. 6, 214). Allein unsere eigene Vorzeit,

welche die noch übrigen Todtenkränze über die laue Leichen-
asche warf und den Hügel drüber wölbte, hat noch kaum einen
andern Verkündiger ihrer Siile gefunden, als eben jene stummen
Buchenblättlein auf dem Grunde eines Heidengrabes und ein paar
Schüchternheitsworte der verspäteten Volkssage.

Ueberblickt man nun die in den Lunkhofner Gräbern gewonnenen

Reste von Waldlaub und Wildfrüchten, so erhält man durch
sie einen redenden Grabkalendcr der Heiden, ein förmliches
Anniversarium oder Jahrzeitbueh, auf dessen Blättern alle Jahreszeiten

der hier erfolgten Leichenbestaltungen zu lesen sind. Die
in ihrer Vollgestalt so schön erhaltenen Blätter der grossblättrigen
Buche deuten auf ein im Sommer vollzogenes Begräbniss. Die
Haselnüsse verweisen auf den August und September; die Eicheln
und Buchnüsse auf den Oktober, die zerfetzten und macerirten
Eichenblätter auf den frostigen November. Es ist, als ob der Spruch
aus Hugos Renner (Vers 24344) auch noch für diese Ueberreste
geschrieben wäre :

Seht, als muzzen wir von hinnen alle
Scheiden nach der birn valle.



254

Doch man verlangt zu wissen, wie und unter welcherlei Vorkehr

hier die Leichen bestattet worden. Darüber werden ausser
den Grabfundstücken die dortigen Flur- und Localnamen erwünschte
Auskunft geben können.

Der Ortssage zu Folge hat jene grosse Heidenstadt, auf dem
Rücken des W'aldberges gelegen, Brenngarlen und Rosengarten
geheissen. Wir untersuchen letzleren Namen. Nicht bloss pflegt
man im alemannischen Theil der Schweiz die Kirchhöfe Rosengarten
zu nennen, sondern aus dem Verzeichniss der Aargauischen
Fundorte von Alterlhümern ", welches schon hergestellt und für
einen folgenden Band dieser Zeitschrift bestimmt ist, erhellt
unzweifelhaft, dass unsere Fluren des Namens „Rosenhübel, Rosen-

gässli, Rosengarten" solcherlei Lokale bezeichnen, auf denen
römische und vorrömische Alterlhümer sich vorlinden. Bereits die
ältesten Urkunden des Züricher Frauenmünsterstiftes, welche G.

v. Wyss in den Antiq. Mittheill. herausgegeben hat, verzeichnen
eine Schwammendinger Waldflur Rosengarten: Friedhöfe dieses
Namens mit uralten Pfarrkirchen, und gleichnamige Bauernhöfe,
deren Bodenlünd sehr frühe Ansiedelung nachweist, sind in Lütolfs
Fünfort. Sagen pag. 255 aufgezählt. In der Berner Pfarrei Seedorf
heisst ein ganzes Dörflein also. Namengebend war hier überall die

im germanischen Grabcultus gehegte Dornrose, rosa canina, an
welcher der sogen. Schlafapfel oder Schlafkunz wächst, der im
Altnordischen gleichfalls svefnthorn hiess, spina soporifera. Mit
dieser Moosrose und Dornrulhe versenkt der Eddaische Gott ganze
Völker in Todesschlummer, er steckt ihn der Brynhild unlers Haupt,
dass sie davon entschläft und zum Dornröschen verzaubert wird,
wie hievon unser bekanntestes Kindermärchen forterzählt. Unsere
Frauen legen diesen Dorn mit seiner Moosrosenknospe
fieberkranken Kindern als Beruhigungsmittel unlers Kopfkissen, und nicht
zu übersehen ist jener halbvergessene Zug aus der Winkelrieds-
sage, wonach Strut den Oedwiler Drachen nicht mit der Spitze der

Lanze, sondern mit dem daran gebundenen Dornbusch bekämpft;
er hält also den Feuerodem des Dämon mittels des magischen
Feuers des Grabstrauches von sich ab und vertilgt damit zugleich
das Unthier. Nach diesem schicksalhaften Weissdorn, Crataegus
oxyacantha, wird das Grab selbst ahd. thorn h us, der bedornte

Grabhügel, und in einer hessischen Urkunde vom J. 786 hagan-
houc, der Dornhügel benannt, er selbst depandorn, Brenndorn.
(Grimm Myth. 54, 56. — Weinhold, Todtenbeslatt. 1, 21.) Das

christliche Mittelaller kennt ihn wohl noch, entstellt aber nach



255

hövischem Geschmacke seine richtige Bedeutung und Verwendung;
dies erhellt aus Strickers Rolandslied, wo auf der Walstatt zu Ron-
ceval durch alle Leichen der gefallenen Heiden über Nacht ein

Dorn gewachsen ist, der sie an die Erde heftet, während bei dem

Haupte der Christenleichen eine Weissblume steht. In derselben

Entstellung wird in Angeln die dem Donar geweiht gewesene
Hagebutte Judasbeere genannt, denn der Teufel soll am Hagebuttenstrauch

„in den Himmel gekrochen sein", Judas soll sich daran

erhenkt haben. Müllenhoff, Schlesw. Holst. Sag. no. 479. Dagegen
heisst die Hagebutte im Kanten Schwyz um Reichenburg Herr-
gottäbeeri. Rhiner, Volksthüinl. Pftanzennamen der Waldstätte,
Schwyz 1866, pag. 39. Hier steht also die dem Dorn gewidmete
Verehrung auch jetzt noch fest, und bei jenen fein gezackten
Blättchen des Weissdorns, die wir bronzegrün in zehnfüssiger
Hügeltiefe erhoben, erinnerten sich die Leute unserer Umgebung
alsbald einer Reihe von Gebräuchen und Meinungen, die sich unter
uns an den Dorn knüpfen. Ein Stückchen Schvvarzdorn mit sich

getragen, schützt gegen Zauber und vertreibt Zahnweh; die erste
Dornblüthe ist ein Fiebermittel ; wer einen Weissdorn ausgräbt,

gräbt sich selbst sein Grab. Noch hat der Aargau zwei uralle
Sagenreiche Dornsträuche aufzuweisen : den Dornstrauch zu Ober-
kulm, der auf ausgedehnten Heidengrabslällen steht, und jenen auf
dem Birrfelde, an dessen Bestehen sogar das Geschick der ganzen
Landschaft geknüpft wird. Ueber die Beiden hat unsere
Sagensammlung besonders berichtet. Im südlichen und westlichen Schonen
kennt Nilsson (Ureinwohner Skandinaviens 1866, 34) wohl ein
Duzend Kegelgräber, auf denen der alte Dornslrauch als so heilig
gilt, dass noch vor fünfzig Jahren keine Axt ihn berühren, kein

Zweig davon gepflückt werden durfte; dass den auf solchen Hügeln
spielenden Kindern von den Eltern streng anbefohlen war, einen
.solchen Baum nicht zu berühren. Seine Eigenschaft, vom alten
Wurzelstock stets neue Sprossen aufschlössen zu lassen, gibt ihm

eine unglaublich scheinende Langlebigkeit, die aber durch jenen
Wildstrauch nun urkundlich erwiesen isl, der an der Gruftkapelle
des Doms zu Hildesheim eingemauert steht. Schon Bischof Hezilo
hat ihn im J. 1078 auf dem dortigen Kirchhof mit einer Mauer
einfriedigen lassen, während dem dieser erweislich nun älteste Strauch
in Europa erst im Sommer 1863 zwei junge Wurzelschösse
getrieben hat, deren einer damals schon zwei Fuss Höhe und an der
Wurzel einen Zoll im Durchmesser hatte. Germanischer Anzeiger
von Aufsess 1863, 343. Als A. Humboldt ihn mass (Ansichten der



256

Natur 2, 117), war er 25 Fuss hoch und etwa in 30 Fuss Weite
an der Aussenwand der östlichen Gruftkirche ausgebreitet. *<)

Der Dornslrauch war dem die Leichen weihenden Gotte Donar
geheiligt und trägt auch dessen Namen, da wir urkundlich wissen,
wie z. B. das bernische Donnersbühl zugleich Dornbühl, und das

bairische Dornstein zugleich Tonerstain geheissen hat (Aargau.
Histor. Taschenb. 1862, 170. Quitzmann, Baiwaren 53); auch
die Moosrose wird Donnerrose genannt. Als Feuerbusch, bald
selbst magisch brennend, bald Blitze abwehrend, hat er Hebräern
und Bömern gegolten. Man darf ihn nicht propfen, sagt Plinius
(NG. XV, cap. 17), weil sich alsdann die Blitze nicht leicht davon

wegbeten lassen; denn so manche Sorten darauf gepflanzt sind, so
viele Blitze sollen auch mit einem Schlage darauf hernieder fahren.
Christlich gewendet, heisst dies in Birlingers Schwab. Sag. no. 308 :

Beim stärksten Gewitter kann man sich gut unter einem Dornstrauch
verkriechen, da von ihm Christi Dornenkrone genommen ist. Aus
Tacitus Germ. cap. 27 weiss man, dass die Germanen die Leichen
mit rituell vorausbestimmten Holzarten verbrannten, certis lignis.
Der Lunkhofner Grabfund ergiebt nun, dass dazu Eiche und Buche,
die berhaften Bäume, gehört haben und dass sie angezündet wurden
mittels des Dornstrauches.

Den Hergang bei Aufrichtung, Ausrüstung und Einäscherung
des Leichenholzstosses, die Mächtigkeit der Flammen, die Zuthaten
an Erzgerälhen, Kleidern, Decken, Kränzen, Fruchtkörben und
Schmuckkästchen ; ferner die vom Schritte des Leichengefolges
ebengelretene Erde der Grabschichte; das Hereinschleudern von
Urnenscherben, Feuerbränden, glühend gemachten Lehmkugeln und

Steinkugeln : alles dieses hat uns der Lunkhofner Grabhügel in

zehnerlei Brandschichlen vors Auge gestellt, und nichts mangelt
mehr als eine diese Einzelheiten vereinbarende glaubwürdige
Erzählung. Doch wir besitzen sie in den Eddischen Liedstrophen
von Sigurdhs Leichenbrande. Der Holzstoss ist bereits auf einem

Berggipfel errichtet, so hochgethürmt und breit, dass er deshalb

Saal, Halle und Burg heisst; und Brynhild, die sich mit des Freundes
Leiche zu verbrennen beschlossen hat, verordnet also, Sigurdhar-
quidha 3, 62:

*) Bei den Neuseeländern wird ein uralter Baum verehrt, der am Nordkap
ihrer Nordinsel in einer Klippe steht, wohin man den Eingang in das Todten-
reich versetzt. Die Aeste, die der Baum in die Erde senkt, sind die Leiter
für die Todten, und man fürchtet, der Weg ins Jenseits würde zerstört, wenn
ein Europäer jene Aeste zerschnitte. Hochstetter, Neuseeland 1863, 55.



257

„Lass eine so grosse Burg auf dem Felde erbauen, dass

darunter für uns Beide und Alle Raum genug sei, die in den Tod
mit Sigurdh gegangen sind. Umgebet die Burg mit Teppichen und

Schilden, mit schöngesticktem Bahrtuch und mit der Reihe der Ge-
tödteten; so verbrennet den Hünenhelden an meiner Seite."

Die Waberlohe aber, in welcher Brynhilde liegt, und durch
die „der furchtloseste Held" hindurchsprengt, nachdem sie bereits
mit dem berufenen Dorn, „mit der Linden Gefahr" entzündet ist,
wird also beschrieben : Auf dem hohen Berge der Hirschkühe steht
ein Saal, der aussen ganz von Feuer eingehüllt und (innen) durch
kunstvolle Männer geschaffen ist aus nie verdunkelndem Glänze
des Goldes. Hier weiss ich die heereskundige behelmte Jungfrau;
über der Schlafenden spielt die das Weichholz verzehrende Flamme,
angesteckt mit dem Dorn, mit welchem Yggr (Odhinn) der Jungfrau

Haut ritzte. Da begann das Feuer in Aufruhr zu geralhen,
tlie Erde erdröhnte, hoch stieg die Flamme zum Himmel. Keiner
von des Königs Recken wagte, das Feuer zu durchreiten oder zu
übersteigen; da gebot es Gott dem Helden, allein hindurch zu
reiten. Fafnismal, Str. 42 — 44. Völsungasaga, cap. 36.

Zwar dieser letzterwähnte Brauch, die Flamme zu Ross zu
durchsprengen oder zu übersteigen, lässt sich heute den stummen
Resten eines geöffneten Heidengrabes nicht mehr abfragen, doch
oberdeutsche Geschichtsquellen bieten auch hiefür noch ein spätes
Zeugniss dar. Senders Augsburg. Chronik von 1535 erzählt den
bekannten Tanz Philipps mit der schönen Neidhart um das „Himmelfeuer",

wie damals zu Augsburg das Sonnewendfeuer hiess: „Nach
Pfingsten hat der römifch König und sein Sun Philippus 10 Fuder
Holz auf den Fronhof laufzen füren und nach Ave-Marias Zeit
ein Himmelfewr gehebt, und Herzog Philipp und fein Adel dreimal

um das Fewr danzet. Herzog Philipp danzet mit Urfula Neid-
harlin, etwa Hänfen Burgermeifters von Ulm Tochter. Das gelegt
Holz hat 93 Zeyl in der Höhe. Da find 2 Spanier auf
das brinnet Himmelfewer hinauf klumen." Birlinger, Schwab.
Wörtb. 230.

Im Lunkhofner Leichenhügel liegen verbrannte Leichen hart
neben begrabenen, der Begrabene liegt sogar auf derselben Bodenfläche,

die mit der Asche und den calcinirten Knochenresten
verbrannter Leichen ausgeebnet ist. Es ist dies ein neuer Beweis,
dass die Leichenverbrennung und die Leichenbestattung nicht
verschiedenen Zeiträumen angehört, sondern auf verschiedenen
Zeitverhältnissen beruht und neben einander besteht. Nordamerika-

Argovia V. 17



258

nische Indianerstämme, die den Verstorbenen in seiner Hütte
beerdigen, brennen diese nieder, sobald sie diesen Wohnplatz
verlassen. Auch mögen hier in diesem gemeinsamen Erbbegräbnisse
eines Volksstammes die Leichen verschiedenartig bestattet worden
sein, in so ferne sie verschiedenartigen Sippschafts- und
Vermögensverhältnissen, ja wohl auch schon verschiedenen Glaubens-
lichlungen angehört haben werden. Die den Aether- und Himmelsgöttern

dienende Religion brannte; sie that es, wie der Isländer
Snorri sagt (er lebte von 1178 bis 1241) in dem Glauben: um so

geehrter sei der Verbrannte im Himmel, je höher der Rauch in
die Luft aufsteige. Der die Erdgötter bevorzugende Glaube

begrub, ohne dass er deshalb die andere Beslatlungsweise gerade
ausschliessen musste. Denn beide Götterreihen sind verwandt, wie

ja auch die Steinzeit und die Bronzezeit zusammen verwandt waren,
da das Feuersteinmesscr und das Bronzebeil in einem und
demselben Grabe angetroffen wird. Erdentsprossene Götter sind
nothwendig die Repräsentanten der Erde und der Metalle, und so sind
auch ihre Symbole untrennbar: Stein, Erz und Eisen.

5. Kieselsteine als Grabmitgaben,
betrachtet aus dem Gesichtspunkte des Steinzeitalters.

Die Argovia des Jahrg. 1863 hat dem Steincultus eine eigene
Darstellung gewidmet, auf welche zur Vermeidung von
Wiederholungen hier zurück verwiesen werden muss. Der dem Steincultus

zu Grunde liegende Leitsatz, welcher nach der Ursubstanz
des Menschenkörpers forscht und als diese den Kiesel zu finden

glaubt, erscheint vielfach variirt in den althochd. Paraphrasen der
Genesis, welche Diemer zu Wien 1849 herausgegeben, und lautet

daselbst, Anmerkungen 78b, also:

des Menschen gepain
bedeutet dy herten stain.

Diese noch im eilften Jahrhundert durch kirchliche Dichtungen
fortgepflanzte Heidenmeinung über ein bald aus dem Waldbaume, bald

aus dem Feldsteine hervorgegangenes Menschengeschlecht wird zwar
nachmals von der feineren Empfindung der deutschen Mystiker
entschieden abgelehnt, und Meister Eckard, f vor 1329, lehrt sehr
nachdrücklich: Der mensche ist noch ftein noch holz. Indessen


	Grabstreu und Brenndorn im Rosengarten

