Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons

Aargau
Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau
Band: 3 (1862-1863)
Artikel: Der Steincultus in der Schweiz : sprachlich, mythologisch und historisch
Autor: Rochholz, E.L.
Kapitel: Erster Abschnitt: Sprachliche Uberreste aus der Steinzeit
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-2514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-2514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

7
Gegenwart herein ausgedauert haben; diese werden zugleich un-
serm Leser als bequeme Hilfsmittel dienen, den nachfolgenden
Mittheilungen mit eigener personlicher Ueberzeugtheit folgen zn
konnen.

Erster Abschnitt.
1. Die Steinzeit in deutschen Appellativen redend.

Das Wort Stein ist ein Sprachpetrefakt. Es findet sich in allen
jenen Sprachen wieder, deren Ursprung man nach Indien zuriick-
verlegl, und die gleichzeitig mit der deutschen in Europa einge-
wandert sind. Wir nennen den harten Obstkern Stein, der Grieche
chenso “ogréor, der Slave gleichfalls mit derselben Worlwurzel kost'.
Grimm, Wortb. 1381. Sind dem Menschen dieser Sprachperiode die
allwaltenden Gotter die in den Himmel ragenden, ewig unverinder-
lichen Gebirge, so bemisst er Empfindung, Aeusseres und Inneres,
Lebensalter und Besitz nach dem Maierial des Gesteins, denn der
Begrifl' der Dauer und des Ewigwiahrenden lag ihm in der Stetig-
keit und Hirte des Steins. Sinnverwandt mit Stein ist aus gleichem
Grunde Bein. Vier verschiedene Sprachdenkmale hat Grimm, Myth.
531, angefiihrt itber den Hergang bei Erschaffung des Menschen.
Dieselben reichen vom 10. bis zum 12. Jahrhundert, gehoren einer
englisch-kirchlichen Quelle an, einer friesischen Rechtssaizung,
steierischen Monchsgedichien und italischen Lateinscribenten, liegen
also der Zeit und dem Orte nach einander fern genug. Wihrend
sie die einzelnen Organe und Theile des Menschenleibes iiberein-
stimmend aus achterlei Materialien der vorhandenen Welt hervor-
gehen lassen, verbleibt die friesisch-steierische Kosmogonie bei
ihrer Behauptung, Gott habe Bein aus Stein geschaffen: von dem
steine gab er ime daz pein. Nach der eddischen Kosmogonie wird
der erste Mensch Bure aus Salzsteinen herausgeleckt und der vor-
aus gewcsene Urriese wieder in Stein verwandelt; in diesem Falle
wird also Stein auch aus Bein. ,Beinhart ist auch steinhart. Man
sagt, Stein und Bein frieren, Stein und Bein schworen, d. h. hari
[rieren, mit festen, hochsten Eiden schworen. Grimm, Wortb. So
klingt das Steinzeitalter sogar noch in der Bildungssprache des
neunzehnten Jahrhunderts nach, zum Beweise, dass die iltesten
Vorstellungen in jhrer Naturgemissheit durch eine spitere, ver-
besserte Einsicht nicht eigentlich iiberholt, sondern nur bestitigt
und wissenschafllich sichergestellt werden konnen. Der bekannte

~



8

griechische Mythus von dem aus Steinen entstandenen deukalioni-
schen Menschengeschlecht ist hervorgerufen durch die Thatsache,
dass die Knochensubstanz (phosphorsaurer Kalk) und die Natur des
Gesteins physiologisch homogen sind. Das Gestein der Mutter Erde
wird das Knochengeriiste des Menschen, die Menschen sind ein
erdgeborenes Geschlecht, iiberall ist die. Mythe geschiftig, diesen
einen Satz zu variiren. Gleichwie der die Medusa erblickende
Atlas zum Berge erstarrt, seine Knochen zu Fels, sein Haupt zum
wolkentragenden Gipfel, so wird auch der eddische Sturmriese
Ymir, nachdem er, Bein mit Bein, einen Sohn gezeugt hat, auf
der Gotter Geheiss zum Erdleibe. Stein und Bein ist der Scho-
pfungsmythe unentbehrlich. Dem Pygmalion entsteht ein Weib aus
dem Steine; Adams Leib ist aus der rothen Erde des Damascener
Ackers gebildet; aber schon Adams Rippe wieder ist zeugungs-
fahig, aus ihr wird die Eva gebildet. An den Stein 'und an den
Knochen kniipft sich daher bald das Heil eines Landes, bald der
Bestand einer Hauptstadt an, denn aus diesem ortlichen Steinfelsen
hier ist einst die Schutzgottin des Ortes, aus dieser Scholle ist der
Heros der Landschaft hervorgegangen, sterbend haben beide wie-
der ihre Gebeine, oder statt dieser einen heiligen Stein dem Orte
zuriickgelassen.  Als Alkmene, die Geliebte des Zeus, zu Megara
gestorben war, sandte Zeus den Hermes ab, um ihren Leichnam
nach der Insel der Seligen abzuholen. Dieser that’s und legte an
der Leiche Statt einen Stein in den Sarg. Da nun die Triger
diesen nicht fortbringen konnten, offneten sie den Sarg und fan-
den die Verwandlung. Hinter der Mythe von der Gelicbten Un-
sterblichkeit tritt hier der noch iltere Glaubenssatz hervor, dass
die megarensische Gottin in Form eines Sleines verehrt gewesen,
dass dieser dorten fiir ihren leiblichen Ueberrest gehalten worden
ist. Des Orestes in Tegea begrabene Knochen wurden ausge-
graben und nach Sparta gebracht, .damit man im Kriege gegen
Tegea siegreich sei (Herodot 1, 68). Theseus Gebeine wurden
aus Skyros nach Attika gebracht (Plutarch, Thes. cap. 36). Sie
sollten das Land schiitzen, ihre Unverweslichkeit verbiirgic den
Einwohnern die Hoffnung auf den ungestorten Fortbestand alles
Wiinschbaren. Des Pelops angebliche Schulter wurde an meh-
rern Orten verehrt, auch in Delphi riihmte man sich ihres Be-
sitzes, ohne sie konnte- Troja nicht erobert werden. Aus ihr
sollte andern Sagen zu Folge das Palladium gefertigl sein; dieses
wurde spiter zu Rom im Vestatempel, die Schulter selbst zu Pisa
in einer ehernen Lade bewahrt. Preller, Griech. Myth. II, 270



9

und Mannhardt, Myth. 73. Die versteinerlen Ueberreste urzeit-
licher Riesenthiere dienten dem ganzen Mittelalter nicht bloss zum
Gegenstande des Erstaunens, sondern ebenso zu Trigern gleicher
Traditionen. Sie hiengen als angebliche Rippen von Riesen und
Drachen an Ketten unter der Einfahrt unserer Thore und Rath-
hiuser, sie waren feierlich aufbewahrt in Kirchen, Kapellen und
Sakristeien; Nachweise hieriber : Myth. 497. 511. 522. Noch soll
die Rippe der Heidenjungfrau in steierisch Oberburg hiingen; sie
lisst alljahrlich einen einzigen Tropfen abfallen, und wenn sie
ganz vertropfelt sein wird, so kommt der jiingste Tag. Grimm,
DS. no. 140. |

Spater, unter dem ersten Einflusse monchisch gelehrter Tra-
dition, fieng man an, die bis dahin als Riesenreliquien verehrten
Knochen fiir die Gebeine solcher Heiden auszugeben, deren Namen
durch ihr Yermogen an Weisheit, Kunst oder Zauberkraft wenig-
stens in der Mythe noch nicht verschollen war. War damals Vir-
gilius als Dichter auch ginzlich ungelesen, so war er nun um so
berithmter durch die magische Kraft seines begeisternden Wortes,
er galt daher in der Monchswelt als grosster Zauberer des Alter-
thums. Seine Gebeine wurden zu Neapel aufbewahrt, und man
glaubte, das Glick der Stadt beruhe auf dem Besitze dieser Kno-
chen. Im dortigen Castel d’'uovo hiengen sie, in einem Sack ge-
sammelt, hinter einem Eisengitter; noch der deutsche Reichskanzler
Konrad hat sie dorten gesehen und die Ortssage beigefiigt, dass
dieselben, von hier entfernt, das Meer aufrithren und den Himmel
verfinstern wiirden. Massmann, Kaiserchron. 3, 442. Stein und
Bein sind also Gattungsbegriffe und Gattungsnamen gewesen, der
Steincultus hat auf den Knochenculius gefiihrt, das steinentsprun-
gene Geschlecht denkt sich folgerecht sein Schicksal dahin aus,
ein steinverschlungenes werden zu miissen. Dies wird hier aus
einander geseizt und zugleich die Reihe jener ortlichen Klifte und
Felsen unserer eigenen Landschaft mit herbeigezogen, in denen
der Volksglaube die noch ungeborenen und die wieder verstor-
benen Siuglinge behittet und aufbewahrt sein lisst.

Zwei hochragende Felsblocke, einer dicht iiber den andern
gelehnt, geben der Burg Lichtenstein ihren Namen und dem gleich-
namigen Freiherrengeschlechte sein .Wappen. An den Bestand
dieser Steine ist auch der dieses Adelsgeschlechtes gekniipft.
Schoppner, Baier. Sagb. 1, no. 194. Das hochste Lebensalter heisst
steinalt, der hochste Besilz -steinreich. Der Sterbende, der sich
zu seinen Ahnen und Goittern versammelt wiinscht, fihrt in die



10

Felsen zuriick; Karl in den Kyffhiuser, die drei Tellen in den
Axenberg, Konig Etzel ,in die Locher der Steinwinde“. Die
Klage, Vers 2168. Ob dem Tode ihrer zwolf Kinder versteinert
Niobe im Mutterschmerz; die bise Stiefmutter des Kindermirchens
springt vor Zorn in einen Kieselstein. Myth. I, 321. Lisst Homer
einen Helden seiner namhaften Abkunft sich berithmen, so legt er
ihm die Redensart in den Mund: ich bin nicht aus dem Stein ent-
sprungen. Noch der heutige Wilderbauer, dem alle die Seinigen
vorgestorben sind, pflegt seine gemiithliche Vereinsamung mit der
Phrase auszudriicken: Ich bin wie aus dem Stein gesprungen.
Auerbach, Dorfgesch. Bd. 6. Durch so ungeheure Zeitriume hin-
durch und in so verschiedenen Sprachen hat das Urspriingliche
menschlicher Empfindung ausgedauert und sich in dem gleichen
Ausdrucke verewigt. Aus dem Urgestein, dessen Verwitterung
einen der Vegetation giinstigen Boden liefert, erbaut sich das
animalische Knochengeriiste und ist, diesem Ursprunge zu Folge,
gleichfalls fahig, die fernern Generationen fortzuzeugen. Aus
dem Harzfelsen ist der sichsische Askanes gewachsen (Rolien-
hagen, im Ged. Froschmiusler), aus den Salzsteinen ist das nor~
dische Volk hervorgeleckt worden durch die eddische Riesenkuh
Audhumbla. Eine hessische Grifin gebiert sogar einen grauen
Wakenstein. Dieser wird in den Keller getragen und mit einem
Schwert zerhauen, worauf das helle rothe Blut fliesst. Als man
sieben Tage spiter wieder nach dem Steine sieht, liegt an seiner
Stelle ein schones Migdlein mit lachendem Munde. Wolf, Hausm.
pg. 96. Das Schwert als Feuerstahl haut den im Kiesel (Waken-
stein) schlummernden Funken heraus, das im Liebesfeuer gezeugte
und empfangene Kind. Die Schopfung des Dritten dachte sich die
Vorzeit veranlasst theils durch einen Meteorsteinregen, theils durch
den mit dem Hammer angeschlagenen Feuerstein. Im ndd. Kinder-
spiel von der goldenen und faulen Briicke (des Regenbogens)
folgt auf die Frage, womit diese gebrochene gliserne Briicke nach
Holland, Brabant oder Engelland wieder gemacht werden konne,
die Antwort: Fan sténen, fan bénen! Auch das Phinomen des
Regenbogens und aller iibrige Gewitterapparat bestand dem Deut-
schen aus schopferischem Stein und Bein. Jene auf die Prometheus-
mythe beziigliche Stelle bei Pausanias X, 4. 4 zeigt, dass die rothe
Erde, die bei Panopeus in Phokis als diejenige hergezeigt wurde,
aus welcher Prometheus den ersten Menschen gebildet, nicht so-
wohl aus Erde bestand als vielmehr aus versteinerten Thonklimp-
chen. Das prometheische Menschengeschlecht entstand also aus



11
einem mit dem Gewitter niedergegangenen Sleinregen, und der
Vers eines dschyleischen Fragmentes schildert diesen Naturvorgang :
» Zeus lisst mit runder Steine Regenguss das Land umher aus ge-
samineltem Gewolke bedecken.* Sind hierauf der von Promectheus
und Pandora erzeugte Sohn Deukalion und sein Weib Pyrrha dic
einzigen, die sich aus der Wellfluth gerettet haben, so verkniiplt
sich bei ihnen die Sage vom Steinregen abermals mit der von der
Menschenschopfung, indem aus den Steinen, welche beide Gatten
hinter sich schleudern, je Knaben und Midchen entstehen, von
denen die hellenischen Geschlechter ihren Ursprung ableiteten. Die
gleiche Sinnbildlichkeit wird wohl auch der Sage zu Grunde ge-
legen haben vom rothen Acker zu Damaskus, aus welchem Adam
erschaffen worden; dies scheint sogar eine nordamerikanische
Mythe zu bekriftigen. Es kennen und verehren die Sioux-In-
dianer einen Berg, aus dessen rothem Thon sie sich ihre als Frie-
denssymbol geltenden Tabakspfeilen schneiden. Als der Naturfor-
scher Callin, dessen Reisebeschreibung uns dies meldet, diesen
heiligen Berg unbefugt besticg und daruber von den Eingeborenen
gefangen wurde, drohten sie, ihn mit dem Tode zn bestrafen. Die
Tamanaquen am Orinoko glauben, nach Humboldt, ein Mann und
ein. Weib habe zur Zeit der grossen Fluth sich auf den Gipfel des
Berges Tamanacu gefliichtet und als sie hier die Friichte der Mau-
ritiuspalme hinter sich geworfen, seien aus deren Kernen Miénner
und Weiber zur Wiederbevilkerung der Erde entsprungen. Nach
Schomburgk behaupten die Macusi-Indianer am obern Mahu in
Guiana, der einzige Mensch, der die grosse Fluth iberlebte, habe
Steine hinter sich geworfen und so die Erde auf’s Neue bevolkert.
Der Mensch fiihlt sich iiberall gezwungen, die Materie als das Ur-
spriingliche und Ewige anzuerkennen, darum leitet er seine eigene
Entstehung bald aus dem unorganischen Reiche ab, bald indirect
von der vermittelnden Pflanzenwelt her. Die Sage von dem aus
Baum und Pflanze erschaffenen Menschengeschlechte ist eine spi-
tere; erst das dritte Menschengeschlecht liasst Hesiod aus den
Eschenbidumen entstehen. Der steinentsprungenen Sachsen erster
Konig ist Askanes, aber schon in seinem Namen ist er ein Eschen-
mann, und noch im spitern Handwerksgrusse wachsen die schonen
Médchen in Sachsen auf den Biumen. Ueber das menschenerzeu-
gende Steineschleudern findet sich folgende asiatische Sage bei
Masson, Reisen in Afghapistan (Weltpanorama, Frankh 1843, Thl.
4—6, pg. T9): Das Ziarat auf der Spitze des Tschehel Tan
geniesst unter den Brahui-Stéimmen grosse Verehrung, die sich



12

auf Nachstehendes griindet: ,Ein einfaches, schlichtes Ehepaar,
das schon viele Jahre lang durch die Ehe verbunden gewesen,
hatte zu beklagen, dass ihre Verbindung mit keinem Sprossling
gesegnet war. Die bekimmerte Frau begab sich zu einem heiligen
Manne in der Nachbarschaft und bat ihn, ihr seinen Segen zu
geben, damit sie fruchtbar wiirde. Der Weise tadelte sie, indem
er erklirte: er habe nicht die Macht, das zu gewihren, was der
Himmel verweigert habe. Sein Sohn, der nachher so beriithmte
, Hazrat Ghous®, rief aus, er seci uberzeugt, den Wunsch der
Gattin erfilllen zu konnen; sofort warf er 40 Kieselsteine in ihren
Schoss, murmelle ein Gebet iiber sie und entlicss sie. Im Laufe
der Zeit wurde sie von 40 Kindern entbunden. In der Verzweif-
lung uber die iiberstromende Gite der hochsten Michte setzte ihr
Gatte alle Kinder, mit Ausnahmme eines einzigen, auf den Hohen
des ,, Tschehel Tan“ aus. Spiler wurde er von Gewissensbissen
gequilt und eilte auf den Berg zuriick, in der Absicht, ihre Ge-
beine zu sammeln und sie zu begraben. Zu seiner Verwunderung
sah er sie alle lebendig und zwischen den Biumen und Felsen
herumhiipfen. Er kehrte zuriick und erzahlte seiner Frau die
wundervolle Geschichte, und diese, die sich sehr sehnte, dieselben
wieder zuriickzuerhalten, machte den Vorschlag, er solle am
folgenden Morgen das Kind, welches sie zuriickbehalten halten,
mit sich nehmen und dadurch, dass er es ihnen zeige, die Briider
zur Riickkehr bewegen. Er that es und setzte das Kind auf den
Boden, um sie anzulocken. Sie kamen, aber sie nahmen es mit
sich hinauf in die unzuginglichen Hohen des Berges. Die Bra-
huis glauben, dass die 40 Kinder noch jetzt in ihrem Kindheits-
zustand um den geheimnissvollen Berg schweifen. Hazrat Ghous
hat einen grossen Ruhm hinterlassen und wird hauptsichlich als
der Schutzheilige der Kinder verehrt. Yiele Feiertage werden ihm
zu Ehren gefeiert, sowohl in Beludschistan als in Sind. Im letz-
tern Lande wird der eilfte Tag eines jeden Monats als ein Jugend-
fest zum Andenken des Hazrat Ghous gefeiert. Viele Ziarats in
verschiedenen Gegenden fithren den Namen Tschehel Tan. Kabal
hat ein solches in der Nahe von Arghandi.“ Unserm Landvolke
gilt die Nagelfluh als eine Gebiarmuiter und als Eierstock der Steine
(Stalder, Idiot. 2, 229), und es nennt solcherlei Deukalionsfelsen
Titisteine und Kleinkindersteine. Von solchen handeln bereits die
Aargauer Sagen 1, no. 77. Hier noch Nachtrigliches aus dicser
Gattung von Mythen.

Seitdem unsere Historische Gesellschaft die Flurnamen im Aar-



13

gau gemeindeweise hat aufzeichnen und einsenden lassen, ist es
moglich geworden, das Verzeichniss jener Felsen noch um ein
Ziemliches zu vermehren, die man ortlich als die Vorrathskammern
der Menschengeburten angesehen hat.

Im Bezirk Bremgarten kennt man von solchen Kleinkinder-
steinen folgende : Der Kindelistei zu Jonen, grosser Felsstein am
Jonenbache. Der Hihnerstein in der Gemeinde Wohlen. Der Stein
bei den drei Eichen, bei der Einsiedelei der Stadt Bremgarten ge-
legen. Der Chliekindelstein, ein Granitblock, der zwischen den
Gemeinden Arni und Oberlunkhofen in einer Halde am Tobel des
Dorfbaches liegt. Der Kindlistei zu Aristau liegl zehn Minulen
vom Dorfe und nur einige Schritte vom Fusswege ab im ebnen
Walde. Zugleich lduft in seiner Nihe die Grenze des Gemeinde-
bannes von Aristau und Egg. Es ist ein Findlingsblock von Geiss-
bergerstein, anderthalb Klafter hoch, mit scharfen Kanten und
einer Reihe kiinstlich ecingehauener Griibchen. Die Dorfkinder da-
selbst bekommen bis in ihr zwdolftes Jahr es nicht anders zu horen,
als dass man sie zusammen hier herausgenommen habe. Zunichst
dem Steinblocke steht ein Helglistockli, zu Ehren der St. Barbara
errichtet, das den Sommer iber stets mit grinen Tannenwedeln
andichtig besteckt ist; es dient zum Schutz gegen den beriichtigien
Landschaftsgeist Stiefeli, der vom Kloster Muri bis hieher seine
Reitbahn hat, und zugleich gegen jene Hexe von Aristau, die hier
im Heinisumpfe versenkt liegt (Aarg. Sag. no. 393). Da die
Dorfer Aristau, Birri und Althiusern bisher zusammen eine Kirch-
hore bildeten, jetzt aber eine neue Kirche zu bauen vorhaben, so
freut man sich nun daselbst schon im Voraus, alsdann den Kindli-
stein sprengen und zum Neubau verwenden zu konnen.

Bezirk Baden. Der Kindlistein zu Rohrdorf ist siidlich und
thalwirts vom Dorfe gelegen. Der Kleinkinderstein der Stadt Mel-
lingen liegt im Grummet. Der Kindliacker, ein Weinberg im Ge-
linde des Dorfes Wetlingen, weist mit seinem Namen auf den da-
selbst am Bussberg liegenden Kleinkinderstein. Aus dem Lehm
eines Hiigels des Dorfes Biiblikon hat Gott der Herr Schnellkiigel-
chen gedreht und die Buben von Biiblikon draus gemacht. Die
Erzahlung hievon steht in der lllustr. Schweiz, Jahrg. 1863. Dorten
im Schwarzgraben von Biiblikon zeigte man zugleich einen Stein,
weit im Ackerfelde drinnen liegend, bis zu welchem einst das
Marklschiff, das sonst auf der Reuss von Luzern nach Mellingen
zu fahren pflegte, bei einem Hochwasser hingetrieben worden und
gescheitert sein soll. Die ganze Mannschaft sammt einer geladenen



neuen kirchenglocke ging dorten im ebenen Felde unter. Der
Glocke hat man noch lange nachgegraben, und fir die Ertrunkenen
soll zu Luzern eine kirchliche Jahrzeil gestiftet worden sein.

Bezirk Brugg. Die kleinen Kinder der Stadt Brugg holt man
aus einer Sandsteinhohle im Brugger Berge, die das Bruderhaus
heisst. Die Gemeinde Remigen holt die ihrigen vom Dillelnstein,
der auf dem Waldberge Lochgraben liegt. Dorf Villigen hat gleich-
falls cinen Diiltelistein. In Villnachern schickt man diec Hebamme
zu ciner Kluft des Berges Kalofen; in dieser finden sich zugleich
grosse Trimmer gehauener Miihisteine vor, die man den Romern
zuschreibt.

Bezirk Lenzburg. Das Dorf Seengen am Hallwyler Sce hat
seinen kleinkindersicin in einer Egerlen, welche die Erdbrust
heisst. Dic Riese, welche am westlichen Sceufer niedergeht und
in den Gemeindebezirk von Luatwyl gehort, heisst Hifni; in ihr liegt
der fiir die Dorfer Alliswyl und Litwyl als Kleinkinderstein gel-
tende Findlingsblock. Im Dorfe Ammerswyl findet man die kleinen
Midchen unter dem Felsblocke, der, unter seines Gleichen der
Grosste im Bann, gelegen ist in des Obristen Holz, einem Walde,
der auch die Fohren heissl. Die kleinen Buben muss man da-
gegen viel mithsamer aus mehreren Brunnenstuben der Gegend
zusammenholen. In Othmarsingen holl man sie aus dem Gross-
stein, einem Granitblocke in der westlichen Zelge des Dorfes
gelegen.

Bezirk Rheinfelden. In einer Felsenschlucht der Waldung
Ploweiel, die zum Dorfe Zuzgen gehort, soll der Chindligraben
sein; hier ist angeblich eine mit einem Decksteine verschlossene
Hohle, aus der man die neuen Erdenbiirger herausnimmt.

Bezirk Kulm. Die Gemeinde Birrwyl hat einen Teti- oder
Breitenstein; man meldet uns von dorther nichts anderes, als dass
Teti ein kleines Kind genannt werde.

Bezirk Zurzach. In einer der drei Zelgen von Riimikon
heisst eine Ackerbreite die Kindbetieriicker; hier soll cine arbei-
tende Frau im Felde von ihrer Niederkunft iberrascht worden
sein. Daselbst sind aber noch ausserdem ortliche Maitliwiesen und
Bubenwiesen; jene moosig, diese lrocken.

Auf dem Titer heisst die letzte Anhiohe, welche von Viesch
im Wallis auf den Vicschergletscher fithrt (Escher, Die Schweiz
1851, 424). Aus dem Titisee im bad. Schwarzwald fischt die
Ammenfrau die Neugeborenen heraus. Aus der Hohle des Rosen-
steins holt zu Heubach die Amme die kleinen Kinder; dort ist dic



15
Weisse Frau, die sic der Hcebamme hinreichit.  Meier, Schwab.
Sag. pg. 263. Bei der Rosstrappe im Harz befindet sich unter der
Teufelsbriicke eine warme Stube, worin die Kinder vor der Ge-
burt von der Kindermutter beaufsichtigt werden. Prohle, Unter-
harz. Sag. pg. 4. Im Mihlgraben liegt jener grosse Stein, hinter
dem nach Karnmer Yolksglauben die Hebamine die Kinder heraus-
holt.  Woll, Zischr. f. Myth. 3, 31. Eine Felsenhiohle beim Berg-
schlosse Teck auf der wiirtlemberg. Alb heisst Frena-Bubelinsloch,
und eine nichstgelegene Hohle mit reichen Brunnadern das Frau-
Sibyllenloch. Daran knipft sich die Sage von einem auf Schatz-
truhen liegenden Geisterhunde und zugleich von einem baierischen
Ehepaar, das in dieser Hohle heimlich zusammen lebte, zwei Kna-
ben zeugle und endlich durch diese umherlaufenden Kinder ver-
rathen wurde. Anliquarius des Neckarstroms 1740, 46, Mit dem
ersten Namen dieser Hohle ist die kinderbringende hl. Yerena be-
zeichnet, deren Culius in der Schweiz mil zum éltesten gehort.
Ein Loch in einem Felsen neben der Kapelle in der Verenen-Ein-
siedelei zu Solothurn ist gross genug, um eine Haud hineinzu-
stecken. Es ist der Griff der Heiligen, die sich am Fels theils
gegen die Wogen der Siundfluth festhielt, theils gegen den sie ver—
foleenden Satan. Deshalb heisst es auch, der Satan habe diesen
Felsblock gegen die Heilige vergeblich geschleudert, nichts als die
Spuren seiner Krallen vermochte er hineinzudriicken. Noch im-
mer pflegt man erkrankte Glieder zur Heilung an dicses Loch zu
halten, und zugleich erkennt man darinn die von der Hacke der
Ammenfrau gehauene Oeffnung, die allen Bedarf der Stadt Solo-
thurn an kleinen Kindern aus diesem erratischen Block herausholt.
Wolfl, Ztschr. f. Myth. 4, 1. Er heisst deshalb Kindlistein. Wie
nun die , Frau Vreneli= es bewerkstelligt, dass ihr kleinkindertrog
im Steine nie leer wird, dies steht in den Aarg. Sag. I, pg. 228.
Ein isolirter Felsblock auf der Burgfluh zu Wolfliswyl im Frickthal
heisst der Ankenkiibel: in ihm steht gleichfalls ein Kleinkindertrog.
Donnert es im Berge, so sagl man solchen Leulen zu Troste, die
eben ein Kind durch den Tod verloren haben: Es isl wieder ein
Siein von der grossen Fluh heruntergepoltert, nun kann die Heb-
ainme wieder ein anderes herausnehmen. Und wie zu Brugg, wird
die dorten nichsigelegene Felskluft Waldbruderhohle genannt. Man-
cherlei orlliche Marienlegenden und Wallfahrtsmirakel kniipfen sich
an derlei Hohlen und Grotten, deutlich auf jencn Kindersegen zu-
rickweisend, den man ihnen urspringlich beimass. Die drei Friu-
lein von Landskron flohen vor Raubern bis auf eine Felsenkante



16
hinaus und sprangen von ihr auf den Fels hinab. Dorten ver-
schwanden sie, denn der Fels hatte sich geoffnet und eine Grotle
gebildet, die sich hinter ihnen schloss. Jeizt steht eine Wallfahrts-
kapelle droben mit einer natiirlichen Felsengrotte, die gegen Kin-
derkrankheiten stark besucht ist. Kinkel, Die Ahr. Bonn 1846,
210. Die Wallfahrtskirche Maria-Stein, in einem Felsenthale des
Solothurner Jura, ist eine natiirliche und dann kinstlich weiter
ausgehohlte unterirdische Gebirgsgrotte. Dem wunderthitigen Bild
der Gnadenmutter Maria daselbst werden mehrere Legenden
schwankend nacherzihlt. Bald ist es das Kniiblein gewesen, das
dem Rilter von Rothberg nach langer kinderloser Ehe geboren
worden war; bald war’s ein blosses Hirtenbiiblein, das hier ein-
mal, neben seiner Mutter spielend, iiber die Fluh in den Felsen-
schlund hinunterstiirzte. Als man den pfadlosen Abgrund erreicht
hatte, kam das Kind unverletzt den Suchenden entgegen, ein Korb-
chen frischgelesener Erdbeeren in der Hand, und erzahlte, cine
schine Frau habe es aufgefangen und ihm gerade da, wo nun im
Felsen dic Kapellengrotte ist, das Korbchen voll Beeren geschenkt.
Maria mit den Rothbeeren ist in der Legende dieselbe Ammenfrau,
wie in der Sage die kinderhiitende Verena. Erstere iberbringt
den Aeltern die Neugeborenen, oder nimmt die verstorbenen Siug-
linge zu sich in’s Paradies und fiihrt sie da wieder in die Roth-
beeren spazieren; so erzihlt man heute noch in der Oberpfalz :
Panzer, Baier. Sag. 2, 13. 379. Schonwerth, Oberpfilz. Sag. 1,
203. Ein Kirchengemilde vom J. 1372, einst im Frankfurter Stadt-
spital und noch 1706 daselbst vorhanden gewesen, stellt diec Mutter
Maria dar, ein Korbchen Erdbeeren in der Hand, zu ihren Fussen
das Christkind mit einem Vogel spielend. Frankf. Archiv 1, Heft
3, 83. Das Kirchlein Maria im Stockl bei Bruneck in Tyrol ist an
der Stelle ciner frithern Hohle erbaut, bei welcher den Voriber-
gehenden stets die Kinder abhanden gekommen waren. Eine
Mutter, deren Kind auch verschwand, drang Nachts mil einem
(geweihten) Licht in die Hohle und trat hier unter lauter kleine
Kinder, in deren Mitte eine schone, herrliche Frau sass, das Ge-
raubte auf dem Schoss haltend. Zingerle, in der Ztschr. f. Myth.
1, 463. Die Hohle im Altkonig, worin die sieben greisen Ménner
um den Steintisch sitzen, schliesst sich, bevor die Mutter nebst den
hier erhaltenen Kostbarkeiten auch ihr Kind mit herausgenommen
hat, aber es findet sich nach sieben Jahren dorten wieder, blithend
und frisch. Wolf, Hess. Sag. no. 2. Aus dem Wesen der Gott-
heit, dic man im Innern des Berges und Felsens gegenwirtig



17
glaubte, dichtete man sich eine im Leib des Gebirges verschlossen
liegende Kirche, ecine versunkene Kapelle, angefillt mit grossen
Weihschitzen. Einmal des Jahres, an dem altheidnischen Festtage,
offnet sie sich dann fiir Gliickskinder, so am bohmischen Rosen-
berg, €ine Stunde entfernt von Hohen-Leipa. Ein Weib, das mit
jhrem Kinde am Charfreitag ihn bestieg, fand ihn offen und trat
in seine geheime Kapelle. Hier selzte sie ihr Kind nieder und
sammelte daneben im Walde weiter ihr Leseholz. Als sic davon
zuriickkam, um das Kleine zu holen, fand sie den Berg ver-
schlossen. Sie mussie allein heimkehren und betete das ganze
Jahr, Golt moge ihr Kind beschiitzen. Am nichstfolgenden Char-
freilag gieng sie wieder zu dem Berg, da cilte ihr das Kleine aus
der offenen Kapelle entgegen, frohlich erzihlend, eine schéne,
freundliche Frau habe ihm jeden Tag Nahrung gebracht, die Zeit
sei ihm dabei so schnell vergangen, als ob es bloss eine Woche im
Berg gewesen sei. Grohmann, Bohm. Sagh. 1, 298. Es wird sich
nachher bei der Besprechung des Namens Roggenstein erkliren,
dass sich diese legendarischen Ziige auf die Gotlerfrauen Hulda,
Berta, Isa und Frouwa stiitzen.

Der Sachs, ein Gottes-, Volks-, Waflen-, Orts- und Ge-
schlechtsname. — In der althochdeutschen Sprache wird der Stein,
der Mensch, sein Gott, sein Yolk und seine Waffe mit einem und
demselben Worte benannt: Sachs. Der Feuerstein und das in den
Holzgriff gefasste Steinschwert heisst saks; nicht etwa entlehnt
oder abgeleitet von saxwm und secare, sondern mit diesen Latein-
wortern selbst urverwandt. Das Volk, das mit solchen Kieselstein-
waffen focht, hiess das Sachsenvolk, und der ihm den Schlachten-
sieg verleihende Stammgolt hiess altsichs. Saxndt, Schwerigenosse,
in den angelsichs. Stammtafeln Sexredt genannt, einer der Sohne
Wuotans. Der Sachsen Stammgott ist also ein Steingoit, seine und
des Yolkes Waffe ist der zur Sibelschneide zugehauene Feuerstein,
und sein Name kehrt wieder in der ersten Abschworungsformel,
mit welcher der norddeutsche Heide vor dem Christenpriesier den
Gottern entsagte. Hier werden als die drei obersten Gottheiten
genannt : Thunaer, der Donnergott; Woden, ahd. Wuotan, altnord.
Odhinn, und Saxndét. (Aufzeichnung im 9. Jahrh. Pertz 3, 19.)
Die Erinnerung aber an die Ursprungssage des Volkes aus dem
vergolterten Stein dauerte noch lange fort. Im Annoliede des
12. Jahrhunderts wird von den Steinbeilen der (thiiringischen
Sachsen gesagt, dass letztere ihren Namen eben von diesen schar-
fen Messern ftriigen:



18

cin Duringin duo dir siddi was,
daz si mihhili mezzir hiezin sahs;
von den mezzerin also wahsin
wurdin si geheizzin Sahsin.

Der Pfaffe Konrad in seinem Rolandsliede 797 wiederholt diese
stehend gewesene Phrase : die steinherten Sahsen. Die Glosse zum
Sachsenspiegel beruft sich ausdriicklich auf diese Deutung des
Sachsennamens : ,denn wir sind gegleichet den Kieslingsteinen in
unsern Streiten.* Weitere Belege hieriiber aus den Chronisten
Widukind, Gotfried von Viterbo, Nennius, sowie aus den Rechts-
biichern konnen nachgelesen werden bei Grimm, RA. 772. 956.
Gesch. der deutsch. Sprache 610. Bei Massmann, Kaiserchronik 3,
485. 1010. Der Name Sachs vererbt sich sodann in der deutschen
Heldensage auf die Waffen der Heroen. Dietrichs, des Riesen-
und Zwergenbesiegers, alles zerhauendes Schwert heisst Eckesax,
cigentlich ein das schneidende Steinschwert bezeichnender Pleo-
nasmus. Jarnsaxa, d. i. die eisenfeste Klippe, der scharfe Eisen-
stein, wird in der Edda des Donnergottes Gemahlin genannt, die
zugleich eine der neun Mitter des Schwertgottes Heimdal ist. Der
Name Sax fiir ein langes Beimesser ist bei den oldenburgischen
Saterlindern jetzt noch gangbar (Klopp, Gesch. Ostfrieslands 8),
und der alte Rechtsbrauch der Nordsachsen, bewaffnet mit diesen
hirschfingerartigen Messern beim Volksgericht zu erscheinen, ist
nach Grimms Bericht (RA. 772) noch zu Anfang dieses Jahrhun-
derts den mit diesen Ueblichkeiten nicht vertrauten preussischen
Beamten zu ihrem Schrecken sichtbar geworden. Daher durfie
schon der wackere Neocorus in seiner Ditmarschenchronik (44)
derjenigen deutschen Gelehrten spotten, die dieses Wort ebenso un-
niitzer Weise aus dem Lateinischen ableiteten, wie man heute viel-
leicht ¢s aus dem Keltischen abzuleiten beliebt. Von den Welschen,
saglt Neocorus, haben wir unsere Volksnamen schon deshalb nicht
entlehnt, weil wir von ihnen ebenso wenig wissen, als sie von
uns. Sachss, fihrt er fort, heisst auf altdeutsch ein Messer, wnd
so hett noch bi den Oberlendern Sachsz ein Mest, Scharsachsz ein
Schermeszer.

Ein gleiches Schwanken hat auch in der Behandlung jener
Ortsnamen geherrscht, die zum gleichen Wortstamme gehoren. Die
Ortschaften Sax und Hohensax griinden sich auf ein gleichnamiges
Adelsgeschlecht, das latinisirt urkundlich sich de rupe nannte.
Gleichwohl haben beide einen Sack in’'s Wappen genommen, wie



das verwandte Edelgeschlecht von Mosax einen Kornsack. 1ld. von
Arx, Gesch. v. St. Gallen 1, 538. Schon in einer Urkunde von 940
wird das Graubindner Schams filschlich als ein Sexamnes gedeutet
(Ziirich. Antiquar. Mittheil. Bd. 13, Heft 4, 138), obschon der Ort
in rhitischer Sprache Sessam und in italienischer Sassame heisst,
also beiderseils saxum bedeutend. Den Biindner Ort Seissa, ober-
halb Tusis im Domleschger Thale, erklirt man gleichfalls aus dem
latein. saxum, obschon doch die mundartliche Form des Wortes
Sense (ahd. seginsa) selbst Seissd lantet. Kaum minder hiufig als
im romanischen Biinden finden sich im reindeutschen Oberwallis,
ferner in Unterwalden und im Berner Oberlande die wiederkehren-
den Localnamen: Saxon, Sachselen, Liitzelsachsen, Sassel, Sass—
bach (er fillt in den obern See auf dem Grimselberge). Das ober-
pfalzische Stiadichen Hilpoltstein heisst urkundlich 1345 da ze demn
stein. Das Siegel seiner Burgherren zeigt einen Adler auf einem
Biihel sich zum Fluge anschickend ,, mit ausgebreiteten Sachsen¥,
und der Umschrift: sigill. Hiltipoldi de Lapide. Bavaria 2, 512.
So setzt auch die Peutingerische Tafel an die Stelle der beiden
vorhin genannten Biindner Ortschaften Sessam und Seissa topo-
graphisch einen Ort Lapidaria an, und so sprechen eine Reihe
von Ortschaften schon in ihrer iltesten Namensform den Beweis
aus, dass das Wort Sachs nicht ein aus dem Lalein abgeleitetes,
sondern der deutschen Sprache zugchorendes ist. Der Deutsche,
der bereils in seiner alten Gotteririas den sleingewachsenen Riesen-
golt Sachs mit aufzihlte, konnte diesen Namen unmoglich aus einer
Sprache entlehnt haben, die nicht einmal ein eigenes Wort fiir den
Begriff Bergriese besitzt, sondern das griech. Gigas, Titan, Cy-
clops dafiir borgen muss. Findet sich aber der Wortstamm sax
wie in der deutschen, so auach in der altitalischen Sprachenfamilic
vor und ist er aus dieser iibergegangen in das Dacoromanische,
Rhitoromanische, Provenzalische, so ist dies ein Beweis, dass er
beiderseits dem indogermanischen Sprachstamme angehort, in ihm
aber eben jener vorhistorischen Periode, deren Begriffe und An-
schauungen nicht durch jene Sprachen, wohl aber durch die
deutsche nachweisbar sind. Allerdings erzihlt Livias 1, 24, dass
die dem Jupiter zu opfernden Eber zur Zeit der Konige noch mit-
telst eines Steinmessers: saxo silice geschlachtet worden seien;
aber ohne diesen oder den gleichzeitig erwihnien Brauch der
herba pura erkliren zu konnen, iibergeht er auch die dabei ge-
sprochenen Schwurformeln, weil es vielerlei Worte seien: quae
longo effata carmine non operae est referre.



20

Flinsen und Runsen nennt man im Gebirge einen Lingen—
bruch der Felswinde, durch welchen Erde und Gestein losgerissen
zu Thal stirzen. Sie sind von Wilden Mannern und Weibern be-
wohnt, welche nach dem abrutschenden Geschiebe und dem im
Sturze Funken sprithenden Felsen vom Vorarlberger die Rutschi-
fenggen, vom Tiroler die Runzen genannt werden. Ueber Beide
sind die Sagensammlungen Yonbun’s und Zingerle's am ergiebigsten.
Im Pitzthale, einem Nebenthale des Inn, hilt man die Runsen fir
Waldweiber von hoher Gestalt, grossen funkeinden Augen, strup-
pigem Langhaar, in unzugiinglichen Felsen wohnend. Pfeiffer, Ger-
mania 2, 213. lhr Name ist ein mythischer. Das Eckenlied nennt
Rutze und Ritze ein ihre zwei Sohne im Walde aufzichendes Rie-
senweib, im Heldenbuche wird dieselbe Runtze genannt. Der Be-
richt an den schweiz. Bundesrath: Ueber die Hochgebirgswaldungen
1862, 100—103 lésst erkennen, welche Anwendung diesen Be-
nennungen heute bei den Aelplern gegeben wird; folgende An-
filhrungen sind daraus entnommen: An Runsen, Flinsen und
Bachen darf pur mit Bewilligung der Tagwenrithe Holz gehauen
werden. Glarner Forstordnung von 1806. Bei Flinsen, Runsen und
Lauiziigen soll der Boden mit Weidenstocken beselzt werden
(vom J. 1820). Flinsen, Runsen und Wildbache sollen verbaut
werden (vom J. 1851). Der Flinsstein ist der Feuerkiesel, die
Monseer Glossen iibersetzen flinssteina, petra focaria, silex. Die
keilformigen Steine, die der Donnergott vom Himmel wirft, sind
Flinse : ein vlins von donrestrdlen. Wolfram v. Eschenb. 9, 32 in
Grimms Myth. 163. Vom geheiligten Flinssteine hat das oberbaier.
Dorf Flinsbach Namen und Wallfahrt bekommen. Petrus (der an
die Stelle des deutschen Donnergottes tretende Apostel) hat da-
selbst auf dem Petersberge in der Nihe der dorien stehenden Ka-
pelle seinen Stab fallen lassen (den Blitzhammer, den wir sogleich
als den Mangsstab zu schildern haben); unten am steilen Berge
hat er gerastet. Nun sieht man im Felsen die Hohlung, die sein
Stab eindriickte, unten aber ebenso seinen Silz mit den einge-
driickten Vertiefungen von Hinden und Fissen. Panzer, Baier.
Sag. 1, no. 275. Die Beschaffenheit dieses Flinses ist von der
Thorsteinsaga geschildert, die alte Ziige aus dem Gottermythus des
Thorr an den Helden Thorstein gekniipft hat. Dieser erhilt von
einem Zwerge einen Stahl und einen dreifarbigen Feuerstein von
dreieckiger Gestalt; der Stein trug die Wunschgabe in sich, nach
jedem Wurf in die Hand des Besitzers zuriickzukehren, wie in der
Edda schon von dem Blitzhammer des Donneroottea erzihlt ist.



21

Schlug nun Thorstein mit dem Stahl an den Stein, wo derselbe
weiss war, so enistand ein solches Hagelwetter, dass Niemand da-.
gegen ansehen konnle; schlug er an, wo er gelb war, so kam
sogleich Sonnenschein, dass aller gefallene Schnee schmolz; schlug
er aber an die rothe Seite, so brach Blitz und Donner mit fliegen-
den Funken hervor. Russwurm in der Zeitschr. f. Myth. 1, 414,
Dies ist die Erzihlung von der Wirkung, welche das Alterthum in den
dreieckigen Flins verlegte; der Romer nannte ihn das fulmen tri-
sulcum und legte ihn als Donnerkeil, der oben und unten drei
Spitzen und dazu die dreifache Wirkung hatte von Donner, Blitz
und Hagel, dem Jupiter in die ausgestreckte Hand: drei der
Strahlen aus Hagel gezackt. Virgil. Aen. §, 429,

Betrachten wir nun die verschiedenen Formen, unter denen der
Flinsstein heute noch seine bald religiése, bald landwirthschaftliche
Rolle spielt.

Am Peterstage klopft man mit einem Hammer an Hauspfosten
und Schwellen, um das Ungeziefer daraus zu vertreiben. Woste,
Westfal. Volksiiberlief. 24. Am St. Mangstage (6. Sept.) schneidet
man Haselruthen und steckt sie gegen die Krautwiirmer in die
Ackerenden. Schionwerth, Oberpfalz 3, 283. Petrus und St. Magnus
mit Schliissel, Hammer und Stab erinnern an den goldenen Schliis-
selbund der Weissen Frau, d.i. an den im Gewitter niederfahren-
den Zickzack des Blitzes, der den Segen der Wolken erschliesst,
oder auch die Plage des Ungeziefers vertilgt, wie die feurige Blitz-
lanze legendarischer Heiligen und Helden die Wirmer und Dra-
chen des Gebirges durchbohrt und deren Schatzhohlen offnet. Un-
sere auf bestimmie Fesitage gebackenen Wecken und Fladen sind
theils ihrem Namen, theils ihrer Gestalt nach alte sinnbildliche Wie-
derholungen dieser Donnerkeile und Donnerbeissel. Eine St. Galler
Glosse aus dem 9. Jahrhundert schreibt: cumeus, weggi; cihindros
kraphilin. Hattemer Denkm. 1, 266. Das Gebicke, Namens Drei-
spitz, beschrieben im Oberrhein. Kochbuch 272 (Miilhausen 1825)
bildet ein Dreieck, wie die zwei Enden des Donnerhammers, ver-
bunden mit dem Hammerstiel, ein solches bilden. Die Zeit, sie zu
backen, ist landschaftlich eine verschiedene; zu Ilseburg am Harze
und im Wendlande kommen diese dreieckigen Kroppeln je mit der
Fasnacht, also gerade mit dem alten Feste Donars, zum Vorschein
(Wolf, Beitr. 1, 78); in Hessen je auf Weihnachten; immer er-
scheinen sie als ein fiir die noch crwartete oder schon geschlossene
Ernte bestimmtes Opferbrod. Auf den altaargauischen Dorfkirch-
weihen spielt man um diinne Lebzelten; die kleinern, viereckig,



22

und roth gefarbt, heissen Feuersteine, die grossern Dreispitz,
. Dreiziipf, Baselstab; in katholischen Ortschaften nennt man die-
selben Mangsstab, Heiligkreuz. Sie werden in jenen Thalschaften,
wohin die Mode noch wenig vorgedrungen ist, in der vollstin-
digen Gestalt eines nach seinen drei Seiten kunstgerecht be-
grenzten Keiles gebacken. Das westfilische Festbrod Heitewiggen,
von hollindisch wig, Keil, wird zu Ostrich im Kreise Iserlohn in
Form eines abgerundeten Doppelkeiles gebacken, auf der obern
convexen Hilfte theils mit einem Andreaskreuze verziert, durch
dessen Mitte ein dritter Balken herabgeht, theils mit einem stum-
pfen lateinischen Kreuze. Schrifil. Mittheil. von Waoste. Die Er-
melinder Schmalzkuchen und die Danziger Siissbrode, die zum
Schweinefleisch gegessen werden, nennt man dorten Schmalzkeil-
chen, Pflaumenkeilchen. Schrifil. Mittheil. von Mannhardt. Auch
Frankreich backt solcherlei eckige Keilbrode; sie heissen cugniue
im Patois des Departements de la Meuse; franz. ist cogneux
Schlegel, cognée Axt. Sind Pflaumen darauf gebacken, so heissen
sie mit anziiglicher Nebendeutung quina. (Mémoires de la société
royale des antiquaires de France, tom. 10.) Der Quignot gilt da-
fir in der Picardie; in der Kirche zu Bray hat ihn ein Schiiler
dem Briester zu iiberreichen, wihrend dieser die Weihnachtsmelte
singt. Indess dann der Priester den Knaben in die Luft hebt und
dreimal ausrufen lisst, Weihnachten! wird der Kuchen unter die
Anwesenden vertheilt. (Mémoires de la société des antiquaires de
Picardie. Amiens 1851. Tom. 1, pg. 580.) In den Basler Jahrzeit-
biichern kommen fir die festliche Begehung des Gregoriustages
bestimmte Stiftungen eigener Festbrode vor: pro cuneis sive cu-
neolis. Auf dem Basler Schulhause lag die Servitute, sie zu backen
und den Armenschilern und Singknaben auszuspenden. Dieses
Schulhaus aber war schon seit dem Jahre 1280 in einem Gebiude,
welches damals Mont Job hiess (das ist der Name des Mons Jovis
oder Bernhardin) und heut zu Tage die Diakonswohnung ist; das-
selbe musste je am Gedachtinisstage eines Stifters aus einem Viernzel
Spelt, dem Viertel eines Malters, achtzig solcher cunei oder Spend-
keile backen. Fechter, Basel im XIV. Jahrh. pg. 71. 97. Das
Keilbrod ist also nach des Donnergottes Keil benannt, der Weck
eine Gabe des Erntegottes, wird ihm zum Ernteopfer in Form des
Donnerkeils gebacken, welcher schwedisch selbst Thorviggar hiess.
Noch legen die Inselschweden einen Donnerkeil (bisavigg) in die
Wanne des Saatkornes, dann schadet das Gewitter der Frucht
nicht. Russwurm, Eibofolke 2, 249,



23

Ein weiteres alterthiimliches Wort fiir Fels ist in romanischer
und deutscher Sprache roche und Roggen.

Fiir die romanische Sprache bringt der Ausdruck keinerlei Be-
denken mit sich, um so mehr aber fiir die deutsche; gleichwoll
ist er in beiden Sprachen, wie mir scheint, einlisslicher Unter-
suchung gleichmissig bedirflig.

Ein Jurafelsen von bedeutender Grosse, eine Stunde von Neuen-
burg ostwirts am Seeufer gelegen, heisst la roche de (éremilage.
In der Hohle des Felsens soll Pater Jakob, ein Monch aus der
Abtei Landeron, einsiedlerisch gelebt und den Versuchungen des
Teufels getrotzt haben, der ihn mit Schwirmen von lachenden,
tanzenden, singenden Feen in seiner Andacht zu storen suchte.
Schliesslich liess er sich in einen Weltkampf mit dem Bosen ein,
den er siegreich bestanden haben soll; zum Zeugnisse dessen
sollen ehemals Eindriicke von Rosshufen und zugleich vom Schuh-
absatz des Pater Jakob am Fels zu sehen gewesen sein.

Der romanische Name fiir Waldfelsen von spindelartiger Gestalt:
rocca, roche, geht iber in den wirklichen der Spindel; man nennt
im Waadtlande und Hochburgund solche schlankgestaltete Felsen :
quenouille des Fées (falae, sorores), quenouille & la bonne fée;
@ la bonne dame, altdeutsch diu guote vrouwe. Zugleich aber
findet sich derselbe Wortstamm vielfach im Deutschen in demselben
Sinne wieder. Ruckbein, Hausruck, Roggenstein, Hundsruck sind
aller Orten deutsche Fels- und Bergnamen, die man vergeblich
auf einen auf solcherlei wildliegenden Hohen ehemals getriebenen
Roggenbau beziehen wiirde. Unser Roggenhiuser Thilchen dahier,
ein zunichst der Stadt Aarau gelegenes anmuthiges Felsenthal, ist
heute noch ausschliesslich auf Milchwirthschaft angewiesen. Das
Schwarzwilder Rockertweibel ist das altherrische Landesgespenst
im Rockertwalde (Baader, Bad. Sag. in Mone's Anzeiger) und das
altbaierische Rockadir’l ist die am Tegernsee hausende Geister-
jungfrau. Zwei den Waldstatter See iiberragende Felszacken, der
Mythen- und Schwyzerhdken, heisst man Rockenstock und Spin-
nerin. Meyer-Knonau, Kanton Schwyz 37. Diese Namen sind all.
Der Wettinger Abt Silbereisen, der im J. 1576 seinen ,Auszug
etlicher Chroniken“ verfasste, meist nach Etterlins Luzerner Chronik
arbeitend, nennt abweichend von diesem, die beiden Felsen des
Riitli am See das Betli und den Roggenberg. Es fehlt also da-
bei obige Spinnerin; denn der Name Roggen ist hier nicht colus,
sondern petra. Auch Betli hat hier den altern Begriff von Bettung
und Altar, goth. badi, ahd. petti : Altire, die man im Winter mit



24

Korn und Stroh, im Sommer mit Gras und Blumen umstreute. Da-
her rithren denn auch die urkundlichen Brunhilden- und die sagen-
haften Hiinenbetten, die unser Volk selbst noch . Heidenaltire,
Teufelskanzeln, Heidenhiiwels, Heidenkerken“ nennt. Kuhn, West-
fal. Sag. 1, pg. 39. Urkunde von 1043 : lapis, qui vulgo dicitur
lectulus Brunnihilde. Urk. von 1221: Brunnehildenstein (beide bei
Frankfurt). Urk. von 1334 : hin gein Sarbrucken biss an den stein,
den man spricht Chriemhildespiel. Er heisst jetzt der Spielstein.
In den Sagen auf Faréo und Hven (Stockholm 1815) heisst es:
Nordlich bei Karlshogaslott befanden sich in einem langlichen Vier-
eck aufgestellte Steine, welche der Frau Grimild Grab hiessen.
W. Grimm, D. Helden-S. Kaiser Karls Beltstatt heisst ein grosser,
sagenberiihmter Stein auf dem Landgute Reichenstein bei Montjoie.
Schmitz, Eiflersag. 2, 96. Der Vertragsbrief im Rechtsstreite zwi-
schen dem Abt Joh. Christof von Muri und den Landleuten Wolleb
und Meier von Dintikon vom J. 1563 (Archiv Muri) nennt unter
den der Leutpriesterei zu Villmergen zinsfilligen Giitern: In Lan-
gelen vier Juchart Ackers unter dem Roggenstein, und gat der
Weg derdurch gan Thettigken. Die urkundlichen baierischen Orts-
namen in Panzers Sagen 1, 375: Rockenstein, Ruckenstein, Rok-
kenbrunn ergeben keinen Sinn, wenn man sie nicht sprachlich zu-
sammenhélt mit den Schwungsteinen, die in England Rockingstone
heissen, in Dinemark Rokkestene, in Frankreich roch branlaire,
pierre qui croule, qui danse.

Allein wie sich das romanische roche in quenouille verkehrt, so
das deutsche Roggen in Kunkelstein, Spindelstein, zusammenge-
zogen Spielstein, in Spinnwirtel, endlich in Hollenstein, weil meist
Localsagen hinzutreten von der spinnenden Frau Holla. Wie der
Riese ein Rinderhirte ist, so erscheint die Riesin als Hausfrau mit
Rocken und Spindel. Eifersiichtig verschleudert sie ihren Wirtel
gegen das badende Aarweib, das der Bergriese mit liisternem
Auge betrachtet hat. Da liegt nun ihr Wirtel drunten in der Aare
und starrt als Felsen aus den Fluthen bei der Stilli: Aarg. Sag.
2, no. 435. Derselbe hat nachmals sogar als Landesmarke ge-
golten. ,Der Marckenbrief entzwiischet der Grafschaft Baden und
der Herrschaft Schenkenberg ao. 1602“ beginnt die Ansetzung der
beiderseitigen Landmarken also : Namlich und des ersten, so solle
die Landmarch anfangen vom Laufen oder Wirten der Aaren, und-
zig an den Klopfbrunnen, alda ein Marchstein bei einer Eich ge-
setzt. Wiirttembergs vielgedeuteter Name ist abzuleiten von einem
solchen auf der Berghohe ragenden, die Landesgrenze bestimmen-



25

den Felswirtel. Schwere eiserne Wurfbiisten, mit denen man in
die Wette warf, nennt man in Baiern Wirdinger (Panzer, Baier.
Sag. 2, 390. 401) und die Wasserwirbel des Inn, in die man sie
schliesslich versenkte, heissen gleichfalls Wirten und Wirdin
(Schmeller, Wb. 4, 165). Wir werden nachher noch erkliren,
dass dieses Verschleudern geheiligter Steine in Fliisse und Seen
dazu diente, das Gelingen der Ernten zu fordern. Die drei Sterne,
die den Giirtel des Orion bilden, heissen in Oberdeutschland die
drei Méader, in Bohmen Kosy, Sensen, in Polen Kosy, Miher —
weil das Gestirn etwa zur Zeit der Heuernte aufgeht; allein eben
dasselbe heisst schwedisch Mariarock, Friggerock: Friggae colus.
Bekanntlich verschenkt die umziehende Frau Holla an fleissige Dir-
nen Spindeln und ziindet faulen den Rocken an. So sind die Gotter-
frauen Frigg und Huld Vorsteherinnen des Spinnens und Webens,
und noch im 16. Jahrhundert ist dies in unserer Redeweise nicht
vergessen gewesen. Des Chronisten Heinrich Bullinger Aelter-
mutter, eine geborene Kiieferin aus Brugg, starb zu Bremgarten
1522, zweiundachtzigjahrig. Sie hatte von ihrer Mutter das Ge-
wandwirken erlernt, ,die heidnisch arbeit genampt, die nit gar
briiechlich zun selben zeit war“. So schreibt der Chronist H. Bul-
linger in seinem hds. Werke, ,Verzeichnus der Bullingeren 1568,
Das Original ist gegenwirtig Besitz von Jul. Waldesbiil in Brem-
garten. Von seiner eigenen Tochter Anna, geboren 1530 und
verméhlt an Zwingli’s Sohn Ulrich, sagt er gleichfalls: , disse kont
wol wiirken dass heidnisch werk. Diese Anna Bullingerin hat von
ihr Mueter Gertrud Kiieflerin gelehret wiirken heidnisch Werk, hat
hiipscher arbeit gewiirkt vnd es meiner Anna Zwinglj gelehret.
Das syn wol die 4 oder 5 wiirkerin gesein, do je eine dess
gschlichts von der anderen wiirken gelernet.“ Wie das Wirken
und Weben als heidnisches Werk angesehen ward, so war auch
in dem Wesen von Hulda und Frigg unvergessen, dass beide Got-
tinnen urspriinglich riesiger Abkunft gewesen waren; und so fallen
sie spiterhin ‘wieder in diese grobere Gestalt zuriick. Eine Frau
Hulda mit der Potznasen kennt Luther, eine Frau Precht (Berchta)
mit der langen Nas, mit der eisernen Nas, nennen Vintler und
Martin von Amberg (Myth. 255. 256). Eisenschidel und Langnase
ist nimlich ein riesisches Epithet: Hornnefja (die Hornnase), Jarn-
haus (Eisenschidel), Jarnnef (Eisennase), Jarnsax (Eisenmesser,
des Donners Weib) sind altnord. Riesennamen, gleichwie das schle-
sische Buschweib von heute einen Eisenkopf hat und die Baiern
von einer Eisenberta erzihlen. Sie wurden trotz ihrer steinernen



26

oder eisernen Missgestalt als Gottinnen der hiuslichen Betriebsam-
keit verehrt. Die Glarner Frauen von Enneda giengen sonst am
ersten Tagé, da dorten die Abendsonne wieder in’s Thal scheint,
zusammen hinaus an den Gisslistein, einen ungeheuern Felsblock
am Fusse der Rothriese (Felsabsturz), und spannen auf diesem
Felsen. Blumer-Heer, Kant. Glarus 610. Ein hoher Felsstock im
Gebirge von obersteierisch Weichselboden ist die sammt ihrem
deutlich zu sehenden Spinnrade versteinerte Spinnerin. Wolf,
Ztschr. f. Myth. 2, 23. An die Spindeln verschenkende Frau Hulda
reiht sich die spinnende Frau Berta an im Heidnisch-Mythischen
und im Geschichtlichen. Karls d. Gr. Mutter ist Berhtrada; ihre
Tochter heisst im Gedichte Konig Rother Gertrud, die Heilige
von Nivelles, in Brabant. Eine Tochter desselben Namens hat
Karl, zu Folge des Codex Vindob. 42:

sit gewan der selbe goles trit

ein tohler, diu hiez Gértril,

die heilige vrouwe,

dvu lit ze Haspelgouwe.
Einhard in der Biographie Karls erzihlt, indem er des Suetonius
Biographie tuber Augustus nachahmt, Karls Tochter hitten fleissig
spinnen lernen miissen. So ward aus der spinnenden Ahnfrau
Berta eine in’s Riesenhafte zuriick vergroberte: Berhte mit dem
vuoze, Baerte mitten bréden voeien, Berthe au grand pied,
reine Pedauque (d. i. regina pede aucae), deren Bild in alle Kir-
chen gestellt ward. Ebenso geschah Berta’s Tochter, die als hl.
Gertrud, die beweifte Spindel in der Hand haltend, auf den Altiren
abgebildet ist. Vgl. Massmann, Kaiserchronik 3, 479. Von dem
eben erwihnten Haspelgau wissen auch die Aargauer Sagen zu
berichten. Der Giebel, ein abgeholzter Bergabhang im Engstthale,
zum Dorfe Ober-Entfelden gehorend, lisst noch jetzt altes Mauer-
werk erkennen und heisst im alten Dorfrodel In der steinj mi'r.
Hier stand einst die herrliche Burg des Giebelkonigs, von hier aus
pllegte er in goldener Kutsche in sein Reich hinabzufahren. Auch
jetzt noch thut er dies néchtlicher Weile, so oft die Witterung um-
schlagen will. Unler grossem Getose rollt seine Kutsche bergab,
ein Reiter auf einem Eber, ein anderer auf einem Esel folgen
ihm, jeder hat eine Reihe Milchkellen an Riemen iiber die Brust
geschnallt. Inzwischen sieht man dann auf der kahlen Spitze des
Berges ein glinzendes Rad sich umdrehen. Dies ist seiner Frauen
goldener Garnwendel.



27

IT. Riesenappellativa, in Volks- und Geschlechts-
namen fortdauernd.

Die Wilden Mianner kommen in der heutigen Schweiz noch als
Brunnenfiguren, Wirthsschilde, Fasnachtsmasken vor, aber auch als
stehende Figuren bei Schwingfesten und Aelplerkilbinen. Wir neh-
men hier das geringfiigiger Scheinende des Stoffes voraus. Wenn
sonst zu Basel mit dem 15. Januar die Fasnacht begann, erschiencn
Mittags Schlag 12 Uhr drei abenteuerliche Masken auf den Strassen:
Lowe, Greif und Wilder Mann. Jedem der drei Ungethiime wurde
sein besonderes Leibtanzchen mit Trommel und Pfeife aufgespielt
und von ihm mit altiraditioneller Kunstfertigkeit ausgefiihrt. Sie
waren die Reprisenianten der drei Stadtziinfte zum Rebhause, zum
Greifen und zum Héren (Garn und Strick zur Vogelbeize), in deren
Hinden bis auf die Neuzeit das ganze Vogtwesen der Biirgerschaft
von Kleinbasel lag. Beim Festmahle der Drei wurde dann allen
Bediirftigen Wein und Brod aus dem Gesellschaftsvermigen ver-
abreicht zur Verbiirgung der ortlichen Tradition, als hitten einst,
da noch waldige Wildniss Siadt und Umgegend bedeckte, dicse
drei Unwesen hier gehaust. — Die Sennbruderschaft von Gersau
am Vierwaldstatter See feiert ihren Jahrestag mit Hochamt und
Zunftschmaus alljihrlich als denjenigen, an welchem die zwei letzien
Wilden Manner sich auf der dortigen Alpweide hatten blicken lassen.
Zwei in Laub gekleidete Vortinzer, man nennt sie die Tschimeler
(Banktinzer), lasst sie im Festzuge mit aufriicken und von zweien
der tiichtigsten Tinzer unterstiitzen, Wanderer in d. Schweiz 1840,
309. Die Unterwaldner Aelplerkilbi erinnert gleichfalls an diese
Wilden Minner, als an die urspriinglichen Eigenthiimer der Alp-
weiden. Sie beginnt am Wendelinstage, dem Schutzpatron der
Genossenschafl, mit Hochamt und Predigt zum Ruhme des Hirten-
standes. Hernach folgt das Fahnenschwingen; alle Sennen stehen
in einen Kreis, die Musik spielt und ein gewandter Jingling schwingt
itber allen Hiauptern fort und fort die Fahne der Bruderschaft. Nun
erscheinen die beiden Festmasken, Wildmannli und Wildwibli. Beide
sind in Tannrath gekleidet, Mooshiitchen auf dem Kopfe, tragen
Tanngrotzli in den Hinden (Tannendolden), sie liebkosen und ver-
schleudern ihr Kindlein, das Lumpenditti, kehren der Procession
voraus die Strasse zum Wirthshause und halten da bei Tische einen
gereimten Dialog ab, welcher sich dem Kampfspruche vergleicht,
den die oberdeutschen Masken Sommer und Winter sprechen. Bu-
singer, Kant. Unterwalden 80. Die Urner Jugend tanzte sonst zur



28

Fasnachtszeit um den Wildenmannsstein im Bannwalde ob Schad-
dorf und lief hierauf vermummt in Tannenreis und kettenklirrend
in die nidchsten Dorfer, wo man ihr Milchmahlzeiten vorzusetzen
pflegte. Dies geschah zur Erinnerung daran, dass hier der letzte
Wilde Mann gesehen worden sei. Allen diesen Masken ist die vom
Sturmwind entwurzelte Bergtanne und die klirrende Kette gemein-
sam, an welcher der heulende Windhund angebunden liegt. Das
Glarner Landvolk erzihlt noch von angeblichen Waldbriidern, die
als Wilde Minner und Heiden die Ueberbleibsel der Urbevélkerung
sein und in der Wildniss des Gebirges ein unbekanntes Leben fort-
fristen sollen. Der romanische Biindner nennt den Wilden Mann
tlg humm sulvady, giebt ihm aber nur eine Grosse von drilthalb
Fuss, sein Weibchen, die Fenka, ist noch kleiner. In Deutschbiinden
heissen sie Waldfenken, und ihre verlassenen Hiitten im obern Ge-
birge die Heidenhiisli. Neue Schweiz.-Bl. 1850, Heft 1.

Wer nicht bedenken mag, dass dchte Sage immer nur davon
erzihlt, was zugleich thatsichlicher positiver Glaube der Vorzeit
gewesen ist, der wird diesen vereinzelten Angaben freilich wenig
Werth beilegen und historische Beweiskraft noch viel weniger. Er
verlangt nicht Sagen, sondern Urkunden, Schwarz auf Weiss. Zu-
filliger Weise kann ihm auch dieser Wunsch einmal erfiillt wer-
den; obschon uns selbst eben diese sogleich mitzutheilenden Ur-
kunden dasjenige keineswegs erweisen, dessentwegen man sie
citirt. 'Wir geben die nachfolgende Einzelnheit aus der Geschichte
einer Wildenménnergemeinde getreu nach dem Berichte des wa-
kern Historikers Ildeph. v. Arx, Geschichte von St. Gallen 2, 453:
»Das Calveiserthal (Calvesana) im Sarganser Lande nennt man die
wildeste Gegend, die im St. Galler Lande zu finden ist. Drei Stun-
den weit durchzieht es ein Gletscher, Biren erneuen von Zeit zu
Zeit darin ibr altes Heimathsrecht, nur der Sommerweide wegen
wird es von den Hirten besucht. Um so mehr verwundert es,
durch urkundliche Beweise zu erfahren, dass es vor Jahrhunderten
bewohnt gewesen. Im Gegensaize gegen den an andern Orten
gewohnlichen Gang der Landescultur, in denen Hiuser entstanden,
wo vorher keine waren, verschwanden hier die, welche vor Altem
-dastanden, und die ganze Calveiser Gemeinde starb entweder aus,
oder entwich vor dem immer mehr sich ausdehnenden Gletscher.
Hier war eine Gemeinde mit Ammann und eigenem Gerichte ge-
wesen, gefreit von allen jenen Abgaben, welche die Alpen ringsum an
das Stift Pfeffers entrichten mussten. Laut Urkunde von 1398 war
dorten das Geschlecht der Suiter wohnhaft; ihre Amminner, Alt-



29

amminner und Beisitzer erscheinen noch 1473 vor dem Landvogte
zu Sargans, um gegen Eingriffe in ihre Alpordnung das Recht an-
zurufen. Seit dreihundert Jahren steht nun das Thal menschenleer,
nur die Alpen tragen noch die Namen jener Gemeindeiimter, welche
die ehemaligen Besitzer bekleidet hatten. Es steht noch eine Ka-
pelle dorten, ihr zunichst der alte Calveiser Kirchhof. Hier hat
man ungcheuer grosse Menschenknochen vorgefunden und als eine
Seltenheit weit verschickt. Nach dem Zeugnisse einer allgemeinen
Volkssage befanden sich unter den Calveisern einige Riesenge-
schlechter. Jenes schon vorhin genannte Geschlecht der Sutter,
welches dies Thal am letzten verliess, blieb in Glarus, wohin es
gezogen war, lange noch durch seinen hohen Wuchs ausgezeichnet.“

Wo jene Todtenschméduse zum Gedichtnisse der Ureinwohner
nicht mehr stattfinden, da bestehen zum Theil noch kirchliche den-
selben gelicnde Andachten fort. Im Berninathale und in Samnaden
wurde fir die Wilden Manner bis zur Reformationszeit eine be-
stimmte Messe gelesen, la messa di Rossedi genannt, fir die nun
unter den Gletschern Wohnenden. Sie waren hier die Ureinwohner,
bis der Alles itbereisende Rosedigletscher sie verschiitlete. So hat
der Gemsjiger Colani unsecrm Linguisten und Mythographen L. Steub
im J. 1852 an Ort und Stelle erzahlt. Das letzte Ueberbleibsel
dieser heidnischen Gemeindebriuche verriath sich in der spilern
nur vereinzellen Ueblichkeit, den Winden Mehl zu streuen, den
Sturmwind mit Brod zu fiittern, der Bercht und der Wilden Frau
Speisen aul Kreuzwege und Feldsteine zu stellen. Myth. 403. 602.
Die Luzerner Sennen pflegen bei ihren Schwingfesten den stirk-
sten Ringer ihrer Partei in Ketten auf den Kampfplatz zu fihren.
Dabei geberdet er sich wie rasend und wilzt sich auf der Erde.
Er tritt erst dann in dic Schranken und entscheidet Sieg oder Nie-
derlage, wenn jeder seiner Kameraden von den Gegnern zweimal
auf den Riicken geworfen ist. Dann ist seine Partei ,unheer¢,
d. h. muss sich aus Erschopfung ergeben. Das Gegentheil von Un-
her ist der Riese Eishere aus dem Thurgau, von dem der Monch
von St. Gallen lib. 2, ¢. 12 sagt, er sei seinem Namen nach schon
ein bedeutender Theil eines furchtbaren Heeres gewesen. Egis-
hére ist terribilis exercitus. — monstrt sind egisen: Hallemer, Denk-
male III, 603a. Einen gleichnamigen Eisheri, miles Iringi, filic
Dietbaldi, verzeichnen die Miinchen-Freisinger Hdss. Pertz, Ar-
chiv 7, 812, Im Liede vom Konig Rother wird der Riese Asprian
gekettet auf den Turnierhof herbeigefithrt. Er focht im Heere
Karls gegen solcherlei Volker, deren Namen selbst wieder zu



30

Riesennamen wurden : Bohmen, Wilzen, Avaren und Wenden. Die
Haslithaler Sage erzihlt vom Riesen Raubold, der sich die Beine
selbst zusammengekettet hatte. Aus Unterwalden heriiberkommend,
erschlug er im Hasli die Ahnfrau der Zwerge, die gute alte Ute,
die des Thales Wohlthiterin gewesen war. Alpenros. 1823, 219.
Im Roman Simplicissimus (edd. A. Keller, pg. 945) erzihlt der
Autor, wie ihn eine Gauklerbande nackt entkleidet, Moos um die
Lenden gehiillt und Ketten an die Hinde gelegt habe, um ihn so
als Wilden Mann um Geld herzuzeigen : Als ich nun meiner Ketten,
daran mich die Mauskopf (Spitzbuben) wie einen Wilden Mann
herumgeschleppt, entledigt etc. Diese Silte vom gekettet einher-
gefithrten Riesen begegnet der andern, Riesenknochen an Ketten
aufzuhiingen. Noch heute starren dem Wanderer hoch iber dem
Portal der 1096 gegrundeten Klosterkirche zu Alpirsbach im
Schwarzwalde ein hornformiger Mammuthzahn und gewaltige Wir-
belknochen, in Kelten cingeschlungen, fremndartig enigegen. Im
Chor einer Kapelle im Ammerthale war ein grosser Thierschidel
an die Mauer gekettet, der fiir den Kopf cines dort erlegten Lind-
wurmes ausgegeben wurde. Uhland in Pfeiffers Germania 1, 306.
Wie in der Stadt Bern der grosse Christoffel und zu Schaffhausen
der grosse Gott einst als Wahrzeichen galt, so war das Weichbild
oder Stadisymbol zu Luzern der Wilde Mann. Er war, theilweise
noch jetzt sichtbar, am Rathhause in sitzender Stellung abgemalt
zum Angedenken an die Riesengebeine, die man 1577 bei dem
Dotfe Reiden unter einem Eichbaum ausgegraben hatte. Ehe Blu-
menbach und Dolomieu nachher den Ausspruch thaten, dass diese
Knochenmassen einem vorweltlichen Riesenthiere angehorten, liess
man zu jenem Gemilde einen Massstab und folgende Reime setzen :

In der Statt Luzern Land da unden
Bey dem Dorff Reyden hat man funden
Schrocklich grosse Menschen Gbein
Under einer Eych auf einem Reyn;
Die Oberkeit derselben Statt
Glehrten Leuhten die zugschickt hat,
Welche nach der Proportion
Geometrisch das Miss han gnon,
Hiermit erscheint unfehlbar gwiiss,
Wann aufrecht gstanden diser Riss,
Sey er gsyn mit der linge glich
Vierzehen mahlen disen Strich.



31
Beschach im 1577 Jahr,
Gott weiss, wie lang er vor da war.
Was man gfunden, mag bhalten werden,
Was iibrig, verbleibt in der Erden.

Im Nachfolgenden wird eine Reihe Wilder Minner aufgezihit,
deren ehemaliger Wohnort, Felsstein oder Grab noch bekannt ist
und die uns durch die ihnen zugeschriebene Gutmiithigkeit belehren,
dass unsere heutigen Vorstellungen iiber die Gemiithsbeschaffenheit
der Riesen unberechtigt und roh sind.

Auf den Glasscheiben ecines Bauernhauses des alten Dorfes
Matten im Badelein bei Interlaken sah Wyss (Reise in’s Berner
Oberl. 1, 358) einen Biiren gemalt, der ein paar Riiben im Giirtel
tragt. Das Volk erzihlte, dies sei einer der Riesen von Iseltwald
gewesen, die das Oberland nach kaiserlichem Aufgebote zum Reichs-
heere zu stellen hatte. Fiir ihre Keulenhiebe in der Schlacht ge-
nossen sie die Vergiinstigung, so oft sie im Sommer ,diirstend*
durch’s Thal giengen, auf den Pflanzplitzen bei Boningen, als auf
Reichshoden, drei Ritben ausziehen zu dirfen, die eine in der
Hand, die zwei andern im Giirtel davonzutragen.

Der Botti im Grauholze bei Bern, wo man noch sein von zwei
Steinsdulen bedecktes altes Grab zeigt, ist in der noch lebhaflen
Erinnerung des dortigen Landvolkes ein zwanzig Fuss langer Riese
gewesen; die Bauern, die ihm am Felde begegneten, reichten ihm
statt der Hand die Pflugsterze, und immer verblieb ihr die Spur
seines gewaltigen Hindedrucks. Als er starb, trug seinc Riesen-
schwester jenen grossen Grabstein in ihrem Fiirtuche herbei. Jahn,
der Kani. Bern antiquarisch, 411. Botti’s Name erinnert an den
Riesensohn Lokis Farbauti.

Im ehemaligen Landchen Gryon, nun gleichnamiges Pfarrdorf
im Waadtlinder Amte Aigle, leble der Wilde Mann Bernard als
Ziegenhirte. Seine Liecbe, die er zur Blanche (Weisse Frau) em-
pfand und die unerwidert blieb, ist in einem eigenen Volksliede
besungen, das durch Bridel (im Schweiz. Museum 17584, 761) auf-
gezeichnet worden. Trauernd lag er bis zu seinem Tode auf einem
Steine und hat diesem die Gestalt seines ganzen Korpers einge-
driickt. Als Blanche dann den Tod dieses urspriinglichen Ritters
von Toggenburg erfihrt, geht sie aus gleichem Liebeskummer in
ein Kloster. Treu wie Riesen, eine spiat noch im Norden iiblich
gewesene Redensart, hat also auch bei uns einmal Geltung gehabt.
Der Stein hiess la pierre du Sauvage und lag beim Dorfe Gryon bis
1850, wo er gesprengt worden. (Escher, Die Schweiz v. 1851, 379.)



32

Ein pierre de Servagios (italien. selvaggio=sauvage) findet sich
beim Dorfe Luc, Yal d’Anniviers, auf dem Wege nach Bella-Tolaz,
westlich vom Borterhorn. Dieser michtige Felsblock tragt auf seiner
obern Fliche zahlreiche kleine Rundschalen eingehauen. Schweiz.
Gesch. Anzeiger 1858, 61.

Die Tschudi (urk. 1256: Hans Schude. VonArx, St Gall.
Gesch. 1, 546) sind nachweisshar um Seckingen, in der ober-
rheinischen Waldstatt, dann im gegeniiberliegenden Frickthal und
im -Glarnerlande altherkommlich. Sie beriihmen sich einer mythi-
schen Abkunft; nur hat ihr gelehrtester Sprosse, der Chronist
Gilg Tschudi, diese Geschlechtssage ebenfalls nicht anders mit-
theilen mogen, als seiner Gewohnheit gemiss mit der filschlichen
Zuthat von angeblichen Parteikimpfen zwischen dem Haus Oester-
reich und den Waldstitten. Der Tschudi, so berichtet er, des
Glarner Landammann Rudolf Tschudi Sohn, war wegen seiner
ausserordentlichen Grisse der lange Riebing genannt und hieng den
osterreichischen Herzogen gegen die Waldstitte an. Deshalb er-
regte ihm sein Schwager, der Urner Hans von Secdorf, welcher
der Teufel genannt war, einen Erbstreit. Der Riebing ficl nun
1316 in Unterschichen ein, der Urner Hans dagegen in Glarus.
Schon hatte Riebing auf diesem Streifzuge alle seine Waffen ver-
schossen und zerhauen, als er einen jungen Tannenbaum aus dem
Boden riss und damit noch neun seiner Feinde hinstreckte. Zum
Angedenken fiihren die Glarner Tschudi einen Tannenbaum mit
rothem Stamm im Wappen mit drei fliegenden Wurzeln und neun
dran hangenden rothen Zapfen.

Der Name Tschud bezeichnet in altrhitischer oder altrumani-
scher Sprache das Schaf; denn der Bergriese ist ein viehweidender
Milchesser und sein Weib eine Wollenspinnerin. Wie sodann Tschud
den Slaven einen Finnen (Barbaren) und Riesen bezeichnete, so
nennt die Snorra-Edda den Sohn des Riesen Thrym den Berg-
finn. Wilder Mann muss also die deutsche Uebersetzung des rhiti-
schen Tschud gewesen sein, und das Geschlecht der Tschudi scheint
sich urspriinglich auf eine geschlechtliche Vermischung der Glarner
oder Urner mit den Riesen bezogen zu haben. Der Name Tschud
in der Bedeutung von Schafhirte klingt ebenso friedfertig, wie die
weiter unten nachfolgenden Sagen von andern Wilden Minnern.
Der Wilde Mann ist daher in’s Wappen und Wahrzeichen der Berg-
stadt Wildemann im Harze genommen worden, die Axt in der
einen Hand, mit der Tanne in der andern, wie ihn einst Kaiser
Heinrich der Vogelsteller hier betroffen haben soll. Alljihrlich am



33

Freischiessen um Johannis tritt er daselbst auf, ganz in Moos ge-
kleidet. Kuhn Nordd. Sagen no. 211. Der Wilde Mann ist ferner
Schildhalter im Wappen Braunschweigs, Mecklenburgs und Preussens;
er kommt als Hausname vor wiederholt um Achen (Wolf, D. S. 188)
um Braunschweig (Prohle, Harzsag. 1, 257); im Wilden Mann zu
Bremgarten ist 1469 Heinrich Bullinger der Historiker und Refor-
mator geboren. Aarg. Beitr. 94. Gleichwie Norwegische Geschlechter
ihre Genealogie an den Riesen Forniot und dessen Schne ankniipfen,
so glauben auch die , Starken“ unter den Zillerthalern einer Sippe
zu entstammen, die aus dem Liebesverhiltniss eines Bergriesen mit
irgend einer hiibschen Almerin entsprang. Bauern und Riesen leben
hiiuslich zusammen. Der Wilde Mann und der Geissler in Biinden
werden Ziegenhirten in der Gemeinde Klosters, die Fengga wird
Dienstmagd im Vorarlberger Bauernhofe. Aarg. Sag. 1, no. 228,
Bauern und Riesen tauschen schliesslich ihre Namen aus; dies er-
weist sich an folgenden schweizer. Geschlechtsnamen: Riel, Egg
und Eggen (Frickthal, Laufenburger Rheinstrecke), Hun (Kulmer-
thal), Hum (Dorf Entfelden), Hani (Ziirichsee), Durst (Bezirk Ba-
den), Troll (Winterthur), Troller (Solothurner Giu), Geysser (Ober-
aargau). Der Bergname Hundsbuck, Hundsriick, die First eines
Lingenberges bei Baden, gleicht genau dem Gebirgsnamen Hunds-
ruck, beides stammt aus Hun. Die Reihe von Heidengribern, die
man eine halbe Stunde von der Stadt Solothurn am Aarufer unter-
sucht hat, nennt sich wechselnd Hunnenberg, Hungerberg, Hoh-
berg, Hiinenberg. Ziirch. Antiquar. Mittheil. IIl. Der Feldname
Hithnengriber findet sich bereits im Giintersthaler Zinsrodel v.
J. 1344; H. Schreiber vertraute diesem urkundlichen Namen und
entdeckte an Ort und Stelle gallische Grabstitten. Mone, Bad.
Urgesch. 1, 218. Der Hiihnerstein, ein Felsstiick von ziemlicher
Grosse inmitten Weges zwischen Bremgarten und Wohlen an der
Strasse liegend, wird in seiner Benennung durch die wortdeutende
Angabe erklirt, die Hiihnertriger hitten hier zu ruhen und ihren
Tragkorb abzustellen gepflegt. Gerade so erzihlt Herrlein, Spess—
hartssag. 179, von einem Felssteine zwischen Hasloch und Faul-
bach: Hier habe Frau Hulle ausgeruht, wenn sie auf dem Garn-
verkauf war, und wo ihre Kotze (Tragkorb) mit den Fiissen auf-
stand, sind die Locher davon noch jetzt im Stein zu sehen. Hier
rubt eine Himmelsgottin Huld, dorten ein Erdriese am Felsen aus
und driicken ihm ihre Spur ein. Hiihnerhubel ist der Name eines
gallischen Hiinengrabes bei Rixheim im Elsass, das von A. Stober,
Miihlhausen 1839, in einer besondern Monographie beschrieben ist.
Argovia, IIL 3



34

Der Hiinerweg zu Ingelheim, urkundl. 1385 wird von Mone, Ober-
rhein. Ztschr. 5, 490 mit via Hunorum erklirt. Die niederdeutschen
Hiinkenberge, verderbt aus Hithnerberg, dieses aus Hiinen, deuten
gewohnlich auf einen Ort mit Grabstitten. Weinhold, Heidnische
Todtenbestattung 1, 23. 24. Noch vergroberter spricht Grohmanns
Bohmisch. Sagenb. 1, 74; es giebt dem Sturmgott Wuotan, des-
sen Gefolge aus den Seelen der im Sturm der Schlacht gefal-
lenen Helden bestand, ein Wuetisheer Verdammter bei, das in Ge-
stalt von glithenden Hithnern (feurigen Hiinen) iber die Waldgipfel
wegfihrt. Eine Glucke mit einem Haufen glithender Hithner lauft
des Nachts zwischen Andershausen und Kluventhal; man hilt sie
fir verwiinschte Menschen. Miiller-Schambach, Ndsichs. Sag. pg. 187.
Hiinenbetten sind in den Wesergegenden die Riesengriber ge-
nannt, Bett gilt dorten von Grab. Der Pfeilschuss des Edeln von
Hiinenberg, dessen Burg bei Cham am Zugersee liegl, fiihrt be-
kanntlich zu dem Siege der Schweizer am Morgarten. Dieser
Schuss war den Chronisten wegen seiner mirchenhaften Schuss-
weite stets auffallend gewesen; nun mag er, wie ja der Name des
Burgherrn selbst, sich aus dem Volksnamen Hun erkliren, der
wie spaterhin der Name Unger, zu Riesenbenennungen gedient:
und mythische Bedeutung angenommen hat. Lassen wir uns durch
den Ungar Arnold Jpolyj berichten, wie in seinem hunischen Vater-
lande die Steindenkmiler aussehen, die man bei uns Hithnerstein
und Hiinenberg nennt, so findet sich, dass sie den unsrigen an
Gestalt, Aufstellung und Namen dhnlich, oft sogar sich gleich sind
und direct auf Attila’s Hunnen fiithren. Er berichtet Ausfihrliches
hieriiber in der Ztschr. f. Myth. 2, 259; hier beschrankt uns unser
Raum auf eine blosse Einzelnheit.

Zwischen den Siebenbiirgischen Ortschaften Udvarhelyszek und
Erdovidek im Lande der Szekler erstreckt sich der Rikawald, durch-
flossen .vom gleichnamigen Rikabach. An dessen Ufer und vom
Wasser im Halbkreise umgiirtet, stehen, etliche Klafter lang, mehrere
Steine aufrecht, eine Art Hiitte bildend, die wurSpriinglich durch
einen grossen Fels iberdacht waren, den i. J. 1820 der Blitz ent-
zweigerissen und gestiirzt hat. VYon diesem Steinmale der Vor-
zeit erzihlte schon die sogenannte heidnische Szekler-Chronik, wie
auch heute noch das dortige Volk, hier sei Rekas Grab, des Hun-
nenkonig Attila’s Frau. Die Sage behauptet, der Fels sei von
Menschenhand aufgestellt. Denn da die geliebte Reka gestorben
und Alles uneinig war, wohin man die theuern Reste wiirdig genug
begraben sollte, wilzte man endlich den grossen Felsen vor ihrem



35

Konigsschlosse bergab, dass er an den Rand des Flusses rollte
und iber ihr Grab gestelll werden konnte. Von Hirtenknaben
sollen hier thalergrosse Ridchenmiinzen gefunden, von einem Bild-
schnitzer Maté soll ein so grosser Schatz aufgegraben worden sein,
dass ihm tber dem Wegschaffen der Last sein Schimmel drauf
gieng. Damit ist er der Stifter des nun beriilhmten und ausge-
breiteten Szeklergeschlechtes der Maté geworden.

Das Geschlecht der Geysser im Oberaargau findet sich mit sei-
nem Namen wieder in dem der nordischen und oberdeutschen Berg-
und Sturmriesen: Gusir und Geysa, der Bliaser und Stirmer (Wein-
hold, Die Riesen 44), Geisser: der Wilde Mann beim Wintersturm
im Jura, und das Seegespenst am Glarner Oberblegi-Sce (Natur-
mythen 42. 148). Auch dieses Appellativ, ableitend von giessen,
ergiessen, fithrt auf den goth. Stammnamen Gduls, ags. Gedt,
ahd. Koz zuriick, der ausgegossene Geist, der Gotterschaffne, und
ist episch verwendet worden zu dem Heroengeschlechte der Geaten
in ags. Gedichte Beovulf.

Das im Glarnerlande zahlreiche Geschlecht der Elmer stammt
aus dem Elmthale, gleichwie das vom heil. Sachsenapostel Liudger
gegriindete Helmstidt seinen Namen vom Elmgebirge auf der Liine-
burgerhaide hat. (Rettberg, Kirch.-Gesch. 2, 482.) Yon Elm und
Ilm, den mundartlichen Namen des Ulmenbaumes, leiten diese Orts-
namen deshalb nicht ab, weil jenen beiden Landstrecken dic Ulme
fremd bleibt. Daniel Elmer nennt man aber im Glarnerlande sol-
cherlei kahle Felszacken, deren Contur an eine Menschengestalt
erinnert. Alben und Almis ist die Kalkerde genannt, die zwischen
Miinchen und Erding vier Quadraimeilen weit die Torfmoore durch-
zieht. Elm bezeichnet schweizerisch die lohgelbe Farbe (Stal-
der 1, 94) und eine weissfarbige Taubenart (Tobler 166). Auch
hier bleibt elb die Wortform. Elwes ist fulvus, Graff, Diutisca 2, 236 b.
Der Elb aber ist der Wald- und Berggeist, das Erdminnchen.
Elbelstein und Elbelskanzel sind Namen im Unstruth- und Werra-
thale, auf denen der dortige Wilde Jiger Elbel sein Wesen treibt.
Bechstein, D. Sagb. no. 450. Der Elbst ist ein Wassergeist im kleinen
See am Seelisberg in der Nihe des Dorfes Treib am Vierwald-
stilter; auf dem Seeboden sah man sonst ganz deutlich eine Heerde
Schweine, die sich auf den Riicken legten und dann das Aussehen
frisch abgezogener Kalbshiute annahmen. Cysat, Beschreib. des
Vierwaldstatter Sees, pg. 429. Diese widerwirtig lautende Be-
hauptung erinnert gleichwohl an die altromische Ménnerpuppe des
Mamors, die bei der Friihlingsfeier der Mamertinen, dicht einge-

-



36

hilllt in Felle, durch die Stadt geschleppt, mit Stangen gehauen
und iber die Briicke in die Tiber gestirzt wurde. Der Name
Elb bezeichnet im Entlebuch den Betrunkenen, Albersterz und Elpen-
trotsch bezgichnet den Dummkopf. Elggermann nennt man am
Schweizerrhein 'die Mannchen aus Backwerk, zugleich einen un-
rithrig dasitzenden, dummstarrenden Menschen, einen Teigklotz.
Kirchhofer, Schweiz. Sprichw. no. 56. In Glarus ist der Ellger
(contrah. aus Elmiger) der Name eines Felsengesichtes am Wiggis-
gebirge, Elgis heisst jener sonnige Kalkfelsen nordlich vom Orte
Glarus ,zu welchem alljahrlich, sobald die Friihlingssonne dorten
zuerst den Schnee wegschmilzt, die Kinder wallfahrten.“ Heer-
Blumer, Kant. Glarus, 601. Halt man nun den Namen des Adels-
geschlechtes von Elbenstein (Myth. 1217) zusammen mit dem
Glarnergeschlechte der Elmer, und dem Thurgauergeschlechle der
Elgger (die man dorten angeblich von Schloss Elgg abstammen
lasst), so ergiebt sich abermals der Fall, wie einzelne Sippschaften
ihren Stammbaum und Namen auf die Geister des Gebirgs zuriick-
gefiihrt haben. Die Genesis 6, 4 besagt dasselbe: Es waren auch
zu den Zeiten Tyrannen (gigantes, hat die Vulgata richtiger) auf
Erden; denn da die Kinder Gottes die Tochter der Menschen be-
schliefen und ihnen Kinder zeugeten, wurden daraus Gewaltige in

der Welt und beriihmte Leute. Ich fiige dem zum Schlusse noch
~ zwei neuere Beispiele hinzu. Beim Dorfe Grenchen und im be-
nachbarten solothurnischen Jura wird der im Sturm einherziehend
gedachte Wilde Jiger der Schwed genannt. Mit einem Zwilch-
sack auf der Achsel kommt er den Berg herauf und schiittelt ihn aus,
dass lauter griine hornblasende Jiger herausfallen. Die Schweiz,
Hlustr. Ztg., 1862, no. 12. Vom griinen Schwedenross ist eine
dhnliche Sturmsage mitgetheilt: Aarg. Sag. 2, no. 512. Die
Sturmgeister, die der Jura Schweden nennt, heisst der Berner
Aelpler Friesen. Im Grindelwaldthale gelten die Fohnstiirme, die
im Frithjahr den Schnee von den Voralpen wegschmelzen, gleich-
falls als eine Schaar Wilder Jiger, und heissen die Westfriesen.
Das Volk im Oberhasli- und Simmenthal meint, es sei selber urspriing-
lich aus Schweden und Friesland eingewandert. Dies ist jedoch nur
ein Sprachmissverstindniss, entsprungen nicht im Volke, sondern .
bei schlinm etymologisirenden Berner - Dorfpfarrern. Sprachlich
»friset® d. h. offnet der West- und Fohnwind die Bewisserungs-
griben der Felder, gleichwie der Nordwind die Kornsaat ,frisst“.
Der Oberlénder Frieser ist der Griber von Profession. Stalder 1, 399.
Fir unsgrn Zweck aber ergiebt sich, dass man auch hier einen



37

iltern Volksnamen mit dem eines Lufiriesen in traditionell ge-
wordenen Zusammenhang gebracht hat.

Domilin, Essel und Diirst. Durch die kirchlichgelehrte Fir-
bung der Pilatuslegende sind die urspriinglichen Volkssagen vom
Pilatusberge in sehr frither Zeit schon verwirrt und unkenntlich
gemacht worden. Die élteste Oberdeutsche Chronik, edd. Gries-
haber 1850, nennt pg. 16 den Pilatusherg noch mit rhitischem Namen
Frakmunt, beruft sich aber schon als auf etwas Landldufiges darauf,
dass droben des Pont. Pilatus Grab sei: wnd wil man, er (Pilatus)
lige uf Fragmuonde bi Lulzerne. Gleichwohl bleibt die urspriing-
liche Heiligung des Pilatusberges etwas unbestreithares und wird
vom 13. Jahrhundert an bis in’s sechszehnte durch eine fortlaufende
Reihe geschichtlicher Angaben verbiirgt; der Berg erscheint als in
den Geisterbann gelegt, erst vom Volksglauben, spiter von der
Obrigkeit, Niemand sollte ihn ohne eingeholte Erlaubniss besteigen,
Zuwiderhandelnde wurden mit Gefingniss bestraft. Im Jahr 1518
mussten der in Luzern sich aufhaltende Herzog Ulrich von Wiirt-
temberg und der St. Galler Birgermeister Joachim Vadian, dann
im J. 1555 der Naturforscher Konrad Gessner von Ziirich, 1580
der Basler Arzt und Anatom Felix Platter die besondere Erlaub-
niss bei der Regierung einholen, um den Berg besuchen zu diirfen.
Leider haben uns auch diese bevorzugten Reisenden alle in ihren
Berichten nur die Trimmer der Kirchenlegende wiedererziihit,
dic sie hier ihrem eigenen Verstande widersprechend vorfanden,
alles iibrige aber, was sie sonst auf dem Berge gehort oder
gesehen haben mochten, bleibt uns von ihnen verschwiegen. Und
doch nur dieses Besondere allein wiirde uns heute den Grund des
Schreckens und der heiligen Scheu einsehen lassen, womit dieses
Gebirge so lange umgeben war; jetzt vermogen wir aus bloss ein-
zelnen letzten Bruchsticken der Ueberlieferung auf das Ganze
zuriickzuschliessen. Unserm bisherigen Verfahren gemiss ziehen
wir einige besondere Gipfel und Felsen des Berges nach ihren Namen
und Eigenthiimlichkeiten hier in Betrachtung. Nahe bei der Briin-
delenalp liegt in der senkrechten Fluhwand, der steilsten Kluft, die
iber das Widderfeld zum Berggrat hinauffilhrt, die Hohle Tomi-
lisloch. Tume und Dummlin ist sie schon bei Chappeller, hist. mont
Pilati 1767, 178 genannt. Das ahd. twoma judicium, témaheit ma-
jestas, fihrt auf die Eigennamen Tuomhilt, Tuomrich, Tuomgér,
Tuompirc, Tuompurc (mons majestatis). Wollte man diese Etymo-
logie zu kiihn finden, so laige dem von Chappeller gemeldeten Na-
men Dummlin eine andere Ableitung fiir unsern Zweck ebenso



38

nahe. Der Bergriese heisst in der deutschen Sprache der Dumme,
nicht weil er zuniachst schwachkopfig ist, sondern weil er dimmerig,
dumpf und gewitterfinster in die Landschaft hereinblickt; #hnlich
spricht man vom dummen Teufel. Der Dimmerfohn schleiert die
Gegend ein durch Dunst und Hohenrauch, diffiges, diippes Wetter
ist dumpfes, schwiiles. Grimm, Myth. 495 gewiihrt auch einen ahd.
Segensspruch aus dem XI. Jahrh., der heidnisch gedacht und kirch-
lich gefasst an einen Bergriesen gerichtet ist, damit man von
Wunden genese. Der Riese heisst hier der Dumme (hebes) in
dem Sinne des Wortes, dass er sammt seinem Sohne stumm und
schlaftrunken auf dem Saum des Berges liegt:

Tumbo saz in berke

mit tumbemo kinde in arme.

tumb hiez der berc,

tumb hiez daz kint,

der heilege tumbo

versegene tisa wunda!

Der Weg von Darscheid nach Schonbach (Kreis Daun) fiithrt
iber den Sommersberg, dessen Kuppe die Tommen heisst. Unten
ist der Steig durch den Geisterspuk einer den Leuten aufhuckeln-
den Frau beriichtigt; oben rasselt, schreit und pfeift das Tommer-
minnchen und rollt sich den Fuhrwerken als Klotz in den Weg.
Die drei Tommen bei Lonnig, an der Strasse nach Koblenz, drei
von allen Seiten sichtbare Hiigel, sind von drei Frauen schiirzen-
weise zusammengetragen worden. Ein weiterer Tomberg bei Rhein-
bach hat eine Hohle, in der ein birtiger Greis am Tische sitzt mit
einer darauf liegenden goldnen (Wiinschel-) Ruthe. Schmitz, Eif-
lersag. 2, pg. 9. 24. 69. 57. Der schwedische Tomtegubbe und
Tomtekarl bezeichnet den Alten im Gehofte, altn. #ft, schwed.
tomt, area, domus vacua. Myth. 468. Mit diesemR iesennamen To-
milin hat nun spéter die kirchliche Gelehrsamkeit zu Luzern einen
hl. Dominicus verschwistert und man nennt seitdem jenes Tomi-
linsloch die- Dominikhohle. In ihr ist der versteinerte Pilatus an
einem steinernen Tische zu sehen. Es steht nimlich an ihrem
Eingange ein acht Fuss hoher Fels, mit #usserst weissem Kalk
iiberkrustet, in Form eines aufrechtstehenden, gewandeten Man-
nes; an der Stelle seines Hauptes liegt ein gleichweisser beweg-
licher Felsblock, hinter ihm ein solcher in Form eines Tisches, an
den sich die Figur anzulehnen scheint. Diese eben gemachte Be-
schreibung riihrt von einem Tiroler Maure/rgesellen her, der im
Jahr 1814 vor Hunderten von Zuschauern in diese senkrechie Tiefe



39

von 306 Fuss sich hinabliess und so die Hohle bestieg. Abgebildet
ist nunmehr dieser Bildstein nach einer vom Ziircher Idyllendichter
Mart. Usteri ({ 1827) gemachten Zeichnung in den Ziirch. Antiqu.
Mittheil. von 1859, Heft 23. Die Pilatus-Sennen nennen ibrigens
diese vermeintliche Bildsiule des hl. Dominik auch ,unsern St. Cor-
nell“ (Escher, Die Schweiz von 1851, 74) und pflegen ihn als
Schutzpatron anzurufen. Was es aber mit dieser kirchlichen An-
rufung des angeblichen Heiligen urspriinglich auf sich habe, dies
erweist sich aus einem nun folgenden und hier zum ersten Male
hervorgehobenen Umstande.

Es behaupten nimlich die Anwohner des Pilatus im Unterwaldner
Lande, diese Hohle lasse so weit im Innern vordringen, dass man
darinnen die Glocken der auf der entgegengesetzien Seite des
Berges auf Briinnlenalp weidenden Kiihe ‘horen kionne (Chappeller,
hist. Pilat. 178), und dorten in dieser Tiefe, heisst es, halten die
drei Tellen ihren Zauberschlaf. Eine Sage hieriiber, freilich jour-
nalistisch aufgefirbt, enthilt die Zeitschrit Wanderer in der
Schweiz, Jahrg. 8§, 1841; es lasst sich daraus Folgendes ent-
nehmen: Der Riese Dominik pflegte von seiner Hohle aus iiber
die Sicherheit des Landes zu wachen und rief, so oft ein Feind
den Grenzen sich nahte, das Volk zum Kampfe auf. Nur einmal
war er eingeschlafen. Als er wieder erwachte, erblickte er unten
zu seinem Schmerz den Biirgerkrieg und erstarrte daritber zu
Stein. Doch todt ist er nicht, er wird wiéder erwachen, wohl
aber erst am Ende der Tage. — Es ist Brauch, das beriihmte Echo
auf Briindelenalp zu wecken, indem man den Namen Dominik zur
Hohle hinaufruft. Der Stein antwortet; langsam und gedehnt giebt
ein michtiges Echo das ausgerufene Wort zuriick. Wer aber, be-
haupten die Sennen, dem Dominik einen andern Namen zurufe,
der miisse zuverlissig noch selbiges Jahr sterben. Ziirch. Neu-
jahrsbl. der Musikgesellsch. 1818, S. 2.

Ueber das Ergebniss dieser selbstredenden Sage darf man hier
sich um so kiirzer fassen. In den Berghohlen wohnten die ersten
Menschen, hier beslatteten sie ihre Todten auch zur Grabesruhe.
Die Stammviter des Volkes, die Fiirsten und Helden der Vorzeit
gehen daher in den Berg, liegen, sitzen, schlafen im Berge. Tod
und Leben wohnt so vereint im Berge; in Joh. Ackermanns Ge-
sprich mit dem Tode wird auch dieser angerufen : Her Tot, Haupt-
man vom Berge! Wackernagel, Altd. Lesb. 1139, Vers 18. Die
Sagen von dem im Berge schlafenden Lieblingshelden des Volkes
weisen auf die Zeiten des Grabalters und der Higelbestaltung zu-



40

riick, die dem Brennalter vorausgiengen. ,Erst als man begann,
die Leichen dem Feuer zu iibergeben, im Rauch gen Himmel zu
schicken, mag man sich gewohnt haben, die Gotter und ihre Ge-
nossen als ilber den Wolken wohnend zu denken.* Simrock,
Myth. 867. Den éltesten Germanen wohnten daher die Gotter noch
in den Bergen, erst spiter auf deren Gipfel. Lisst daher ein ger-
manischer Volksstamm seinen Begriinder im Berge begraben sein,
so lag eine Vermischung des Stammvaters, der selber wieder einen
Gott zum Vater hat, mit dem Gotte ganz nahe, der gleichfalls im
Berge thronte. Gott Mannus ist bei Tacitus der Sohn der Erde.
Jeder einzelne Stamm hat so seinen eigenen Gotterberg, sein
eigenes Schlachtfeld, auf das der schlafende Gott heraustreten wird
zum Siege und zum endlichen Weltfrieden. Fiir den Oberpfilzer
ist jener Gottersitz das Fichielgebirg, fiir den Altbaiern der Unters-
berg. Schonwerth, Oberpf. Sag. 3, 351. Fir den Mitteldeutschen
ist es der Kyffhduser, fir den Schweizer der Axenberg mit den
drei schlafenden Tellen, und hier der Pilatus. So hat auch der
Riese Toll, der auf der Insel Oesel im Tollist begraben liegt, vor
seinem Tode verordnet, dass man ihn zur Hilfe aufrufen solle,
wenn ein Feind in’s Land komme. Kruse, Urgesch. des ehstni-
schen Volksstammes 186.

Wir iibergehen alle in der Pilatussage selbst enthalitenen wei-
tern Einzelnheiten, so ernstlich sie unsern Zweck auch unter-
stiitzen. Der geheiligle See, der darinnen versenkt liegende und
alljahrlich am Charfreitage wieder aufsteigende Seegeist, der Tiirst,
der auf jenem Berge jagt, der feurige Drache, der ihn gleichfalls
mitbewohnt, der prophetische Zeitbrunnen, die Schaar von Zwergen
und Erdménnchen, Alles dies kann anderwirts nachgelesen werden.
Unsere Aufgabe hat den Berg als einen von Riesen bewohnten und
dem Steinzeitalier angehorenden nachzuweisen. Hierin unterstiitzen
uns besonders seine beiden Punkte: der Essel und der Gnappsiein.

Der Gnappstein lag ehedem auf der Oberalp des obern Pilatus;
er war 6 Fuss hoch und lang und ruhte, von seinem Muttergestein
abgelost, auf seinem Miltelpunkte der Art im Gleichgewichte, dass
Jeder, sich dariiber hinlegend und sich schaukelnd, ihn ohne Miihe
bewegen konnte. Helvet. Almanach vom J. 1804, 101. Er senkte
sich, wenn man ihn von der einen Seite bestieg, und neigte sich,
wenn man auf’s andere Ende hiniiberschritt, in seine vorige Lage
zuriick. Bei einem Bergsturz ist er in neuerer Zeit zu Grunde ge-
gangen (Meyer-Knonau, Schweiz. Erdkunde 1, 284). Der Stein
hatte seit alter Zeit schon die Aufmerksamkeit der Gelehrten er-



41

regt gehabt. Der Naturforscher Gessner fand ao. 1555 an ihm eine
Inschrift, die er fir keltisch hielt, und hieb daneben seinen Namen
ein. Cappeller (hist. mont. Pilati 1767, 20) fand die alte Inschrift
verschwunden bis auf ein Zeichen, das einer schief auf dem Kopfe
liegenden Glocke glich. Daneben aber waren schon Jahreszahlen
von 1518 (da der Wiirttemberger Herzog Ulrich den Berg bestieg)
bis 1603 mit den Namen verschiedener Besucher eingehauen, wor-
unter eben jener Herzog Hudalricus. Besonders hervorhebens-
werth ist, dass der Stein, als ihn der Geishirte vor Cappellers
Augen in Bewegung setzte, zugleich weithin tonte: lapidem colli-
sione late exaudiendum sonum edentem concussit. Sicher also ist,
dass der Stein mit unter jene vielbesprochenen Felsen gehort hat,
die man keltisch Dolmen, Mennhir, Mairen, Matronen, pierres
mouvantes nennt, an die sich die Feenverehrung und der Hexen-
glaube ankniipft, und welche zu deutsch nicht minder vielnamig
Steinmannli, Lottelfelsen, Wagsteine, Gnappsteine heissen; gnap-
pen ist wanken.

Der andecre noch hervorzuhebende Punkt ist der Name der
obersten Pilatusspitze. Sie heisst Essel, aber von Fremden und in
Touristenschriften Esel gesprochen und geschrieben. Derselbe Name
begegnet noch anderwirts. Aargauische Localnamen sind Etzel-
graben, Ettenbithl (Hiigel bei Kirchleerau), Ettelwald (bei Schnei-
singen). Heinrich Ezil besitzt den Hof zu Scherz 1273. Aarg.
Beitr. 586. Des Riesen Name ist ahd. ezal, edax. Im zerstorten
Weissenstein bei Werda, unweit Marburg, hauste ein Riese Na-
mens Essel, und die Wiese an der Stelle, wo der Riese beim
Untergang der Burg die goldene Thiir derselben in die Lahn ver-
senkte, heisst noch jetzt der Esselswerd. Myth. 1218. Essen und
Essel sind Dorfer im Osnabriickischen und Hoya. Pott, Personen-
namen 482. Wer Riesengrosse hat und Riesenkraft verbraucht,
hat ebenso grossen Hunger und Durst. Die Essgier der Riesen
liegt in ihrem Namen, das Mirchen stellt sie daher stets menschen-
fresserisch dar, und auch dieses Pridicat hat sich zum Namen jenes
Ziircher Biirgergeschlechtes der Manezze umgestaltet, die man seit
dem 14. Jahrhundert urkundlich kennt. Das alts. etan, ags. eolon,
altn. sotun, ahd. ezal heisst edax. Burkard Waldis in seinem Eso-
pus L. 47, 6 nennt den Fresser einen etzler. Der Riesen wein~
gieriger Durst lebt ebenso in hoch~ und niederdeutschen Mund-
arten fort; engl. thurst, ags. thyrs, in Zingerle’s Tirol. Sagen der
Bergriese Thyrsch, mhd. wechselnd tirse, diirsch und tirste. Myth.
486 —489. Die Aarg. Sagen kennen beide Namen: die Etel-



42

mutter no. 49, und zugleich den Diirst und sein durstig Heer
pg. 177. 390. In den Naturmythen (vgl. dorten das Register)
ist von Letzterm noch weiter berichtet. Die scheinbar nieder-
deutsche Namensform Etelmutter, stalt einer zu vermuthenden ober-
deutschen Ezzelmuiter, ist kein Widerspruch und findet sich wie-
der in Ettig (hungrig), fressiger Ettiker (appetitus caninus). Stal-
der 1, 117,

Damit wire der urspriingliche Name des Pilatusberges in sei-
ner deutschen Namensform wiedergefunden. Auf seinem Berggrat
wohnt der Riese Ezzel, der sodlvgayog und edax. An seinem
periodisch laufenden Quell des Durstbrunnens trinkt der trunkene
Sturmriese Tiirst, bibax, beide als die Verdoppelung eines und
desselben leiblichen Bediirfnisses, der Menschenbilte um das tig-
liche Brot. Von ihnen hatte hier die Vorzeit die Erfiillung aller
Wiinsche erhofft, ihnen war das Steinorakel des tonenden und
bebenden Gnappsteines aufgerichtet. Warum aber der Glaube und
der Menschenverstand der Vorzeit sich so lange zu diesen Vor-
stellungen gestimmt und befihigt fithlen konnte, dies wird sich
ergeben aus dem nun folgenden Abschniite vom Meteor- und
Regenstein.

Zweiter Abschnitt.
II. Glaubensiiberreste aus der Steinzeift.

Der Meteorstein und Strahlstein.

Durchsichtig erscheint die Luft so rein

Und trigt im Busen Stahl und Stein;
Entziindet werden sie sich begegnen,

Da wird’'s Metall und Steine regnen, Githe,

Das ganze Alterthum besitzt den Steincultus und hat ihn gleicher
Massen auf die himmlische Abkunft der Steine gegriindet. Der vom
Himmel stiirzende Meteorstein, der im Gewitter scheinbar nieder-
fahrende Donnerkeil, diese beiden weithin augenfilligen und iiber-
wiiltigenden Naturerscheinungen forderten des Menschen Nachdenken
am ersten heraus, und er nennt sie beide nach ihrer sinnlichen Er-
scheinungsweise iibereinstimmend in allen Sprachen Kugel und Keil.
Der Name Kugel gilt dem Meteor. Jene kleinen Weltkorper, welche
in ungezihlten Massen den Weltraum durchfliegen, werden, in un-
sere Atlmosphire gerathend, nach allen Seiten durch Anziehung
zerstort, entziinden sich durch Reibung, erscheinen als Feuer-
kugeln, die man deshalb auch am Tage sieht, zerplatzen und stiirzen



	Sprachliche Überreste aus der Steinzeit

