
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 3 (1862-1863)

Artikel: Der Steincultus in der Schweiz : sprachlich, mythologisch und historisch

Autor: Rochholz, E.L.

Kapitel: Erster Abschnitt: Sprachliche Überreste aus der Steinzeit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-2514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-2514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gegenwart herein angedauert haben; diese werden zugleich
unserm Leser als bequeme Hilfsmittel dienen, den nachfolgenden
Mittheilungen mit eigener persönlicher Ueberzeugtheit folgen zu
können.

Erster Abschnitt.

Ï. Die Steinzeit in deutschen Appellativen redend.

Das Wort Stein ist ein Sprachpetrefakt. Es findet sich in allen

jenen Sprachen wieder, deren Ursprung man nach Indien zurück-
verlegt, und die gleichzeitig mit der deutschen in Europa
eingewandert sind. Wir nennen den harten Obstkern Stein, der Grieche
ebenso 'ooréor, der Slave gleichfalls mit derselben Wortwurzel kost'.

Grimm, Wörtb. 1381. Sind dem Menschen dieser Sprachperiode dii;
allwaltenden Götter die in den Himmel ragenden, ewig unveränderlichen

Gebirge, so bemisst er Empfindung, Aeusseres und Inneres,
Lebensalter und Besitz nach dem Material des Gesteins, denn der

Begriff der Dauer und des Ewigwährenden lag ihm in der Stetigkeit

und Härte des Steins. Sinnverwandt mit Stein ist aus gleichem
(irunde Bein. Vier verschiedene Sprachdenkmale hat Grimm, Myth.
531, angeführt über den Hergang bei Erschaffung des Menschen.
Dieselben reichen vom 10. bis zum 12. Jahrhundert, gehören einer
englisch-kirchlichen Quelle an, einer friesischen Rechtssatzung,
steierischen Mönchsgedichten und italischen Lateinscribenten, liegen
also der Zeit und dem Orte nach einander fern genug. Während
sie die einzelnen Organe und Theile des Menschenleibes
übereinstimmend aus achterlei Materialien der vorhandenen Welt hervorgehen

lassen, verbleibt die friesisch-steierische Kosmogonie bei
ihrer Behauptung, Gott habe Bein aus Stein geschaffen : von dem

steine gab er ime daz pein. Nach der eddischen Kosmogonie wird
der erste Mensch Bure aus Salzsteinen herausgeleckt und der voraus

gewesene Urriese wieder in Stein verwandelt; in diesem Falle
wird also Stein auch aus Bein. „Beinhart ist auch steinhart. Man

sagt, Stein und Bein frieren, Stein und Bein schwören, d. h. hart
frieren, mit festen, höchsten Eiden schwören." Grimm, Wörtb. So

klingt das Steinzeitalter sogar noch in der Bildungssprache des

neunzehnten Jahrhunderts nach, zum Beweise, dass die ältesten

Vorstellungen in ihrer Naturgemässheit durch eine spätere,
verbesserte Einsicht nicht eigentlich überholt, sondern nur bestätigt
und wissenschaftlich sichergestellt werden können. Der bekannte



8

griechische Mythus von dem aus Steinen entstandenen deukalioni-
schen Menschengeschlecht ist hervorgerufen durch die Thatsache,
dass die Knochensubstanz (phosphorsaurer Kalk) und die Natur des

Gesteins physiologisch homogen sind. Das Gestein der Mutter Erde
wird das Knochengerüste des Menschen, die Menschen sind ein

erdgeborenes Geschlecht, überall ist die Mythe geschäftig, diesen
einen Satz zu variiren. Gleichwie der die Medusa erblickende
Atlas zum Berge erstarrt, seine Knochen zu Fels, sein Haupt zum
wolkentragenden Gipfel, so wird auch der eddische Sturmriese
Ymir, nachdem er, Bein mit Bein, einen Sohn gezeugt hat, auf
der Götter Geheiss zum Erdleibe. Stein und Bein ist der
Schöpfungsmythe unentbehrlich. Dem Pygmalion entsteht ein Weib aus
dem Steine; Adams Leib ist aus der rothen Erde des Damascener
Ackers gebildet; aber schon Adams Rippe wieder ist zeugungsfähig,

aus ihr wird die Eva gebildet. An den Stein und an den
Knochen knUpft sich daher bald das Heil eines Landes, bald der
Bestand einer Hauptstadt an, denn aus diesem örtlichen Steinfelsen
hier ist einst die Schutzgöttin des Ortes, aus dieser Scholle ist der
Heros der Landschaft hervorgegangen, sterbend haben beide wieder

ihre Gebeine, oder statt dieser einen heiligen Stein dem Orte

zurückgelassen. Als Alkmene, die Geliebte des Zeus, zu Megara
gestorben war, sandte Zeus den Hermes ab, um ihren Leichnam
nach der Insel der Seligen abzuholen. Dieser that's und legte an
der Leiche Statt einen Stein in den Sarg. Da nun die Träger
diesen nicht fortbringen konnten, öffneten sie den Sarg und fanden

die Verwandlung. Hinter der Mythe von der Geliebten
Unsterblichkeit tritt hier der noch ältere Glaubenssatz hervor, dass

die megarensische Göttin in Form eines Steines verehrt gewesen,
dass dieser dorten für ihren leiblichen Ueberrest gehalten worden
ist. Des Orestes in Tegea begrabene Knochen wurden
ausgegraben und nach Sparta gebracht, damit man im Kriege gegen
Tegea siegreich sei (Herodot 1, 68). Theseus Gebeine wurden
aus Skyros nach Attika gebracht (Plutarch, Thes. cap. 36). Sie

sollten das Land schützen, ihre Unverweslichkeit verbürgte den
Einwohnern die Hoffnung auf den ungestörten Fortbestand alles
Wünschbaren. Des Pelops angebliche Schulter wurde an .meh¬

rern Orten verehrt, auch in Delphi rühmte man sich ihres
Besitzes, ohne sie konnte- Troja nicht erobert werden. Aus ihr
sollte andern Sagen zu Folge das Palladium gefertigt sein; dieses

wurde später zu Rom im Vestatempel, die Schulter selbst zu Pisa

in einer ehernen Lade bewahrt. Preller, Griech. Myth. II, 210



9

und Mannhardt, Myth. 73. Die versteinerten Üeberreste urzeitlicher

Riesenthiere dienten dem ganzen Mittelalter nicht bloss zum
Gegenstande des Erstaunens, sondern ebenso z.u Trägern gleicher
Traditionen. Sie hiengen als angebliche Rippen von Riesen und
Drachen an Ketten unter der Einfahrt unserer Thore und Rath-
häuser, sie waren feierlich aufbewahrt in Kirchen, Kapellen und

Sakristeien; Nachweise hierüber: Myth. 49T. 511. 522. Noch soll
die Rippe der Heidenjungfrau in steierisch Oberburg hängen; sie

lässt alljährlich einen einzigen Tropfen abfallen, und wenn sie

ganz vertrüpfelt sein wird, so kommt der jüngste Tag. Grimm,
DS. no. 140.

Später, unter dem ersten Einflüsse mönchisch gelehrter
Tradition, fieng man an, die bis dahin als Riesenreliquien verehrten
Knochen für die Gebeine solcher Heiden auszugeben, deren Namen
durch ihr Vermögen an Weisheit, Kunst oder Zauberkraft wenigstens

in der Mythe noch nicht verschollen war. War damals Vir-
gilius als Dichter auch gänzlich ungelesen, so war er nun um so

berühmter durch die magische Kraft seines begeisternden Wortes,
er galt daher in der Mönchswelt als grösster Zauberer des Alter-
thums. Seine Gebeine wurden zu Neapel aufbewahrt, und man

glaubte, das Glück der Stadt beruhe auf dem Besitze dieser
Knochen. Im dortigen Castel d'uovo hiengen sie, in einem Sack

gesammelt, hinter einem Eisengitter; noch der deutsche Reichskanzler
Konrad hat sie dorten gesehen und die Ortssage beigefügt, dass

dieselben, von hier entfernt, das Meer aufrühren und den Himmel
verfinstern würden. Massmann, Kaiserchron. 3, 442. Stein und
Bein sind also Gattungsbegriffe und Gattungsnamen gewesen, der
Steincultus hat auf den Knochencultus geführt, das steinentsprungene

Geschlecht denkt sich folgerecht sein Schicksal dahin aus,
ein steinverschlungenes werden zu müssen. Dies wird hier aus

einander gesetzt und zugleich die Reihe jener örtlichen Klüfte und
Felsen unserer eigenen Landschaft mit herbeigezogen, in denen
der Volksglaube die noch ungeborenen und die wieder verstor-
benen Säuglinge behütet und aufbewahrt sein lässt.

Zwei hochragende Felsblöcke, einer dicht über den andern

gelehnt, geben der Burg Lichtenstein ihren Namen und dem
gleichnamigen Freiherrengeschlechte sein Wappen. An den Bestand
dieser Steine isl auch der dieses Adelsgeschlechtes geknüpft.
Schöppner, Baier. Sagb. 1, no. 194. Das höchste Lebensalter heisst

steinalt, der höchste Besitz steinreich. Der Sterbende, der sich

zu seihen Ahnen und Göttern versammelt wünscht, fährt in die



10^

Felsen zurück; Karl in den Kyffhäuser, die drei Teilen in den

Axenberg, König Etzel „in die Löcher der SteinwändeM. Die

Klage, Vers 2168. Ob dem Tode ihrer zwölf Kinder versteinert
Niobe im Mutterschmerz ; die böse Stiefmutter des Kindermärchens

springt vor Zorn in einen Kieselstein. Myth. 1, 321. Lässt Homer
einen Helden seiner namhaften Abkunft sich berühmen, so legt er
ihm die Redensart in den Mund : ich bin nicht aus dem Stein

entsprungen. Noch der heutige Wälderbauer, dem alle die Seinigen
vorgestorben sind, pflegt seine gemüthliche Vereinsamung mit der
Phrase auszudrücken : Ich bin wie aus dem Stein gesprungen.
Auerbach, Dorfgesch. Bd. Durch so ungeheure Zeiträume
hindurch und in so verschiedenen Sprachen hat das Ursprüngliche
menschlicher Empfindung ausgedauert und sich in dem gleichen
Ausdrucke verewigt. Aus dem Urgestein, dessen Verwitterung
einen der Vegetation günstigen Boden liefert, erbaut sich das

animalische Knochengerüste und ist, diesem Ursprünge zu Folge,
gleichfalls fähig, die fernem Generationen fortzuzeugen. Aus
dem Harzfelsen ist der sächsische Askanes gewachsen (Rollen-
liagen, im Ged. Froschmäusler), aus den Salzsteinen ist das
nordische Volk hervorgeleckt worden durch die eddische Riesenkuli
Audhumbla. Eine hessische Gräfin gebiert sogar einen grauen
Wakenstein. Dieser wird in den Keller getragen und mit einem
Schwert zerhauen, worauf das helle rothe Blut fliesst. Als man
sieben Tage später wieder nach dem Steine sieht, liegt an seiner
Stelle ein schönes Mägdlein mit lachendem Munde. Wolf, Hausm.

pg. 96. Das Schwert als Feuerstahl haut den im Kiesel (Wakenstein)

schlummernden Funken heraus, das im Liebesfeuer gezeugte
und empfangene Kind. Die Schöpfung des Dritten dachte sich die
Vorzeit veranlasst theils durch einen Meteorsteinregen, theils durch
den mit dem Hammer angeschlagenen Feuerstein. Im ndd. Kinderspiel

von der goldenen und faulen Brücke (des Regenbogens)
folgt auf die Frage, womit diese gebrochene gläserne Brücke nach

Holland, Brabant oder Engelland wieder gemacht werden könne,
die Antwort : Fan stênen, fan bénen Auch das Phänomen des

Regenbogens und aller übrige Gewitterapparat bestand dem Deutschen

aus schöpferischem Stein und Bein. Jene auf die Prometheus-
mythe bezügliche Stelle bei Pausanias X, 4. 4 zeigt, dass die rothe
Erde, die bei Panopeus in Phokis als diejenige hergezeigt wurde,
aus welcher Prometheus den ersten Menschen gebildet, nicht
sowohl aus Erde bestand als vielmehr aus versteinerten Thonklümp-
dien. Das prometheische Menschengeschlecht entstand also aus



11

einem mit dem Gewitter niedergegangenen Steinregen, und der
Vers eines äschyleischen Fragmentes schildert diesen Naturvorgang :

„Zeus lässt mit runder Steine Regenguss das Land umher aus
gesammeltem Ge wölke bedecken." Sind hierauf der von Prometheus
und Pandora erzeugte Sohn Deukalion und sein Weib Pyrrha die

einzigen, die sich aus der Wellfluth gerettet haben, so verknüpft
sich bei ihnen die Sage vom Steinregen abermals mit der von der
Menschenschöpfung, indem aus den Steinen, welche beide Gatten
hinter sich schleudern, je Knaben und Mädchen entstehen, von
denen die hellenischen Geschlechter ihren Ursprung ableiteten. Die

gleiche Sinnbildlichkeit wird wohl auch der Sage zu Grunde
gelegen haben vom rothen Acker zu Damaskus, aus welchem Adam
erschaffen worden; dies scheint sogar eine nordamerikanische
Mythe zu bekräftigen. Es kennen und verehren die Sioux-Indianer

einen Berg, aus dessen rothem Thon sie sich ihre als

Friedenssymbol geltenden Tabakspfeifen schneiden. Als der Naturforscher

Catlin, dessen Rcisebeschreibung uns dies meldet, diesen

heiligen Berg unbefugt bestieg und darüber von den Eingeborenen
gefangen wurde, drohten sie, ihn mit dem Tode zu bestrafen. Die
Tamanaquen am Orinoko glauben, nach Humboldt, ein Mann und
ein Weib habe zur Zeit der grossen Fluth sich auf den Gipfel des

Berges Tamanacu geflüchtet und als sie hier die Früchte der
Mauritiuspalme hinter sich geworfen, seien aus deren Kernen Männer
und Weiber zur Wiederbevölkerung der Erde entsprungen. Nach

Schomburgk behaupten die Macusi-Indianer am obern Mahu in
Guiana, der einzige Mensch, der die grosse Fluth überlebte, habe

Steine hinter sich geworfen und so die Erde auf's Neue bevölkert.
Der Mensch fühlt sich überall gezwungen, die Materie als das

Ursprüngliche und Ewige anzuerkennen, darum leitet er seine eigene
Entstehung bald aus dem unorganischen Reiche ab, bald indirect
von der vermittelnden Pflanzenwelt her. Die Sage von dem aus
Baum und Pflanze erschaffenen Menschengeschlechte ist eine
spätere; erst das dritte Menschengeschlecht lässt Hesiod aus den
Eschenbäumen entstehen. Der steinentsprungenen Sachsen erster
König ist Askanes, aber schon in seinem Namen ist er ein Eschen-

mann, und noch im spätem Handwerksgrusse wachsen die schönen
Mädchen in Sachsen auf den Bäumen. Ueber das menschenerzeugende

Steineschleudern findet sich folgende asiatische Sage bei
Masson, Reisen in Afghanistan (Weltpanoraina, Frankh 1843, Thl.

4—6> Pg;- T9): Das Ziarat auf der Spitze des Tschehel Tan

geniesst unter den Brahui- Stämmen grosse Verehrung, die sich



12

auf Nachstehendes gründet: „Ein einfaches, schlichtes Ehepaar,
das schon viele Jahre lang durch die Ehe verbunden gewesen,
hatte zu beklagen, dass ihre Verbindung mit keinem Sprössling
gesegnet war. Die bekümmerte Frau begab sich zu einem heiligen
Manne in der Nachbarschaft und bat ihn, ihr seinen Segen zu

geben, damit sie fruchtbar würde. Der Weise tadelte sie, indem

er erklärte: er habe nicht die Macht, das zu gewähren, was der
Himmel verweigert habe. Sein Sohn, der nachher so berühmte

„Hazrat Ghous", rief aus, er sei überzeugt, den Wunsch der
Gattin erfüllen zu können; sofort warf er 40 Kieselsteine in ihren
Schoss, murmelte ein Gebet über sie und enlliess sie. Im Laufe
der Zeit wurde sie von 40 Kindern entbunden. In der Verzweiflung

über die überströmende Güte der höchsten Mächte setzte ihr
Gatte alle Kinder, mit Ausnahme eines einzigen, auf den Höhen
des „ Tschehel Tan " aus. Später wurde er von Gewissensbissen

gequält und eilte auf den Berg zurück, in der Absicht, ihre
Gebeine zu sammeln und sie zu begraben. Zu seiner Verwunderung
sah er sie alle lebendig und zwischen den Bäumen und Felsen

herumhüpfen. Er kehrte zurück und erzählte seiner Frau die

wundervolle Geschichte, und diese, die sich sehr sehnte, dieselben
wieder zurückzuerhalten, machte den Vorschlag, er solle am

folgenden Morgen das Kind, welches sie zurückbehalten halten,
mit sich nehmen und dadurch, dass er es ihnen zeige, die Brüder
zur Rückkehr bewegen. Er that es und setzte das Kind auf den

Boden, um sie anzulocken. Sie kamen, aber sie nahmen es mit
sicli hinauf in die unzugänglichen Höhen des Berges. Die Bra-
huis glauben, dass die 40 Kinder noch jetzt in ihrem Kindheitszustand

um den geheimnissvollen Berg schweifen. Hazrat Ghous

hat einen grossen Ruhm hinterlassen und wird hauptsächlich als

der Schutzheilige der Kinder verehrt. Viele Feiertage werden ihm

zu Ehren gefeiert, sowohl in Beludschistan als in Sind. Im letztern

Lande wird der eilfte Tag eines jeden Monats als ein Jugendfest

zum Andenken des Hazrat Ghous gefeiert. Viele Ziarats in
verschiedenen Gegenden führen den Namen Tschehel Tan. Kabal
hat ein solches in der Nähe von Arghandi." Unserm Landvolke

gilt die Nagelfluh als eine Gebärmutter und als Eierstock der Steine

(Stalder, Idiot. 2, 229), und es nennt solcherlei Deukalionsfelsen
Titisteine und Kleinkindersteine. Von solchen handeln bereits die

Aargauer Sagen 1, no. 11. Hier noch Nachträgliches aus dieser
Gattung von Mythen.

Seitdem unsere Historische Gesellschaft die Flurnamen im Aar-



13

gau gemeindeweise hat aufzeichnen und einsenden lassen, ist es

möglich geworden, das Verzeichniss jener Felsen noch um ein
Ziemliches zu vermehren, die man örtlich als die Vorrathskammern
der Menschengeburten angesehen hat.

Im Bezirk Bremgarten kennt man von solchen Kleinkinder-
steinen folgende: Der Kindelistei zu Jonen, grosser Felsstein am
Jonenbache. Der Hühnerstein in der Gemeinde Wohlen. Der Stein
bei den drei Eichen, bei der Einsiedelei der Stadt Bremgarten
gelegen. Der Chliekindelstein, ein Granitblock, der zwischen den
Gemeinden Arni und Oberlunkhofen in einer Halde am Tobel des

Dorl'baches liegt. Der Kindlistei zu Aristau liegt zehn Minuten

vom Dorfe und nur einige Schritte vom Fusswege ab im ebnen
Walde. Zugleich läuft in seiner Nähe die Grenze des Gemeindebannes

von Aristau und Egg. Es ist ein Findlingsblock von Geiss-

bergerslein, anderthalb Klafter hoch, mit scharfen Kanten und

einer Reihe künstlich eingehaltener Grübchen. Die Dorfkinder
daselbst bekommen bis in ihr zwölftes Jahr es nicht anders zu hören,
als dass man sie zusammen hier herausgenommen habe. Zunächst
dem Steinblocke steht ein Helglistöckli, zu Ehren der St. Barbara

errichtet, das den Sommer über stets mit grünen Tannenwedeln

andächtig besteckt ist; es dient zum Schutz gegen den berüchtigten
Landschaftsgeist Stiefeli, der vom Kloster Muri bis hieher seine
Reitbahn hat, und zugleich gegen jene Hexe von Aristau, die hier
im Heinisumpfe versenkt liegt (Aarg. Sag. no. 395). Da die

Dörfer Aristau, Birri und Althäusern bisher zusammen eine Kirchhöre

bildeten, jetzt aber eine neue Kirche zu bauen vorhaben, so

freut man sich nun daselbst schon im Voraus, alsdann den Kindli-
stein sprengen und zum Neubau verwenden zu können.

Bezirk Baden. Der Kindlistein zu Rohrdorf ist südlich und

thalwärts vom Dorfe gelegen. Der Kleinkinderstein der Stadt

Mellingen liegt im Grummet. Der Kindliacker, ein Weinberg im
Gelände des Dorfes Wettingen, weist mit seinem Namen auf den
daselbst am Bussberg liegenden Kleinkinderstein. Aus dem Lehm
eines Hügels des Dorfes Büblikon hat Gott der Herr Schnellkügel-
chen gedreht und die Buben von Büblikon draus gemacht. Die

Erzählung hievon steht in der Illustr. Schweiz, Jahrg. 1863. Dorten
im Schwarzgraben von Büblikon zeigte man zugleich einen Stein,
weit im Ackerfelde drinnen liegend, bis zu welchem einst das

Marktschifl, das sonst auf der Reuss von Luzern nach Mellingen
zu fahren pflegte, bei einem Hochwasser hingetrieben worden und

gescheitert sein soll. Die ganze Mannschaft sammt einer geladenen



lì
neuen Kirchenglocke ging dorten im ebenen Felde unter. Der
Glocke hat man noch lange nachgegraben, und für die Ertrunkenen
soll zu Luzern eine kirchliche Jahrzeil gestiftet worden sein.

Bezirk Brugg. Die kleinen Kinder der Sladt Brugg holt man

aus einer Sandsleinhöhle im Brugger Berge, die das Bruderhaus
heisst. Die Gemeinde Remigen holt die ihrigen vom Dittelnstein,
der auf dem Waldberge Lochgraben liegt. Dorf Villigen hat gleichfalls

einen Düttelistein. In Villnachern schickt man die Hebamme

zu einer Kluft des Berges Kaiofen; in dieser finden sich zugleich

grosse Trümmer gehauener Mühlsleine vor, die man den Römern
zuschreibt.

Bezirk Lenzburg. Das Dorf Seengen am Hallwyler See hat

seinen Kleinkinderslein in einer Egerten, welche die Erdbrust
heisst. Die Riese, welche am westlichen Seeufer niedergehl und

in den Genieindebezirk von Lülwyl gehört, heisst Häfni: in ihr liegt
der für die Dörfer Alliswyl und Lütwyl als Kleinkinderstein
geltende Findlingsblock. Im Dorfe Ammerswyl findet man die kleinen
Mädchen unter dem Felsblocke, der, unter seines Gleichen der
Grösste im Bann, gelegen ist in des Obristen Holz, einem Walde,
der auch die Fohren heisst. Die kleinen Buben muss man

dagegen viel mühsamer aus mehreren Brunnenstuben der Gegend
zusammenholen. In Othmarsingen holt man sie aus dem Grossstein,

einem Granitblocke in der westlichen Zeige des Dorfes

gelegen.
Bezirk Rheinfelden. In einer Felsenschlucht der Waldung

Ploweiel, die zum Dorfe Zuzgen gehört, soll der Chindligraben
sein; hier ist angeblich eine mit einem Decksteine verschlossene

Höhle, aus der man die neuen Erdenbürger herausnimmt.
Bezirk Kulm. Die Gemeinde Birrwyl hat einen Teti- oder

Breitenstein ; man meldet uns von dorther nichts anderes, als dass

Teti ein kleines Kind genannt werde.
Bezirk Zurzach. In einer der drei Zeigen von Rümikon

heisst eine Ackerbreite die Kindbetteräcker: hier soll eine arbeilende

Frau im Felde von ihrer Niederkunft überraschl worden
sein. Daselbst sind aber noch ausserdem örtliche Mailliwiesen und

Bubenwiesen; jene moosig, diese Irocken.
Auf dem Titer heisst die letzte Anhöhe, welche von Viesch

im Wallis auf den Vieschergletscher führt (Escher, Die Schweiz

1851, 424). Aus dem Titisee im bad. Schwarzwald fischt die
Ammenfrau die Neugeborenen heraus. Aus der Höhle des Rosensteins

holt zu Heubach die Amme die kleinen Kinder; dort ist die



15

Weisse Frau, die sie der Hebamme hinreicht. Meier, Schwab.

Sag. pg. 263. Bei der Rosstrappe im Harz befindet sich unter der
Teufelsbrückc eine warme Stube, worin die Kinder vor der
Geburt von der Kindermutler beaufsichtigt werden. Pröhle, Unler-
barz. Sag. pg. 4. Im Mühlgraben liegt jener grosse Stein, hinter
dein nach Kärntner Volksglauben die Hebamme die Kinder herausholt.

Wolf, Ztschr. f. Myth. 3, 31. Eine Felsenhöhle beim Berg-
schlosse Teck auf der Württemberg. Alb heisst Frena-Bubelinsloch,
und eine nächstgelegene Höhle mit reichen Brunnadern das Frau-
Sibyllenloch. Daran knüpft sich die Sage von einem auf Schatz-
truhen liegenden Geisterhunde und zugleich von einem baierischen

Ehepaar, das in dieser Höhle heimlich zusammen lebte, zwei Knaben

zeugte und endlich durch diese umherlaufenden Kinder ver-
ralheh wurde. Antiquarius des Neckarstroms 1740. 46. Mit dem

ersten Namen dieser Höhle ist die kinderbringende hl. Verena
bezeichnet, deren Cultus in der Schweiz mit zum ältesten gehört.
Ein Loch in einem Felsen neben der Kapelle in der Verenen-Ein-
siedelei zu Solothurn ist gross genug, um eine Hand hineinzustecken.

Es ist der Grill' der Heiligen, die sich am Fels theils

gegen die Wogen der Sündflulh festhielt, theils gegen den sie

verfolgenden Salan. Deshalb heissl es auch, der Satan habe diesen

Felsblock gegen die Heilige vergeblich geschleudert, nichts als die

Spuren seiner Krallen vermochte er hineinzudrücken. Noch

immer pflegt man erkrankte Glieder zur Heilung an dieses Loch zu
halten, und zugleich erkennt man darinn die von der Hacke der
Ammenfrau gehauene Oeffnung, die allen Bedarf der Stadt Solothurn

an kleinen Kindern aus diesem erratischen Block herausholt.

Wolf, Ztschr. f. Myth. 4, 1. Er heisst deshalb Kindlistein. Wie
nun die „Frau Vreneli" es bewerkstelligt, dass ihr Kleinkindertrog
im Steine nie leer wird, dies steht in den Aarg. Sag. 1, pg. 228.

Ein isolirter Felsblock auf der Burgiluh zu Wölfliswyl im Frickthal
heisst der Ankenkübel : in ihm steht gleichfalls ein Kleinkindertrog.
Donnert es im Berge, so sagt man solchen Leuten zu Tröste, die
eben ein Kind durch den Tod verloren haben : Es ist wieder ein
Stein von der grossen Fluh heruntergepoltert, nun kann die
Hebamme wieder ein anderes herausnehmen. Und wie zu Brugg, wird
die dorten nächstgelegene Felskluft Waldbruderhöhle genannt.
Mancherlei örtliche Marienlegenden und Wallfahrtsmirakel knüpfen sich

an derlei Höhlen und Grotten, deutlich auf jenen Kindersegen
zurückweisend, den man ihnen ursprünglich beimass. Die drei Fräulein

von Landskron flohen vor Räubern bis auf eine Felsenkante



16

hinaus und sprangen von ihr auf den Fels hinab. Dorten
verschwanden sie, denn der Fels hatte sich geöffnet und eine Grotte
gebildet, die sich hinter ihnen schloss. Jetzt steht eine Wallfahrtskapeile

droben mit einer natürlichen Felsengrotte, die gegen
Kinderkrankheiten stark besucht ist. Kinkel, Die Ahr. Bonn 1846,
210. Die Wallfahrtskirche Maria-Stein, in einem Felsenthaie des

Solothurner Jura, ist eine natürliche und dann künstlich weiter
ausgehöhlte unterirdische Gebirgsgrotte. Dem wunderthätigen Bild
der Gnadenmutter Maria daselbst werden mehrere Legenden
schwankend nacherzählt. Bald ist es das Knäblein gewesen, das
dem Ritter von Rothberg nach langer kinderloser Ehe geboren
worden war; bald war's ein blosses Hirtenbüblein, das liier
einmal, neben seiner Mutter spielend, über die Fluh in den Felsenschlund

hinunterstürzte. Als man den pfadlosen Abgrund erreicht
hatte, kam das Kind unverletzt den Suchenden entgegen, ein Körbchen

frischgelesener Erdbeeren in der Hand, und erzählte, eine
schöne Frau habe es aufgefangen und ihm gerade da, wo nun im
Felsen die Kapellengrotte ist, das Körbchen voll Beeren geschenkt.
Maria mit den Rothbeeren ist in der Legende dieselbe Ammenfrau,
wie in der Sage die kinderhütende Verena. Erstere überbringt
denAeltern die Neugeborenen, oder nimmt die verstorbenen Säuglinge

zu sich in's Paradies und führt sie da wieder in die
Ruthbeeren spazieren; so erzählt man heute noch in der Oberpfalz:
Panzer, Baier. Sag. 2, 13. 379. Schönwerth, Oberpfälz. Sag. I,
203. Ein Kirchengemälde vom J. 1372, einst im Frankfurter Stadtspital

und noch 1706 daselbst vorhanden gewesen, stellt die Mutter
Maria dar, ein Körbchen Erdbeeren in der Hand, zu ihren Füssen
das Christkind mit einem Vogel spielend. Frankf. Archiv I, Heft

3, 83. Das Kirchlein Maria im Stöckl bei Bruneck in Tyrol ist an
der Stelle einer frühern Höhle erbaut, bei welcher den
Vorübergehenden stets die Kinder abhanden gekommen waren. Eine
Mutter, deren Kind auch verschwand, drang Nachts mit einem

(geweihten) Licht in die Höhle und trat hier unter lauter kleine
Kinder, in deren Mitte eine schöne, herrliche Frau sass, das
Geraubte auf dem Schoss haltend. Zingerle, in der Ztschr. f. Myth.
1, 463. Die Höhle im Altkönig, worin die sieben greisen Männer
um den Steintisch sitzen, schliesst sich, bevor die Mutter nebst den
hier erhaltenen Kostbarkeiten auch ihr Kind mit herausgenommen
hat, aber es findet sich nach sieben Jahren dorten wieder, blühend
und frisch. WTolf, Hess. Sag. no. 2. Aus dem Wesen der Gottheit,

die man im Innern des Berges und Felsens gegenwärtig



17

glaubte, dichtete man sich eine im Leib des Gebirges verschlossen

liegende Kirche, eine versunkene Kapelle, angefüllt mit grossen
Weihschätzen. Einmal des Jahres, an dem allheidnischen Festtage,
öffnet sie sich dann für Glückskinder, so am böhmischen Rosenberg,

eine Stunde entfernt von Hohen-Leipa. Ein Weib, das mit
ihrem Kinde am Charfreilag ihn bestieg, fand ihn offen und trat
in seine geheime Kapelle. Hier setzte sie ihr Kind nieder und
sammelte daneben im AValde weiter ihr Leseholz. Als sie davon

zurückkam, um das Kleine zu holen, fand sie den Berg
verschlossen. Sie musste allein heimkehren und betete das ganze
Jahr, Gott möge ihr Kind beschützen. Am nächstfolgenden
Charfreilag gieng sie wieder zu dem Berg, da eilte ihr das Kleine aus
der offenen Kapelle entgegen, fröhlich erzählend, eine schöne,
freundliche Frau habe ihm jeden Tag Nahrung gebracht, die Zeit
sei ihm dabei so schnell vergangen, als ob es bloss eine Woche im

Berg gewesen sei. Grohmann, Böhm. Sagb. 1, 298. Es wird sich

nachher bei der Besprechung des Namens Roggenstein erklären,
dass sich diese legendarischen Züge auf die Götterfrauen Hulda,
Berta, Isa und Frouwa stützen.

Der Sachs, ein Gottes-, Volks-, Waffen-, Orts- und
Geschlechtsname. — In der althochdeutschen Sprache wird der Stein,
der Mensch, sein Gott, sein Volk und seine Waffe mit einem und
demselben Worte benannt: Sachs. Der Feuerstein und das in den

Holzgriff gefasste Steinschwert heisst sahs; nicht etwa entlehnt
oder abgeleitet von saxum und secare, sondern mit diesen Lalein-
wörtern selbst urverwandt. Das Volk, das mit solchen Kieselstein-
waffen focht, hiess das Sachsenvolk, und der ihm den Schlachten-

sieg verleihende Stammgott hiess altsächs. Saxiwl, Schwertgenosse,
in den angelsächs. Stammtafeln Saxnedt genannt, einer der Söhne
Wuotans. Der Sachsen Stammgott ist also ein Steingott, seine und
des Volkes Waffe ist der zur Säbelschneide zugehauene Feuerstein,
und sein Name kehrt wieder in der ersten Abschwörungsformel,
mit welcher der norddeutsche Heide vor dem Christenpriester den

Göttern entsagte. Hier werden als die drei obersten Gottheiten

genannt: Thunaer, der Donnergott ; Woden, ahd. Wuotan, altnord.

Odhinn, und Saxnôt. (Aufzeichnung im 9. Jahrh. Pertz 3, 19.)
Die Erinnerung aber an die Ursprungssage des Volkes aus dem

vergötterten Stein dauerte noch lange fort. Im Annoliede des

12. Jahrhunderts wird von den Steinbeilen der thüringischen
Sachsen gesagt, dass letztere ihren Namen eben von diesen scharfen

Messern trügen :



18

cin Duringin duo dir siddi was,
daz si mihhili mezzir hiezin sahs;
von den mezzerin also wahsin
wurdin si geheizzin Saksin.

Der Pfaffe Konrad in seinem Rolandsliede 797 wiederholt diese
stehend gewesene Phrase : die steinherten Sahsen. Die Glosse zum
Sachsenspiegel beruft sich ausdrücklich auf diese Deutung des
Sachsennamens : „denn wir sind gegleichet den Kieslingsteinen in
unsern Streiten." Weitere Belege hierüber aus den Chronisten
Widukind, Gotfried von Viterbo, Nennius, sowie aus den Rechts-
büchern können nachgelesen werden bei Grimm, RA. 772. 956.
Gesch. der deutsch. Sprache 610. Bei Massmann, Kaiserchronik 3,
485. 1010. Der Name Sachs vererbt sich sodann in der deutschen

Heldensage auf die Waffen der Heroen. Dietrichs, des Riesen-
und Zwergenbesiegers, alles zerhauendes Schwert heisst Eckesax,
eigentlich ein das schneidende Steinschwert bezeichnender
Pleonasmus. Jarnsaxa, d. i. die eisenfeste Klippe, der scharfe Eisenstein,

wird in der Edda des Donnergottes Gemahlin genannt, die

zugleich eine der neun Mütter des Schwertgottes Heimdal ist. Der
Name Sax für ein langes Beimesser ist bei den oldenburgischen
Saterländern jetzt noch gangbar (Klopp, Gesch. Ostfrieslands 8),
und der alte Rechtsbrauch der Nordsachsen, bewaffnet mit diesen

hirschfängerartigen Messern beim Volksgericht zu erscheinen, ist
nach Grimms Bericht (RA. 772) noch zu Anfang dieses Jahrhunderts

den mit diesen Ueblichkeiten nicht vertrauten preussischen
Beamten zu ihrem Schrecken sichtbar geworden. Daher durfte
schon der wackere Neocorus in seiner Ditmarschenchronik (44)
derjenigen deutschen Gelehrten spotten, die dieses Wort ebenso
unnützer Weise aus dem Lateinischen ableiteten, wie man heute
vielleicht es aus dem Keltischen abzuleiten beliebt. Von den Welschen,
sagt Neocorus, haben wir unsere Volksnamen schon deshalb nicht
entlehnt, weil wir von ihnen ebenso wenig wissen, als sie von
uns. Sachss, fährt er fort, heisst auf altdeutsch ein Messer, und
so lieti noch bi den Obetiendern Sachsz ein Mest. Scharsachsz ein
Scliernteszer.

Ein gleiches Schwanken hat auch in der Behandlung jener
Ortsnamen geherrscht, die zum gleichen Wortstamme gehören. Die
Ortschaften Sax und Hohensax gründen sich auf ein gleichnamiges
Adelsgeschlecht, das latinisirt urkundlich sich de rupe nannte.
Gleichwohl haben beide einen Sack in's Wappen genommen, wie



19

das verwandte Edelgeschlecht von Mosax einen Kornsack. Ild. von

Arx, Gesch. v. St. Gallen 1, 538. Schon in einer Urkunde von 940

wird das Graubündner Schanis fälschlich als ein Sexamnes gedeutet
(Zürich. Antiquar. Mittheil. Bd. 13, Heft 4, 138), obschon der Ort
in rhätischer Sprache Sessam und in italienischer Sassame heisst,
also beiderseits saxum bedeutend. Den Bündner Ort Seissa, oberhalb

Tusis im Domleschger Thale, erklärt man gleichfalls aus dem

latein. saxum, obschon doch die mundartliche Form des Wortes
Sense (ahd. seginsd) selbst Seissa lautet. Kaum minder häufig als

im romanischen Bünden finden sich im reindeutschen Oberwallis,
ferner in Unterwalden und im Berner Oberlande die wiederkehrenden

Localnamen : Saxon, Sachselen, Lützelsachsen, Sassel, Sassbach

(er fällt in den obern See auf dem Grimselberge). Das

oberpfälzische Städtchen Hilpoltstein heisst urkundlich 1345 da ze dem

stein. Das Siegel seiner Burgherren zeigt einen Adler auf einem
Bühel sich zum Fluge anschickend „mit ausgebreiteten Sachsen",
und der Umschrift: sigili. Hiltipoldi de Lapide. Bavaria 2, 512.
So setzt auch die Peutingerische Tafel an die Stelle der beiden
vorhin genannten Bündner Ortschaften Sessam und Seissa

topographisch einen Ort Lapidaria an, und so sprechen eine Reihe

von Ortschaften schon in ihrer ältesten Namensform den Beweis

aus, dass das Wort Sachs nicht ein aus dem Latein abgeleitetes,
sondern der deutschen Sprache zugehörendes ist. Der Deutsche,
der bereits in seiner alten Götterlrias den steingewachsenen Riesen-

golt Sachs mit aufzählte, konnte diesen Namen unmöglich aus einer
Sprache entlehnt haben, die nicht einmal ein eigenes Wort für den

Begriff Bergriese besitzt, sondern das griech. Gigas, Titan,
Cyclops dafür borgen muss. Findet sich aber der Wortstamm sax
wie in der deutschen, so auch in der altitalischen Sprachenfamilie
vor und ist er aus dieser übergegangen in das Dacoromanische,
Rhätoromanische, Provenzalische, so ist dies ein Beweis, dass er
beiderseits dem indogermanischen Sprachstamme angehört, in ihm
aber eben jener vorhistorischen Periode, deren Begriffe und

Anschauungen nicht durch jene Sprachen, wohl aber durch die
deutsche nachweisbar sind. Allerdings erzählt Livius 1, 24, dass

die dem Jupiter zu opfernden Eber zur Zeit der Könige noch mittelst

eines Steinmessers: saxo silice geschlachtet worden seien;
aber ohne diesen oder den gleichzeitig erwähnten Brauch der
herba pura erklären zu können, übergeht er auch die dabei

gesprochenen Schwurformeln, weil es vielerlei Worte seien : quae
longo effata carmine non operae est referre.



20

Flinsen und Bunsen nennt man im Gebirge einen Längenbruch

der Felswände, durch welchen Erde und Gestein losgerissen
zu Thal stürzen. Sie sind von Wilden Männern und Weibern
bewohnt, welche nach dem abrutschenden Geschiebe und dem im
Sturze Funken sprühenden Felsen vom Vorarlberger die Rutschi-
fenggen, vom Tiroler die Runzen genannt werden. Ueber Beide
sind die Sagensammlungen Vonbun's und Zingerle's am ergiebigsten.
Im Pitzthale, einem Nebenthaie des lnn, hält man die Runsen für
Waldweiber von hoher Gestalt, grossen funkelnden Augen, struppigem

Langhaar, in unzugänglichen Felsen wohnend. Pfeiffer,
Germania 2, 213. Ihr Name ist ein mythischen Das Eckenlied nennt
Rutze und Rütze ein ihre zwei Söhne im Walde aufziehendes
Riesenweib, im Heldenbuche wird dieselbe Runtze genannt. Der
Bericht an den Schweiz. Bundesrath : Ueber die Hochgcbirgswaldungen
1862, 100 —103 lässt erkennen, welche Anwendung diesen

Benennungen heute bei den Aelplern gegeben wird; folgende
Anführungen sind daraus entnommen: An Runsen, Flinsen und
Bächen darf nur mit Bewilligung der Tagwenräthe Holz gehauen
werden. Glarner Forstordnung von 1806. Bei Flinsen, Runsen und
Lauizügen soll der Boden mit Weidenstöcken besetzt werden
(vom J. 1820). Flinsen, Runsen und Wildbäche sollen verbaut
werden (vom J. 1851). Der Flinsstein ist der Feuerkiesel, die
Monseer Glossen übersetzen flinssleina, pelra focaria, silex. Die
keilförmigen Steine, die der Donnergott vom Himmel wirft, sind
Flinse : ein vlins von donresträlen. Wolfram v. Eschenb. 9, 32 in
Grimms Myth. 163. Vom geheiligten Flinssteine hat das oberbaier.
Dorf Flinsbach Namen und Wallfahrt bekommen. Petrus (der an
die Stelle des deutschen Donnergottes tretende Apostel) hat
daselbst auf dem Petersberge in der Nähe der dorten stehenden
Kapelle seinen Stab fallen lassen (den Blitzhammer, den wir sogleich
als den Mangsstab zu schildern haben); unten am steilen Berge
hat er gerastet. Nun sieht man im Felsen die Höhlung, die sein
Stab eindrückte, unten aber ebenso seinen Sitz mit den
eingedrückten Vertiefungen von Händen und Füssen. Panzer, Baier.
Sag. 1, no. 275. Die Beschaffenheit dieses Flinses ist von der
Thorsteinsaga geschildert, die alte Züge aus dem Göttermythus des

Thôrr an den Helden Thorstein geknüpft hat. Dieser erhält von
einem Zwerge einen Stahl und einen dreifarbigen Feuerstein von
dreieckiger Gestalt; der Stein trug die Wunschgabe in sich, nach

jedem Wurf in die Hand des Besitzers zurückzukehren, wie in dei-

Edda schon von dem Blitzhammer des Donnergottes erzählt ist.



21

Schlug nun Thorstein mit dem Stahl an den Stein, wo derselbe
weiss war, so entstand ein solches Hagelwetter, dass Niemand

dagegen ansehen konnte; schlug er an, wo er gelb war, so kam

sogleich Sonnenschein, dass aller gefallene Schnee schmolz; schlug

er aber an die rothe Seite, so brach Blitz und Donner mit fliegenden

Funken hervor. Russwurm in der Zeitschr. f. Myth. 1, 414.
Dies ist die Erzählung von der Wirkung, welche das Alterthum in den

dreieckigen Flins verlegte; der Römer nannte ihn das fulmen tri-
sulcum und legte ihn als Donnerkeil, der oben und unten drei
Spitzen und dazu die dreifache Wirkung hatte von Donner, Blitz
und Hagel, dem Jupiter in die ausgestreckte Hand : drei der
Strahlen aus Hagel gezackt. Virgil. Aen. 8, 429.

Betrachten wir nun die verschiedenen Formen, unter denen der
Flinsstein heute noch seine bald religiöse, bald landwirtschaftliche
Rolle spielt.

Am Peterstage klopft man mit einem Hammer an Hauspfosten
und Schwellen, um das Ungeziefer daraus zu vertreiben. Wöste,
Westfäl. Volksüberlief. 24. Am St. Mangstage (6. Sept.) schneidet

man Haselruthcn und steckt sie gegen die Krautwürmer in die

Ackerenden. Schönwerth, Oberpfalz 3, 283. Petrus und St. Magnus
mit Schlüssel, Hammer und Stab erinnern an den goldenen
Schlüsselbund der Weissen Frau, d. i. an den im Gewitter niederfahrenden

Zickzack des Blitzes, der den Segen der Wolken erschliesst,
oder auch die Plage des Ungeziefers vertilgt, wie die feurige Blitzlanze

legendarischer Heiligen und Helden die Würmer und Drachen

des Gebirges durchbohrt und deren Schatzhühlen öffnet.
Unsere auf bestimmte Festtage gebackenen Wecken und Fladen sind
theils ihrem Namen, theils ihrer Gestalt nach alte sinnbildliche
Wiederholungen dieser Donnerkeile und Donnerbeissel. Eine St. Galler
Glosse aus dem 9. Jahrhundert schreibt: euneus, weggi; citindros
kraphilin. Hattemer Denkm. 1, 266. Das Gebäcke, Namens Dreispitz,

beschrieben im Oberrhein. Kochbuch 272 (Mülhausen 1825)
bildet ein Dreieck, wie die zwei Enden des Donnerhammers,
verbunden mit dem Hammerstiel, ein solches bilden. Die Zeit, sie zu
backen, ist landschaftlich eine verschiedene; zu Ilseburg am Harze
und im Wendlande kommen diese dreieckigen Kröppeln je mit der
Fasnacht, also gerade mit dem alten Feste Donars, zum Vorschein

(Wolf, Beitr. 1, 78); in Hessen je auf Weihnachten; immer
erscheinen sie als ein für die noch erwartete oder schon geschlossene
Ernte bestimmtes Opferbrod. Auf den altaargauischen Dorfkirchweihen

spielt man um dünne Lebzelten; die kleinern, viereckig,



22

und roth gefärbt, heissen Feuersteine, die grössern Dreispitz,
Dreizüpf, Baselstab; in katholischen Ortschaften nennt man
dieselben Mangsstab, Heiligkreuz. Sie werdert in jenen Thalschaften,
wohin die Mode noch wenig vorgedrungen ist, in der vollständigen

Gestalt eines nach seinen drei Seiten kunstgerecht
begrenzten Keiles gebacken. Das westfälische Festbrod Heitewiggen,
von holländisch wig, Keil, wird zu Ostrich im Kreise Iserlohn in
Form eines abgerundeten Doppelkeiles gebacken, auf der obern
convexen Hälfte theils mit einem Andreaskreuze verziert, durch
dessen Mitte ein dritter Balken herabgeht, theils mit einem stumpfen

lateinischen Kreuze. Schriftl. Mittheil, von Wöste. Die Er-
meländer Schmalzkuchen und die Danziger Süssbrode, die zum
Schweinefleisch gegessen werden, nennt man dorten Schmalzkeil-
chen, Pflaumenkeilchen. Schriftl. Mittheil, von Mannhardt. Auch
Frankreich backt solcherlei eckige Keilbrode; sie heissen cugniue
im Patois des Departements de la Meuse; franz. ist cogneux
Schlegel, cognée Axt. Sind Pflaumen darauf gebacken, so heissen
sie mit anzüglicher Nebendeutung quina. (Mémoires de la société
royale des antiquaires de France, tom. 10.) Der Quignot gilt dafür

in der Picardie; in der Kirche zu Bray hat ihn ein Schüler
dem Priester zu überreichen, während dieser die Weihnachtsmette

singt. Indess dann der Priester den Knaben in die Luft hebt und
dreimal ausrufen lässt, Weihnachten wird der Kuchen unter die
Anwesenden vertheilt. (Mémoires de la société des antiquaires de

Picardie. Amiens 1851. Tom. 1, pg. 580.) In den Basler Jahrzeitbüchern

kommen für die festliche Begehung des Gregoriustages
bestimmte Stiftungen eigener Feslbrode vor : pro cuneis sive cu-
neolis. Auf dem Basler Schulhause lag die Servitute, sie zu backen
und den Armenschülern und Singknaben auszuspenden. Dieses
Schulhaus- aber war schon seit dem Jahre 1280 in einem Gebäude,
welches damals Mont Job hiess (das ist der Name des Mons Jovis
oder Bernhardin) und heut zu Tage die Diakonswohnung ist;
dasselbe musste je am Gedächtnisstage eines Stifters aus einem Viernzel
Spelt, dem Viertel eines Malters, achtzig solcher cunei oder Spendkeile

backen. Fechter, Basel im XIV. Jahrh. pg. 71. 97. Das

Keilbrod ist also nach des Donnergottes Keil benannt, der Weck
eine Gabe des Erntegottes, wird ihm zum Ernteopfer in Form des

Donnerkeils gebacken, welcher schwedisch selbst Thôrviggar hiess.

Noch legen die Inselschweden einen Donnerkeil (bisavigg) in die

Wanne des Saatkornes, dann schadet das Gewitter der Frucht
nicht. Russwurm, Eibofolke 2, 249.



23

Ein weiteres alterthümliches Wort für Fels ist in romanischer
und deutscher Sprache roche und Roggen.

Für die romanische Sprache bringt der Ausdruck keinerlei
Bedenken mit sich, um so mehr aber für die deutsche; gleichwohl
ist er in beiden Sprachen, wie mir scheint, einlasslicher
Untersuchung gleichmässig bedürftig.

Ein Jurafelsen von bedeutender Grösse, eine Stunde von Neuenburg

ostwärts am Seeufer gelegen, heisst la roche de l'éremilagc.
In der Höhle des Felsens soll Pater Jakob, ein Mönch aus der
Abtei Landeron, einsiedlerisch gelebt und den Versuchungen des

Teufels getrotzt haben, der ihn mit Schwärmen von lachenden,
tanzenden, singenden Feen in seiner Andacht zu stören suchte.
Schliesslich liess er sich in einen Wettkampf mit dem Bösen ein,
den er siegreich bestanden haben soll; zum Zeugnisse dessen
sollen ehemals Eindrücke von Rosshufen und zugleich vom Schuhabsatz

des Pater Jakob am Fels zu sehen gewesen sein.
Der romanische Name für Waldfelsen von spindelartiger Gestalt :

rocca, roche, geht über in den wirklichen der Spindel; man nennt
im Waadtlande und Hochburgund solche schlankgestaltete Felsen :

quenouille des Fées (fatae, sorores), quenouille à la bonne fée;
à la bonne dame, altdeutsch diu guote vrouwe. Zugleich aber
findet sich derselbe Wortstamm vielfach im Deutschen in demselben
Sinne wieder. Ruckbein, Hausruck, Roggenstein, Hundsruck sind
aller Orten deutsche Fels- und Bergnamen, die man vergeblich
auf einen auf solcherlei wildliegenden Höhen ehemals getriebenen
Roggenbau beziehen würde. Unser Roggenhäuser Thälchen dahier,
ein zunächst der Stadt Aarau gelegenes anmuthiges Felsenthal, ist
heute noch ausschliesslich auf Milchwirthschaft angewiesen. Das

Schwarzwälder Rockertweibel ist das altherrische Landesgespenst
im Rockertwalde (Baader, Bad. Sag. in Mone's Anzeiger) und das

altbaierische Rockadir'l ist die am Tegernsee hausende
Geisterjungfrau. Zwei den Waldstätter See überragende Felszacken, der
Mythen- und Schwyzerhôken, heisst man Rockenstock und
Spinnerin. Meyer-Knonau, Kanton Schwyz 37. Diese Namen sind alt.
Der Wettinger Abt Silbereisen, der im J. 1576 seinen „Auszug
etlicher Chroniken" verfasste, meist nach Etterlins Luzerner Chronik
arbeitend, nennt abweichend von diesem, die beiden Felsen des
Rütli am See das Betli und den Roggenberg. Es fehlt also dabei

obige Spinnerin; denn der Name Roggen ist hier nicht colus,
sondern petra. Auch Betli hat hier den altern Begriff von Bettung
und Altar, goth. badi, ahd. petti : Altäre, die man im Winter mit



2^

Korn und Stroh, im Sommer mit Gras und Blumen umstreute. Daher

rühren denn auch die urkundlichen Brunhilden- und die sagenhaften

Hünenbetten, die unser Volk selbst noch „Heidenaltäre,
Teufelskanzeln, Heidenhüwels, Heidenkerken" nennt. Kuhn, West-
fäl. Sag. 1, pg. 39. Urkunde von 1043: lapis, qui vulgo dicitur
leclulus Brunnihilde. Urk. von 1221 : Brunnekildenstein (beide bei
Frankfurt). Urk. von 1334 : hin gein Sarbrucken biss an den stein,
den man spricht Chriemhildespiel. Er heisst jetzt der Spielstein.
In den Sagen auf Farö und Hven (Stockholm 1815) heisst es:
Nördlich bei Karlshögaslott befanden sich in einem länglichen Viereck

aufgestellte Steine, welche der Frau Grimild Grab hiessen.
W. Grimm, D. Helden-S. Kaiser Karls Bettstatt heisst ein grosser,
sagenberühmter Stein auf dem Landgute Reichenstein bei Montjoie.
Schmitz, Eiflersag. 2, 96. Der Vertragsbrief im Rechtsstreite
zwischen dem Abt Joh. Christof von Muri und den Landleuten Wolleb
und Meier von Dintikon vom J. 1563 (Archiv Muri) nennt unter
den der Leutpriesterei zu Villmergen zinsfälligen Gütern : In
Langelen vier Juchart Ackers unter dem Roggenstein, und gat der
Weg derdurch gan Thettigken. Die urkundlichen baierischen
Ortsnamen in Panzers Sagen 1, 375: Rockenstein, Ruckenstein, Rok-
kenbrunn ergeben keinen Sinn, wenn man sie nicht sprachlich
zusammenhält mit den Schwungsteinen, die in England Rockingstone
heissen, in Dänemark Rokkestene, in Frankreich roch branlaire,
pierre qui croule, qui danse.

Allein wie sich das romanische roche in quenouille verkehrt, so

das deutsche Roggen in Kunkelstein, Spindelstein, zusammengezogen

Spielstein, in Spinnwirtel, endlich in Hollenstein, weil meist

Localsagen hinzutreten von der spinnenden Frau Holla. Wie der
Riese ein Rinderhirte ist, so erscheint die Riesin als Hausfrau mit
Rocken und Spindel. Eifersüchtig verschleudert sie ihren Wirtel
gegen das badende Aarweib, das der Bergriese mit lüsternem

Auge betrachtet hat. Da liegt nun ihr Wirtel drunten in der Aare
und starrt als Felsen aus den Flulhen bei der Stilli : Aarg. Sag.

2, no. 435. Derselbe hat nachmals sogar als Landesmarke
gegolten. „Der Marckenbrief entzwüschet der Grafschaft Baden und
der Herrschaft Schenkenberg ao. 1602" beginnt die Ansetzung der
beiderseitigen Landmarken also : Nämlich und des ersten, so solle
die Landmarch anfangen vom Laufen oder Wirten der Aaren, und-
zig an den Klopfbrunnen, aida ein Marchstein bei einer Eich
gesetzt. Württembergs vielgedeuteter Name ist abzuleiten von einem
solchen auf der Berghöhe ragenden, die Landesgrenze bestimmen-



25

den Felswirtel. Schwere eiserne Wurfbüsten, mit denen man in
die Wette warf, nennt man in Baiern Wirdinger (Panzer, Baier.

Sag. 2, 390. 401) und die Wasserwirbel des lnn, in die man sie

schliesslich versenkte, heissen gleichfalls Wirten und Wirdin
(Schmeller, Wb. 4, 165). Wir werden nachher noch erklären,
dass dieses Verschleudern geheiligter Steine in Flüsse und Seen
dazu diente, das Gelingen der Ernten zu fördern. Die drei Sterne,
die den Gürtel des Orion bilden, heissen in Oberdeutschland die
drei Mäder, in Böhmen Kosy, Sensen, m Polen Kosy, Mäher —
weil das Gestirn etwa zur Zeit der Heuernte aufgeht; allein eben
dasselbe heisst schwedisch Mariärock, Friggerock : Friggae colus.
Bekanntlich verschenkt die umziehende Frau Holla an fleissige Dirnen

Spindeln und zündet faulen den Rocken an. So sind die Götterfrauen

Frigg und Huld Vorsteherinnen des Spinnens und Webens,
und noch im 16. Jahrhundert ist dies in unserer Redeweise nicht

vergessen gewesen. Des Chronisten Heinrich Bullinger Aelter-
mutter, eine geborene Küeferin aus Brugg, starb zu Bremgarten
1522, zweiundachtzigjährig. Sie hatte von ihrer Mutter das
Gewandwirken erlernt, „die heidnisch arbeit genampt, die nit gar
brüechlich zun selben zeit war". So schreibt der Chronist H.

Bullinger in seinem hds. Werke, „Verzeichnus der Bullingeren 1568".
Das Original ist gegenwärtig Besitz von Jul. Waldesbül in
Bremgarten. Von seiner eigenen Tochter Anna, geboren 1530 und
vermählt an Zwingli's Sohn Ulrich, sagt er gleichfalls: „disse kont
wol würken dass heidnisch werk. Diese Anna ßullingerin hat von
ihr Mueter Gertrud Küefferin gelehret würken heidnisch Werk, hat

hüpscher arbeit gewürkt vnd es meiner Anna Zwinglj gelehret.
Das syn wol die 4 oder 5 würkerin gesein, do je eine dess

gschlächts von der anderen würken gelernet." Wie das Wirken
und Weben als heidnisches Werk angesehen ward, so war auch

in dem Wesen von Hulda und Frigg unvergessen, dass beide
Göttinnen ursprünglich riesiger Abkunft gewesen waren ; und so fallen
sie späterhin wieder in diese gröbere Gestalt zurück. Eine Frau
Hulda mit der Potznasen kennt Luther, eine Frau Precht (Berchta)
mit der langen Nas, mit der eisernen Nas, nennen Vintler und
Martin von Amberg (Myth. 255. 256). Eisenschädel und Langnase
ist nämlich ein riesisches Epithet : Hornnefja (die Hornnase), Jarn-
haus (Eisenschädel), Jarnnef (Eisennase), Jarnsax (Eisenmesser,
des Donners Weib) sind altnord. Riesennamen, gleichwie das schle-
sische Buschweib von heute einen Eisenkopf hat und die Baiern

von einer Eisenberta erzählen. Sie wurden trotz ihrer steinernen



26_

oder eisernen Missgestalt als Göttinnen der häuslichen Betriebsamkeit

verehrt. Die Glarner Frauen von Enneda giengen sonst am
ersten Tage, da dorten die Abendsonne wieder in's Thal scheint,
zusammen hinaus an den Gässlistein, einen Ungeheuern Felsblock
am Fusse der Rothriese (Felsabsturz), und spannen auf diesem

Felsen. Blumer-Heer, Kant. Glarus 610. Ein hoher Felsstock im
Gebirge von obersteierisch Weichselboden ist die sammt ihrem
deutlich zu sehenden Spinnrade versteinerte Spinnerin. Wolf,
Ztschr. f. Myth. 2, 23. An die Spindeln verschenkende Frau Hulda
reiht sich die spinnende Frau Berta an im Heidnisch-Mythischen
und im Geschichtlichen. Karls d. Gr. Mutter ist Berhtrada; ihre
Tochter heisst im Gedichte König Rother Gertrud, die Heilige
von Nivelles, in Brabant. Eine Tochter desselben Namens hat

Karl, zu Folge des Codex Vindob. 42 :

sü gewan der selbe goles trat
ein tohter, diu hiez Gêrtrûl,
die heilige vrouwe,
diu IU ze Haspelgouwe.

Einhard in der Biographie Karls erzählt, indem er des Suetonius

Biographie über Augustus nachahmt, Karls Töchter hätten fleissig
spinnen lernen müssen. So ward aus der spinnenden Ahnfrau
Berta eine in's Riesenhafte zurück vergröberte : Berhte mit dem

vuioze, Baerle mitten brêden voeten, Berthe au grand pied,
reine Pedauque (d. i. regina pede aucae~), deren Bild in alle
Kirchen gestellt ward. Ebenso geschah Berta's Tochter, die als hl.
Gertrud, die beweifte Spindel in der Hand haltend, auf den Altären
abgebildet ist. Vgl. Massmann, Kaiserchronik 3, 479. Von dem
eben erwähnten Haspelgau wissen auch die Aargauer Sagen zu
berichten. Der Giebel, ein abgeholzter Bergabhang im Engstthale,
zum Dorfe Ober-Entfelden gehörend, lässt noch jetzt altes Mauerwerk

erkennen und heisst im alten Dorfrodel In der sleinj mur.
Hier stand einst die herrliche Burg des Giebelkönigs, von hier aus

pflegte er in goldener Kutsche in sein Reich hinabzufahren. Auch

jetzt noch thut er dies nächtlicher Weile, so oft die Witterung
umschlagen will. Unter grossem Getöse rollt seine Kutsche bergab,
ein Reiter auf einem Eber, ein anderer auf einem Esel folgen
ihm, jeder hat eine Reihe Milchkellen an Riemen über die Brust
geschnallt. Inzwischen sieht man dann auf der kahlen Spitze des

Berges ein glänzendes Rad sich umdrehen. Dies ist seiner Frauen
goldener Garnwendel.



27

II. Eiesenappellativa, in Volks- und Geschlechts-
namen fortdauernd.

Die Wilden Männer kommen in der heutigen Schweiz noch als

Brunnenfiguren, Wirthsschilde, Fasnachtsmasken vor, aber auch als

stehende Figuren bei Schwingfesten und Aelplerkilbinen. Wir nehmen

hier das geringfügiger Scheinende des Stoffes voraus. Wenn
sonst zu Basel mit dem 15. Januar die Fasnacht begann, erschienen

Mittags Schlag 12 Uhr drei abenteuerliche Masken auf den Strassen:

Löwe, Greif und Wilder Mann. Jedem der drei Ungethüme wurde
sein besonderes Leibtänzchen mit Trommel und Pfeife aufgespielt
und von ihm mit altlraditioneller Kunstfertigkeit ausgeführt. Sie

waren die Repräsentanten der drei Stadtzünfte zum Rebhause, zum
Greifen und zum Hären (Garn und Strick zur Vogelbeize), in deren
Händen bis auf die Neuzeit das ganze Vogtwesen der Bürgerschaft
von Kleinbasel lag. Beim Festmahle der Drei wurde dann allen

Bedürftigen Wein und Brod aus dem Gesellschaftsvermögen
verabreicht zur Verbürgung der örtlichen Tradition, als hätten einst,
da noch waldige Wildniss Stadt und Umgegend bedeckte, diese

drei Unwesen hier gehaust. — Die Sennbruderschaft von Gersau

am Vierwaldstätter See feiert ihren Jahrestag mit Hochamt und
Zunftschmaus alljährlich als denjenigen, an welchem die zwei letzten
Wilden Männer sich auf der dortigen Alpweide hatten blicken lassen.

Zwei in Laub gekleidete Vortänzer, man nennt sie die Tschämeler

(Banktänzer), lässt sie im Festzuge mit aufrücken und von zweien
der tüchtigsten Tänzer unterstützen. Wanderer in d. Schweiz 1840,
309. Die Unterwaldner Aelplerkilbi erinnert gleichfalls an diese

Wilden Männer, als an die ursprünglichen Eigenthümer der
Alpweiden. Sie beginnt am Wendelinstage, dem Schutzpatron der
Genossenschaft, mit Hochamt und Predigt zum Ruhme des
Hirtenstandes. Hernach folgt das Fahnenschwingen; alle Sennen stehen

in einen Kreis, die Musik spielt und ein gewandter Jüngling schwingt
über allen Häuptern fort und fort die Fahne der Bruderschaft. Nun
erscheinen die beiden Festmasken, Wildmannli und Wildwibli. Beide
sind in Tannrath gekleidet, Mooshütchen auf dem Kopfe, tragen
Tanngrotzli in den Händen (Tannendolden), sie liebkosen und
verschleudern ihr Kindlein, das Lumpenditti, kehren der Procession

voraus die Strasse zum Wirthshause und halten da bei Tische einen

gereimten Dialog ab, welcher sich dem Kampfspruche vergleicht,
den die oberdeutschen Masken Sommer und Winter sprechen. Bu-
singer, Kant. Unterwalden SO. Die Urner Jugend tanzte sonst zur



28

Fasnachtszeit um den Wildenmannsstein im Bannwalde ob Schad-
dorf und lief hierauf vermummt in Tannenreis und kettenklirrend
in die nächsten Dörfer, wo man ihr Milchmahlzeiten vorzusetzen
pflegte. Dies geschah zur Erinnerung daran, dass hier der letzte
Wilde Mann gesehen worden sei. Allen diesen Masken ist die vom
Sturmwind entwurzelte Bergtanne und die klirrende Kette gemeinsam,

an welcher der heulende Windhund angebunden liegt. Das

Glarner Landvolk erzählt noch von angeblichen Waldbrüdern, die
als Wilde Männer und Heiden die Ueberbleibsel der Urbevölkerung
sein und in der Wildniss des Gebirges ein unbekanntes Leben
fortfristen sollen. Der romanische Bündner nennt den Wilden Mann

ilg humm sulvady, giebt ihm aber nur eine Grösse von drill halb

Fuss, sein Weibchen, die Fenka, ist noch kleiner. In Deutschbünden
heissen sie Waldfenken, und ihre verlassenen Hütten im obern
Gebirge die Heidenhüsli. Neue Schweiz.-Bl. 1850, Heft 1.

Wer nicht bedenken mag, dass ächte Sage immer nur davon

erzählt, was zugleich thatsächlioher positiver Glaube der Vorzeit
gewesen ist, der wird diesen vereinzelten Angaben freilich wenig
Werth beilegen und historische Beweiskraft noch viel weniger. Er
verlangt nicht Sagen, sondern Urkunden, Schwarz auf Weiss.
Zufälliger Weise kann ihm auch dieser Wunsch einmal erfüllt werden;

obschon uns selbst eben diese sogleich mitzutheilenden
Urkunden dasjenige keineswegs erweisen, dessentwegen man sie
citirt. Wir geben die nachfolgende Einzelnheit aus der Geschichte
einer Wildenmännergemeinde getreu nach dem Berichte des
wakern Historikers Ildeph. v. Arx, Geschichte von St. Gallen 2, 453 :

T Das Calveiserthal (Calvesana) im Sarganser Lande nennt man die
wildeste Gegend, die im St. Galler Lande zu finden ist. Drei Stunden

weit durchzieht es ein Gletscher, Bären erneuen von Zeit zu
Zeit darin ihr altes Heimathsrecht, nur der Sommerweide wegen
wird es von den Hirten besucht. Um so mehr verwundert es,
durch urkundliche Beweise zu erfahren, dass es vor Jahrhunderten
bewohnt gewesen. Im Gegensatze gegen den an andern Orten
gewöhnlichen Gang der Landescultur, in denen Häuser entstanden,
wo vorher keine waren, verschwanden hier die, welche vor Altem
dastanden, und die ganze Calveiser Gemeinde starb entweder aus,
oder entwich vor dem immer mehr sich ausdehnenden Gletscher.
Hier war eine Gemeinde mit Ammann und eigenem Gerichte
gewesen, gefreit von allen jenen Abgaben, welche die Alpen ringsum an
das Stift Pfeffers entrichten mussten. Laut Urkunde von 1398 war
dorten das Geschlecht der Suiter wohnhaft; ihre Ammänner, Alt-



29

ammänner und Beisitzer erscheinen noch 1473 vor dem Landvogte
zu Sargans, um gegen Eingriffe in ihre Alpordnung das Recht
anzurufen. Seit dreihundert Jahren steht nun das Thal menschenleer,
nur die Alpen tragen noch die Namen jener Gemeindeämter, welche
die ehemaligen Besitzer bekleidet hatten. Es steht noch eine
Kapelle dorten, ihr zunächst der alte Calveiser Kirchhof. Hier hat

man ungeheuer grosse Menschenknochen vorgefunden und als eine
Seltenheit weit verschickt. Nach dem Zeugnisse einer allgemeinen
Volkssage befanden sich unter den Calveisern einige
Riesengeschlechter. Jenes schon vorhin genannte Geschlecht der Sutter,
welches dies Thal am letzten verliess, blieb in Glarus, wohin es

gezogen war, lange noch durch seinen hohen Wuchs ausgezeichnet."
Wo jene Todtenschmäuse zum Gedächtnisse der Ureinwohner

nicht mehr stattfinden, da bestehen zum Theil noch kirchliche
denselben geltende Andachten fort. Im Berninathale und in Samaden

wurde für die Wilden Männer bis zur Reformationszeit eine
bestimmte Messe gelesen, la messa di Rossedi genannt, für die nun
unter den Gletschern Wohnenden. Sie waren hier die Ureinwohner,
bis der Alles übereisende Rosedigletscher sie verschüttete. So hat
der Gemsjäger Colani unserm Linguisten und Mythographen L. Steub
im J. 1852 an Ort und Stelle erzählt. Das letzte Ueberbleibsel
dieser heidnischen Gemeindebräuche verrath sich in der spätem
nur vereinzelten Ueblichkeit, den Winden Mehl zu streuen, den

Sturmwind mit Brod zu füttern, der Bercht und der Wilden Frau
Speisen auf Kreuzwege und Feldsteine zu stellen. Myth. 403. 602.

Die Luzerner Sennen pflegen bei ihren Schwingfesten den stärksten

Ringer ihrer Partei in Ketten auf den Kampfplatz zu führen.
Dabei geberdet er sich wie rasend und wälzt sich auf der Erde.
Er tritt erst dann in die Schranken und entscheidet Sieg oder
Niederlage, wenn jeder seiner Kameraden von den Gegnern zweimal
auf den Rücken geworfen ist. Dann ist seine Partei „unheer",
d. h. muss sich aus Erschöpfung ergeben. Das Gegentheil von Un-
her ist der Riese Eishere aus dem Thurgau, von dem der Mönch

von St. Gallen lib. 2, c. 12 sagt, er sei seinem Namen nach schon

ein bedeutender Theil eines furchtbaren Heeres gewesen. Egis-
hére ist terribilis exercitus. — monstri sind egisen: Hatterner, Denkmale

III, 603 a. Einen gleichnamigen Eisheri, miles Iringi, filii
Dielbaldi, verzeichnen die München-Freisinger Hdss. Pertz,
Archiv 7, 812. Im Liede vom König Rother wird der Riese Asprian
gekettet auf den Turnierhof herbeigeführt. Er focht im Heere
Karls gegen solcherlei Völker, deren Namen selbst wieder zu



30

Riesennamen wurden : Böhmen, Wilzen, Avaren und Wenden. Die
Haslithaler Sage erzählt vom Riesen Raubold, der sich die Beine
selbst zusammengekettet hatte. Aus Unterwalden herüberkommend,
erschlug er im Hasli die Ahnfrau der Zwerge, die gute alte Ute,
die des Thaies Wohlthäterin gewesen war. Alpenros. 1823, 219.
Im Roman Simplicissimus (edd. A. Keller, pg. 945) erzählt der
Autor, wie ihn eine Gauklerbande nackt entkleidet, Moos um die
Lenden gehüllt und Ketten an die Hände gelegt habe, um ihn so
als Wilden Mann um Geld herzuzeigen : Als ich nun meiner Ketten,
daran mich die Mausköpf (Spitzbuben) wie einen Wilden Mann

herumgeschleppt, entledigt etc. Diese Sitte vom gekettet
einhergeführten Riesen begegnet der andern, Riesenknochen an Ketten
aufzuhängen. Noch heute starren dem Wanderer hoch über dem
Portal der 1096 gegründeten Klosterkirche zu Alpirsbach im
Schwarzwalde ein hornförmiger Mammuthzahn und gewaltige
Wirbelknochen, in Kelten eingeschlungen, fremdartig entgegen. Im
Chor einer Kapelle im Ammerthale war ein grosser Thierschädel
an die Mauer gekettet, der für den Kopf eines dort erlegten
Lindwurmes ausgegeben wurde. Uhland in Pfeiffers Germania 1, 306.
Wie in der Stadt Bern der grosse Christoffel und zu Schaffhausen
der grosse Gott einst als Wahrzeichen galt, so war das Weichbild
oder Stadtsymbol zu Luzern der Wilde Mann. Er war, theilweise
noch jetzt sichtbar, am Rathhause in sitzender Stellung abgemalt
zum Angedenken an die Riesengebeine, die man 1577 bei dem
Dorfe Reiden unter einem Eichbaum ausgegraben hatte. Ehe
Blumenbach und Dolomieu nachher den Ausspruch thäten, dass diese
Knochenmassen einem vorweltlichen Riesenthiere angehörten, liess

man zu jenem Gemälde einen Massstab und folgende Reime setzen :

In der Statt Luzern Land da unden

Bey dem Dorff Reyden hat man funden
Schröcklich grosse Menschen Gbein
Under einer Eych auf einem Reyn;
Die Oberkeit derselben Statt
Glehrten Leuhten die zugschickt hat,
Welche nach der Proportion
Geometrisch das Mass han gnon,
Hiermit erscheint unfehlbar gwüss,
Wann aufrecht gstanden diser Riss,
Sey er gsyn mit der länge glich
Vierzehen mahlen disen Strich.



31

Beschach im 1577 Jahr,
Gott weiss, wie lang er vor da war.
Was man gfunden, mag bhalten werden,
Was übrig, verbleibt in der Erden.

Im Nachfolgenden wird eine Reihe Wilder Männer aufgezählt,
deren ehemaliger Wohnort, Felsstein oder Grab noch bekannt ist
und die uns durch die ihnen zugeschriebene Gutmüthigkeit belehren,
dass unsere heutigen Vorstellungen über die Gemüthsbeschaffenheit

der Riesen unberechtigt und roh sind.

Auf den Glasscheiben eines Bauernhauses des alten Dorfes
Matten im Bödelein bei Interlaken sah Wyss (Reise in's Berner
Oberi. 1, 358) einen Bären gemalt, der ein paar Rüben im Gürtel

trägt. Das Volk erzählte, dies sei einer der Riesen von lsellwald

gewesen, die das Oberland nach kaiserlichem Aufgebote zum Reichs-
heere zu stellen hatte. Für ihre Keulenhiebe in der Schlacht

genossen sie die Vergünstigung, so oft sie im Sommer „dürstend"
durch's Thal giengen, auf den Pflanzplätzen bei Böningen, als auf

Reichsboden, drei Rüben ausziehen zu dürfen, die eine in der
Hand, die zwei andern im Gürtel davonzutragen.

Der Botti im Grauholze bei Bern, wo man noch sein von zwei
Steinsäulen bedecktes altes Grab zeigt, ist in der noch lebhaften

Erinnerung des dortigen Landvolkes ein zwanzig Fuss langer Riese

gewesen; die Bauern, die ihm am Felde begegneten, reichten ihm

statt der Hand die Pflugsterze, und immer verblieb ihr die Spur
seines gewaltigen Händedrucks. Als er starb, trug seine
Riesenschwester jenen grossen Grabstein in ihrem Fürtuche herbei. Jahn,
der Kant. Bern antiquarisch, 411. Botti's Name erinnert an den
Riesensohn Lokis Farbauli.

Im ehemaligen Ländchen Gryon, nun gleichnamiges Pfarrdorf
im Waadtländer Amte Aigle, lebte der Wilde Mann Bernard als

Ziegenhirte. Seine Liebe, die er zur Blanche (Weisse Frau)
empfand und die unerwidert blieb, ist in einem eigenen Volksliede

besungen, das durch Bridel (im Schweiz. Museum 1784, 761)
aufgezeichnet worden. Trauernd lag er bis zu seinem Tode auf einem
Steine und hat diesem die Gestalt seines ganzen Körpers
eingedrückt. Als Blanche dann den Tod dieses ursprünglichen Ritters
von Toggenburg erfährt, geht sie aus gleichem Liebeskummer in
ein Kloster. Treu wie Riesen, eine spät noch im Norden üblich

gewesene Redensart, hat also auch bei uns einmal Geltung gehabt.
Der Stein hiess la pierre du Sauvage und lag beim Dorfe Gryon bis

1S50, wo er gesprengt worden. (Escher, Die Schweiz v. 1851, 379.)



32

Ein pierre dp Seroagios (italien. selvaggio=sauvage') findet sich
beim Dorfe Luc, Val d'Anniviers, auf dem Wege nach Bella-Tolaz,
westlich vom Borterhorn. Dieser mächtige Felsblock trägt auf seiner
obern Fläche zahlreiche kleine Rundschalen eingehauen. Schweiz.
Gesch. Anzeiger 1858, 61.

Die Tschudi (urk. 1256: Hans Sçhude. VonArx, St. Gall.
Gesch. 1, 546) sind nachweissbar um Seckingen, in der
oberrheinischen Waldstatt, dann im gegenüberliegenden Frickthal und
im Glarnerlande altherkömmlich. Sie berühmen sich einer mythischen

Abkunft; nur hat ihr gelehrtester Sprosse, der Chronist

Gilg Tschudi, diese Gcschlechtssagc ebenfalls nicht anders mil-
theilen mögen, als seiner Gewohnheit gemäss mit der fälschlichen
Zuthat von angeblichen Parteikämpfen zwischen dem Haus Oesterreich

und den Waldstätten. Der Tschudi, so berichtet er, des

Glarner Landammann Rudolf Tschudi Sohn, war wegen seiner
ausserordentlichen Grösse der lange Riebing genannt und hieng den
österreichischen Herzogen gegen die Waldstätte an. Deshalb

erregte ihm sein Schwager, der Urner Hans von Seedorf, welcher
der Teufel genannt war, einen Erbstreit. Der Riebing fiel nun
1316 in Unterschächen ein, der Urner Hans dagegen in Glarus.
Schon hatte Riebing auf diesem Streifzuge alle seine Waffen
verschossen und zerhauen, als er einen jungen Tannenbaum aus dem
Boden riss und damit noch neun seiner Feinde hinstreckte. Zum

Angedenken führen die Glarner Tschudi einen Tannenbaum mit
rothem Stamm im Wappen mit drei fliegenden Wurzeln und neun
dran hangenden rothen Zapfen.

Der Name Tschud bezeichnet in altrhätischer oder altrumani-
scher Sprache das Schaf; denn der Bergriese ist ein viehweidender
Milchesser und sein Weib eine Wollenspinnerin. Wrie sodann Tschud
den Slaven einen Finnen (Barbaren) und Riesen bezeichnete, so

nennt die Snorra-Edda den Sohn des Riesen Thrym den Berg-
finn. Wilder Mann muss also die deutsche Uebersetzung des
rhätischen Tschud gewesen sein, und das Geschlecht der Tschudi scheint
sich ursprünglich auf eine geschlechtliche Vermischung der Glarner
oder Urner mit den Riesen bezogen zu haben. Der Name Tschud

in der Bedeutung von Schafhirte klingt ebenso friedfertig, wie die

weiter unten nachfolgenden Sagen von andern Wilden Männern.
Der Wilde Mann ist daher in's Wappen und Wahrzeichen der Berg-
sladt Wildeniann im Harze genommen worden, die Axt in der
einen Hand, mit der Tanne in der andern, wie ihn einst Kaiser
Heinrich der Vogelsteller hier betroffen haben soll. Alljährlich am



33

Freischiessen um Johannis tritt er daselbst auf, ganz in Moos

gekleidet. Kuhn Nordd. Sagen no. 211. Der Wilde Mann ist ferner
Schildhalter im Wappen Braunschweigs, Mecklenburgs und Preussens;

er kommt als Hausname vor wiederholt um Achen (Wolf, D. S. 188)
um Braunschweig (Pröhle, Harzsag. 1, 257); im Wilden Mann zu

Bremgarten ist 1469 Heinrich Bullinger der Historiker und Reformator

geboren. Aarg. Beitr. 94. Gleichwie Norwegische Geschlechter

ihre Genealogie an den Riesen Forniot und dessen Söhne anknüpfen,
so glauben auch die „ Starken " unter den Zillerthalern einer Sippe

zu entstammen, die aus dem Liebesverhältniss eines Bergriesen mit

irgend einer hübschen Almerin entsprang. Bauern und Riesen leben
häuslich zusammen. Der Wilde Mann und der Geissler in Bünden
werden Ziegenhirten in der Gemeinde Klosters, die Fengga wird
Dienstmagd im Vorarlberger Bauernhofe. Aarg. Sag. 1, no. 228.
Bauern und Riesen tauschen schliesslich ihre Namen aus; dies
erweist sich an folgenden schweizer. Geschlechtsnamen: Rief, Egg
und Eggen (Frickthal, Laufenburger Rheinstrecke), Hun (Kulmer-
thal), Hum (Dorf Entfelden), Häni (Zürichsee), Durst (Bezirk
Baden), Troll (Winterthur), Troller (Solothurner Gäu), Geysser
(Oberaargau). Der Bergname Hundsbuck, Hundsrück, die First eines

Längenberges bei Baden, gleicht genau dem Gebirgsnamen Hundsruck,

beides stammt aus Hun. Die Reihe von Heidengräbern, die

man eine halbe Stunde von der Stadt Solothurn am Aarufer untersucht

hat, nennt sich wechselnd Hunnenberg, Hungerberg, Hoh-
berg, Hünenberg. Zürch. Antiquar. Mittheil. III. Der Feldname

Hühnengrqber findet sich bereits im Güntersthaler Zinsrodel v.
J. 1344; H. Schreiber vertraute diesem urkundlichen Namen und

entdeckte an Ort und Stelle gallische Grabstätten. Mone, Bad.

Urgesch. 1, 218. Der Hühnerstein, ein Felsstück von ziemlicher
Grösse inmitten Weges zwischen Bremgarten und Wohlen an der
Strasse liegend, wird in seiner Benennung durch die wortdeutende

Angabe erklärt, die Hühnerträger hätten hier zu ruhen und ihren

Tragkorb abzustellen gepflegt. Gerade so erzählt Herrlein, Spess-

hartssag. 179, von einem Felssteine zwischen Hasloch und
Faulbach: Hier habe Frau Hülle ausgeruht, wenn sie auf dem
Garnverkauf war, und wo ihre Kotze (Tragkorb) mit den Füssen
aufstand, sind die Löcher davon noch jetzt im Stein zu sehen. Hier
ruht eine Himmelsgöttin Huld, dorten ein Erdriese am Felsen aus

und drücken ihm ihre Spur ein. Hühnerhubel ist der Name eines

gallischen Hünengrabes bei Rixheim im Elsass, das von A. Stöber,

Mühlhausen 1859, in einer besondern Monographie beschrieben ist.

Argovia. III. 3



34

Der Hünerweg zu Ingelheim, urkundl. 1385 wird von Mone, Oberrhein.

Ztschr. 5, 490 mit via Hunorum erklärt. Die niederdeutschen

Hünkenberge, verderbt aus Hühnerberg, dieses aus Hünen, deuten

gewöhnlich auf einen Ort mit Grabstätten. Weinhold, Heidnische

Todtenbestattung 1, 23. 24. Noch vergröberter spricht Grohmanns
Böhmisch. Sagenb. 1, 74; es giebt dem Sturmgott Wuotan, dessen

Gefolge aus den Seelen der im Sturm der Schlacht gefallenen

Helden bestand, ein Wuelisheer Verdammter bei, das in
Gestalt von glühenden Hühnern (feurigen Hünen) über die Waldgipfcl
wegfährt. Eine Glucke mit einem Haufen glühender Hühner läuft
des Nachts zwischen Andershausen und Kluvenfhal; man hält sie

für verwünschte Menschen. Müller-Schambach, Ndsächs. Sag. pg. 187.
Hünenbetten sind in den Wesergegenden die Riesengräber
genannt, Bett gilt dorten von Grab. Der Pfeilschuss des Edeln von
Hünenberg, dessen Burg bei Cham am Zugersee liegt, führt
bekanntlich zu dem Siege der Schweizer am Morgarten. Dieser
Schuss war den Chronisten wegen seiner märchenhaften Schussweite

stets auffallend gewesen; nun mag er, wie ja der Name des

Burgherrn selbst, sich aus dem Volksnamen Hun erklären, der
wie späterhin der Name Unger, zu Riesenbenennungen gedient
und mythische Bedeutung angenommen hat. Lassen wir uns durch
den Ungar Arnold Jpolyj berichten, wie in seinem hunischen Vaterlande

die Steindenkmäler aussehen, die man bei uns Hühnerslein
und Hünenberg nennt, so findet sich, dass sie den unsrigen an
Gestalt, Aufstellung und Namen ähnlich, oft sogar sich gleich sind
und direct auf Attila's Hunnen führen. Er berichtet Ausführliches
hierüber in der Ztschr. f. Myth. 2, 259; hier beschränkt uns unser
Raum auf eine blosse Einzelnheit.

Zwischen den Siebenbürgischen Ortschaften Udvarhelyszek und

Erdövidek im Lande der Szekler erstreckt sich der Rikawald,
durchflössen vom gleichnamigen Rikabach. An dessen Ufer und vom
Wasser im Halbkreise umgürtet, stehen, etliche Klafter lang, mehrere
Steine aufrecht, eine Art Hütte bildend, die ursprünglich durch
einen grossen Fels überdacht waren, den i. J. 1820 der Blitz
entzweigerissen und gestürzt hat. Von diesem Steinmale der Vorzeit

erzählte schon die sogenannte heidnische Szekler-Chronik, wie
auch heute noch das dortige Volk, hier sei Rekas Grab, des

Hunnenkönig Attila's Frau. Die Sage behauptet, der Fels sei von
Menschenhand aufgestellt. Denn da die geliebte Reka gestorben
und Alles uneinig war, wohin man die theuern Reste würdig genug
begraben sollte, wälzte man endlich den grossen Felsen vor ihrem



35

Königsschlosse bergab, dass er an den Rand des Flusses rollte
und über ihr Grab gestellt werden konnte. Von Hirtenknaben
sollen hier thalcrgrosse Rädchenmünzen gefunden, von einem
Bildschnitzer Maté soll ein so grosser Schatz aufgegraben worden sein,
dass ihm über dem Wegschaffen der Last sein Schimmel drauf

gieng. Damit ist er der Stifter des nun berühmten und
ausgebreiteten Szeklergeschlechtes der Maté geworden.

Das Geschlecht der Geysser im Oberaargau findet sich mit
seinem Namen wieder in dem der nordischen und oberdeutschen Berg-
und Sturmriesen : Gusir und Geysa, der Bläser und Stürmer (Wein-
hold, Die Riesen 44), Geisser: der Wilde Mann beim Wintersturm
im Jura, und das Seegespenst am Glarner Oberblegi-See (Naturmythen

42. 148). Auch dieses Appellativ, ableitend von giessen,
ergiessen, führt auf den goth. Stammnamen Gauls, ags. Gedt,
ahd. Kôz zurück, der ausgegossene Geist, der Gotterschaffne, und
ist episch verwendet worden zu dem Heroengeschlechte der Geaten

im ags. Gedichte Beovulf.
Das im Glarnerlande zahlreiche Geschlecht der Eimer stammt

aus dem Elmthale, gleichwie das vom heil. Sachsenapostel Liudger
gegründete Hclmstädt seinen Namen vom Elmgebirge auf der Lüne-
burgerhaide hat. (Rettberg, Kirch.-Gesch. 2, 482.) Von Elm und

Hm, den mundartlichen Namen des Ulmenbaumes, leiten diese

Ortsnamen deshalb nicht ab, weil jenen beiden Landstrecken die Ulme
fremd bleibt. Daniel Eimer nennt man aber im Glarnerlande
solcherlei kahle Felszacken, deren Contur an eine Menschengestalt
erinnert. Alben und Almis ist die Kalkerde genannt, die zwischen
München und Erding vier Quadratmeilen we;t die Torfmoore durchzieht.

Elm bezeichnet schweizerisch die lohgelbe Farbe (Stalder

1, 94) und eine weissfarbige Taubenart (Tobler 166). Auch
hier bleibt elb die Wortform. Elwez ist fulvus, Graff, Diulisca 2, 236 b.

Der Elb aber ist der Wald- und Berggeist, das Erdmännchen.
Elbelstein und Elbelskanzel sind Namen im Unstruth - und Werra-
thale, auf denen der dortige Wilde Jäger Elbel sein Wesen treibt.
Bechstein, D. Sagb. no. 450. Der Elbst ist ein Wassergeist im kleinen
See am Seelisberg in der Nähe des Dorfes Treib am Vierwald-
stätter ; auf dem Seeboden sah man sonst ganz deutlich eine Heerde
Schweine, die sich auf den Rücken legten und dann das Aussehen
frisch abgezogener Kalbshäute annahmen. Cysat, Beschreib, des

Vierwaldstätter Sees, pg. 429. Diese widerwärtig lautende
Behauptung erinnert gleichwohl an die altrömische Männerpuppe des

Mamors, die bei der Frühlingsfeier der Mamertinen, dicht einge-



36

hüllt in Felle, durch die Stadt geschleppt, mit Stangen gehauen
und über die Brücke in die Tiber gestürzt wurde. Der Name

Elb bezeichnet im Entiebuch den Betrunkenen, Albersterz und Elpen-
trötsch bezeichnet den Dummkopf. Elggermann nennt man am

Schweizerrhein • die Männchen aus Backwerk, zugleich einen un-
rührig dasitzenden, dummstarrenden Menschen, einen Teigklotz.
Kirchhofer, Schweiz. Sprichw. no. 56. In Glarus ist der Ellger
(contrah. aus Elmiger) der Name eines Felsengesichtes am Wiggis-
gebirge, Elgis heisst jener sonnige Kalkfelsen nördlich vom Orte
Glarus „zu welchem alljährlich, sobald die Frühlingssonne dorten
zuerst den Schnee wegschmilzt, die Kinder wallfahrten." Heer-
Blumer, Kant. Glarus, 601. Hält man nun den Namen des

Adelsgeschlechtes von Eibenstein (Myth. 1217) zusammen mit dem

Glarnergeschlechte der Eimer, und dem Thurgauergeschlechte der

Elgger (die man dorten angeblich von Schloss Elgg abstammen

lässt), so ergiebt sich abermals der Fall, wie einzelne Sippschaften
ihren Stammbaum und Namen auf die Geister des Gebirgs zurückgeführt

haben. Die Genesis 6, 4 besagt dasselbe : Es waren auch

zu den Zeiten Tyrannen (giganles, hat die Vulgata richtiger) auf

Erden; denn da die Kinder Gottes die Töchter der Menschen
beschliefen und ihnen Kinder zeugeten, wurden daraus Gewaltige in
der Welt und berühmte Leute. Ich füge dem zum Schlüsse noch
zwei neuere Beispiele hinzu. Beim Dorfe Grenchen und im
benachbarten solothumischen Jura wird der im Sturm einherziehend

gedachte Wilde Jäger der Schwed genannt. Mit einem Zwilchsack

auf der Achsel kommt er den Berg herauf und schüttelt ihn aus,
dass lauter grüne hornblasende Jäger herausfallen. DieSchweiz,
Illustr. Ztg., 1862, no. 12. Vom grünen Schwedenross ist eine
ähnliche Sturmsage mitgetheilt: Aarg. Sag. 2, no. 512. Die

Sturmgeister, die der Jura Schweden nennt, heisst der Berner

Aelpler Friesen. Im Grindelwaldthale gelten die Föhnstürme, die

im Frühjahr den Schnee von den Voralpen wegschmelzen, gleichfalls

als eine Schaar Wilder Jäger, und heissen die Westfriesen.
Das Volk im Oberhasli- und Simmenthai meint, es sei selber ursprünglich

aus Schweden und Friesland eingewandert. Dies ist jedoch nur
ein Sprachmissverständniss, entsprungen nicht im Volke, sondern
bei schlimm etymologisirenden Berner-Dorfpfarrern. Sprachlich
„friset" d. h. öffnet der West- und Föhnwind die Bewässerungsgräben

der Felder, gleichwie der Nordwind die Kornsaat „frisst".
Der Oberländer Frieser ist der Gräber von Profession. Stalder 1,399.
Für unsern Zweck aber ergiebt sich, dass man auch hier einen



37

altern Volksnamen mit dem eines Luftriesen in traditionell
gewordenen Zusammenhang gebracht hat.

Domilin, Essel und Durst. Durch die kirchlichgelehrte
Färbung der Pilatuslegende sind die ursprünglichen Volkssagen vom
Pilatusberge in sehr früher Zeit schon verwirrt und unkenntlich
gemacht worden. Die älteste Oberdeutsche Chronik, edd. Gries-
haber 1850, nennt pg. 16 den Pilatusberg noch mit rhätischem Namen

Frakmunt, beruft sich aber schon als auf etwas Landläufiges darauf,
dass droben des Pont. Pilatus Grab sei : und wil man, er (Pilatus)
lige uf Fragmuonde bi Lulzerne. Gleichwohl bleibt die ursprüngliche

Heiligung des Pilatusberges etwas unbestreitbares und wird
vom 13. Jahrhundert an bis in's sechszehnte durch eine fortlaufende
Reihe geschichtlicher Angaben verbürgt; der Berg erscheint als in
den Geisterbann gelegt, erst vom Volksglauben, später von der
Obrigkeit, Niemand sollte ihn ohne eingeholte Erlaubniss besteigen,
Zuwiderhandelnde wurden mit Gefängniss bestraft. Im Jahr 1518
mussten der in Luzern sich aufhaltende Herzog Ulrich von
Württemberg und der St. Galler Bürgermeister Joachim Vadian, dann
im J. 1555 der Naturforscher Konrad Gessner von Zürich, 1580
der Basler Arzt und Anatom Felix Platter die besondere Erlaubniss

bei der Regierung einholen, um den Berg besuchen zu dürfen.
Leider haben uns auch diese bevorzugten Reisenden alle in ihren
Berichten nur die Trümmer der Kirchenlegende wiedererzählt,
die sie hier ihrem eigenen Verstände widersprechend vorfanden,
alles übrige aber, was sie sonst auf dem Berge gehört oder
gesehen haben mochten, bleibt uns von ihnen verschwiegen. Und
doch nur dieses Besondere allein würde uns heute den Grund des

Schreckens und der heiligen Scheu einsehen lassen, womit dieses

Gebirge so lange umgeben war; jetzt vermögen wir aus bloss
einzelnen letzten Bruchstücken der Ueberlieferung auf das Ganze
zurückzuschliessen. Unserm bisherigen Verfahren gemäss ziehen
wir einige besondere Gipfel und Felsen des Berges nach ihren Namen
und Eigenthümlichkeiten hier in Betrachtung. Nahe bei der Brün-
delenalp liegt in der senkrechten Fluhwand, der steilsten Kluft, die
über das Widderfeld zum Berggrat hinaufführt, die Höhle Tomi-
lisloch. Turne und Dummlin ist sie schon bei Chappeller, hist, mont
Pilati 1767, 178 genannt. Da6 ahd. tuoma judicium, tômaheil ma-
jestas, führt auf die Eigennamen Tuomhilt, Tuomrîch, Tuomgêr,
Tuompirc, Tuompurc (mons mqjestalis). Wollte man diese Etymologie

zu kühn finden, so läge dem von Chappeller gemeldeten
Namen Dummlin eine andere Ableitung für unsern Zweck ebenso



38

nahe. Der Bergriese heisst in der deutschen Sprache der Dumme,
nicht weil er zunächst schwachköpfig ist, sondern weil er dämmerig,
dumpf und gewitterfinster in die Landschaft hereinblickt; ähnlich

spricht man vom dummen Teufel. Der Dimmerföhn schieiert die

Gegend ein durch Dunst und Höhenrauch, düffiges, düppes Wetter
ist dumpfes, schwüles. Grimm, Myth. 495 gewährt auch einen ahd.

Segensspruch aus dem XI. Jahrh., der heidnisch gedacht und kirchlich

gefasst an einen Bergriesen gerichtet ist, damit man von
Wunden genese. Der Riese heisst hier der Dumme (hebes) in
dem Sinne des Wortes, dass er sammt seinem Sohne stumm und
schlaftrunken auf dem Saum des Berges liegt:

Tumbo saz in berke

mit tumbemo kinde in arme,
lumb Mez der bere,
tumb hiez daz kint,
der heilege tumbo
versegene Usa wunda!

Der Weg von Darscheid nach Schönbach (Kreis Daun) führt
über den Sommersberg, dessen Kuppe die Tommen heisst. Unten
ist der Steig durch den Geisterspuk einer den Leuten aufhuckeln-
den Frau berüchtigt; oben rasselt, schreit und pfeift das Tommer-
männchen und rollt sich den Fuhrwerken als Klotz in den Weg.
Die drei Tommen bei Lonnig, an der Strasse nach Koblenz, drei
von allen Seiten sichtbare Hügel, sind von drei Frauen schürzenweise

zusammengetragen worden. Ein weiterer Tomberg bei Rheinbach

hat eine Höhle, in der ein bärtiger Greis am Tische sitzt mit
einer darauf liegenden goldnen (Wünschel-) Ruthe. Schmitz, Eif-
lersag. 2, pg. 9. 24. 69. 57. Der schwedische Tomtegubbe und
Tomtekarl bezeichnet den Alten im Gehöfte, altn. tôft, schwed.

tomi, area, domus vacua. Myth. 468. Mit diesemRiesennamen To-
milin hat nun später die kirchliche Gelehrsamkeit zu Luzern cinen
hl. Dominicus verschwistert und man nennt seitdem jenes Tomi-
linsloch die Dominikhöhle. In ihr ist der versteinerte Pilatus an
einem steinernen Tische zu sehen. Es steht nämlich an ihrem
Eingange ein acht Fuss hoher Fels, mit äusserst weissem Kalk
überkrustet, in Form eines aufrechtstehenden, gewandeten Mannes;

an der Stelle seines Hauptes liegt ein gleichweisser beweglicher

Felsblock, hinter ihm ein solcher in Form eines Tisches, an
den sich die Figur anzulehnen scheint. Diese eben gemachte
Beschreibung rührt von einem Tiroler Maurergesellen her, der im
Jahr 1814 vor Hunderten von Zuschauern in diese senkrechte Tiefe



39

von 306 Fuss sich hinabliess und so die Höhle bestieg. Abgebildet
ist nunmehr dieser Bildstein nach einer vom Zürcher Idyllendichter
Mart. Usteri (+ 1827) gemachten Zeichnung in den Zürch. Antiqu.
Mittheil, von 1859, Heft 23. Die Pilatus-Sennen nennen übrigens
diese vermeintliche Bildsäule des hl. Dominik auch „unsern St.
Cornell" (Escher, Die Schweiz von 1851, 74) und pflegen ihn als

Schutzpatron anzurufen. Was es aber mit dieser kirchlichen
Anrufung des angeblichen Heiligen ursprünglich auf sich habe, dies
erweist sich aus einem nun folgenden und hier zum ersten Male

hervorgehobenen Umstände.
Es behaupten nämlich die Anwohner des Pilatus im Unterwaldner

Lande, diese Höhle lasse so weit im Innern vordringen, dass man
darinnen die Glocken der auf der entgegengesetzten Seile des

Berges auf Brünnlenalp weidenden Kühe hören könne (Chappeller,
hist. Pilat. 178), und dorten in dieser Tiefe, heisst es, halten die
drei Teilen ihren Zauberschlaf. Eine Sage hierüber, freilich
journalistisch aufgefärbt, enthält die Zeitschrift Wanderer in der
Schweiz, Jahrg. 8, 1841; es lässt sich daraus Folgendes
entnehmen : Der Riese Dominik pflegte von seiner Höhle aus über
die Sicherheit des Landes zu wachen und rief, so oft ein Feind
den Grenzen sich nahte, das Volk zum Kampfe auf. Nur einmal

war er eingeschlafen. Als er wieder erwachte, erblickte er unten
zu seinem Schmerz den Bürgerkrieg und erstarrte darüber zu
Stein. Doch todt ist er nicht, er wird wieder erwachen, wohl
aber erst am Ende der Tage. — Es ist Brauch, das berühmte Echo
auf Bründelenalp zu wecken, indem man den Namen Dominik zur
Höhle hinaufruft. Der Stein antwortet; langsam und gedehnt giebt
ein mächtiges Echo das ausgerufene Wort zurück. Wer aber,
behaupten die Sennen, dem Dominik einen andern Namen zurufe,
der müsse zuverlässig noch selbiges Jahr sterben. Zürch. Neu-
jahrsbl. der Musikgesellsch. 1818, S. 2.

Ueber das Ergebniss dieser selbstredenden Sage darf man hier
sich um so kürzer fassen. In den Berghöhlen wohnten die ersten
Menschen, hier bestatteten sie ihre Todten auch zur Grabesruhe.
Die Stammväter des Volkes, die Fürsten und Helden der Vorzeit
gehen daher in den Berg, liegen, sitzen, schlafen im Berge. Tod
und Leben wohnt so vereint im Berge; in Joh. Ackermanns
Gespräch mit dem Tode wird auch dieser angerufen : Her Tot, Hauptman

vom Berge! Wackernagel, Altd. Lesb. 1139, Vers 18. Die
Sagen von dem im Berge schlafenden Lieblingshelden des Volkes
weisen auf die Zeiten des Grabalters und der Hügelbestattung zu-



AO

rück, die dem Brennalter vorausgiengen. „Erst als man begann,
die Leichen dem Feuer zu übergeben, im Rauch gen Himmel zu
schicken, mag man sich gewöhnt haben, die Götter und ihre
Genossen als über den Wolken wohnend zu denken." Simrock,
Myth. 367. Den ältesten Germanen wohnten daher die Götter noch
in den Bergen, erst später auf deren Gipfel. Lässt daher ein
germanischer Volksstamm seinen Begründer im Berge begraben sein,
so lag eine Vermischung des Stammvaters, der selber wieder einen
Gott zum Vater hat, mit dem Gotte ganz nahe, der gleichfalls im
Berge thronte. Gott Mannus ist bei Tacitus der Sohn der Erde.
Jeder einzelne Stamm hat so seinen eigenen Götterberg, sein
eigenes Schlachtfeld, auf das der schlafende Gott heraustreten wird
zum Siege und zum endlichen Weltfrieden. Für den Oberpfälzer
ist jener Göttersitz das Fichtelgebirg, für den Altbaiern der Untersberg.

Schönwerth, Oberpf. Sag. 3, 351. Für den Mitteldeutschen
ist es der Kyffhäuser, für den Schweizer der Axenberg mit den
drei schlafenden Teilen, und hier der Pilatus. So hat auch der
Riese Toll, der auf der Insel Oesel im Töllist begraben liegt, vor
seinem Tode verordnet, dass man ihn zur Hilfe aufrufen solle,
wenn ein Feind in's Land komme. Kruse, Urgesch. des ehstni-
schen Volksstammes 186.

Wir übergehen alle in der Pilatussage selbst enthaltenen weitern

Einzelnheiten, so ernstlich sie unsern Zweck auch
unterstützen. Der geheiligte See, der darinnen versenkt liegende und

alljährlich am Charfreitage wieder aufsteigende Seegeist, der Türst,
der auf jenem Berge jagt, der feurige Drache, der ihn gleichfalls
mitbewohnt, der prophetische Zeitbrunnen, die Schaar von Zwergen
und Erdmännchen, Alles dies kann anderwärts nachgelesen werden.
Unsere Aufgabe hat den Berg als einen von Riesen bewohnten und
dem Steinzeitalter angehörenden nachzuweisen. Hierin unterstützen
uns besonders seine beiden Punkte : der Essel und der Gnappstein.

Der Gnappstein lag ehedem auf der Oberalp des obern Pilatus;
er war 6 Fuss hoch und lang und ruhte, von seinem Muttergestein
abgelöst, auf seinem Mittelpunkte der Art im Gleichgewichte, dass

Jeder, sich darüber hinlegend und sich schaukelnd, ihn ohne Mühe

bewegen konnte. Helvet. Almanach vom J. 1804, 101. Er senkte

sich, wenn man ihn von der einen Seite bestieg, und neigte sich,
wenn man aufs andere Ende hinüberschritt, in seine vorige Lage
zurück. Bei einem Bergsturz ist er in neuerer Zeit zu Grunde

gegangen (Meyer-Knonau, Schweiz. Erdkunde 1, 284). Der Stein
hatte seit alter Zeit schon die Aufmerksamkeit der Gelehrten er-



4-1

regt gehabt. Der Naturforscher Gessner fand ao. 1555 an ihm eine
Inschrift, die er für keltisch hielt, und hieb daneben seinen Namen
ein. Cappeller (hist. mont. Pilati 1767, 20) fand die alte Inschrift
verschwunden bis auf ein Zeichen, das einer schief auf dem Kopfe
liegenden Glocke glich. Daneben aber waren schon Jahreszahlen

von 1518 (da der Württemberger Herzog Ulrich den Berg bestieg)
bis 1603 mit den Namen verschiedener Besucher eingehauen,
worunter eben jener Herzog Hudalricus. Besonders hervorhebens-
werth ist, dass der Stein, als ihn der Geishirte vor Cappellers
Augen in Bewegung setzte, zugleich weithin tönte: lapidem collisione

late exaudiendum sonum edentem concussil. Sicher also ist,
dass der Stein mit unter jene vielbesprochenen Felsen gehört hat,
die man keltisch Dolmen, Mennhir, Mairen, Matronen, pierres
mouvantes nennt, an die sich die Feenverehrung und der Hexenglaube

anknüpft, und welche zu deutsch nicht minder vielnamig
Steinmannli, Lottelfelsen, Wagsteine, Gnappsteine heissen; gnap-
pen ist wanken.

Der andere noch hervorzuhebende Punkt ist der Name der
obersten Pilatusspitze. Sie heisst Essel, aber von Fremden und in
Touristenschriften Esel gesprochen und geschrieben. Derselbe Name

begegnet noch anderwärts. Aargauische Localnamen sind Etzel-
graben, Ettenbühl (Hügel bei Kirchleerau), Ettelwald (bei
Schneisingen). Heinrich Ezil besitzt den Hof zu Scherz 1273. Aarg.
Beitr. 586. Des Riesen Name ist ahd. ezal, edax. Im zerstörten
Weissenstein bei Werda, unweit Marburg, hauste ein Riese
Namens Essel, und die Wiese an der Stelle, wo der Riese beim

Untergang der Burg die goldene Thür derselben in die Lahn
versenkte, heisst noch jetzt der Esselswerd. Myth. 1218. Essen und
Essel sind Dörfer im Osnabrückischen und Hoya. Pott, Personennamen

482. Wer Riesengrösse hat und Riesenkraft verbraucht,
hat ebenso grossen Hunger und Durst. Die Essgier der Riesen

liegt in ihrem Namen, das Märchen stellt sie daher stets menschenfresserisch

dar, und auch dieses Prädicat hat sich zum Namen jenes
Zürcher Bürgergeschlechtes der Manezze umgestaltet, die man seit
dem 14. Jahrhundert urkundlich kennt. Das alts, etan, ags. eoton,
altn. iölun, ahd. ezal heisst edax. Burkard Waldis in seinem Esopus

I. 47, 6 nennt den Fresser einen etzler. Der Riesen
weingieriger Durst lebt ebenso in hoch- und niederdeutschen Mundarten

fort ; engl, thurst, ags. tkyrs, in Zingerle's Tirol. Sagen der
Bergriese Thyrsch, mhd. wechselnd türse, dürsch und lürste. Myth.
486 — 489. Die Aarg. Sagen kennen beide Namen: die E tel-



42

mutter no. 49, und zugleich den Durst und sein durstig Heer

pg. 177. 390. In den Naturmythen (vgl. dorten das Register)
ist von Letzterm noch weiter berichtet. Die scheinbar
niederdeutsche Namensform Etelmutter, statt einer zu vermuthenden
oberdeutschen Ezzelmutter, ist kein Widerspruch und findet sich wieder

in Ettig (hungrig), fressiger Ettiker (appetitus caninus). Stalder

1, 117.
Damit wäre der ursprüngliche Name des Pilatusberges in seiner

deutschen Namensform wiedergefunden. Auf seinem Berggrat
wohnt der Riese Ezzel, der sxoXvcpâyoç und edax. An seinem

periodisch laufenden Quell des Durstbrunnens trinkt der trunkene
Sturmriese Türst, bibax, beide als die Verdoppelung eines und
desselben leiblichen Bedürfnisses, der Menschenbitte um das
tägliche Bjot. Von ihnen hatte hier die Vorzeit die Erfüllung aller
Wünsche erhofft, ihnen war das Steinorakel des tönenden und
bebenden Gnappsteines aufgerichtet. Warum aber der Glaube und
der Menschenverstand der Vorzeit sich so lange zu diesen

Vorstellungen gestimmt und befähigt fühlen konnte, dies wird sich

ergeben aus dem nun folgenden Abschnitte vom Meteor- und

Regenstein.

Zweiter Abschnitt.

II. Glanbenstberreste aus der Steinzeit.

Der Meteorstein und Strahlstein.
Durchsichtig erscheint die Luft so rein
Und trägt im Busen Stahl und Stein;
Entzündet werden sie sich begegnen,
Da wird's Metall und Steine regnen. Göthe.

Das ganze Alterthum besitzt den Steincultus und hat ihn gleicher
Massen auf die himmlische Abkunft der Steine gegründet. Der vom
Himmel stürzende Meteorstein, der im Gewitter scheinbar
niederfahrende Donnerkeil, diese beiden weithin augenfälligen und
überwältigenden Naturerscheinungen forderten des Menschen Nachdenken

am ersten heraus, und er nennt sie beide nach ihrer sinnlichen
Erscheinungsweise übereinstimmend in allen Sprachen Kugel und Keil.
Der Name Kugel gilt dem Meteor. Jene kleinen Weltkörper, welche
in ungezählten Massen den Weltraum durchfliegen, werden, in
unsere Atmosphäre gerathend, nach allen Seiten durch Anziehung
zerstört, entzünden sich durch Reibung, erscheinen als

Feuerkugeln, die man deshalb auch am Tage sieht, zerplatzen und stürzen


	Sprachliche Überreste aus der Steinzeit

