
Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons
Aargau

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 3 (1862-1863)

Artikel: Der Steincultus in der Schweiz : sprachlich, mythologisch und historisch

Autor: Rochholz, E.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-2514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-2514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der

Steincultus in der Schweiz.

Sprachlich, mythologisch und historisch,

g. £. Kocf)0ofu.

Jede erforschbare einzelnheit ist auch wissenswerth.

Jab. Grimm, Ri. 1. III.





§ u D a r f.

Erster Abschnitt.

Sprachliche üeberreste aus der Steinzeit.

Dio Steinzeit in Hont sch en Appellativen redend :

Der Stein, als das Gerippe des Erdleibes, ergiebt das Knochengerippe des menschlichen,
daher der Stein Kultus allenthalben auf den KnochenUultus führte. Aufzahlung: der

Kleinhindersteine: Örtlicher Klüfte und Felsen, in denen die noch ungeborenen und

die wieder gestorbenen Säuglinge behütet werden.

Der Sachs, ein Gottes-. Volks-, Waffen- und Ortsname.

Der Plins und die Runsc sind zugleich Kamen örtlicher Bergstürze und Bergriesen.
Der Flinsstcin als BHtzhammcr Thorrs, dann als Petersstab verehrt, wird unter
dem wechselnden Namen Mangsslab, Baselstab. Keuchen. Feuerstein u. s. \v. als

Kirchweihbrod nachgebacken,
Boche nnd Roggen, bezeichnet beides petra und colus, den Stcinwirtel und Spinn-

wirtel der deutschen Riesinnen und der romanischen Bergfrauen. Bezügliche

Ortsnamen, an die sich der Berta- und Huldadienst Knüpft.

R i c s e n a p p e 11 a t ì v a in Volks- und (ì e s c h 1 e c h t s n a ni e n

fortdauernd :

Die Wilden Manner als Repräsentanten städtischer Zünfte und ländlicher Sennen-

genossenschaften; ihre Wohnstatten, Felsengräber und Wahrzeichen: ihre Namen

auf einzelne Landesgeschlechter vererbt:
Tschudi und Schud, Eimer und Elbel,
Ilun und Huhn. Schwed und Fries,
Geisser und Gaiser, Domilin, Essel und Durst.

Zweiter Abschnitt. t

(llaubensüberreste aus der Steinzeit.

Der Meteorstein nnd Sirahlstein
stürzt als leuchtendes Kugelförmiges Gewitterphänomen, wird daher als Kugel und

Kegel gedacht, als geschleuderter Stein- und Eisenheil, als Donnerstein und

Steinhammer. Der Kell und Strahlstein. beide durchlöchert, dienen zur Abwehr des Blitzes

und werden medicinisch und landwirtschaftlich verwendet.
Der Regenstein.

Wie derselbe angeblich vom Gewitterriesen geschleudert und von den Thränen der

Riesin ausgehöhlt worden, so wird er gewälzt oder geworfen, um die Landesplagen

der Dürre und l'ebcrsclnveinmiing abzuwenden. Daher sein Örtlicher Name Fischbank,

und seine Beziehung zu den Wassernixen.



Der gesalbte Stein.
Die häufigen Namen Ankenbalme und Ankenfluh entsprechen dem gefetteten Opfersteine
der Germanen, den von Kronos verschlungenen Bätylien, dein vom Patriarchen o-e-

öltcn Stein Bethel, und sind der Erd- und Erntegottheit geweiht. Erklärung ihrer
Namen und landwirtschaftlichen Beziehungen. Die Wetzsteine in der einzelnen

Landesgeschichte.
Der Heilslein.

Cavern de la querison im Kant. Neuenburg. Pierre percée im Kant. Bern. BurK-

hardsgrab und Angelsachsengrab im Freiamte. Yerenaloch zu Baden, St. Gallengrab
zu Wangen etc. — Aehnliche heilkräftige Steine in benachbarten oberdeutschen
Wallfahrtskirchen.

Kirchliche Steinreliquien,
angeblich von Petronella, Mang. Martinus, vorn Heiland u. A. herstammend, und

zusammen einst in der Abtei Muri verwahrt.
Die Steintische.

Die erratischen Bloche, von der Naturphilosophie der Edda und von der Geologie

gleichmässig der Periode der Eiszeit zugeschrieben. Beschreibung einzelner Steinbocke

aus dem Aargau, samml Betrachtung ihrer Einzelsagen und Flurnamen. Der Schalenstein

zu Suhr. Der Bettlerstein und der Ilerdmandlistein bei AVohlen. Die Dillensteine

im Erdleibe.

Teufelssteine und Entslöcher.
Absinken der heidnischen und christlichen Tradition in die Allgemeinheit des

Teufelsglaubens; Ergebniss zahlreich nach dem Teufel zubenannter Oertlichkeiten.
Grenzsteine.

Marronen und Mannli : wegweisende Steinhaufen auf den Alpenpässen. Geschichtliche
Nachweise über ihren Aufbau im Alterthum und in der Neuzeit.

Der sich umdrehende Markstein, der in Thorrs Haupte sich rührende Schleifstein;

Erklärung beider Sagensätze.

Orakelsteine: schreiende, singende, redende. Krönungs- und Schandsteine. Die Sitte,
den Neuling am Bannsteine zu lunzen, zu günggeln und einzustutzen.

Die drei Länder trennenden Dreisteine (Triskelus) mit ihren verschiedenen Markzeichen.

Die Dreihäupter und Einhäupter historischen Namens an alten Bauten.

Die Bildberge.
Das Gebirg als Leib und Glied der Riesen. - Männliche Beinamen: Mann, Mannus

und Menhir, auf chthonische Götter und Erdenmenschen verweisend. Weibliche

Bergnamen : die Frauen und Jungfrauen benannten Berge, als ursprüngliche Schönheitsgebilde

aufgefasst. — Einzelne Bildberge geschildert. Umwandlung der heidnischen

Namen der Berge und Bergpässe in christliche.



Der Steincultus in der Schweiz.

Die Naturforschung hat die Schichtungen im Bau der Gebirge
zu Zeugen der Urgeschichte unsers Erdkörpers gemacht, das Er-
gcbniss dieser Untersuchungen ist der feststehende Wissenszweig
der Geologie. Die Alterthumsforschung hat auf dem Gebiete der
Menschheitsgeschichte einen ähnlichen Urzustand entdeckt, und
auch ihr dient nun zu ihren einschlägigen Forschungen das gleiche
geologische Material, der Stein; sie hat sogar nach jenen antiquarischen

Fundsteinen, denen die früheste Menschheit die Spuren ihres
Daseins eingrub, jene von ihr nun erst noch weiter zu erforschende
Urzeit die Steinzeit genannt. Man begreift unter derselben jene
Periode, in welcher das noch junge Menschengeschlecht an ein und
dasselbe Material gebunden war, wo man mit Steinen Holz sägte,
Kleider wob, Wunden schlug und wieder chirurgisch operirte. Die

Ansiedelungen und Werkzeuge dieses Urgeschlechtes hat man seit
etlichen Jahren in dem Boden unserer Torfmoore und Landseen

aufgegraben. Die Geschichte war bisher über dieses Geschlecht

stumm, nun, da die Steine reden, wird ihr allenthalben der
gelehrte Mund aufgethan, Schillers in anderer Weise einst gemeinte
Wort erfüllt sich: „Könnte die Geschichte davon schweigen,
tausend Steine würden redend zeugen, die man aus dem Schoss der
Erde gräbt." Kaum aber hat man begonnen, diese örtlichen Steinfunde

zu beachten und zu verwerthen, so bemerkt man, dass sie
als dieselben und allenthalben bei den Völkern der alten und neuen
Welt sich vorfinden, so weit nämlich unsere Einsicht in dieselben
Urzustände einzelner Völkerracen bis jetzt vorgedrungen ist, und
in Folge dieser Erfahrung scheint nun die Frage um die Abkunft
und Race jenes Volkes, dessen Steindenkmäler über den Boden

unserer Landschaft ausgesät sind, eine müssige zu werden. Es

ist, als ob die Specialhistorie kein Mittel besässe, mit an diesen

Forschungen Theil zu nehmen, geschweige dass sie einen gedenkbaren

Aufschluss über sich selbst aus ihnen zu ziehen vermöchte.
Von dieser Kleinmüthigkeit haben sich indess andere Nationen

gegenüber derselben Frage nicht anwandeln lassen. Der Grieche



eignete sich jenen Steincultus, den er auf seinem Grund und Boden

betraf, als einen unbezweifelbar hellenischen zu und verleibte
ihn seiner Götter- und Mythengeschichte ein; das kaiserliche Frankreich

von heute lässt auf seiner eben entworfenen altgallischen
Nationalkarte die Heidengräber und Baulasteine Burgunds und

Lothringens als unbezweifelte Druidensteine des gallischen Kellcnthums
verzeichnen. Ein Volk von nationalem Selbstgefühl pflegt also
zunächst aus sich selbst, aus dem historischen Grundstoffe seiner

Eigenart den aus »einem Boden gewonnenen antiquarischen Fund
zu erklären, wenn es auch, wie das hellenische und das französische,

sich selbst als kein autochthones, sondern als ein liier
eingewandertes Volk anerkennt. Wir räumen uns daher dasselbe Recht

ein, aber wir beweisen es zugleich, indem wir das hier aufzuzählende

Material sowohl aus unserer Sprache, als auch aus unserm
Glauben und Brauch, auf Grund deutschen Wissens als ein
deutsches erklären.

Ein Menschengeschlecht, das durchaus an das gleiche Material
und Werkzeug dauernd verwiesen war, musste in seiner Vorstel-
lungs- und Ausdrucksweise ein genau übereinstimmendes, ein
geschwisterhaft ähnliches sein. Sein Denken und Streben war ein
irdisches, stoffliches, materielles, das Wesen der Materie galt ihm
als Kraft, die personificirte Kraft mit materialistischem Aussehen
und Thun, mit eigenwilligen und groben Trieben, erschien ihm als

das Göttergeschlecht der Erdriesen. Bis dahin reicht die eine Seite
der hier vorzulegenden Arbeit, und so weit nimmt sie ihre Mittel
aus dem Fache der vergleichenden Mythologie. Die Sprache
dieses Volkes, das nothwendige Abbild seines naturalistischen Denkens

und seiner Steinwerkzeuge, musste eine Stoffsprache, das

Gegentheil einer Begriffssprache sein, und konnte nach Inhalt und
Form gleichfalls nur das Brudergefühl gleicher Abstammung und

Bestimmung, gleicher Hoffnung oder Ohnmacht ausdrücken. Mit
den mancherlei versteinerten Wortwurzeln, die von dieser
Stoffsprache unzerbrechlich am Wege liegen geblieben sind, beschäftigt
sich das Fach der vergleichenden Sprachforschung.

Aus der Beschäftigung mit diesen beiden Fächern und zugleich
aus der schon lange dauernden persönlichen Anschauung eigen-
thümlicher Steingeräthe und Denkmäler ist vorliegender Versuch

entsprungen, welcher der Periode des Steincultus eine für unsere
Landschaften zeitgemässe Gestallung zu geben trachtet.

Wir beginnen mit der Erklärung einiger Urwörter, welche das

Gepräge der Steinzeit an sich tragen und bis in die Sprache der



Gegenwart herein angedauert haben; diese werden zugleich
unserm Leser als bequeme Hilfsmittel dienen, den nachfolgenden
Mittheilungen mit eigener persönlicher Ueberzeugtheit folgen zu
können.

Erster Abschnitt.

Ï. Die Steinzeit in deutschen Appellativen redend.

Das Wort Stein ist ein Sprachpetrefakt. Es findet sich in allen

jenen Sprachen wieder, deren Ursprung man nach Indien zurück-
verlegt, und die gleichzeitig mit der deutschen in Europa
eingewandert sind. Wir nennen den harten Obstkern Stein, der Grieche
ebenso 'ooréor, der Slave gleichfalls mit derselben Wortwurzel kost'.

Grimm, Wörtb. 1381. Sind dem Menschen dieser Sprachperiode dii;
allwaltenden Götter die in den Himmel ragenden, ewig unveränderlichen

Gebirge, so bemisst er Empfindung, Aeusseres und Inneres,
Lebensalter und Besitz nach dem Material des Gesteins, denn der

Begriff der Dauer und des Ewigwährenden lag ihm in der Stetigkeit

und Härte des Steins. Sinnverwandt mit Stein ist aus gleichem
(irunde Bein. Vier verschiedene Sprachdenkmale hat Grimm, Myth.
531, angeführt über den Hergang bei Erschaffung des Menschen.
Dieselben reichen vom 10. bis zum 12. Jahrhundert, gehören einer
englisch-kirchlichen Quelle an, einer friesischen Rechtssatzung,
steierischen Mönchsgedichten und italischen Lateinscribenten, liegen
also der Zeit und dem Orte nach einander fern genug. Während
sie die einzelnen Organe und Theile des Menschenleibes
übereinstimmend aus achterlei Materialien der vorhandenen Welt hervorgehen

lassen, verbleibt die friesisch-steierische Kosmogonie bei
ihrer Behauptung, Gott habe Bein aus Stein geschaffen : von dem

steine gab er ime daz pein. Nach der eddischen Kosmogonie wird
der erste Mensch Bure aus Salzsteinen herausgeleckt und der voraus

gewesene Urriese wieder in Stein verwandelt; in diesem Falle
wird also Stein auch aus Bein. „Beinhart ist auch steinhart. Man

sagt, Stein und Bein frieren, Stein und Bein schwören, d. h. hart
frieren, mit festen, höchsten Eiden schwören." Grimm, Wörtb. So

klingt das Steinzeitalter sogar noch in der Bildungssprache des

neunzehnten Jahrhunderts nach, zum Beweise, dass die ältesten

Vorstellungen in ihrer Naturgemässheit durch eine spätere,
verbesserte Einsicht nicht eigentlich überholt, sondern nur bestätigt
und wissenschaftlich sichergestellt werden können. Der bekannte



8

griechische Mythus von dem aus Steinen entstandenen deukalioni-
schen Menschengeschlecht ist hervorgerufen durch die Thatsache,
dass die Knochensubstanz (phosphorsaurer Kalk) und die Natur des

Gesteins physiologisch homogen sind. Das Gestein der Mutter Erde
wird das Knochengerüste des Menschen, die Menschen sind ein

erdgeborenes Geschlecht, überall ist die Mythe geschäftig, diesen
einen Satz zu variiren. Gleichwie der die Medusa erblickende
Atlas zum Berge erstarrt, seine Knochen zu Fels, sein Haupt zum
wolkentragenden Gipfel, so wird auch der eddische Sturmriese
Ymir, nachdem er, Bein mit Bein, einen Sohn gezeugt hat, auf
der Götter Geheiss zum Erdleibe. Stein und Bein ist der
Schöpfungsmythe unentbehrlich. Dem Pygmalion entsteht ein Weib aus
dem Steine; Adams Leib ist aus der rothen Erde des Damascener
Ackers gebildet; aber schon Adams Rippe wieder ist zeugungsfähig,

aus ihr wird die Eva gebildet. An den Stein und an den
Knochen knUpft sich daher bald das Heil eines Landes, bald der
Bestand einer Hauptstadt an, denn aus diesem örtlichen Steinfelsen
hier ist einst die Schutzgöttin des Ortes, aus dieser Scholle ist der
Heros der Landschaft hervorgegangen, sterbend haben beide wieder

ihre Gebeine, oder statt dieser einen heiligen Stein dem Orte

zurückgelassen. Als Alkmene, die Geliebte des Zeus, zu Megara
gestorben war, sandte Zeus den Hermes ab, um ihren Leichnam
nach der Insel der Seligen abzuholen. Dieser that's und legte an
der Leiche Statt einen Stein in den Sarg. Da nun die Träger
diesen nicht fortbringen konnten, öffneten sie den Sarg und fanden

die Verwandlung. Hinter der Mythe von der Geliebten
Unsterblichkeit tritt hier der noch ältere Glaubenssatz hervor, dass

die megarensische Göttin in Form eines Steines verehrt gewesen,
dass dieser dorten für ihren leiblichen Ueberrest gehalten worden
ist. Des Orestes in Tegea begrabene Knochen wurden
ausgegraben und nach Sparta gebracht, damit man im Kriege gegen
Tegea siegreich sei (Herodot 1, 68). Theseus Gebeine wurden
aus Skyros nach Attika gebracht (Plutarch, Thes. cap. 36). Sie

sollten das Land schützen, ihre Unverweslichkeit verbürgte den
Einwohnern die Hoffnung auf den ungestörten Fortbestand alles
Wünschbaren. Des Pelops angebliche Schulter wurde an .meh¬

rern Orten verehrt, auch in Delphi rühmte man sich ihres
Besitzes, ohne sie konnte- Troja nicht erobert werden. Aus ihr
sollte andern Sagen zu Folge das Palladium gefertigt sein; dieses

wurde später zu Rom im Vestatempel, die Schulter selbst zu Pisa

in einer ehernen Lade bewahrt. Preller, Griech. Myth. II, 210



9

und Mannhardt, Myth. 73. Die versteinerten Üeberreste urzeitlicher

Riesenthiere dienten dem ganzen Mittelalter nicht bloss zum
Gegenstande des Erstaunens, sondern ebenso z.u Trägern gleicher
Traditionen. Sie hiengen als angebliche Rippen von Riesen und
Drachen an Ketten unter der Einfahrt unserer Thore und Rath-
häuser, sie waren feierlich aufbewahrt in Kirchen, Kapellen und

Sakristeien; Nachweise hierüber: Myth. 49T. 511. 522. Noch soll
die Rippe der Heidenjungfrau in steierisch Oberburg hängen; sie

lässt alljährlich einen einzigen Tropfen abfallen, und wenn sie

ganz vertrüpfelt sein wird, so kommt der jüngste Tag. Grimm,
DS. no. 140.

Später, unter dem ersten Einflüsse mönchisch gelehrter
Tradition, fieng man an, die bis dahin als Riesenreliquien verehrten
Knochen für die Gebeine solcher Heiden auszugeben, deren Namen
durch ihr Vermögen an Weisheit, Kunst oder Zauberkraft wenigstens

in der Mythe noch nicht verschollen war. War damals Vir-
gilius als Dichter auch gänzlich ungelesen, so war er nun um so

berühmter durch die magische Kraft seines begeisternden Wortes,
er galt daher in der Mönchswelt als grösster Zauberer des Alter-
thums. Seine Gebeine wurden zu Neapel aufbewahrt, und man

glaubte, das Glück der Stadt beruhe auf dem Besitze dieser
Knochen. Im dortigen Castel d'uovo hiengen sie, in einem Sack

gesammelt, hinter einem Eisengitter; noch der deutsche Reichskanzler
Konrad hat sie dorten gesehen und die Ortssage beigefügt, dass

dieselben, von hier entfernt, das Meer aufrühren und den Himmel
verfinstern würden. Massmann, Kaiserchron. 3, 442. Stein und
Bein sind also Gattungsbegriffe und Gattungsnamen gewesen, der
Steincultus hat auf den Knochencultus geführt, das steinentsprungene

Geschlecht denkt sich folgerecht sein Schicksal dahin aus,
ein steinverschlungenes werden zu müssen. Dies wird hier aus

einander gesetzt und zugleich die Reihe jener örtlichen Klüfte und
Felsen unserer eigenen Landschaft mit herbeigezogen, in denen
der Volksglaube die noch ungeborenen und die wieder verstor-
benen Säuglinge behütet und aufbewahrt sein lässt.

Zwei hochragende Felsblöcke, einer dicht über den andern

gelehnt, geben der Burg Lichtenstein ihren Namen und dem
gleichnamigen Freiherrengeschlechte sein Wappen. An den Bestand
dieser Steine isl auch der dieses Adelsgeschlechtes geknüpft.
Schöppner, Baier. Sagb. 1, no. 194. Das höchste Lebensalter heisst

steinalt, der höchste Besitz steinreich. Der Sterbende, der sich

zu seihen Ahnen und Göttern versammelt wünscht, fährt in die



10^

Felsen zurück; Karl in den Kyffhäuser, die drei Teilen in den

Axenberg, König Etzel „in die Löcher der SteinwändeM. Die

Klage, Vers 2168. Ob dem Tode ihrer zwölf Kinder versteinert
Niobe im Mutterschmerz ; die böse Stiefmutter des Kindermärchens

springt vor Zorn in einen Kieselstein. Myth. 1, 321. Lässt Homer
einen Helden seiner namhaften Abkunft sich berühmen, so legt er
ihm die Redensart in den Mund : ich bin nicht aus dem Stein

entsprungen. Noch der heutige Wälderbauer, dem alle die Seinigen
vorgestorben sind, pflegt seine gemüthliche Vereinsamung mit der
Phrase auszudrücken : Ich bin wie aus dem Stein gesprungen.
Auerbach, Dorfgesch. Bd. Durch so ungeheure Zeiträume
hindurch und in so verschiedenen Sprachen hat das Ursprüngliche
menschlicher Empfindung ausgedauert und sich in dem gleichen
Ausdrucke verewigt. Aus dem Urgestein, dessen Verwitterung
einen der Vegetation günstigen Boden liefert, erbaut sich das

animalische Knochengerüste und ist, diesem Ursprünge zu Folge,
gleichfalls fähig, die fernem Generationen fortzuzeugen. Aus
dem Harzfelsen ist der sächsische Askanes gewachsen (Rollen-
liagen, im Ged. Froschmäusler), aus den Salzsteinen ist das
nordische Volk hervorgeleckt worden durch die eddische Riesenkuli
Audhumbla. Eine hessische Gräfin gebiert sogar einen grauen
Wakenstein. Dieser wird in den Keller getragen und mit einem
Schwert zerhauen, worauf das helle rothe Blut fliesst. Als man
sieben Tage später wieder nach dem Steine sieht, liegt an seiner
Stelle ein schönes Mägdlein mit lachendem Munde. Wolf, Hausm.

pg. 96. Das Schwert als Feuerstahl haut den im Kiesel (Wakenstein)

schlummernden Funken heraus, das im Liebesfeuer gezeugte
und empfangene Kind. Die Schöpfung des Dritten dachte sich die
Vorzeit veranlasst theils durch einen Meteorsteinregen, theils durch
den mit dem Hammer angeschlagenen Feuerstein. Im ndd. Kinderspiel

von der goldenen und faulen Brücke (des Regenbogens)
folgt auf die Frage, womit diese gebrochene gläserne Brücke nach

Holland, Brabant oder Engelland wieder gemacht werden könne,
die Antwort : Fan stênen, fan bénen Auch das Phänomen des

Regenbogens und aller übrige Gewitterapparat bestand dem Deutschen

aus schöpferischem Stein und Bein. Jene auf die Prometheus-
mythe bezügliche Stelle bei Pausanias X, 4. 4 zeigt, dass die rothe
Erde, die bei Panopeus in Phokis als diejenige hergezeigt wurde,
aus welcher Prometheus den ersten Menschen gebildet, nicht
sowohl aus Erde bestand als vielmehr aus versteinerten Thonklümp-
dien. Das prometheische Menschengeschlecht entstand also aus



11

einem mit dem Gewitter niedergegangenen Steinregen, und der
Vers eines äschyleischen Fragmentes schildert diesen Naturvorgang :

„Zeus lässt mit runder Steine Regenguss das Land umher aus
gesammeltem Ge wölke bedecken." Sind hierauf der von Prometheus
und Pandora erzeugte Sohn Deukalion und sein Weib Pyrrha die

einzigen, die sich aus der Wellfluth gerettet haben, so verknüpft
sich bei ihnen die Sage vom Steinregen abermals mit der von der
Menschenschöpfung, indem aus den Steinen, welche beide Gatten
hinter sich schleudern, je Knaben und Mädchen entstehen, von
denen die hellenischen Geschlechter ihren Ursprung ableiteten. Die

gleiche Sinnbildlichkeit wird wohl auch der Sage zu Grunde
gelegen haben vom rothen Acker zu Damaskus, aus welchem Adam
erschaffen worden; dies scheint sogar eine nordamerikanische
Mythe zu bekräftigen. Es kennen und verehren die Sioux-Indianer

einen Berg, aus dessen rothem Thon sie sich ihre als

Friedenssymbol geltenden Tabakspfeifen schneiden. Als der Naturforscher

Catlin, dessen Rcisebeschreibung uns dies meldet, diesen

heiligen Berg unbefugt bestieg und darüber von den Eingeborenen
gefangen wurde, drohten sie, ihn mit dem Tode zu bestrafen. Die
Tamanaquen am Orinoko glauben, nach Humboldt, ein Mann und
ein Weib habe zur Zeit der grossen Fluth sich auf den Gipfel des

Berges Tamanacu geflüchtet und als sie hier die Früchte der
Mauritiuspalme hinter sich geworfen, seien aus deren Kernen Männer
und Weiber zur Wiederbevölkerung der Erde entsprungen. Nach

Schomburgk behaupten die Macusi-Indianer am obern Mahu in
Guiana, der einzige Mensch, der die grosse Fluth überlebte, habe

Steine hinter sich geworfen und so die Erde auf's Neue bevölkert.
Der Mensch fühlt sich überall gezwungen, die Materie als das

Ursprüngliche und Ewige anzuerkennen, darum leitet er seine eigene
Entstehung bald aus dem unorganischen Reiche ab, bald indirect
von der vermittelnden Pflanzenwelt her. Die Sage von dem aus
Baum und Pflanze erschaffenen Menschengeschlechte ist eine
spätere; erst das dritte Menschengeschlecht lässt Hesiod aus den
Eschenbäumen entstehen. Der steinentsprungenen Sachsen erster
König ist Askanes, aber schon in seinem Namen ist er ein Eschen-

mann, und noch im spätem Handwerksgrusse wachsen die schönen
Mädchen in Sachsen auf den Bäumen. Ueber das menschenerzeugende

Steineschleudern findet sich folgende asiatische Sage bei
Masson, Reisen in Afghanistan (Weltpanoraina, Frankh 1843, Thl.

4—6> Pg;- T9): Das Ziarat auf der Spitze des Tschehel Tan

geniesst unter den Brahui- Stämmen grosse Verehrung, die sich



12

auf Nachstehendes gründet: „Ein einfaches, schlichtes Ehepaar,
das schon viele Jahre lang durch die Ehe verbunden gewesen,
hatte zu beklagen, dass ihre Verbindung mit keinem Sprössling
gesegnet war. Die bekümmerte Frau begab sich zu einem heiligen
Manne in der Nachbarschaft und bat ihn, ihr seinen Segen zu

geben, damit sie fruchtbar würde. Der Weise tadelte sie, indem

er erklärte: er habe nicht die Macht, das zu gewähren, was der
Himmel verweigert habe. Sein Sohn, der nachher so berühmte

„Hazrat Ghous", rief aus, er sei überzeugt, den Wunsch der
Gattin erfüllen zu können; sofort warf er 40 Kieselsteine in ihren
Schoss, murmelte ein Gebet über sie und enlliess sie. Im Laufe
der Zeit wurde sie von 40 Kindern entbunden. In der Verzweiflung

über die überströmende Güte der höchsten Mächte setzte ihr
Gatte alle Kinder, mit Ausnahme eines einzigen, auf den Höhen
des „ Tschehel Tan " aus. Später wurde er von Gewissensbissen

gequält und eilte auf den Berg zurück, in der Absicht, ihre
Gebeine zu sammeln und sie zu begraben. Zu seiner Verwunderung
sah er sie alle lebendig und zwischen den Bäumen und Felsen

herumhüpfen. Er kehrte zurück und erzählte seiner Frau die

wundervolle Geschichte, und diese, die sich sehr sehnte, dieselben
wieder zurückzuerhalten, machte den Vorschlag, er solle am

folgenden Morgen das Kind, welches sie zurückbehalten halten,
mit sich nehmen und dadurch, dass er es ihnen zeige, die Brüder
zur Rückkehr bewegen. Er that es und setzte das Kind auf den

Boden, um sie anzulocken. Sie kamen, aber sie nahmen es mit
sicli hinauf in die unzugänglichen Höhen des Berges. Die Bra-
huis glauben, dass die 40 Kinder noch jetzt in ihrem Kindheitszustand

um den geheimnissvollen Berg schweifen. Hazrat Ghous

hat einen grossen Ruhm hinterlassen und wird hauptsächlich als

der Schutzheilige der Kinder verehrt. Viele Feiertage werden ihm

zu Ehren gefeiert, sowohl in Beludschistan als in Sind. Im letztern

Lande wird der eilfte Tag eines jeden Monats als ein Jugendfest

zum Andenken des Hazrat Ghous gefeiert. Viele Ziarats in
verschiedenen Gegenden führen den Namen Tschehel Tan. Kabal
hat ein solches in der Nähe von Arghandi." Unserm Landvolke

gilt die Nagelfluh als eine Gebärmutter und als Eierstock der Steine

(Stalder, Idiot. 2, 229), und es nennt solcherlei Deukalionsfelsen
Titisteine und Kleinkindersteine. Von solchen handeln bereits die

Aargauer Sagen 1, no. 11. Hier noch Nachträgliches aus dieser
Gattung von Mythen.

Seitdem unsere Historische Gesellschaft die Flurnamen im Aar-



13

gau gemeindeweise hat aufzeichnen und einsenden lassen, ist es

möglich geworden, das Verzeichniss jener Felsen noch um ein
Ziemliches zu vermehren, die man örtlich als die Vorrathskammern
der Menschengeburten angesehen hat.

Im Bezirk Bremgarten kennt man von solchen Kleinkinder-
steinen folgende: Der Kindelistei zu Jonen, grosser Felsstein am
Jonenbache. Der Hühnerstein in der Gemeinde Wohlen. Der Stein
bei den drei Eichen, bei der Einsiedelei der Stadt Bremgarten
gelegen. Der Chliekindelstein, ein Granitblock, der zwischen den
Gemeinden Arni und Oberlunkhofen in einer Halde am Tobel des

Dorl'baches liegt. Der Kindlistei zu Aristau liegt zehn Minuten

vom Dorfe und nur einige Schritte vom Fusswege ab im ebnen
Walde. Zugleich läuft in seiner Nähe die Grenze des Gemeindebannes

von Aristau und Egg. Es ist ein Findlingsblock von Geiss-

bergerslein, anderthalb Klafter hoch, mit scharfen Kanten und

einer Reihe künstlich eingehaltener Grübchen. Die Dorfkinder
daselbst bekommen bis in ihr zwölftes Jahr es nicht anders zu hören,
als dass man sie zusammen hier herausgenommen habe. Zunächst
dem Steinblocke steht ein Helglistöckli, zu Ehren der St. Barbara

errichtet, das den Sommer über stets mit grünen Tannenwedeln

andächtig besteckt ist; es dient zum Schutz gegen den berüchtigten
Landschaftsgeist Stiefeli, der vom Kloster Muri bis hieher seine
Reitbahn hat, und zugleich gegen jene Hexe von Aristau, die hier
im Heinisumpfe versenkt liegt (Aarg. Sag. no. 395). Da die

Dörfer Aristau, Birri und Althäusern bisher zusammen eine Kirchhöre

bildeten, jetzt aber eine neue Kirche zu bauen vorhaben, so

freut man sich nun daselbst schon im Voraus, alsdann den Kindli-
stein sprengen und zum Neubau verwenden zu können.

Bezirk Baden. Der Kindlistein zu Rohrdorf ist südlich und

thalwärts vom Dorfe gelegen. Der Kleinkinderstein der Stadt

Mellingen liegt im Grummet. Der Kindliacker, ein Weinberg im
Gelände des Dorfes Wettingen, weist mit seinem Namen auf den
daselbst am Bussberg liegenden Kleinkinderstein. Aus dem Lehm
eines Hügels des Dorfes Büblikon hat Gott der Herr Schnellkügel-
chen gedreht und die Buben von Büblikon draus gemacht. Die

Erzählung hievon steht in der Illustr. Schweiz, Jahrg. 1863. Dorten
im Schwarzgraben von Büblikon zeigte man zugleich einen Stein,
weit im Ackerfelde drinnen liegend, bis zu welchem einst das

Marktschifl, das sonst auf der Reuss von Luzern nach Mellingen
zu fahren pflegte, bei einem Hochwasser hingetrieben worden und

gescheitert sein soll. Die ganze Mannschaft sammt einer geladenen



lì
neuen Kirchenglocke ging dorten im ebenen Felde unter. Der
Glocke hat man noch lange nachgegraben, und für die Ertrunkenen
soll zu Luzern eine kirchliche Jahrzeil gestiftet worden sein.

Bezirk Brugg. Die kleinen Kinder der Sladt Brugg holt man

aus einer Sandsleinhöhle im Brugger Berge, die das Bruderhaus
heisst. Die Gemeinde Remigen holt die ihrigen vom Dittelnstein,
der auf dem Waldberge Lochgraben liegt. Dorf Villigen hat gleichfalls

einen Düttelistein. In Villnachern schickt man die Hebamme

zu einer Kluft des Berges Kaiofen; in dieser finden sich zugleich

grosse Trümmer gehauener Mühlsleine vor, die man den Römern
zuschreibt.

Bezirk Lenzburg. Das Dorf Seengen am Hallwyler See hat

seinen Kleinkinderslein in einer Egerten, welche die Erdbrust
heisst. Die Riese, welche am westlichen Seeufer niedergehl und

in den Genieindebezirk von Lülwyl gehört, heisst Häfni: in ihr liegt
der für die Dörfer Alliswyl und Lütwyl als Kleinkinderstein
geltende Findlingsblock. Im Dorfe Ammerswyl findet man die kleinen
Mädchen unter dem Felsblocke, der, unter seines Gleichen der
Grösste im Bann, gelegen ist in des Obristen Holz, einem Walde,
der auch die Fohren heisst. Die kleinen Buben muss man

dagegen viel mühsamer aus mehreren Brunnenstuben der Gegend
zusammenholen. In Othmarsingen holt man sie aus dem Grossstein,

einem Granitblocke in der westlichen Zeige des Dorfes

gelegen.
Bezirk Rheinfelden. In einer Felsenschlucht der Waldung

Ploweiel, die zum Dorfe Zuzgen gehört, soll der Chindligraben
sein; hier ist angeblich eine mit einem Decksteine verschlossene

Höhle, aus der man die neuen Erdenbürger herausnimmt.
Bezirk Kulm. Die Gemeinde Birrwyl hat einen Teti- oder

Breitenstein ; man meldet uns von dorther nichts anderes, als dass

Teti ein kleines Kind genannt werde.
Bezirk Zurzach. In einer der drei Zeigen von Rümikon

heisst eine Ackerbreite die Kindbetteräcker: hier soll eine arbeilende

Frau im Felde von ihrer Niederkunft überraschl worden
sein. Daselbst sind aber noch ausserdem örtliche Mailliwiesen und

Bubenwiesen; jene moosig, diese Irocken.
Auf dem Titer heisst die letzte Anhöhe, welche von Viesch

im Wallis auf den Vieschergletscher führt (Escher, Die Schweiz

1851, 424). Aus dem Titisee im bad. Schwarzwald fischt die
Ammenfrau die Neugeborenen heraus. Aus der Höhle des Rosensteins

holt zu Heubach die Amme die kleinen Kinder; dort ist die



15

Weisse Frau, die sie der Hebamme hinreicht. Meier, Schwab.

Sag. pg. 263. Bei der Rosstrappe im Harz befindet sich unter der
Teufelsbrückc eine warme Stube, worin die Kinder vor der
Geburt von der Kindermutler beaufsichtigt werden. Pröhle, Unler-
barz. Sag. pg. 4. Im Mühlgraben liegt jener grosse Stein, hinter
dein nach Kärntner Volksglauben die Hebamme die Kinder herausholt.

Wolf, Ztschr. f. Myth. 3, 31. Eine Felsenhöhle beim Berg-
schlosse Teck auf der Württemberg. Alb heisst Frena-Bubelinsloch,
und eine nächstgelegene Höhle mit reichen Brunnadern das Frau-
Sibyllenloch. Daran knüpft sich die Sage von einem auf Schatz-
truhen liegenden Geisterhunde und zugleich von einem baierischen

Ehepaar, das in dieser Höhle heimlich zusammen lebte, zwei Knaben

zeugte und endlich durch diese umherlaufenden Kinder ver-
ralheh wurde. Antiquarius des Neckarstroms 1740. 46. Mit dem

ersten Namen dieser Höhle ist die kinderbringende hl. Verena
bezeichnet, deren Cultus in der Schweiz mit zum ältesten gehört.
Ein Loch in einem Felsen neben der Kapelle in der Verenen-Ein-
siedelei zu Solothurn ist gross genug, um eine Hand hineinzustecken.

Es ist der Grill' der Heiligen, die sich am Fels theils

gegen die Wogen der Sündflulh festhielt, theils gegen den sie

verfolgenden Salan. Deshalb heissl es auch, der Satan habe diesen

Felsblock gegen die Heilige vergeblich geschleudert, nichts als die

Spuren seiner Krallen vermochte er hineinzudrücken. Noch

immer pflegt man erkrankte Glieder zur Heilung an dieses Loch zu
halten, und zugleich erkennt man darinn die von der Hacke der
Ammenfrau gehauene Oeffnung, die allen Bedarf der Stadt Solothurn

an kleinen Kindern aus diesem erratischen Block herausholt.

Wolf, Ztschr. f. Myth. 4, 1. Er heisst deshalb Kindlistein. Wie
nun die „Frau Vreneli" es bewerkstelligt, dass ihr Kleinkindertrog
im Steine nie leer wird, dies steht in den Aarg. Sag. 1, pg. 228.

Ein isolirter Felsblock auf der Burgiluh zu Wölfliswyl im Frickthal
heisst der Ankenkübel : in ihm steht gleichfalls ein Kleinkindertrog.
Donnert es im Berge, so sagt man solchen Leuten zu Tröste, die
eben ein Kind durch den Tod verloren haben : Es ist wieder ein
Stein von der grossen Fluh heruntergepoltert, nun kann die
Hebamme wieder ein anderes herausnehmen. Und wie zu Brugg, wird
die dorten nächstgelegene Felskluft Waldbruderhöhle genannt.
Mancherlei örtliche Marienlegenden und Wallfahrtsmirakel knüpfen sich

an derlei Höhlen und Grotten, deutlich auf jenen Kindersegen
zurückweisend, den man ihnen ursprünglich beimass. Die drei Fräulein

von Landskron flohen vor Räubern bis auf eine Felsenkante



16

hinaus und sprangen von ihr auf den Fels hinab. Dorten
verschwanden sie, denn der Fels hatte sich geöffnet und eine Grotte
gebildet, die sich hinter ihnen schloss. Jetzt steht eine Wallfahrtskapeile

droben mit einer natürlichen Felsengrotte, die gegen
Kinderkrankheiten stark besucht ist. Kinkel, Die Ahr. Bonn 1846,
210. Die Wallfahrtskirche Maria-Stein, in einem Felsenthaie des

Solothurner Jura, ist eine natürliche und dann künstlich weiter
ausgehöhlte unterirdische Gebirgsgrotte. Dem wunderthätigen Bild
der Gnadenmutter Maria daselbst werden mehrere Legenden
schwankend nacherzählt. Bald ist es das Knäblein gewesen, das
dem Ritter von Rothberg nach langer kinderloser Ehe geboren
worden war; bald war's ein blosses Hirtenbüblein, das liier
einmal, neben seiner Mutter spielend, über die Fluh in den Felsenschlund

hinunterstürzte. Als man den pfadlosen Abgrund erreicht
hatte, kam das Kind unverletzt den Suchenden entgegen, ein Körbchen

frischgelesener Erdbeeren in der Hand, und erzählte, eine
schöne Frau habe es aufgefangen und ihm gerade da, wo nun im
Felsen die Kapellengrotte ist, das Körbchen voll Beeren geschenkt.
Maria mit den Rothbeeren ist in der Legende dieselbe Ammenfrau,
wie in der Sage die kinderhütende Verena. Erstere überbringt
denAeltern die Neugeborenen, oder nimmt die verstorbenen Säuglinge

zu sich in's Paradies und führt sie da wieder in die
Ruthbeeren spazieren; so erzählt man heute noch in der Oberpfalz:
Panzer, Baier. Sag. 2, 13. 379. Schönwerth, Oberpfälz. Sag. I,
203. Ein Kirchengemälde vom J. 1372, einst im Frankfurter Stadtspital

und noch 1706 daselbst vorhanden gewesen, stellt die Mutter
Maria dar, ein Körbchen Erdbeeren in der Hand, zu ihren Füssen
das Christkind mit einem Vogel spielend. Frankf. Archiv I, Heft

3, 83. Das Kirchlein Maria im Stöckl bei Bruneck in Tyrol ist an
der Stelle einer frühern Höhle erbaut, bei welcher den
Vorübergehenden stets die Kinder abhanden gekommen waren. Eine
Mutter, deren Kind auch verschwand, drang Nachts mit einem

(geweihten) Licht in die Höhle und trat hier unter lauter kleine
Kinder, in deren Mitte eine schöne, herrliche Frau sass, das
Geraubte auf dem Schoss haltend. Zingerle, in der Ztschr. f. Myth.
1, 463. Die Höhle im Altkönig, worin die sieben greisen Männer
um den Steintisch sitzen, schliesst sich, bevor die Mutter nebst den
hier erhaltenen Kostbarkeiten auch ihr Kind mit herausgenommen
hat, aber es findet sich nach sieben Jahren dorten wieder, blühend
und frisch. WTolf, Hess. Sag. no. 2. Aus dem Wesen der Gottheit,

die man im Innern des Berges und Felsens gegenwärtig



17

glaubte, dichtete man sich eine im Leib des Gebirges verschlossen

liegende Kirche, eine versunkene Kapelle, angefüllt mit grossen
Weihschätzen. Einmal des Jahres, an dem allheidnischen Festtage,
öffnet sie sich dann für Glückskinder, so am böhmischen Rosenberg,

eine Stunde entfernt von Hohen-Leipa. Ein Weib, das mit
ihrem Kinde am Charfreilag ihn bestieg, fand ihn offen und trat
in seine geheime Kapelle. Hier setzte sie ihr Kind nieder und
sammelte daneben im AValde weiter ihr Leseholz. Als sie davon

zurückkam, um das Kleine zu holen, fand sie den Berg
verschlossen. Sie musste allein heimkehren und betete das ganze
Jahr, Gott möge ihr Kind beschützen. Am nächstfolgenden
Charfreilag gieng sie wieder zu dem Berg, da eilte ihr das Kleine aus
der offenen Kapelle entgegen, fröhlich erzählend, eine schöne,
freundliche Frau habe ihm jeden Tag Nahrung gebracht, die Zeit
sei ihm dabei so schnell vergangen, als ob es bloss eine Woche im

Berg gewesen sei. Grohmann, Böhm. Sagb. 1, 298. Es wird sich

nachher bei der Besprechung des Namens Roggenstein erklären,
dass sich diese legendarischen Züge auf die Götterfrauen Hulda,
Berta, Isa und Frouwa stützen.

Der Sachs, ein Gottes-, Volks-, Waffen-, Orts- und
Geschlechtsname. — In der althochdeutschen Sprache wird der Stein,
der Mensch, sein Gott, sein Volk und seine Waffe mit einem und
demselben Worte benannt: Sachs. Der Feuerstein und das in den

Holzgriff gefasste Steinschwert heisst sahs; nicht etwa entlehnt
oder abgeleitet von saxum und secare, sondern mit diesen Lalein-
wörtern selbst urverwandt. Das Volk, das mit solchen Kieselstein-
waffen focht, hiess das Sachsenvolk, und der ihm den Schlachten-

sieg verleihende Stammgott hiess altsächs. Saxiwl, Schwertgenosse,
in den angelsächs. Stammtafeln Saxnedt genannt, einer der Söhne
Wuotans. Der Sachsen Stammgott ist also ein Steingott, seine und
des Volkes Waffe ist der zur Säbelschneide zugehauene Feuerstein,
und sein Name kehrt wieder in der ersten Abschwörungsformel,
mit welcher der norddeutsche Heide vor dem Christenpriester den

Göttern entsagte. Hier werden als die drei obersten Gottheiten

genannt: Thunaer, der Donnergott ; Woden, ahd. Wuotan, altnord.

Odhinn, und Saxnôt. (Aufzeichnung im 9. Jahrh. Pertz 3, 19.)
Die Erinnerung aber an die Ursprungssage des Volkes aus dem

vergötterten Stein dauerte noch lange fort. Im Annoliede des

12. Jahrhunderts wird von den Steinbeilen der thüringischen
Sachsen gesagt, dass letztere ihren Namen eben von diesen scharfen

Messern trügen :



18

cin Duringin duo dir siddi was,
daz si mihhili mezzir hiezin sahs;
von den mezzerin also wahsin
wurdin si geheizzin Saksin.

Der Pfaffe Konrad in seinem Rolandsliede 797 wiederholt diese
stehend gewesene Phrase : die steinherten Sahsen. Die Glosse zum
Sachsenspiegel beruft sich ausdrücklich auf diese Deutung des
Sachsennamens : „denn wir sind gegleichet den Kieslingsteinen in
unsern Streiten." Weitere Belege hierüber aus den Chronisten
Widukind, Gotfried von Viterbo, Nennius, sowie aus den Rechts-
büchern können nachgelesen werden bei Grimm, RA. 772. 956.
Gesch. der deutsch. Sprache 610. Bei Massmann, Kaiserchronik 3,
485. 1010. Der Name Sachs vererbt sich sodann in der deutschen

Heldensage auf die Waffen der Heroen. Dietrichs, des Riesen-
und Zwergenbesiegers, alles zerhauendes Schwert heisst Eckesax,
eigentlich ein das schneidende Steinschwert bezeichnender
Pleonasmus. Jarnsaxa, d. i. die eisenfeste Klippe, der scharfe Eisenstein,

wird in der Edda des Donnergottes Gemahlin genannt, die

zugleich eine der neun Mütter des Schwertgottes Heimdal ist. Der
Name Sax für ein langes Beimesser ist bei den oldenburgischen
Saterländern jetzt noch gangbar (Klopp, Gesch. Ostfrieslands 8),
und der alte Rechtsbrauch der Nordsachsen, bewaffnet mit diesen

hirschfängerartigen Messern beim Volksgericht zu erscheinen, ist
nach Grimms Bericht (RA. 772) noch zu Anfang dieses Jahrhunderts

den mit diesen Ueblichkeiten nicht vertrauten preussischen
Beamten zu ihrem Schrecken sichtbar geworden. Daher durfte
schon der wackere Neocorus in seiner Ditmarschenchronik (44)
derjenigen deutschen Gelehrten spotten, die dieses Wort ebenso
unnützer Weise aus dem Lateinischen ableiteten, wie man heute
vielleicht es aus dem Keltischen abzuleiten beliebt. Von den Welschen,
sagt Neocorus, haben wir unsere Volksnamen schon deshalb nicht
entlehnt, weil wir von ihnen ebenso wenig wissen, als sie von
uns. Sachss, fährt er fort, heisst auf altdeutsch ein Messer, und
so lieti noch bi den Obetiendern Sachsz ein Mest. Scharsachsz ein
Scliernteszer.

Ein gleiches Schwanken hat auch in der Behandlung jener
Ortsnamen geherrscht, die zum gleichen Wortstamme gehören. Die
Ortschaften Sax und Hohensax gründen sich auf ein gleichnamiges
Adelsgeschlecht, das latinisirt urkundlich sich de rupe nannte.
Gleichwohl haben beide einen Sack in's Wappen genommen, wie



19

das verwandte Edelgeschlecht von Mosax einen Kornsack. Ild. von

Arx, Gesch. v. St. Gallen 1, 538. Schon in einer Urkunde von 940

wird das Graubündner Schanis fälschlich als ein Sexamnes gedeutet
(Zürich. Antiquar. Mittheil. Bd. 13, Heft 4, 138), obschon der Ort
in rhätischer Sprache Sessam und in italienischer Sassame heisst,
also beiderseits saxum bedeutend. Den Bündner Ort Seissa, oberhalb

Tusis im Domleschger Thale, erklärt man gleichfalls aus dem

latein. saxum, obschon doch die mundartliche Form des Wortes
Sense (ahd. seginsd) selbst Seissa lautet. Kaum minder häufig als

im romanischen Bünden finden sich im reindeutschen Oberwallis,
ferner in Unterwalden und im Berner Oberlande die wiederkehrenden

Localnamen : Saxon, Sachselen, Lützelsachsen, Sassel, Sassbach

(er fällt in den obern See auf dem Grimselberge). Das

oberpfälzische Städtchen Hilpoltstein heisst urkundlich 1345 da ze dem

stein. Das Siegel seiner Burgherren zeigt einen Adler auf einem
Bühel sich zum Fluge anschickend „mit ausgebreiteten Sachsen",
und der Umschrift: sigili. Hiltipoldi de Lapide. Bavaria 2, 512.
So setzt auch die Peutingerische Tafel an die Stelle der beiden
vorhin genannten Bündner Ortschaften Sessam und Seissa

topographisch einen Ort Lapidaria an, und so sprechen eine Reihe

von Ortschaften schon in ihrer ältesten Namensform den Beweis

aus, dass das Wort Sachs nicht ein aus dem Latein abgeleitetes,
sondern der deutschen Sprache zugehörendes ist. Der Deutsche,
der bereits in seiner alten Götterlrias den steingewachsenen Riesen-

golt Sachs mit aufzählte, konnte diesen Namen unmöglich aus einer
Sprache entlehnt haben, die nicht einmal ein eigenes Wort für den

Begriff Bergriese besitzt, sondern das griech. Gigas, Titan,
Cyclops dafür borgen muss. Findet sich aber der Wortstamm sax
wie in der deutschen, so auch in der altitalischen Sprachenfamilie
vor und ist er aus dieser übergegangen in das Dacoromanische,
Rhätoromanische, Provenzalische, so ist dies ein Beweis, dass er
beiderseits dem indogermanischen Sprachstamme angehört, in ihm
aber eben jener vorhistorischen Periode, deren Begriffe und

Anschauungen nicht durch jene Sprachen, wohl aber durch die
deutsche nachweisbar sind. Allerdings erzählt Livius 1, 24, dass

die dem Jupiter zu opfernden Eber zur Zeit der Könige noch mittelst

eines Steinmessers: saxo silice geschlachtet worden seien;
aber ohne diesen oder den gleichzeitig erwähnten Brauch der
herba pura erklären zu können, übergeht er auch die dabei

gesprochenen Schwurformeln, weil es vielerlei Worte seien : quae
longo effata carmine non operae est referre.



20

Flinsen und Bunsen nennt man im Gebirge einen Längenbruch

der Felswände, durch welchen Erde und Gestein losgerissen
zu Thal stürzen. Sie sind von Wilden Männern und Weibern
bewohnt, welche nach dem abrutschenden Geschiebe und dem im
Sturze Funken sprühenden Felsen vom Vorarlberger die Rutschi-
fenggen, vom Tiroler die Runzen genannt werden. Ueber Beide
sind die Sagensammlungen Vonbun's und Zingerle's am ergiebigsten.
Im Pitzthale, einem Nebenthaie des lnn, hält man die Runsen für
Waldweiber von hoher Gestalt, grossen funkelnden Augen, struppigem

Langhaar, in unzugänglichen Felsen wohnend. Pfeiffer,
Germania 2, 213. Ihr Name ist ein mythischen Das Eckenlied nennt
Rutze und Rütze ein ihre zwei Söhne im Walde aufziehendes
Riesenweib, im Heldenbuche wird dieselbe Runtze genannt. Der
Bericht an den Schweiz. Bundesrath : Ueber die Hochgcbirgswaldungen
1862, 100 —103 lässt erkennen, welche Anwendung diesen

Benennungen heute bei den Aelplern gegeben wird; folgende
Anführungen sind daraus entnommen: An Runsen, Flinsen und
Bächen darf nur mit Bewilligung der Tagwenräthe Holz gehauen
werden. Glarner Forstordnung von 1806. Bei Flinsen, Runsen und
Lauizügen soll der Boden mit Weidenstöcken besetzt werden
(vom J. 1820). Flinsen, Runsen und Wildbäche sollen verbaut
werden (vom J. 1851). Der Flinsstein ist der Feuerkiesel, die
Monseer Glossen übersetzen flinssleina, pelra focaria, silex. Die
keilförmigen Steine, die der Donnergott vom Himmel wirft, sind
Flinse : ein vlins von donresträlen. Wolfram v. Eschenb. 9, 32 in
Grimms Myth. 163. Vom geheiligten Flinssteine hat das oberbaier.
Dorf Flinsbach Namen und Wallfahrt bekommen. Petrus (der an
die Stelle des deutschen Donnergottes tretende Apostel) hat
daselbst auf dem Petersberge in der Nähe der dorten stehenden
Kapelle seinen Stab fallen lassen (den Blitzhammer, den wir sogleich
als den Mangsstab zu schildern haben); unten am steilen Berge
hat er gerastet. Nun sieht man im Felsen die Höhlung, die sein
Stab eindrückte, unten aber ebenso seinen Sitz mit den
eingedrückten Vertiefungen von Händen und Füssen. Panzer, Baier.
Sag. 1, no. 275. Die Beschaffenheit dieses Flinses ist von der
Thorsteinsaga geschildert, die alte Züge aus dem Göttermythus des

Thôrr an den Helden Thorstein geknüpft hat. Dieser erhält von
einem Zwerge einen Stahl und einen dreifarbigen Feuerstein von
dreieckiger Gestalt; der Stein trug die Wunschgabe in sich, nach

jedem Wurf in die Hand des Besitzers zurückzukehren, wie in dei-

Edda schon von dem Blitzhammer des Donnergottes erzählt ist.



21

Schlug nun Thorstein mit dem Stahl an den Stein, wo derselbe
weiss war, so entstand ein solches Hagelwetter, dass Niemand

dagegen ansehen konnte; schlug er an, wo er gelb war, so kam

sogleich Sonnenschein, dass aller gefallene Schnee schmolz; schlug

er aber an die rothe Seite, so brach Blitz und Donner mit fliegenden

Funken hervor. Russwurm in der Zeitschr. f. Myth. 1, 414.
Dies ist die Erzählung von der Wirkung, welche das Alterthum in den

dreieckigen Flins verlegte; der Römer nannte ihn das fulmen tri-
sulcum und legte ihn als Donnerkeil, der oben und unten drei
Spitzen und dazu die dreifache Wirkung hatte von Donner, Blitz
und Hagel, dem Jupiter in die ausgestreckte Hand : drei der
Strahlen aus Hagel gezackt. Virgil. Aen. 8, 429.

Betrachten wir nun die verschiedenen Formen, unter denen der
Flinsstein heute noch seine bald religiöse, bald landwirtschaftliche
Rolle spielt.

Am Peterstage klopft man mit einem Hammer an Hauspfosten
und Schwellen, um das Ungeziefer daraus zu vertreiben. Wöste,
Westfäl. Volksüberlief. 24. Am St. Mangstage (6. Sept.) schneidet

man Haselruthcn und steckt sie gegen die Krautwürmer in die

Ackerenden. Schönwerth, Oberpfalz 3, 283. Petrus und St. Magnus
mit Schlüssel, Hammer und Stab erinnern an den goldenen
Schlüsselbund der Weissen Frau, d. i. an den im Gewitter niederfahrenden

Zickzack des Blitzes, der den Segen der Wolken erschliesst,
oder auch die Plage des Ungeziefers vertilgt, wie die feurige Blitzlanze

legendarischer Heiligen und Helden die Würmer und Drachen

des Gebirges durchbohrt und deren Schatzhühlen öffnet.
Unsere auf bestimmte Festtage gebackenen Wecken und Fladen sind
theils ihrem Namen, theils ihrer Gestalt nach alte sinnbildliche
Wiederholungen dieser Donnerkeile und Donnerbeissel. Eine St. Galler
Glosse aus dem 9. Jahrhundert schreibt: euneus, weggi; citindros
kraphilin. Hattemer Denkm. 1, 266. Das Gebäcke, Namens Dreispitz,

beschrieben im Oberrhein. Kochbuch 272 (Mülhausen 1825)
bildet ein Dreieck, wie die zwei Enden des Donnerhammers,
verbunden mit dem Hammerstiel, ein solches bilden. Die Zeit, sie zu
backen, ist landschaftlich eine verschiedene; zu Ilseburg am Harze
und im Wendlande kommen diese dreieckigen Kröppeln je mit der
Fasnacht, also gerade mit dem alten Feste Donars, zum Vorschein

(Wolf, Beitr. 1, 78); in Hessen je auf Weihnachten; immer
erscheinen sie als ein für die noch erwartete oder schon geschlossene
Ernte bestimmtes Opferbrod. Auf den altaargauischen Dorfkirchweihen

spielt man um dünne Lebzelten; die kleinern, viereckig,



22

und roth gefärbt, heissen Feuersteine, die grössern Dreispitz,
Dreizüpf, Baselstab; in katholischen Ortschaften nennt man
dieselben Mangsstab, Heiligkreuz. Sie werdert in jenen Thalschaften,
wohin die Mode noch wenig vorgedrungen ist, in der vollständigen

Gestalt eines nach seinen drei Seiten kunstgerecht
begrenzten Keiles gebacken. Das westfälische Festbrod Heitewiggen,
von holländisch wig, Keil, wird zu Ostrich im Kreise Iserlohn in
Form eines abgerundeten Doppelkeiles gebacken, auf der obern
convexen Hälfte theils mit einem Andreaskreuze verziert, durch
dessen Mitte ein dritter Balken herabgeht, theils mit einem stumpfen

lateinischen Kreuze. Schriftl. Mittheil, von Wöste. Die Er-
meländer Schmalzkuchen und die Danziger Süssbrode, die zum
Schweinefleisch gegessen werden, nennt man dorten Schmalzkeil-
chen, Pflaumenkeilchen. Schriftl. Mittheil, von Mannhardt. Auch
Frankreich backt solcherlei eckige Keilbrode; sie heissen cugniue
im Patois des Departements de la Meuse; franz. ist cogneux
Schlegel, cognée Axt. Sind Pflaumen darauf gebacken, so heissen
sie mit anzüglicher Nebendeutung quina. (Mémoires de la société
royale des antiquaires de France, tom. 10.) Der Quignot gilt dafür

in der Picardie; in der Kirche zu Bray hat ihn ein Schüler
dem Priester zu überreichen, während dieser die Weihnachtsmette

singt. Indess dann der Priester den Knaben in die Luft hebt und
dreimal ausrufen lässt, Weihnachten wird der Kuchen unter die
Anwesenden vertheilt. (Mémoires de la société des antiquaires de

Picardie. Amiens 1851. Tom. 1, pg. 580.) In den Basler Jahrzeitbüchern

kommen für die festliche Begehung des Gregoriustages
bestimmte Stiftungen eigener Feslbrode vor : pro cuneis sive cu-
neolis. Auf dem Basler Schulhause lag die Servitute, sie zu backen
und den Armenschülern und Singknaben auszuspenden. Dieses
Schulhaus- aber war schon seit dem Jahre 1280 in einem Gebäude,
welches damals Mont Job hiess (das ist der Name des Mons Jovis
oder Bernhardin) und heut zu Tage die Diakonswohnung ist;
dasselbe musste je am Gedächtnisstage eines Stifters aus einem Viernzel
Spelt, dem Viertel eines Malters, achtzig solcher cunei oder Spendkeile

backen. Fechter, Basel im XIV. Jahrh. pg. 71. 97. Das

Keilbrod ist also nach des Donnergottes Keil benannt, der Weck
eine Gabe des Erntegottes, wird ihm zum Ernteopfer in Form des

Donnerkeils gebacken, welcher schwedisch selbst Thôrviggar hiess.

Noch legen die Inselschweden einen Donnerkeil (bisavigg) in die

Wanne des Saatkornes, dann schadet das Gewitter der Frucht
nicht. Russwurm, Eibofolke 2, 249.



23

Ein weiteres alterthümliches Wort für Fels ist in romanischer
und deutscher Sprache roche und Roggen.

Für die romanische Sprache bringt der Ausdruck keinerlei
Bedenken mit sich, um so mehr aber für die deutsche; gleichwohl
ist er in beiden Sprachen, wie mir scheint, einlasslicher
Untersuchung gleichmässig bedürftig.

Ein Jurafelsen von bedeutender Grösse, eine Stunde von Neuenburg

ostwärts am Seeufer gelegen, heisst la roche de l'éremilagc.
In der Höhle des Felsens soll Pater Jakob, ein Mönch aus der
Abtei Landeron, einsiedlerisch gelebt und den Versuchungen des

Teufels getrotzt haben, der ihn mit Schwärmen von lachenden,
tanzenden, singenden Feen in seiner Andacht zu stören suchte.
Schliesslich liess er sich in einen Wettkampf mit dem Bösen ein,
den er siegreich bestanden haben soll; zum Zeugnisse dessen
sollen ehemals Eindrücke von Rosshufen und zugleich vom Schuhabsatz

des Pater Jakob am Fels zu sehen gewesen sein.
Der romanische Name für Waldfelsen von spindelartiger Gestalt :

rocca, roche, geht über in den wirklichen der Spindel; man nennt
im Waadtlande und Hochburgund solche schlankgestaltete Felsen :

quenouille des Fées (fatae, sorores), quenouille à la bonne fée;
à la bonne dame, altdeutsch diu guote vrouwe. Zugleich aber
findet sich derselbe Wortstamm vielfach im Deutschen in demselben
Sinne wieder. Ruckbein, Hausruck, Roggenstein, Hundsruck sind
aller Orten deutsche Fels- und Bergnamen, die man vergeblich
auf einen auf solcherlei wildliegenden Höhen ehemals getriebenen
Roggenbau beziehen würde. Unser Roggenhäuser Thälchen dahier,
ein zunächst der Stadt Aarau gelegenes anmuthiges Felsenthal, ist
heute noch ausschliesslich auf Milchwirthschaft angewiesen. Das

Schwarzwälder Rockertweibel ist das altherrische Landesgespenst
im Rockertwalde (Baader, Bad. Sag. in Mone's Anzeiger) und das

altbaierische Rockadir'l ist die am Tegernsee hausende
Geisterjungfrau. Zwei den Waldstätter See überragende Felszacken, der
Mythen- und Schwyzerhôken, heisst man Rockenstock und
Spinnerin. Meyer-Knonau, Kanton Schwyz 37. Diese Namen sind alt.
Der Wettinger Abt Silbereisen, der im J. 1576 seinen „Auszug
etlicher Chroniken" verfasste, meist nach Etterlins Luzerner Chronik
arbeitend, nennt abweichend von diesem, die beiden Felsen des
Rütli am See das Betli und den Roggenberg. Es fehlt also dabei

obige Spinnerin; denn der Name Roggen ist hier nicht colus,
sondern petra. Auch Betli hat hier den altern Begriff von Bettung
und Altar, goth. badi, ahd. petti : Altäre, die man im Winter mit



2^

Korn und Stroh, im Sommer mit Gras und Blumen umstreute. Daher

rühren denn auch die urkundlichen Brunhilden- und die sagenhaften

Hünenbetten, die unser Volk selbst noch „Heidenaltäre,
Teufelskanzeln, Heidenhüwels, Heidenkerken" nennt. Kuhn, West-
fäl. Sag. 1, pg. 39. Urkunde von 1043: lapis, qui vulgo dicitur
leclulus Brunnihilde. Urk. von 1221 : Brunnekildenstein (beide bei
Frankfurt). Urk. von 1334 : hin gein Sarbrucken biss an den stein,
den man spricht Chriemhildespiel. Er heisst jetzt der Spielstein.
In den Sagen auf Farö und Hven (Stockholm 1815) heisst es:
Nördlich bei Karlshögaslott befanden sich in einem länglichen Viereck

aufgestellte Steine, welche der Frau Grimild Grab hiessen.
W. Grimm, D. Helden-S. Kaiser Karls Bettstatt heisst ein grosser,
sagenberühmter Stein auf dem Landgute Reichenstein bei Montjoie.
Schmitz, Eiflersag. 2, 96. Der Vertragsbrief im Rechtsstreite
zwischen dem Abt Joh. Christof von Muri und den Landleuten Wolleb
und Meier von Dintikon vom J. 1563 (Archiv Muri) nennt unter
den der Leutpriesterei zu Villmergen zinsfälligen Gütern : In
Langelen vier Juchart Ackers unter dem Roggenstein, und gat der
Weg derdurch gan Thettigken. Die urkundlichen baierischen
Ortsnamen in Panzers Sagen 1, 375: Rockenstein, Ruckenstein, Rok-
kenbrunn ergeben keinen Sinn, wenn man sie nicht sprachlich
zusammenhält mit den Schwungsteinen, die in England Rockingstone
heissen, in Dänemark Rokkestene, in Frankreich roch branlaire,
pierre qui croule, qui danse.

Allein wie sich das romanische roche in quenouille verkehrt, so

das deutsche Roggen in Kunkelstein, Spindelstein, zusammengezogen

Spielstein, in Spinnwirtel, endlich in Hollenstein, weil meist

Localsagen hinzutreten von der spinnenden Frau Holla. Wie der
Riese ein Rinderhirte ist, so erscheint die Riesin als Hausfrau mit
Rocken und Spindel. Eifersüchtig verschleudert sie ihren Wirtel
gegen das badende Aarweib, das der Bergriese mit lüsternem

Auge betrachtet hat. Da liegt nun ihr Wirtel drunten in der Aare
und starrt als Felsen aus den Flulhen bei der Stilli : Aarg. Sag.

2, no. 435. Derselbe hat nachmals sogar als Landesmarke
gegolten. „Der Marckenbrief entzwüschet der Grafschaft Baden und
der Herrschaft Schenkenberg ao. 1602" beginnt die Ansetzung der
beiderseitigen Landmarken also : Nämlich und des ersten, so solle
die Landmarch anfangen vom Laufen oder Wirten der Aaren, und-
zig an den Klopfbrunnen, aida ein Marchstein bei einer Eich
gesetzt. Württembergs vielgedeuteter Name ist abzuleiten von einem
solchen auf der Berghöhe ragenden, die Landesgrenze bestimmen-



25

den Felswirtel. Schwere eiserne Wurfbüsten, mit denen man in
die Wette warf, nennt man in Baiern Wirdinger (Panzer, Baier.

Sag. 2, 390. 401) und die Wasserwirbel des lnn, in die man sie

schliesslich versenkte, heissen gleichfalls Wirten und Wirdin
(Schmeller, Wb. 4, 165). Wir werden nachher noch erklären,
dass dieses Verschleudern geheiligter Steine in Flüsse und Seen
dazu diente, das Gelingen der Ernten zu fördern. Die drei Sterne,
die den Gürtel des Orion bilden, heissen in Oberdeutschland die
drei Mäder, in Böhmen Kosy, Sensen, m Polen Kosy, Mäher —
weil das Gestirn etwa zur Zeit der Heuernte aufgeht; allein eben
dasselbe heisst schwedisch Mariärock, Friggerock : Friggae colus.
Bekanntlich verschenkt die umziehende Frau Holla an fleissige Dirnen

Spindeln und zündet faulen den Rocken an. So sind die Götterfrauen

Frigg und Huld Vorsteherinnen des Spinnens und Webens,
und noch im 16. Jahrhundert ist dies in unserer Redeweise nicht

vergessen gewesen. Des Chronisten Heinrich Bullinger Aelter-
mutter, eine geborene Küeferin aus Brugg, starb zu Bremgarten
1522, zweiundachtzigjährig. Sie hatte von ihrer Mutter das
Gewandwirken erlernt, „die heidnisch arbeit genampt, die nit gar
brüechlich zun selben zeit war". So schreibt der Chronist H.

Bullinger in seinem hds. Werke, „Verzeichnus der Bullingeren 1568".
Das Original ist gegenwärtig Besitz von Jul. Waldesbül in
Bremgarten. Von seiner eigenen Tochter Anna, geboren 1530 und
vermählt an Zwingli's Sohn Ulrich, sagt er gleichfalls: „disse kont
wol würken dass heidnisch werk. Diese Anna ßullingerin hat von
ihr Mueter Gertrud Küefferin gelehret würken heidnisch Werk, hat

hüpscher arbeit gewürkt vnd es meiner Anna Zwinglj gelehret.
Das syn wol die 4 oder 5 würkerin gesein, do je eine dess

gschlächts von der anderen würken gelernet." Wie das Wirken
und Weben als heidnisches Werk angesehen ward, so war auch

in dem Wesen von Hulda und Frigg unvergessen, dass beide
Göttinnen ursprünglich riesiger Abkunft gewesen waren ; und so fallen
sie späterhin wieder in diese gröbere Gestalt zurück. Eine Frau
Hulda mit der Potznasen kennt Luther, eine Frau Precht (Berchta)
mit der langen Nas, mit der eisernen Nas, nennen Vintler und
Martin von Amberg (Myth. 255. 256). Eisenschädel und Langnase
ist nämlich ein riesisches Epithet : Hornnefja (die Hornnase), Jarn-
haus (Eisenschädel), Jarnnef (Eisennase), Jarnsax (Eisenmesser,
des Donners Weib) sind altnord. Riesennamen, gleichwie das schle-
sische Buschweib von heute einen Eisenkopf hat und die Baiern

von einer Eisenberta erzählen. Sie wurden trotz ihrer steinernen



26_

oder eisernen Missgestalt als Göttinnen der häuslichen Betriebsamkeit

verehrt. Die Glarner Frauen von Enneda giengen sonst am
ersten Tage, da dorten die Abendsonne wieder in's Thal scheint,
zusammen hinaus an den Gässlistein, einen Ungeheuern Felsblock
am Fusse der Rothriese (Felsabsturz), und spannen auf diesem

Felsen. Blumer-Heer, Kant. Glarus 610. Ein hoher Felsstock im
Gebirge von obersteierisch Weichselboden ist die sammt ihrem
deutlich zu sehenden Spinnrade versteinerte Spinnerin. Wolf,
Ztschr. f. Myth. 2, 23. An die Spindeln verschenkende Frau Hulda
reiht sich die spinnende Frau Berta an im Heidnisch-Mythischen
und im Geschichtlichen. Karls d. Gr. Mutter ist Berhtrada; ihre
Tochter heisst im Gedichte König Rother Gertrud, die Heilige
von Nivelles, in Brabant. Eine Tochter desselben Namens hat

Karl, zu Folge des Codex Vindob. 42 :

sü gewan der selbe goles trat
ein tohter, diu hiez Gêrtrûl,
die heilige vrouwe,
diu IU ze Haspelgouwe.

Einhard in der Biographie Karls erzählt, indem er des Suetonius

Biographie über Augustus nachahmt, Karls Töchter hätten fleissig
spinnen lernen müssen. So ward aus der spinnenden Ahnfrau
Berta eine in's Riesenhafte zurück vergröberte : Berhte mit dem

vuioze, Baerle mitten brêden voeten, Berthe au grand pied,
reine Pedauque (d. i. regina pede aucae~), deren Bild in alle
Kirchen gestellt ward. Ebenso geschah Berta's Tochter, die als hl.
Gertrud, die beweifte Spindel in der Hand haltend, auf den Altären
abgebildet ist. Vgl. Massmann, Kaiserchronik 3, 479. Von dem
eben erwähnten Haspelgau wissen auch die Aargauer Sagen zu
berichten. Der Giebel, ein abgeholzter Bergabhang im Engstthale,
zum Dorfe Ober-Entfelden gehörend, lässt noch jetzt altes Mauerwerk

erkennen und heisst im alten Dorfrodel In der sleinj mur.
Hier stand einst die herrliche Burg des Giebelkönigs, von hier aus

pflegte er in goldener Kutsche in sein Reich hinabzufahren. Auch

jetzt noch thut er dies nächtlicher Weile, so oft die Witterung
umschlagen will. Unter grossem Getöse rollt seine Kutsche bergab,
ein Reiter auf einem Eber, ein anderer auf einem Esel folgen
ihm, jeder hat eine Reihe Milchkellen an Riemen über die Brust
geschnallt. Inzwischen sieht man dann auf der kahlen Spitze des

Berges ein glänzendes Rad sich umdrehen. Dies ist seiner Frauen
goldener Garnwendel.



27

II. Eiesenappellativa, in Volks- und Geschlechts-
namen fortdauernd.

Die Wilden Männer kommen in der heutigen Schweiz noch als

Brunnenfiguren, Wirthsschilde, Fasnachtsmasken vor, aber auch als

stehende Figuren bei Schwingfesten und Aelplerkilbinen. Wir nehmen

hier das geringfügiger Scheinende des Stoffes voraus. Wenn
sonst zu Basel mit dem 15. Januar die Fasnacht begann, erschienen

Mittags Schlag 12 Uhr drei abenteuerliche Masken auf den Strassen:

Löwe, Greif und Wilder Mann. Jedem der drei Ungethüme wurde
sein besonderes Leibtänzchen mit Trommel und Pfeife aufgespielt
und von ihm mit altlraditioneller Kunstfertigkeit ausgeführt. Sie

waren die Repräsentanten der drei Stadtzünfte zum Rebhause, zum
Greifen und zum Hären (Garn und Strick zur Vogelbeize), in deren
Händen bis auf die Neuzeit das ganze Vogtwesen der Bürgerschaft
von Kleinbasel lag. Beim Festmahle der Drei wurde dann allen

Bedürftigen Wein und Brod aus dem Gesellschaftsvermögen
verabreicht zur Verbürgung der örtlichen Tradition, als hätten einst,
da noch waldige Wildniss Stadt und Umgegend bedeckte, diese

drei Unwesen hier gehaust. — Die Sennbruderschaft von Gersau

am Vierwaldstätter See feiert ihren Jahrestag mit Hochamt und
Zunftschmaus alljährlich als denjenigen, an welchem die zwei letzten
Wilden Männer sich auf der dortigen Alpweide hatten blicken lassen.

Zwei in Laub gekleidete Vortänzer, man nennt sie die Tschämeler

(Banktänzer), lässt sie im Festzuge mit aufrücken und von zweien
der tüchtigsten Tänzer unterstützen. Wanderer in d. Schweiz 1840,
309. Die Unterwaldner Aelplerkilbi erinnert gleichfalls an diese

Wilden Männer, als an die ursprünglichen Eigenthümer der
Alpweiden. Sie beginnt am Wendelinstage, dem Schutzpatron der
Genossenschaft, mit Hochamt und Predigt zum Ruhme des
Hirtenstandes. Hernach folgt das Fahnenschwingen; alle Sennen stehen

in einen Kreis, die Musik spielt und ein gewandter Jüngling schwingt
über allen Häuptern fort und fort die Fahne der Bruderschaft. Nun
erscheinen die beiden Festmasken, Wildmannli und Wildwibli. Beide
sind in Tannrath gekleidet, Mooshütchen auf dem Kopfe, tragen
Tanngrotzli in den Händen (Tannendolden), sie liebkosen und
verschleudern ihr Kindlein, das Lumpenditti, kehren der Procession

voraus die Strasse zum Wirthshause und halten da bei Tische einen

gereimten Dialog ab, welcher sich dem Kampfspruche vergleicht,
den die oberdeutschen Masken Sommer und Winter sprechen. Bu-
singer, Kant. Unterwalden SO. Die Urner Jugend tanzte sonst zur



28

Fasnachtszeit um den Wildenmannsstein im Bannwalde ob Schad-
dorf und lief hierauf vermummt in Tannenreis und kettenklirrend
in die nächsten Dörfer, wo man ihr Milchmahlzeiten vorzusetzen
pflegte. Dies geschah zur Erinnerung daran, dass hier der letzte
Wilde Mann gesehen worden sei. Allen diesen Masken ist die vom
Sturmwind entwurzelte Bergtanne und die klirrende Kette gemeinsam,

an welcher der heulende Windhund angebunden liegt. Das

Glarner Landvolk erzählt noch von angeblichen Waldbrüdern, die
als Wilde Männer und Heiden die Ueberbleibsel der Urbevölkerung
sein und in der Wildniss des Gebirges ein unbekanntes Leben
fortfristen sollen. Der romanische Bündner nennt den Wilden Mann

ilg humm sulvady, giebt ihm aber nur eine Grösse von drill halb

Fuss, sein Weibchen, die Fenka, ist noch kleiner. In Deutschbünden
heissen sie Waldfenken, und ihre verlassenen Hütten im obern
Gebirge die Heidenhüsli. Neue Schweiz.-Bl. 1850, Heft 1.

Wer nicht bedenken mag, dass ächte Sage immer nur davon

erzählt, was zugleich thatsächlioher positiver Glaube der Vorzeit
gewesen ist, der wird diesen vereinzelten Angaben freilich wenig
Werth beilegen und historische Beweiskraft noch viel weniger. Er
verlangt nicht Sagen, sondern Urkunden, Schwarz auf Weiss.
Zufälliger Weise kann ihm auch dieser Wunsch einmal erfüllt werden;

obschon uns selbst eben diese sogleich mitzutheilenden
Urkunden dasjenige keineswegs erweisen, dessentwegen man sie
citirt. Wir geben die nachfolgende Einzelnheit aus der Geschichte
einer Wildenmännergemeinde getreu nach dem Berichte des
wakern Historikers Ildeph. v. Arx, Geschichte von St. Gallen 2, 453 :

T Das Calveiserthal (Calvesana) im Sarganser Lande nennt man die
wildeste Gegend, die im St. Galler Lande zu finden ist. Drei Stunden

weit durchzieht es ein Gletscher, Bären erneuen von Zeit zu
Zeit darin ihr altes Heimathsrecht, nur der Sommerweide wegen
wird es von den Hirten besucht. Um so mehr verwundert es,
durch urkundliche Beweise zu erfahren, dass es vor Jahrhunderten
bewohnt gewesen. Im Gegensatze gegen den an andern Orten
gewöhnlichen Gang der Landescultur, in denen Häuser entstanden,
wo vorher keine waren, verschwanden hier die, welche vor Altem
dastanden, und die ganze Calveiser Gemeinde starb entweder aus,
oder entwich vor dem immer mehr sich ausdehnenden Gletscher.
Hier war eine Gemeinde mit Ammann und eigenem Gerichte
gewesen, gefreit von allen jenen Abgaben, welche die Alpen ringsum an
das Stift Pfeffers entrichten mussten. Laut Urkunde von 1398 war
dorten das Geschlecht der Suiter wohnhaft; ihre Ammänner, Alt-



29

ammänner und Beisitzer erscheinen noch 1473 vor dem Landvogte
zu Sargans, um gegen Eingriffe in ihre Alpordnung das Recht
anzurufen. Seit dreihundert Jahren steht nun das Thal menschenleer,
nur die Alpen tragen noch die Namen jener Gemeindeämter, welche
die ehemaligen Besitzer bekleidet hatten. Es steht noch eine
Kapelle dorten, ihr zunächst der alte Calveiser Kirchhof. Hier hat

man ungeheuer grosse Menschenknochen vorgefunden und als eine
Seltenheit weit verschickt. Nach dem Zeugnisse einer allgemeinen
Volkssage befanden sich unter den Calveisern einige
Riesengeschlechter. Jenes schon vorhin genannte Geschlecht der Sutter,
welches dies Thal am letzten verliess, blieb in Glarus, wohin es

gezogen war, lange noch durch seinen hohen Wuchs ausgezeichnet."
Wo jene Todtenschmäuse zum Gedächtnisse der Ureinwohner

nicht mehr stattfinden, da bestehen zum Theil noch kirchliche
denselben geltende Andachten fort. Im Berninathale und in Samaden

wurde für die Wilden Männer bis zur Reformationszeit eine
bestimmte Messe gelesen, la messa di Rossedi genannt, für die nun
unter den Gletschern Wohnenden. Sie waren hier die Ureinwohner,
bis der Alles übereisende Rosedigletscher sie verschüttete. So hat
der Gemsjäger Colani unserm Linguisten und Mythographen L. Steub
im J. 1852 an Ort und Stelle erzählt. Das letzte Ueberbleibsel
dieser heidnischen Gemeindebräuche verrath sich in der spätem
nur vereinzelten Ueblichkeit, den Winden Mehl zu streuen, den

Sturmwind mit Brod zu füttern, der Bercht und der Wilden Frau
Speisen auf Kreuzwege und Feldsteine zu stellen. Myth. 403. 602.

Die Luzerner Sennen pflegen bei ihren Schwingfesten den stärksten

Ringer ihrer Partei in Ketten auf den Kampfplatz zu führen.
Dabei geberdet er sich wie rasend und wälzt sich auf der Erde.
Er tritt erst dann in die Schranken und entscheidet Sieg oder
Niederlage, wenn jeder seiner Kameraden von den Gegnern zweimal
auf den Rücken geworfen ist. Dann ist seine Partei „unheer",
d. h. muss sich aus Erschöpfung ergeben. Das Gegentheil von Un-
her ist der Riese Eishere aus dem Thurgau, von dem der Mönch

von St. Gallen lib. 2, c. 12 sagt, er sei seinem Namen nach schon

ein bedeutender Theil eines furchtbaren Heeres gewesen. Egis-
hére ist terribilis exercitus. — monstri sind egisen: Hatterner, Denkmale

III, 603 a. Einen gleichnamigen Eisheri, miles Iringi, filii
Dielbaldi, verzeichnen die München-Freisinger Hdss. Pertz,
Archiv 7, 812. Im Liede vom König Rother wird der Riese Asprian
gekettet auf den Turnierhof herbeigeführt. Er focht im Heere
Karls gegen solcherlei Völker, deren Namen selbst wieder zu



30

Riesennamen wurden : Böhmen, Wilzen, Avaren und Wenden. Die
Haslithaler Sage erzählt vom Riesen Raubold, der sich die Beine
selbst zusammengekettet hatte. Aus Unterwalden herüberkommend,
erschlug er im Hasli die Ahnfrau der Zwerge, die gute alte Ute,
die des Thaies Wohlthäterin gewesen war. Alpenros. 1823, 219.
Im Roman Simplicissimus (edd. A. Keller, pg. 945) erzählt der
Autor, wie ihn eine Gauklerbande nackt entkleidet, Moos um die
Lenden gehüllt und Ketten an die Hände gelegt habe, um ihn so
als Wilden Mann um Geld herzuzeigen : Als ich nun meiner Ketten,
daran mich die Mausköpf (Spitzbuben) wie einen Wilden Mann

herumgeschleppt, entledigt etc. Diese Sitte vom gekettet
einhergeführten Riesen begegnet der andern, Riesenknochen an Ketten
aufzuhängen. Noch heute starren dem Wanderer hoch über dem
Portal der 1096 gegründeten Klosterkirche zu Alpirsbach im
Schwarzwalde ein hornförmiger Mammuthzahn und gewaltige
Wirbelknochen, in Kelten eingeschlungen, fremdartig entgegen. Im
Chor einer Kapelle im Ammerthale war ein grosser Thierschädel
an die Mauer gekettet, der für den Kopf eines dort erlegten
Lindwurmes ausgegeben wurde. Uhland in Pfeiffers Germania 1, 306.
Wie in der Stadt Bern der grosse Christoffel und zu Schaffhausen
der grosse Gott einst als Wahrzeichen galt, so war das Weichbild
oder Stadtsymbol zu Luzern der Wilde Mann. Er war, theilweise
noch jetzt sichtbar, am Rathhause in sitzender Stellung abgemalt
zum Angedenken an die Riesengebeine, die man 1577 bei dem
Dorfe Reiden unter einem Eichbaum ausgegraben hatte. Ehe
Blumenbach und Dolomieu nachher den Ausspruch thäten, dass diese
Knochenmassen einem vorweltlichen Riesenthiere angehörten, liess

man zu jenem Gemälde einen Massstab und folgende Reime setzen :

In der Statt Luzern Land da unden

Bey dem Dorff Reyden hat man funden
Schröcklich grosse Menschen Gbein
Under einer Eych auf einem Reyn;
Die Oberkeit derselben Statt
Glehrten Leuhten die zugschickt hat,
Welche nach der Proportion
Geometrisch das Mass han gnon,
Hiermit erscheint unfehlbar gwüss,
Wann aufrecht gstanden diser Riss,
Sey er gsyn mit der länge glich
Vierzehen mahlen disen Strich.



31

Beschach im 1577 Jahr,
Gott weiss, wie lang er vor da war.
Was man gfunden, mag bhalten werden,
Was übrig, verbleibt in der Erden.

Im Nachfolgenden wird eine Reihe Wilder Männer aufgezählt,
deren ehemaliger Wohnort, Felsstein oder Grab noch bekannt ist
und die uns durch die ihnen zugeschriebene Gutmüthigkeit belehren,
dass unsere heutigen Vorstellungen über die Gemüthsbeschaffenheit

der Riesen unberechtigt und roh sind.

Auf den Glasscheiben eines Bauernhauses des alten Dorfes
Matten im Bödelein bei Interlaken sah Wyss (Reise in's Berner
Oberi. 1, 358) einen Bären gemalt, der ein paar Rüben im Gürtel

trägt. Das Volk erzählte, dies sei einer der Riesen von lsellwald

gewesen, die das Oberland nach kaiserlichem Aufgebote zum Reichs-
heere zu stellen hatte. Für ihre Keulenhiebe in der Schlacht

genossen sie die Vergünstigung, so oft sie im Sommer „dürstend"
durch's Thal giengen, auf den Pflanzplätzen bei Böningen, als auf

Reichsboden, drei Rüben ausziehen zu dürfen, die eine in der
Hand, die zwei andern im Gürtel davonzutragen.

Der Botti im Grauholze bei Bern, wo man noch sein von zwei
Steinsäulen bedecktes altes Grab zeigt, ist in der noch lebhaften

Erinnerung des dortigen Landvolkes ein zwanzig Fuss langer Riese

gewesen; die Bauern, die ihm am Felde begegneten, reichten ihm

statt der Hand die Pflugsterze, und immer verblieb ihr die Spur
seines gewaltigen Händedrucks. Als er starb, trug seine
Riesenschwester jenen grossen Grabstein in ihrem Fürtuche herbei. Jahn,
der Kant. Bern antiquarisch, 411. Botti's Name erinnert an den
Riesensohn Lokis Farbauli.

Im ehemaligen Ländchen Gryon, nun gleichnamiges Pfarrdorf
im Waadtländer Amte Aigle, lebte der Wilde Mann Bernard als

Ziegenhirte. Seine Liebe, die er zur Blanche (Weisse Frau)
empfand und die unerwidert blieb, ist in einem eigenen Volksliede

besungen, das durch Bridel (im Schweiz. Museum 1784, 761)
aufgezeichnet worden. Trauernd lag er bis zu seinem Tode auf einem
Steine und hat diesem die Gestalt seines ganzen Körpers
eingedrückt. Als Blanche dann den Tod dieses ursprünglichen Ritters
von Toggenburg erfährt, geht sie aus gleichem Liebeskummer in
ein Kloster. Treu wie Riesen, eine spät noch im Norden üblich

gewesene Redensart, hat also auch bei uns einmal Geltung gehabt.
Der Stein hiess la pierre du Sauvage und lag beim Dorfe Gryon bis

1S50, wo er gesprengt worden. (Escher, Die Schweiz v. 1851, 379.)



32

Ein pierre dp Seroagios (italien. selvaggio=sauvage') findet sich
beim Dorfe Luc, Val d'Anniviers, auf dem Wege nach Bella-Tolaz,
westlich vom Borterhorn. Dieser mächtige Felsblock trägt auf seiner
obern Fläche zahlreiche kleine Rundschalen eingehauen. Schweiz.
Gesch. Anzeiger 1858, 61.

Die Tschudi (urk. 1256: Hans Sçhude. VonArx, St. Gall.
Gesch. 1, 546) sind nachweissbar um Seckingen, in der
oberrheinischen Waldstatt, dann im gegenüberliegenden Frickthal und
im Glarnerlande altherkömmlich. Sie berühmen sich einer mythischen

Abkunft; nur hat ihr gelehrtester Sprosse, der Chronist

Gilg Tschudi, diese Gcschlechtssagc ebenfalls nicht anders mil-
theilen mögen, als seiner Gewohnheit gemäss mit der fälschlichen
Zuthat von angeblichen Parteikämpfen zwischen dem Haus Oesterreich

und den Waldstätten. Der Tschudi, so berichtet er, des

Glarner Landammann Rudolf Tschudi Sohn, war wegen seiner
ausserordentlichen Grösse der lange Riebing genannt und hieng den
österreichischen Herzogen gegen die Waldstätte an. Deshalb

erregte ihm sein Schwager, der Urner Hans von Seedorf, welcher
der Teufel genannt war, einen Erbstreit. Der Riebing fiel nun
1316 in Unterschächen ein, der Urner Hans dagegen in Glarus.
Schon hatte Riebing auf diesem Streifzuge alle seine Waffen
verschossen und zerhauen, als er einen jungen Tannenbaum aus dem
Boden riss und damit noch neun seiner Feinde hinstreckte. Zum

Angedenken führen die Glarner Tschudi einen Tannenbaum mit
rothem Stamm im Wappen mit drei fliegenden Wurzeln und neun
dran hangenden rothen Zapfen.

Der Name Tschud bezeichnet in altrhätischer oder altrumani-
scher Sprache das Schaf; denn der Bergriese ist ein viehweidender
Milchesser und sein Weib eine Wollenspinnerin. Wrie sodann Tschud
den Slaven einen Finnen (Barbaren) und Riesen bezeichnete, so

nennt die Snorra-Edda den Sohn des Riesen Thrym den Berg-
finn. Wilder Mann muss also die deutsche Uebersetzung des
rhätischen Tschud gewesen sein, und das Geschlecht der Tschudi scheint
sich ursprünglich auf eine geschlechtliche Vermischung der Glarner
oder Urner mit den Riesen bezogen zu haben. Der Name Tschud

in der Bedeutung von Schafhirte klingt ebenso friedfertig, wie die

weiter unten nachfolgenden Sagen von andern Wilden Männern.
Der Wilde Mann ist daher in's Wappen und Wahrzeichen der Berg-
sladt Wildeniann im Harze genommen worden, die Axt in der
einen Hand, mit der Tanne in der andern, wie ihn einst Kaiser
Heinrich der Vogelsteller hier betroffen haben soll. Alljährlich am



33

Freischiessen um Johannis tritt er daselbst auf, ganz in Moos

gekleidet. Kuhn Nordd. Sagen no. 211. Der Wilde Mann ist ferner
Schildhalter im Wappen Braunschweigs, Mecklenburgs und Preussens;

er kommt als Hausname vor wiederholt um Achen (Wolf, D. S. 188)
um Braunschweig (Pröhle, Harzsag. 1, 257); im Wilden Mann zu

Bremgarten ist 1469 Heinrich Bullinger der Historiker und Reformator

geboren. Aarg. Beitr. 94. Gleichwie Norwegische Geschlechter

ihre Genealogie an den Riesen Forniot und dessen Söhne anknüpfen,
so glauben auch die „ Starken " unter den Zillerthalern einer Sippe

zu entstammen, die aus dem Liebesverhältniss eines Bergriesen mit

irgend einer hübschen Almerin entsprang. Bauern und Riesen leben
häuslich zusammen. Der Wilde Mann und der Geissler in Bünden
werden Ziegenhirten in der Gemeinde Klosters, die Fengga wird
Dienstmagd im Vorarlberger Bauernhofe. Aarg. Sag. 1, no. 228.
Bauern und Riesen tauschen schliesslich ihre Namen aus; dies
erweist sich an folgenden schweizer. Geschlechtsnamen: Rief, Egg
und Eggen (Frickthal, Laufenburger Rheinstrecke), Hun (Kulmer-
thal), Hum (Dorf Entfelden), Häni (Zürichsee), Durst (Bezirk
Baden), Troll (Winterthur), Troller (Solothurner Gäu), Geysser
(Oberaargau). Der Bergname Hundsbuck, Hundsrück, die First eines

Längenberges bei Baden, gleicht genau dem Gebirgsnamen Hundsruck,

beides stammt aus Hun. Die Reihe von Heidengräbern, die

man eine halbe Stunde von der Stadt Solothurn am Aarufer untersucht

hat, nennt sich wechselnd Hunnenberg, Hungerberg, Hoh-
berg, Hünenberg. Zürch. Antiquar. Mittheil. III. Der Feldname

Hühnengrqber findet sich bereits im Güntersthaler Zinsrodel v.
J. 1344; H. Schreiber vertraute diesem urkundlichen Namen und

entdeckte an Ort und Stelle gallische Grabstätten. Mone, Bad.

Urgesch. 1, 218. Der Hühnerstein, ein Felsstück von ziemlicher
Grösse inmitten Weges zwischen Bremgarten und Wohlen an der
Strasse liegend, wird in seiner Benennung durch die wortdeutende

Angabe erklärt, die Hühnerträger hätten hier zu ruhen und ihren

Tragkorb abzustellen gepflegt. Gerade so erzählt Herrlein, Spess-

hartssag. 179, von einem Felssteine zwischen Hasloch und
Faulbach: Hier habe Frau Hülle ausgeruht, wenn sie auf dem
Garnverkauf war, und wo ihre Kotze (Tragkorb) mit den Füssen
aufstand, sind die Löcher davon noch jetzt im Stein zu sehen. Hier
ruht eine Himmelsgöttin Huld, dorten ein Erdriese am Felsen aus

und drücken ihm ihre Spur ein. Hühnerhubel ist der Name eines

gallischen Hünengrabes bei Rixheim im Elsass, das von A. Stöber,

Mühlhausen 1859, in einer besondern Monographie beschrieben ist.

Argovia. III. 3



34

Der Hünerweg zu Ingelheim, urkundl. 1385 wird von Mone, Oberrhein.

Ztschr. 5, 490 mit via Hunorum erklärt. Die niederdeutschen

Hünkenberge, verderbt aus Hühnerberg, dieses aus Hünen, deuten

gewöhnlich auf einen Ort mit Grabstätten. Weinhold, Heidnische

Todtenbestattung 1, 23. 24. Noch vergröberter spricht Grohmanns
Böhmisch. Sagenb. 1, 74; es giebt dem Sturmgott Wuotan, dessen

Gefolge aus den Seelen der im Sturm der Schlacht gefallenen

Helden bestand, ein Wuelisheer Verdammter bei, das in
Gestalt von glühenden Hühnern (feurigen Hünen) über die Waldgipfcl
wegfährt. Eine Glucke mit einem Haufen glühender Hühner läuft
des Nachts zwischen Andershausen und Kluvenfhal; man hält sie

für verwünschte Menschen. Müller-Schambach, Ndsächs. Sag. pg. 187.
Hünenbetten sind in den Wesergegenden die Riesengräber
genannt, Bett gilt dorten von Grab. Der Pfeilschuss des Edeln von
Hünenberg, dessen Burg bei Cham am Zugersee liegt, führt
bekanntlich zu dem Siege der Schweizer am Morgarten. Dieser
Schuss war den Chronisten wegen seiner märchenhaften Schussweite

stets auffallend gewesen; nun mag er, wie ja der Name des

Burgherrn selbst, sich aus dem Volksnamen Hun erklären, der
wie späterhin der Name Unger, zu Riesenbenennungen gedient
und mythische Bedeutung angenommen hat. Lassen wir uns durch
den Ungar Arnold Jpolyj berichten, wie in seinem hunischen Vaterlande

die Steindenkmäler aussehen, die man bei uns Hühnerslein
und Hünenberg nennt, so findet sich, dass sie den unsrigen an
Gestalt, Aufstellung und Namen ähnlich, oft sogar sich gleich sind
und direct auf Attila's Hunnen führen. Er berichtet Ausführliches
hierüber in der Ztschr. f. Myth. 2, 259; hier beschränkt uns unser
Raum auf eine blosse Einzelnheit.

Zwischen den Siebenbürgischen Ortschaften Udvarhelyszek und

Erdövidek im Lande der Szekler erstreckt sich der Rikawald,
durchflössen vom gleichnamigen Rikabach. An dessen Ufer und vom
Wasser im Halbkreise umgürtet, stehen, etliche Klafter lang, mehrere
Steine aufrecht, eine Art Hütte bildend, die ursprünglich durch
einen grossen Fels überdacht waren, den i. J. 1820 der Blitz
entzweigerissen und gestürzt hat. Von diesem Steinmale der Vorzeit

erzählte schon die sogenannte heidnische Szekler-Chronik, wie
auch heute noch das dortige Volk, hier sei Rekas Grab, des

Hunnenkönig Attila's Frau. Die Sage behauptet, der Fels sei von
Menschenhand aufgestellt. Denn da die geliebte Reka gestorben
und Alles uneinig war, wohin man die theuern Reste würdig genug
begraben sollte, wälzte man endlich den grossen Felsen vor ihrem



35

Königsschlosse bergab, dass er an den Rand des Flusses rollte
und über ihr Grab gestellt werden konnte. Von Hirtenknaben
sollen hier thalcrgrosse Rädchenmünzen gefunden, von einem
Bildschnitzer Maté soll ein so grosser Schatz aufgegraben worden sein,
dass ihm über dem Wegschaffen der Last sein Schimmel drauf

gieng. Damit ist er der Stifter des nun berühmten und
ausgebreiteten Szeklergeschlechtes der Maté geworden.

Das Geschlecht der Geysser im Oberaargau findet sich mit
seinem Namen wieder in dem der nordischen und oberdeutschen Berg-
und Sturmriesen : Gusir und Geysa, der Bläser und Stürmer (Wein-
hold, Die Riesen 44), Geisser: der Wilde Mann beim Wintersturm
im Jura, und das Seegespenst am Glarner Oberblegi-See (Naturmythen

42. 148). Auch dieses Appellativ, ableitend von giessen,
ergiessen, führt auf den goth. Stammnamen Gauls, ags. Gedt,
ahd. Kôz zurück, der ausgegossene Geist, der Gotterschaffne, und
ist episch verwendet worden zu dem Heroengeschlechte der Geaten

im ags. Gedichte Beovulf.
Das im Glarnerlande zahlreiche Geschlecht der Eimer stammt

aus dem Elmthale, gleichwie das vom heil. Sachsenapostel Liudger
gegründete Hclmstädt seinen Namen vom Elmgebirge auf der Lüne-
burgerhaide hat. (Rettberg, Kirch.-Gesch. 2, 482.) Von Elm und

Hm, den mundartlichen Namen des Ulmenbaumes, leiten diese

Ortsnamen deshalb nicht ab, weil jenen beiden Landstrecken die Ulme
fremd bleibt. Daniel Eimer nennt man aber im Glarnerlande
solcherlei kahle Felszacken, deren Contur an eine Menschengestalt
erinnert. Alben und Almis ist die Kalkerde genannt, die zwischen
München und Erding vier Quadratmeilen we;t die Torfmoore durchzieht.

Elm bezeichnet schweizerisch die lohgelbe Farbe (Stalder

1, 94) und eine weissfarbige Taubenart (Tobler 166). Auch
hier bleibt elb die Wortform. Elwez ist fulvus, Graff, Diulisca 2, 236 b.

Der Elb aber ist der Wald- und Berggeist, das Erdmännchen.
Elbelstein und Elbelskanzel sind Namen im Unstruth - und Werra-
thale, auf denen der dortige Wilde Jäger Elbel sein Wesen treibt.
Bechstein, D. Sagb. no. 450. Der Elbst ist ein Wassergeist im kleinen
See am Seelisberg in der Nähe des Dorfes Treib am Vierwald-
stätter ; auf dem Seeboden sah man sonst ganz deutlich eine Heerde
Schweine, die sich auf den Rücken legten und dann das Aussehen
frisch abgezogener Kalbshäute annahmen. Cysat, Beschreib, des

Vierwaldstätter Sees, pg. 429. Diese widerwärtig lautende
Behauptung erinnert gleichwohl an die altrömische Männerpuppe des

Mamors, die bei der Frühlingsfeier der Mamertinen, dicht einge-



36

hüllt in Felle, durch die Stadt geschleppt, mit Stangen gehauen
und über die Brücke in die Tiber gestürzt wurde. Der Name

Elb bezeichnet im Entiebuch den Betrunkenen, Albersterz und Elpen-
trötsch bezeichnet den Dummkopf. Elggermann nennt man am

Schweizerrhein • die Männchen aus Backwerk, zugleich einen un-
rührig dasitzenden, dummstarrenden Menschen, einen Teigklotz.
Kirchhofer, Schweiz. Sprichw. no. 56. In Glarus ist der Ellger
(contrah. aus Elmiger) der Name eines Felsengesichtes am Wiggis-
gebirge, Elgis heisst jener sonnige Kalkfelsen nördlich vom Orte
Glarus „zu welchem alljährlich, sobald die Frühlingssonne dorten
zuerst den Schnee wegschmilzt, die Kinder wallfahrten." Heer-
Blumer, Kant. Glarus, 601. Hält man nun den Namen des

Adelsgeschlechtes von Eibenstein (Myth. 1217) zusammen mit dem

Glarnergeschlechte der Eimer, und dem Thurgauergeschlechte der

Elgger (die man dorten angeblich von Schloss Elgg abstammen

lässt), so ergiebt sich abermals der Fall, wie einzelne Sippschaften
ihren Stammbaum und Namen auf die Geister des Gebirgs zurückgeführt

haben. Die Genesis 6, 4 besagt dasselbe : Es waren auch

zu den Zeiten Tyrannen (giganles, hat die Vulgata richtiger) auf

Erden; denn da die Kinder Gottes die Töchter der Menschen
beschliefen und ihnen Kinder zeugeten, wurden daraus Gewaltige in
der Welt und berühmte Leute. Ich füge dem zum Schlüsse noch
zwei neuere Beispiele hinzu. Beim Dorfe Grenchen und im
benachbarten solothumischen Jura wird der im Sturm einherziehend

gedachte Wilde Jäger der Schwed genannt. Mit einem Zwilchsack

auf der Achsel kommt er den Berg herauf und schüttelt ihn aus,
dass lauter grüne hornblasende Jäger herausfallen. DieSchweiz,
Illustr. Ztg., 1862, no. 12. Vom grünen Schwedenross ist eine
ähnliche Sturmsage mitgetheilt: Aarg. Sag. 2, no. 512. Die

Sturmgeister, die der Jura Schweden nennt, heisst der Berner

Aelpler Friesen. Im Grindelwaldthale gelten die Föhnstürme, die

im Frühjahr den Schnee von den Voralpen wegschmelzen, gleichfalls

als eine Schaar Wilder Jäger, und heissen die Westfriesen.
Das Volk im Oberhasli- und Simmenthai meint, es sei selber ursprünglich

aus Schweden und Friesland eingewandert. Dies ist jedoch nur
ein Sprachmissverständniss, entsprungen nicht im Volke, sondern
bei schlimm etymologisirenden Berner-Dorfpfarrern. Sprachlich
„friset" d. h. öffnet der West- und Föhnwind die Bewässerungsgräben

der Felder, gleichwie der Nordwind die Kornsaat „frisst".
Der Oberländer Frieser ist der Gräber von Profession. Stalder 1,399.
Für unsern Zweck aber ergiebt sich, dass man auch hier einen



37

altern Volksnamen mit dem eines Luftriesen in traditionell
gewordenen Zusammenhang gebracht hat.

Domilin, Essel und Durst. Durch die kirchlichgelehrte
Färbung der Pilatuslegende sind die ursprünglichen Volkssagen vom
Pilatusberge in sehr früher Zeit schon verwirrt und unkenntlich
gemacht worden. Die älteste Oberdeutsche Chronik, edd. Gries-
haber 1850, nennt pg. 16 den Pilatusberg noch mit rhätischem Namen

Frakmunt, beruft sich aber schon als auf etwas Landläufiges darauf,
dass droben des Pont. Pilatus Grab sei : und wil man, er (Pilatus)
lige uf Fragmuonde bi Lulzerne. Gleichwohl bleibt die ursprüngliche

Heiligung des Pilatusberges etwas unbestreitbares und wird
vom 13. Jahrhundert an bis in's sechszehnte durch eine fortlaufende
Reihe geschichtlicher Angaben verbürgt; der Berg erscheint als in
den Geisterbann gelegt, erst vom Volksglauben, später von der
Obrigkeit, Niemand sollte ihn ohne eingeholte Erlaubniss besteigen,
Zuwiderhandelnde wurden mit Gefängniss bestraft. Im Jahr 1518
mussten der in Luzern sich aufhaltende Herzog Ulrich von
Württemberg und der St. Galler Bürgermeister Joachim Vadian, dann
im J. 1555 der Naturforscher Konrad Gessner von Zürich, 1580
der Basler Arzt und Anatom Felix Platter die besondere Erlaubniss

bei der Regierung einholen, um den Berg besuchen zu dürfen.
Leider haben uns auch diese bevorzugten Reisenden alle in ihren
Berichten nur die Trümmer der Kirchenlegende wiedererzählt,
die sie hier ihrem eigenen Verstände widersprechend vorfanden,
alles übrige aber, was sie sonst auf dem Berge gehört oder
gesehen haben mochten, bleibt uns von ihnen verschwiegen. Und
doch nur dieses Besondere allein würde uns heute den Grund des

Schreckens und der heiligen Scheu einsehen lassen, womit dieses

Gebirge so lange umgeben war; jetzt vermögen wir aus bloss
einzelnen letzten Bruchstücken der Ueberlieferung auf das Ganze
zurückzuschliessen. Unserm bisherigen Verfahren gemäss ziehen
wir einige besondere Gipfel und Felsen des Berges nach ihren Namen
und Eigenthümlichkeiten hier in Betrachtung. Nahe bei der Brün-
delenalp liegt in der senkrechten Fluhwand, der steilsten Kluft, die
über das Widderfeld zum Berggrat hinaufführt, die Höhle Tomi-
lisloch. Turne und Dummlin ist sie schon bei Chappeller, hist, mont
Pilati 1767, 178 genannt. Da6 ahd. tuoma judicium, tômaheil ma-
jestas, führt auf die Eigennamen Tuomhilt, Tuomrîch, Tuomgêr,
Tuompirc, Tuompurc (mons mqjestalis). Wollte man diese Etymologie

zu kühn finden, so läge dem von Chappeller gemeldeten
Namen Dummlin eine andere Ableitung für unsern Zweck ebenso



38

nahe. Der Bergriese heisst in der deutschen Sprache der Dumme,
nicht weil er zunächst schwachköpfig ist, sondern weil er dämmerig,
dumpf und gewitterfinster in die Landschaft hereinblickt; ähnlich

spricht man vom dummen Teufel. Der Dimmerföhn schieiert die

Gegend ein durch Dunst und Höhenrauch, düffiges, düppes Wetter
ist dumpfes, schwüles. Grimm, Myth. 495 gewährt auch einen ahd.

Segensspruch aus dem XI. Jahrh., der heidnisch gedacht und kirchlich

gefasst an einen Bergriesen gerichtet ist, damit man von
Wunden genese. Der Riese heisst hier der Dumme (hebes) in
dem Sinne des Wortes, dass er sammt seinem Sohne stumm und
schlaftrunken auf dem Saum des Berges liegt:

Tumbo saz in berke

mit tumbemo kinde in arme,
lumb Mez der bere,
tumb hiez daz kint,
der heilege tumbo
versegene Usa wunda!

Der Weg von Darscheid nach Schönbach (Kreis Daun) führt
über den Sommersberg, dessen Kuppe die Tommen heisst. Unten
ist der Steig durch den Geisterspuk einer den Leuten aufhuckeln-
den Frau berüchtigt; oben rasselt, schreit und pfeift das Tommer-
männchen und rollt sich den Fuhrwerken als Klotz in den Weg.
Die drei Tommen bei Lonnig, an der Strasse nach Koblenz, drei
von allen Seiten sichtbare Hügel, sind von drei Frauen schürzenweise

zusammengetragen worden. Ein weiterer Tomberg bei Rheinbach

hat eine Höhle, in der ein bärtiger Greis am Tische sitzt mit
einer darauf liegenden goldnen (Wünschel-) Ruthe. Schmitz, Eif-
lersag. 2, pg. 9. 24. 69. 57. Der schwedische Tomtegubbe und
Tomtekarl bezeichnet den Alten im Gehöfte, altn. tôft, schwed.

tomi, area, domus vacua. Myth. 468. Mit diesemRiesennamen To-
milin hat nun später die kirchliche Gelehrsamkeit zu Luzern cinen
hl. Dominicus verschwistert und man nennt seitdem jenes Tomi-
linsloch die Dominikhöhle. In ihr ist der versteinerte Pilatus an
einem steinernen Tische zu sehen. Es steht nämlich an ihrem
Eingange ein acht Fuss hoher Fels, mit äusserst weissem Kalk
überkrustet, in Form eines aufrechtstehenden, gewandeten Mannes;

an der Stelle seines Hauptes liegt ein gleichweisser beweglicher

Felsblock, hinter ihm ein solcher in Form eines Tisches, an
den sich die Figur anzulehnen scheint. Diese eben gemachte
Beschreibung rührt von einem Tiroler Maurergesellen her, der im
Jahr 1814 vor Hunderten von Zuschauern in diese senkrechte Tiefe



39

von 306 Fuss sich hinabliess und so die Höhle bestieg. Abgebildet
ist nunmehr dieser Bildstein nach einer vom Zürcher Idyllendichter
Mart. Usteri (+ 1827) gemachten Zeichnung in den Zürch. Antiqu.
Mittheil, von 1859, Heft 23. Die Pilatus-Sennen nennen übrigens
diese vermeintliche Bildsäule des hl. Dominik auch „unsern St.
Cornell" (Escher, Die Schweiz von 1851, 74) und pflegen ihn als

Schutzpatron anzurufen. Was es aber mit dieser kirchlichen
Anrufung des angeblichen Heiligen ursprünglich auf sich habe, dies
erweist sich aus einem nun folgenden und hier zum ersten Male

hervorgehobenen Umstände.
Es behaupten nämlich die Anwohner des Pilatus im Unterwaldner

Lande, diese Höhle lasse so weit im Innern vordringen, dass man
darinnen die Glocken der auf der entgegengesetzten Seile des

Berges auf Brünnlenalp weidenden Kühe hören könne (Chappeller,
hist. Pilat. 178), und dorten in dieser Tiefe, heisst es, halten die
drei Teilen ihren Zauberschlaf. Eine Sage hierüber, freilich
journalistisch aufgefärbt, enthält die Zeitschrift Wanderer in der
Schweiz, Jahrg. 8, 1841; es lässt sich daraus Folgendes
entnehmen : Der Riese Dominik pflegte von seiner Höhle aus über
die Sicherheit des Landes zu wachen und rief, so oft ein Feind
den Grenzen sich nahte, das Volk zum Kampfe auf. Nur einmal

war er eingeschlafen. Als er wieder erwachte, erblickte er unten
zu seinem Schmerz den Bürgerkrieg und erstarrte darüber zu
Stein. Doch todt ist er nicht, er wird wieder erwachen, wohl
aber erst am Ende der Tage. — Es ist Brauch, das berühmte Echo
auf Bründelenalp zu wecken, indem man den Namen Dominik zur
Höhle hinaufruft. Der Stein antwortet; langsam und gedehnt giebt
ein mächtiges Echo das ausgerufene Wort zurück. Wer aber,
behaupten die Sennen, dem Dominik einen andern Namen zurufe,
der müsse zuverlässig noch selbiges Jahr sterben. Zürch. Neu-
jahrsbl. der Musikgesellsch. 1818, S. 2.

Ueber das Ergebniss dieser selbstredenden Sage darf man hier
sich um so kürzer fassen. In den Berghöhlen wohnten die ersten
Menschen, hier bestatteten sie ihre Todten auch zur Grabesruhe.
Die Stammväter des Volkes, die Fürsten und Helden der Vorzeit
gehen daher in den Berg, liegen, sitzen, schlafen im Berge. Tod
und Leben wohnt so vereint im Berge; in Joh. Ackermanns
Gespräch mit dem Tode wird auch dieser angerufen : Her Tot, Hauptman

vom Berge! Wackernagel, Altd. Lesb. 1139, Vers 18. Die
Sagen von dem im Berge schlafenden Lieblingshelden des Volkes
weisen auf die Zeiten des Grabalters und der Hügelbestattung zu-



AO

rück, die dem Brennalter vorausgiengen. „Erst als man begann,
die Leichen dem Feuer zu übergeben, im Rauch gen Himmel zu
schicken, mag man sich gewöhnt haben, die Götter und ihre
Genossen als über den Wolken wohnend zu denken." Simrock,
Myth. 367. Den ältesten Germanen wohnten daher die Götter noch
in den Bergen, erst später auf deren Gipfel. Lässt daher ein
germanischer Volksstamm seinen Begründer im Berge begraben sein,
so lag eine Vermischung des Stammvaters, der selber wieder einen
Gott zum Vater hat, mit dem Gotte ganz nahe, der gleichfalls im
Berge thronte. Gott Mannus ist bei Tacitus der Sohn der Erde.
Jeder einzelne Stamm hat so seinen eigenen Götterberg, sein
eigenes Schlachtfeld, auf das der schlafende Gott heraustreten wird
zum Siege und zum endlichen Weltfrieden. Für den Oberpfälzer
ist jener Göttersitz das Fichtelgebirg, für den Altbaiern der Untersberg.

Schönwerth, Oberpf. Sag. 3, 351. Für den Mitteldeutschen
ist es der Kyffhäuser, für den Schweizer der Axenberg mit den
drei schlafenden Teilen, und hier der Pilatus. So hat auch der
Riese Toll, der auf der Insel Oesel im Töllist begraben liegt, vor
seinem Tode verordnet, dass man ihn zur Hilfe aufrufen solle,
wenn ein Feind in's Land komme. Kruse, Urgesch. des ehstni-
schen Volksstammes 186.

Wir übergehen alle in der Pilatussage selbst enthaltenen weitern

Einzelnheiten, so ernstlich sie unsern Zweck auch
unterstützen. Der geheiligte See, der darinnen versenkt liegende und

alljährlich am Charfreitage wieder aufsteigende Seegeist, der Türst,
der auf jenem Berge jagt, der feurige Drache, der ihn gleichfalls
mitbewohnt, der prophetische Zeitbrunnen, die Schaar von Zwergen
und Erdmännchen, Alles dies kann anderwärts nachgelesen werden.
Unsere Aufgabe hat den Berg als einen von Riesen bewohnten und
dem Steinzeitalter angehörenden nachzuweisen. Hierin unterstützen
uns besonders seine beiden Punkte : der Essel und der Gnappstein.

Der Gnappstein lag ehedem auf der Oberalp des obern Pilatus;
er war 6 Fuss hoch und lang und ruhte, von seinem Muttergestein
abgelöst, auf seinem Mittelpunkte der Art im Gleichgewichte, dass

Jeder, sich darüber hinlegend und sich schaukelnd, ihn ohne Mühe

bewegen konnte. Helvet. Almanach vom J. 1804, 101. Er senkte

sich, wenn man ihn von der einen Seite bestieg, und neigte sich,
wenn man aufs andere Ende hinüberschritt, in seine vorige Lage
zurück. Bei einem Bergsturz ist er in neuerer Zeit zu Grunde

gegangen (Meyer-Knonau, Schweiz. Erdkunde 1, 284). Der Stein
hatte seit alter Zeit schon die Aufmerksamkeit der Gelehrten er-



4-1

regt gehabt. Der Naturforscher Gessner fand ao. 1555 an ihm eine
Inschrift, die er für keltisch hielt, und hieb daneben seinen Namen
ein. Cappeller (hist. mont. Pilati 1767, 20) fand die alte Inschrift
verschwunden bis auf ein Zeichen, das einer schief auf dem Kopfe
liegenden Glocke glich. Daneben aber waren schon Jahreszahlen

von 1518 (da der Württemberger Herzog Ulrich den Berg bestieg)
bis 1603 mit den Namen verschiedener Besucher eingehauen,
worunter eben jener Herzog Hudalricus. Besonders hervorhebens-
werth ist, dass der Stein, als ihn der Geishirte vor Cappellers
Augen in Bewegung setzte, zugleich weithin tönte: lapidem collisione

late exaudiendum sonum edentem concussil. Sicher also ist,
dass der Stein mit unter jene vielbesprochenen Felsen gehört hat,
die man keltisch Dolmen, Mennhir, Mairen, Matronen, pierres
mouvantes nennt, an die sich die Feenverehrung und der Hexenglaube

anknüpft, und welche zu deutsch nicht minder vielnamig
Steinmannli, Lottelfelsen, Wagsteine, Gnappsteine heissen; gnap-
pen ist wanken.

Der andere noch hervorzuhebende Punkt ist der Name der
obersten Pilatusspitze. Sie heisst Essel, aber von Fremden und in
Touristenschriften Esel gesprochen und geschrieben. Derselbe Name

begegnet noch anderwärts. Aargauische Localnamen sind Etzel-
graben, Ettenbühl (Hügel bei Kirchleerau), Ettelwald (bei
Schneisingen). Heinrich Ezil besitzt den Hof zu Scherz 1273. Aarg.
Beitr. 586. Des Riesen Name ist ahd. ezal, edax. Im zerstörten
Weissenstein bei Werda, unweit Marburg, hauste ein Riese
Namens Essel, und die Wiese an der Stelle, wo der Riese beim

Untergang der Burg die goldene Thür derselben in die Lahn
versenkte, heisst noch jetzt der Esselswerd. Myth. 1218. Essen und
Essel sind Dörfer im Osnabrückischen und Hoya. Pott, Personennamen

482. Wer Riesengrösse hat und Riesenkraft verbraucht,
hat ebenso grossen Hunger und Durst. Die Essgier der Riesen

liegt in ihrem Namen, das Märchen stellt sie daher stets menschenfresserisch

dar, und auch dieses Prädicat hat sich zum Namen jenes
Zürcher Bürgergeschlechtes der Manezze umgestaltet, die man seit
dem 14. Jahrhundert urkundlich kennt. Das alts, etan, ags. eoton,
altn. iölun, ahd. ezal heisst edax. Burkard Waldis in seinem Esopus

I. 47, 6 nennt den Fresser einen etzler. Der Riesen
weingieriger Durst lebt ebenso in hoch- und niederdeutschen Mundarten

fort ; engl, thurst, ags. tkyrs, in Zingerle's Tirol. Sagen der
Bergriese Thyrsch, mhd. wechselnd türse, dürsch und lürste. Myth.
486 — 489. Die Aarg. Sagen kennen beide Namen: die E tel-



42

mutter no. 49, und zugleich den Durst und sein durstig Heer

pg. 177. 390. In den Naturmythen (vgl. dorten das Register)
ist von Letzterm noch weiter berichtet. Die scheinbar
niederdeutsche Namensform Etelmutter, statt einer zu vermuthenden
oberdeutschen Ezzelmutter, ist kein Widerspruch und findet sich wieder

in Ettig (hungrig), fressiger Ettiker (appetitus caninus). Stalder

1, 117.
Damit wäre der ursprüngliche Name des Pilatusberges in seiner

deutschen Namensform wiedergefunden. Auf seinem Berggrat
wohnt der Riese Ezzel, der sxoXvcpâyoç und edax. An seinem

periodisch laufenden Quell des Durstbrunnens trinkt der trunkene
Sturmriese Türst, bibax, beide als die Verdoppelung eines und
desselben leiblichen Bedürfnisses, der Menschenbitte um das
tägliche Bjot. Von ihnen hatte hier die Vorzeit die Erfüllung aller
Wünsche erhofft, ihnen war das Steinorakel des tönenden und
bebenden Gnappsteines aufgerichtet. Warum aber der Glaube und
der Menschenverstand der Vorzeit sich so lange zu diesen

Vorstellungen gestimmt und befähigt fühlen konnte, dies wird sich

ergeben aus dem nun folgenden Abschnitte vom Meteor- und

Regenstein.

Zweiter Abschnitt.

II. Glanbenstberreste aus der Steinzeit.

Der Meteorstein und Strahlstein.
Durchsichtig erscheint die Luft so rein
Und trägt im Busen Stahl und Stein;
Entzündet werden sie sich begegnen,
Da wird's Metall und Steine regnen. Göthe.

Das ganze Alterthum besitzt den Steincultus und hat ihn gleicher
Massen auf die himmlische Abkunft der Steine gegründet. Der vom
Himmel stürzende Meteorstein, der im Gewitter scheinbar
niederfahrende Donnerkeil, diese beiden weithin augenfälligen und
überwältigenden Naturerscheinungen forderten des Menschen Nachdenken

am ersten heraus, und er nennt sie beide nach ihrer sinnlichen
Erscheinungsweise übereinstimmend in allen Sprachen Kugel und Keil.
Der Name Kugel gilt dem Meteor. Jene kleinen Weltkörper, welche
in ungezählten Massen den Weltraum durchfliegen, werden, in
unsere Atmosphäre gerathend, nach allen Seiten durch Anziehung
zerstört, entzünden sich durch Reibung, erscheinen als

Feuerkugeln, die man deshalb auch am Tage sieht, zerplatzen und stürzen



43

knallend herab, dem Aug' und Ohre des Menschen zum Schrecken
und Staunen. Die Januarstürme dieses Jahres 1863, die in ihrer
furchtbaren Wuth von den Alpen bis zur Ostsee beobachtet werden

konnten, waren besonders reich an solcherlei überraschenden
Meteoren. Während man damals z. B. in München bei nächtlichem
Donner und Blitz das Elmsfeuer an dem gothischen Bau der Auer-
kirche in spitzig leckenden Zungen auflodern sah, berichtete man
gleichzeitig von jenem 20. Januar Folgendes aus Schwerin : Ueber
allen Städten Mecklenburgs entluden sich die Blitze mit plötzlichem
Knallen, die ganze Atmosphäre schien mit einem electrischen Flui—

dum überfüllt, „an den Spitzen der Windmühlenflügel erblickte man

kugelförmige, leuchtende Körper, die unter starkem Knallen plötzlich

zersprangen und das Gebäude in Brand steckten." Allg. Augsb.
Ztg. 1863, no. 31. Aus 'solcherlei Erscheinungen nun müssen wir
uns erst die volle Nalurwahrheit wieder begreiflich machen, die in
den alten Gewitter- und Riesensagen ausgesprochen liegt.
Dasselbe eben beschriebene Phänomen wird als Solothurner Gebirgs-
sage erzählt in den Naturmythen, pg. 58. : Drei Riesenbrüder

kegeln. Die Riesen auf dem Weissenstein in Oberhessen besassen

gemeinsam einen Backofen, der mitten im Felde lag, und zum
Zeichen, dass einer Holz zum Heizen herbeitragen solle, warfen
sie sich gegenseitig Steine zu. Als Zwei zu gleicher Zeit warfen,
fuhren die Steine in der Luft zusammen; nun liegen sie im Felde
bei Michelbach, auf jedem eine grosse Hand eingedrückt. Die
Hünen des Bruns- und Wiltberges zwischen Godelheim und Ame-
lunxen warfen sich grosse Kugeln als Spielbälle zu. Die Wilden
Männer im Gasteiner Thale wohnten in einer unzugänglichen Höhle
der Klamm, vor welcher Apfelbäume standen; mit den Aepfeln
warfen sie scherzhaft nach den vorbeiziehenden Wanderern hinab.

Myth. 510. 520. In der Oberpfalz (Schönwerth, Sag. 2, 263) heisst
es : Als das Himmelsgewölbe noch ohne Sterne war, warfen die
Riesen mit Kugeln hinein und durchlöcherten es; nun sieht man
durch diese Löcher das Licht des innern Himmels. Alle diese

Sagenzüge spiegeln den Inhalt einer eddischen Mythe ab, in der
die Fahrt erzählt ist, welche der Gewittergott Thôrr nach Jöttun-
heim zum Besuche des Riesen Geirr'öd macht. Letzterer empfängt
jenen auf dem Hochsitze in einer Halle, in der nach gewöhnlicher
Sitte die Gastfeuer brannten. Daraus ward ein glühender Eisenkeil

genommen, mit dem der Wirth seinem Gaste ein Wettspiel
anbot. Geirröd warf zuerst, und Thôrr mit seinen Eisenhandschuhen

fieng den Keil auf. Er schleuderte ihn zurück, vergeblich



w
harg sich der Riese hinter einer Eisensäule, der Wurf drang
hindurch, durchbohrte seinen Leib und flog noch durch die Hauswand
in die Erde hinaus. Hiebei fällt, sagt Weinhold (Die Riesen 49)
auf die Steinkeile ein mythischer Schimmer, sie sind das Bild des

Blitzes, und wenn der norwegische Bauer zwei Gewitter am
Gebirge gegen einander stossen sah, erinnerte er sich des Kampfes
zwischen Thôrr und Geirröd. Die zertrümmert niedergehende
Meteorkugel wird gedacht als Steinkeil, als glühender Eisenkeil,
als Kugel und Kegelkugel. Das Geprassel eines in der Nähe

einschlagenden Wetters gleicht dem Rasseln eines Haufens
herabstürzender Steine. Es entsteht die Vorstellung von kolossalen
Blöcken, mit denen im Himmel agirt werde, wie die „rollenden
Felsstücke" in den Kämpfen der Titanen auch schon bei Hesiod
eine Hauptrolle spielen. Schwartz, Urspr. d. Mythol. 86. Der
Dithmarsche sagt vom rollenden, krachenden Donnerwetter, die

Engel werfen mit Steinen, die Engel kegeln (Müllenhoff, Schlesw.-
Holst. Sag. pg. 358). Der Schwabe meint, dieses Kegeln beim
Donnern geschehe mit Steinen, die, wenn sie an ein Loch kommen,

herunterstürzen und auf Erden irgendwo einschlagen; man
fürchtet deshalb nicht sowohl den Blitz, als vielmehr den Streich,
wie man den Donner nennt. Meier, Schwab. Sag. pg. 259. In
Konrad von Megenbergs Buch der Natur (Augsburg bei Schön-

sperger 1499) wird gegen diese Meinung geeifert. Blatt E 4 f.:
man vindet leütt, dye wänen das der doner ein stain sey, darumb
das offl ein stain herab vellt mit dem doner in grossem welter. das

isl nicht war. wan wäre der doner ein stain, so machet er wunden

den leütten vnd den Heren, die er schlecht, als ander valient
stain thuond. das geschieht aber nicht. In den Niederlanden gilt
der Fluch : by gods heilige sleenen by de godsige steenen Wolf,
Beitr. 1, 67. Aargauische Volksrede sagt vom Rollen des Donners:
Sie füeret Stei d'obe, sie ladet Stei ab, es chroset (ein Wagenrad
fährt knirschend und zermalmend — engl, crushing — über
grobkörniges Kies), der Tüfel muess Stei schleppe. Letztere Phrase

erinnert direct an den im Hades zur Strafe steinwälzenden Sisyphus

mit dem „entrollenden tückischen Marmor". Allgemein
verbreitet ist die Redensart: Die Engel kegeln, Petrus kegelt; auch

sie stammt keineswegs aus einem gröblichen Uebermuth des

Volkshumors, vielmehr erinnert eine raketenartig aus einander stiebende

Blitzgarbe wirklich an ein rings im Kreise zugleich umstürzendes

Kegelspiel, in das die rollende Kugel hineinschmettert.
In andern Gegenden Deutschlands sieht man die in Heiden-



45

gräbern gefundenen Steinhämmer und Kelte als ein Produkt des
Blitzstrahles an, und statt zu schwören : dass dich der Blitz spricht
man, dass dich der Hammer schlage! Der westfälische Bauer
erblickt in einem solchen auf der Hutung gefundenen Donnerkeil den
Hammer Gottes, mit welchem der Herr seine Blitznägel in den
Erdboden schlägt. Der Hammer ist aber das eddische Attribut
Thôrrs, ahd. hamer bedeutet harter Stein. Thôrrs Zeichen ist das

Hammerzeichen. Mit dem Wurf dieses heiligen Geräthes wird das

Recht auf Grund und Boden gesetzlich bestimmt. Hammerwurf und
Steinwurf berühren sich, auch Steine waren ein Zeichen rechtlicher

Uebergabe, ihr symbolisches Werfen bezeugt eine Urkunde

von 1085 : guerpire cum lapide. Bis in neuerer Zeit pflegte in
Sachsen der Richter die Gemeinde durch Herumsendung eines
Hammers zu berufen, bei Vergantungen geschieht noch jetzt mit
einem solchen der gerichtliche Zuschlag. Grimm, RA. 64.162.181.
Jeder Bauer, der sonst im Frickthaler Dorfe Wittnau in Gemeindegeschäften

über Land geschickt wurde, nahm als Ausweis und

Laufpass den Waldhammer mit sich, welcher beim Gemeindeammann

verwahrt lag. Naturmythen pg. 95. Weil ferner das
Gewitter den Wachsthum der Flur befördert, so ist der Flur- und

Grenzgott Thôrr zugleich der Erntegott, folgerichtig auch der Ehegott.

Man legte seinen Donnerhammer der Braut zur Weihe in den
Schoss und segnete mit ihm die Leichen ein, jene zur
Fruchtbarkeit, diese zur neuen Befruchtung des Erdenschosses. Noch

pflegt heute hinter dem ländlichen Brautfuder der Schreinermeister
einherzugehen, in der Hand festlich den Hammer tragend, und
überall noch hört der Aberglaube den Vorboten des Todes an
Thüre und Hausladen anpochen, pöpperlen. „Sub ascia dedicavil"
ist eine häufige Inschrift römisch-gallischer Grabsteine in den

Stromgebieten der Rhone und Loire. Mone, Gesch. des Heidenth. 2,
373. Bei den Lappen schlug während der Einsegnung des

Hochzeitspaares der Vater der Braut mit Stahl und Kieselstein Feuer,
und ein solches Feuerzeug wurde auch ihren Todten mitgegeben.
Der Feuerfunke im Kiesel sollte die Schöpfung des Dritten, des

im Liebesfeuer gezeugten und empfangenen Kindes ausdrücken,
zugleich ebenso den Todten Licht geben auf dem Wege in's
Schattenreich. Mone, Gesch. d. Heidenth. 1, 38. Ist so der Hammer

ein Symbol sittlicher Weihe und geschlechtlicher Keuschheit,
so wird er Haus und Gut des Frommen vor Blitz- und Hagelschlag
bewahren, ebenso aber alle Blitze auf den Unkeuschen
herablocken. Zum Beweise mögen folgende Sätze dienen.



46

Konrad von Megenberg, Buch der Natur (Augsb. Schönsperger
1499) beschreibt zugleich das Aussehen unserer Kelte, wenn er
von ihrer Wirkung redet : Ceraunus heist donerstein vnd velli zuo
stund mit den hymelplitzen. man spricht, an welcher stat der stein

sey, do schad kein doner noch putzen nit. er ist dick vnd gar
scharpf an einer seilten. Im Germanischen Anzeiger 1863 ist von
Dr. Hartmann dieser Volksglaube erst neulich naturgeschichtlich
näher begründet worden. Die Kelte bestehen häufig aus Polierstein,

lapis lydius, dessen Eigentümlichkeit ist, in der Wärme
und im Feuer zu schwitzen. Umwickelt man einen Polierstein mit
Faden und legt ihn in's Feuer, so bewirkt die aus dem Steine

dringende Feuchtigkeit, dass der Faden nicht brennt. Darinn sieht
der gemeine Mann eine übernatürliche Wirkung und hält daher den
Donnerkeil für ein Schutzmittel gegen den Blitz. Denn wie der
Stein den Faden gegen das Verbrennen schützt, so wird auch ein
Haus, in dem sich ein Donnerstein befindet, nicht vom Blitze
beschädigt. Ist daher ein Gewitter im Anzüge, so schwitzt in Folge
des Temperaturwechsels der Stein, alsdann pflegt der katholische
Landmann eine geweihte Kerze neben ihn auf den Tisch zu stellen.
Diesen noch geltenden Brauch meldet bereits Wierus, De prae-
stigiis Daemonum, Basil. 1577, 587 : Alii strata mensa in medio
cubiculi imponunt inier duas cereas ardentes hanc ceraunium
lapident; is dum sudat, quod ipsis videlur miraculum. Das Lex. Myth.
961 meldet aus Tellmarchen, dass man daselbst auf einem Gehöfte
Meeaas zwei solche Donnerbeissel an jedem Donnerstagsabend
gewaschen, mit Butter und Fett am Feuer bestrichen und feierlich
auf den Hochsitz gestellt habe, in dem Glauben, damit dem Hause
und der Flur Gedeihen zu verschaffen. Da nach dem Glauben

unserer Sennen der Donner die Milch selbst im Euter der Kuh

scheidet, so folgt, dass man das Euter besonders kranker Kühe
mit dem Donnersteine bestreicht, im Jura mit einer aus gestos-
senen Belemniten (Chalützelstein) bereiteten Salbe einschmiert.
Man nennt ihn daher Kuhstein. Wagner, hist, natur. Helvet. Tiguri
1680, 320.

Einen Franzosen Marbodäus setzt man in's 11. Jahrhundert
und schreibt ihm folgende Verse über den Donnerstein zu :

Qui caste gerii hunc, a fulmine non ferietur,
Nec domus, aut villae, quibus adfuerit lapis ille.

Den Unkeuschen also wird, diesen Lateinversen gemäss, der Blitz
erschlagen, oder wie es Hiob 19, 21 heisst, die Hand Gottes rühren.
Scriver, im Seelenschatz 4, 925 erzählt von einem deutschen Edel-



47

manne, der zur Erntezeit auf dem Felde draussen bei seinem
Gesinde war. Als ein Donnerwetter plötzlich einfiel, barg er sich

unter den bereits in einzelne Stiegen aufgeschoberten Garben, traf
hier eine voraus darunter gekrochene Magd und trieb Unzucht mit
ihr. Ein Blitzstrahl tödtete die Dirne und riss ihm Nase und Lippen
weg. So hat diesen Gottgezeichneten Scriver selbst noch gesehen.

Unmittelbar an diese Vorstellungen knüpfen sich diejenigen an,
die vom Strahlstein gelten. Ein im ganzen Alterthum
verbreitet gewesener und jetzt wenigstens noch sprachlich nachklingender

Glaube ist, jeder Blitzstrahl gehe in Gestalt eines runden,
hohlen Steines sieben Klafter tief in den Boden und komme, alle

Jahre je um ein Klafter heraufrückend, wieder an die Oberfläche.

Daher, heisst es, rühren alle guten Feuer- und Schleifsteine. Es

ist dies in Hesiods Théogonie 722 der eherne Hammer Akmon,
der, von Zeus entsendet, zehn Tage vom Himmel zur Erde, und
zehn andere, um von dieser zum Tartaros zu fliegen braucht. Es

ist ebenso in der Edda Thôrrs Hammer, den der Riese Thrymr
(tonitru) geraubt und acht Rasten tief unter der Erde vergraben
hat. Oder es ist der mit dem Schulmeister wettwerfende Teufel
in Haltrichs Siebenbürg. Volksmärchen pg. 164. Letzterer schleuderte

einen Schmiedehammer in die Luft, der sieben Stunden
braucht, bis er wieder zu Boden fällt. Der pfiffige Schulmeister,
der den Hammer nicht bewegen kann, nimmt einen Finken und
schleudert ihn in die Luft: Dieser Stein, sagt er listig, braucht
sieben Tage, bis er zur Erde fällt; willst du so lange warten?
Die Donnerkeile (nord. Thôrwiggar, schwed. Tordönsvigge) oder
Kelte sind mit einem Oehr durchbohrt ; die Roll- und Klappersteine
sind, wie ihr Name sagt, hohle Steinkugeln mit einem beweglichen
Steinchen in ihrem Innern; die Scheibensteinchen haben ein cirkel-
rundes Loch in ihrer Mitte, das durch Ausfall eines verwitterten
Thons oder Drusenganges entsteht; Erforderniss aller dieser Steine
ist, dass sie von Natur hohl seien. Da man die Ursache ihrer
geregelten Durchbohrung in dem durch ihre Röhre fahrenden und in
die Erde mündenden Blitze sucht, so nennt man sie Strahl. Auch
ihr englischer Name adderston deutet auf diese stechende, sie
durchschlagende Wolkenschlange des Blitzes. Im Jura zeigt man örtliche
Klippen am Berggrat her, in die der Blitz zu fahren pflegt, und
nennt sie ausschliesslich Strahl; so z. B. im Thalkessel von
aargauisch Asp, auf der Burgwand der Urgiss. In Kärnten glaubt man
noch heute, dass beim Gewitter kleine Bergkristalle, Dunder-
stoand'In, vom Himmel fallen. Ztschr. f. Myth. 3. 29, 11. Am



48

zahlreichsten vertreten sind solcherlei Steinchen durch die Belem-
niten. Diese metamorphosirten Reste thierischer Gliedmassen, in
Form von Thierstacheln und klauigen Fingern, bedecken im Jura
weite Ackerstrecken. Die in ihnen eingeschlossen gewesenen
organischen Bestandtheile sind verloren; nichts als die leere, hohle
Gelenkröhre des Reptils ist übrig. Schreibt man sie dem Teufel

zu, so sind sie Finger und Füsse, die der vom Himmel Stürzende
sich hrach, und heissen alsdann Teufelsfinger, Teufelskegel (=thie-
rischc Losung), Stechehörndli (Hörndlibub=Teufel), Schrättelifüsse.
Die Schrättelein sind die in den Schraltenfluhen wohnenden
Gewitterzwerge. Auch Krottenstein heissen sie, weil die Gewitterkröte

einen geheimnissvollen Stein im Haupte tragen soll; Alpfuss
und Trudenfuss, weil sie an die Fussspur der Wetterhexe, an das

Stampfen der Trude erinnern sollen. In's Bett gelegt bewahren
sie den Schlafenden gegen das Alpdrücken, an krankende Fruchtbäume

gehängt, machen sie diese wieder fruchtbar. In den Ställen
dienen sie den Rossen gegen das Verfilzen der Mähnen, weil sie
das Schrättlein abhalten. In den Barren legt man statt solcher Be-
lemniten, die allzu klein sein würden, zwei bis drei gewöhnliche
Flusskiesel, durch die das Futter rein gehalten und die Stallkuh
milchreich gemacht werden soll. Man stampft jene ferner zu Mehl,
trinkt davon gegen Krämpfe, legt sie als Pflaster verknetet auf
Wunden. Der über Feld gehende katholische Bauer trägt sie im
Sacke mit sich, an der Stelle „des Geistlichen Schildes" oder statt
irgend einer andern Sammlung von Zaubersegen. Sogar an den
Paternosterkranz werden sie gehängt und mit in den Gottesdienst

genommen. Ein besonderes Beispiel hievon aus der Gegenwart
bietet Birlinger, Schwab. Sag. no. 307.

Der Regenstein.
Klüftige Felsen und Feldsteine sammeln den Regen oder das

Abwasser der Dachtraufen zu kleinen stehenden Pfützen in sich an;
nach diesen Wasserhüllen nennt man sie in Schwaben Hollen- und
Wollenlöcher (Birlinger, Wörterbüchl. d. Schwab. Sag. 45. 60), in
Norddeutschland Hüllen- und Wullenstein (Kuhn, Westfäl. Sag. pg.l.
145). In Baiern ist aus dem Geschlechte deren von Hulloch jener
berühmte Seyfried Schweppermann, der Sieger von Ampfing,
hervorgegangen (Bavaria 2, 504. 518). Allenthalben knüpft sich die

Sage daran : Frau Huld (Holla) habe auf diesem Frauen-Hollstein
um den Verlust ihres nicht wiederkehrenden Gemahls unstillbare
Thränen geweint (Wolf, Hess. Sag. no. 12), oder es habe Frau



49

Holle den Fels gegen den Neubau einer Christenkirche zu schleudern

versucht, aber schadlos entglitt derselbe ihrer Hand und trägt
von ihren Fingergriffen ein tiefes Loch, worinn zu jeder Zeit
Wasser steht, mag es auch noch so lange nicht geregnet haben.

Kuhn, Nordd. Sag. 110, Mark. Sag. 138. Die Erzählung geht dabei

abwechselnd in's Seelenvolle und in's Triviale über, je nachdem

die alte Heidengöttin dabei beschulten oder in ihrer christlichen

Umkleidung beehrt sein soll. Gilt es der erstem, so hat
sie hier in eifersüchtiger Wuth ihr Wasser gelassen; hat die

Erzählung bereits christliche Gestalt und Wendung, so legt man am

Ostertage Frühlingsblumen in den Hohlstein oder in das zunächst
lliessende Wasser (Kuhn, ibid.), und so sieht man im Stein bei
Rimbach an der Fulda die Lagerstatt, auf welcher Marie ruhte, und
das Waschbecken, worin sie ihr Kindlein wusch. Wolf, Beitr. 2, 30.
Die beiden Hergottstritte in Schwaben sind zertrümmert worden.
Am Rosenstein nämlich war der tiefe Tritt der Ferse zu sehen,
die der Heiland hier aufgesetzt, und auf dem eine Viertelstunde
entfernten Scheuelberge die Zehen, so dass das Mittelstück des
Fusses über das ganze Thal gereicht haben muss. Das in beiden
Fussstapfen angesammelte Wasser gebrauchte man zu des
Chronisten Crusius Zeit gegen Augenleiden. Auf herzoglichen Befehl
wurde 1740 „der abergläubische Tritt" auf dem Rosenstein

gesprengt; später auch jener auf dem Scheuelberge herausgehauen,
aber auf dem Heubacher Rathhause noch lange aufbewahrt. Meier,
Schwab. Sag. 161. 162.

Zwei Glaubenssätze des Heidenthums drücken sich dabei
deutlicher aus : Der Wurfstein besass regenerzeugende Kraft, und das

in seinen Eindrücken angesammelte Regenwasser war zugleich
heilkräftig-. Deshalb spricht das Rolandslied (ed. W. Grimm) von
jenem nazzen stein, welcher von den um Roland geweinten Thränen
Karls d. Gr. bis heute benetzt bleibt; oder eben dahin sind die
unstillbaren Thränen zu deuten, die der Wilde Mann auf dem Felsblock

beim Dorfe Gryon um seine geliebte Bianca vergoss (Naturmythen

105). Da der aus der Wolke geschleuderte Donnerkeil
nicht ohne Gewitter zur Erde fallen konnte, so knüpft sich an die
einzelnen Felsblöcke entweder die Sage, der Teufel, der Gewittergott

des Mittelalters, oder die diabolisirte Frau Holle habe sie

herabgeworfen; oder da der befruchtende Gewitterregen in Hagel und

Ueberschwemmung ausarten kann, so entsteht auch der Glaube,
Gedeihen und Verwüstung der Flur sei durch das Schleudern des

Steines herbeizuzaubern. Man zog zu Rom den lapis manalis, der

Argovia. III. 4



50

vor dem capenischen Thore beim Tempel des Mars lag, bei
anhaltender Landesdürre in Procession nach der Stadt. Ein bei
Grenoble gelegener Dolmen, der Wunderstein, hatte noch im 17.
Jahrhundert eine Art christlichen Dienstes, um bei grosser Trockenheit
Regen zu erhalten. Mone, Gesch. d. Heidenth. 2, 361. Zu Köln
hatte die hl. Gertrud den kalten Stein aus dem Rhein geholt, der
hl. Bischof Severin, der daselbst noch um Regen angefleht wird,
hat ihn wieder in den Rhein geworfen. Jene Heilige bringt also
trockenes Wetter mittelst des Steines, während dieser Bischof den
Stein entfernt und damit zugleich die Landplage der Dürre. Statt
des Steines wirft man später das Bildniss des mit ihm wirksam
gewesenen Heiligen bei schlimmem Wetter in's Wasser. Beim
Misswachs des Weines warfen die Franken das Bild des St. Urban in
den Bach, die Baiern bei langem Regen den hl. Leonhard, die
Detzemer an der Mosel den hl. Bonifacius in die Hecken, wenn
ihnen trotz der Gebete die Bohnen erfroren. Hocker, Deutscher

Volksglaube 226. Die zaubernde Pfarrersfrau macht mit einem

winzigen Kieselsteinchen Regen und Hagel. Aarg. Sag. no. 402.
Die Meinung, der Pilatussee beginne zu stürmen, wenn man einen
Stein in ihn wirft, wiederholt sich in dem Satze des Volksglaubens :

Kinder, die im Frühlinge mit den Kieseln am Bache spielen, deuten
damit schwere Sommergewitter voraus. Schwäbische Kinder machen
sich aus Lehm ein tassenförmiges Gefäss, das sie unter dem Rufe

„Hagelloch beim Dommisloch!" auf eine Steinfläche werfen, um
damit einen mächtigen Schall entstehen zu lassen. E. Meier,
Schwab. Kinderreime 96. Sie versuchen also mittelst ihrer
selbstgemachten Klappersteine den Hagel zu eliciren, den der Berggeist
des Pilatus aus seinem schon vorhin erwähnten Tomilisloch
entsendet. Solche Steine nennt man im Alemann. Kinderliede pg. 177
und 393 Wetterleich; der Spielreim ertheilt den Rath, dieselben nicht
unvorsichtig weiterzuwerfen, sondern sie aus dem Felde mit
heimzunehmen und sie auf das Thürgesimse in Verwahrung zu legen:

Hotterlei, wer het de Stei?
wenn d'ne findst, so trag ne hei!
Welterleich, wer het de Stei?
trag ne ûf die Sinze hei

So lange man mit geweihten Glocken gegen Gewitter läutete, hatte
auch der sogenannte Zeitstein noch eigene Geltung, der ehedem
an's Glockenseil gebunden war, wie er jetzt als Gewichtstein an
der Thurmuhr (mundartl. die Zeit) und im Bauernhause am Strick
der Schwarzwälderuhr hängt. Auch dieser Stein war ursprünglich



51

«in geweihter, zuweilen sogar eine Riesenreliquie. Siegfried, der
Drachentödter, hatte den Riesen Starkodd bei Jarnamodir in
Holstein bekämpft und ihm einen Zahn ausgeschlagen. Dieser wog
sieben Pfund und wurde in Dänemark an einen Glockenstrang
gehängt. Nornagest erzählt, dass er den Zahn selbst gesehen und
mit sich genommen hahe. Russwurm, Nord. Sag. 166. 358.

Wer den Erdmandlistein bei Wohlen behaut, dem reissen die
drunter wohnenden Erdmännchen den Kopf ab ; wer einen Regenstein

sprengt, der bringt Verderben über die ganze Gegend. Temme-
Tettau, Preuss. Sag. no. 160, hat dafür eine der Gegenwart
angehörende Begebenheit vom Opferstein zu Rombinus. Derselbe lag
an der Seite der Memel auf einem Berge, gegenüber der Stadt

Ragnil, und war dem litthauischen Donnergott Perkunos geweiht.
So lange der Stein stand, wich weder das Glück der Ehen noch
der Segen der Felder aus dem Lande. Da kam ein fremder Windmüller

und kaufte den Opferstein zu Mühlsteinen an. Nachdem er
endlich fremde Arbeiter gefunden hatte, welche die Arbeit wagten,
wurden diese über dem Geschäfte alle unglücklich; nun ist seit dem

Jahre 1835 auch der Opferberg mit eingestürzt und der Memel-
strom frisst das Land.

Diese Erzählung leitet über auf einen Stein unserer eigenen
Landschaft, merkwürdig durch seine Gestalt, wie durch seine Sagen.

Im Walde Lint, zwischen Lenzburg und Othmarsingen, liegt ein

Felsblock, aus dem man vor etlichen Jahren sämmtlichen Bedarf
an Steinen gebrochen hat, der für den städtischen Kanalbau .zu

Lenzburg nöthig geworden war; gleichwohl ist der Fels noch
immer bei 12 Fuss hoch, 15 breit und 20 lang. Ehedem nannte man
ihn die Fischbank und hielt ihn für den Mittelpunkt der sagenhaften
Heidenstadt Lenz, wo die Marktweiber ihre Fische feilgeboten hätten.
Da der Wald ohne alles Gewässer ist, so nennt man den Fels seit

neuerer Zeit Römerstein, veranlasst durch jene römischen Militär—
Stationen und Sommerquartiere des benachbarten Waffenplatzes
Vindonissa, die mit ihrem Schutt hier ringsum den Boden füllen. Das

bewaldete Landstück selbst, auf dem der Stein liegt, heisst Schwarzäcker,

der moorige Waldboden ergiebt Aschenschichten, Töpfer-
scherben, Mauerwerk und römische Imperatorenmünzen. Der Fels
hat in seiner Grundlage mehrfache Schlupflöcher, die nicht dem
Zufall anzugehören scheinen, man kann sie zur Noth bekriechen.
Eine Sage über ihn in den Naturmythen pg. 157 berichtet sehr
anschaulich von der Volksmeinung, wonach solcherlei Blöcke einst
durch Menschenhand zur Stelle gerollt und künstlich in ihre jetzige



52

Lage gebracht worden seien. Ein Fels des gleichen Namens, pierre
du poisson, lag vormals neben dem Rathhause zu Porrentruy, auf
ihm wurde Recht gesprochen und der Verurlheilte ausgestellt; seinen
Namen, sagt A. Quiquerez im Schweiz. Geschichtsanzeiger 1860,
121, hatte der Stein davon bekommen, dass bei ihm an Markttagen
die Fischlägel aufgestellt wurden. Man stosst also bei beiden Steinen
auf dieselbe Namenserklärung, wohl nur deswegen, weil zwischen
Wald-und Wassergottheiten, zwischen Wilden Weibern, Waldfeen
und Nixen in den Sagen eine feste Verbindung besteht. Als Held
Wittich (Witugauuo, Widigoia, der Mann des Waldgaues) durch
Dietrich von Bern verfolgt wird, breitet ihm am Meeresufer seine
Ahnfrau Wakhild die Arme rettend entgegen und nimmt ihn auf.

Weinhold, Riesen 66. Die Fischsteine beziehen sich demnach auf
Nixensagen. Es ist eine bekannte Vorstellung, wie die Nixen in
vollständiger Hauswirthschaft leben, aber ihr Bedürfniss an Fleisch
bei den Menschen einkaufen müssen. Die Nixe von Trotha wurde
dabei einmal von dem Fleischer, vor dessen Laden sie stand, an
ihrem nassen Rocksaume erkannt, und während sie mit dem Finger
auf das Stück Fleisch hinwies, von dem sie zu kaufen wünschte,
hieb er ihr mit dem Beil die Hand ab. Während nachher der
Metzger über Land gieng und einem losbrechenden Regenwetter
entkommen wollte, musste er zur Strafe in einen geringen Stras-
sengraben stürzen und drinn ertrinken. Sommer, Thüring. Sag.
no. 35. Rückert erzählt dasselbe in den Gesamm. Ged. 3, 188

aus eigener Erinnerung vollständiger :

Ein Nixlein hatt' auch Fleisch gewollt,
Doch fand's in seinem Fluss kein Gold.
Da nahm's vom Karpfen Schuppen blank,
Trug sie in's Dorf zu Metzgers Bank,
Er strich für baare Münz es ein
Und fand die Schuppen hinterdrein.

Dieser Trug wiederholt sich dreimal, zum vierten Male aber
betrachtet der Metzger die Nixe genau, sieht, dass ihr Rocksaum

wassernass ist, und während sie die Schuppen auf die Bank wirft
und nach dem Fleische langt, haut er ihr die Finger ab. Auf das

Geschrei kommen alle Nixen, um das Blut der Schwester wegzu-
waschen, waschen um's Haus, bis dies einstürzt, waschen um's

ganze Dorf, bis es vom Wasser verschlungen ist. Heute noch
steht in böhmisch ßrandeis der Glaube an den Wassermann, der
dort in der Elbe wohnt und mit Fischen handelt, so fest, dass man
fremden Leuten, die Fische dorthin zum Verkaufe bringen, immer



53

erst auf die Rocktaschen sieht, ob sie trocken sind. Grohmann,
Böhm. Sagb. 1, 155.

Der gesalbte Stein.
Warum wohl pflegt man die Marktbutter in Form eines

Wetzsteines bei uns zum Verkaufe zu bringen Handgreiflich freilich
deshalb, weil der Stein Sense und Sichel wetzen hilft zum Gras-
und Kornschnilt; in Wahrheit aber, weil die Nomaden- und Hirtenzeit

den Stein salbte und mit Butter beschmierte zum Opfer für die
Gottheiten, denen man den Milch- und Buttergewinn verdankte.

Das classische Alterthum schon zerbrach sich den Kopf über die

Frage, in wiefern in Hellas der Steincultus als ältester anzusehen
und welche ursprüngliche Idee ihm zu unterlegen sei. Der
Altgott Kronos war als ein steinfressender Riese gedacht; jener
verschlungene und wieder von ihm gegangene Stein war in der Nähe
des delphischen Tempels aufgestellt, „ein Zeichen zu sein und ein
Wunder fortan den sterblichen Menschen ". Von diesem Kronos-
Mythus äussert Herodot 8. 8, 2: Er selbst habe im Beginne seiner
Schrift diesen Sagen der Hellenen die grösste Einfältigkeit
vorgeworfen; da er aber auf seiner Reise weiter gegen Arkadien
gekommen, habe cr hier den Gedanken fassen gelernt, es möchten
die so weisen Hellenen ihre Sagen nicht geradaus, sondern wohl
mittelst räthselhafter Einkleidung zu erzählen gewohnt sein, und

nun vermuthe er, dass eben das über Kronos Gesagte wirklich
Weisheit enthalte. Herodot vermuthete hier das Richtige,
aussprechen konnte er es nicht. Den mit Oel begossenen und mit

geweihter Wolle umwundenen Opferstein, wie ein solcher niedergelegt

war am delphischen Altare, nannte man Baitylos, ein Name,
welcher sprachlich und geschichtlich nach Syrien und Phönicien
gehörte. Hier erscheint er als jener Stein Bethel, „das Haus Gottes",
den der Patriarch Jakob errichtet und mit Oel salbt, ein Steinfetisch
aus der vormosaischen Religion : Jakob nahm den Stein, legt ihn
hin als Mal und goss Oel darauf. 1. Mose 28, 18. Der Grieche
leitete den Namen Bethel, Baitylos fälschlich ab von ßaizrj, das

Bauernkleid aus Ziegenfellen (oberdeutsch der Pfait, Unterkleid),
weil jener von Kronos verschlungene Stein listiger Weise mit
Wolle und Ziegenfell so umwickelt gewesen sei, dass der Gott ihn
habe wieder erbrechen müssen. Allein die Gewitterwolke ist dem
Griechen selbst eine feurige Ziege Chimaira, dem Psalmisten ist
sie gleichfalls lautere Wolle; vom Meteor- und Regenstein Baitylos
also sollte die Fruchtbarkeit des Bodens und die Fette der Heer-



54

den ausgehen, zum Opfer wurde er daher selbst mit Fett und Oel
begossen. So war auch der Stein der Kybele aus Kleinasien mit
Zustimmung des pergamenischen Königs Attalus nach Rom gebracht,
hier unter dem Namen der grossen Göttermutter in seinen eigenen
Tempel gestellt worden, und in dem Jahre, da dies geschah,
versichert Plinius N. G. 18, cap. 4, soll die Ernte ergiebiger gewesen
sein, als in allen zehn vorhergegangenen zusammen. Dieser Stein
zu Rom und jener zu Delphi weisen auf die Nomadenzeit zurück,
da die Götter noch steinschleudernde, cyklopische Schafhirten des

Gebirges sind. Homers menschenfressender Polyphem, sowie die
eddischen Bergriesen und die Wilden Männer der Alpensagen
gleichen sich gegenseitig in ihrer ursprünglichen Grausamkeit und

Gutmüthigkeit. Die Riesen im Gasteiner Thaïe stellen den Menschen
Butter und Milch vor die Hausthüre; also eben das, was ihnen der
Mensch ursprünglich selbst opferte. Eine Gattung Schiefersteine
heisst in Norwegen Jyvrikling, der Fels (Kling) der Riesin Jyvri,
weil sie ihn mit Butter beschmiert und ihre Finger drein gedrückt
hat. Der buttergeschmierte Stein wurde aber nicht von der Riesin,
sondern für sie bestrichen, und wie das Heidenthum hl. Bilder mit
Oel und Fett salbte, so wurde nachmals noch das Herdbild am Tage
Pauls Bekehrung, wenn es einen hellen, lieblichen Tag brachte,
mit Butter geschmiert, sonst aber vom Backherd gestossen und in's
Wasser geworfen. Myth. 513. 524. Fast jedes höher gelegene
Berggut in unserm Jura benennt seine paar örtlichen Felsblöcke
mit dem wiederkehrenden Namen : Ankeballen, Ankefluh, Ankenkübel,

Ankenbälmli; gewöhnlich mit dem Beisatze, wie einst hier
Riese oder Hexe vergeblich gebuttert und im Zorn alles Geräthe
nach drei Seiten verschleudert habe : In's Thal hinab den Rührstock,

auf die Bergmatte den Deckel, auf die Fluh hinauf den Rührkübel.

So erwähnt auch Schönwerth 2, 249. 250 einzelner Felsen
im Fichtelgebirge bei Neustadt, auf denen je ein kleinerer als Deckstein

ruht, unter dem Namen Des Teufels Butterfass. Nächstverwandt

mit solchen Benennungen der Felsblöcke ist der gleichfalls
allenthalben wiederkehrende Volksglaube, alles bei ihnen an Scherben

und Knochenresten Hervorgegrabene oder Aufgefundene müsse,
wie sie selbst, heilbringend wirken. Die irdenen Grabtöpfe in
niederdeutschen Hügelgräbern schreibt man den Unterirdischen bei
und nennt sie önnerersk potljüg, im Saterlande ölkerpött, Krug der
Unterirdischen. Man gebraucht sie als Melkgeschirr, weil die Milch
drinnen fetter rahmt und mehr Butter ergiebt. Müllenhoff, Schlesw.-
Holst. Sag. no. 385. In Steiermark gilt das Berühren beschriener



55

Hausthiere mit solcherlei in „Heidenkogeln" gefundenen Gefäss-

scherben für heilkräftig. Mittheil, des Steiermark, histor. Vereins
1861, Heft 10, 267. Im Aargau bringen sie dem Finder
unbegreiflich raschen Wohlstand in die Bauernwirthschaft : Aarg. Sag. 2,

pg. 248.

Verfolgt man die Vorstellungen vom gesalbten und gefetteten
Opferstein, vom versteinerten Butterfass der Riesen, von den
versteinerten Broden des Teufels und ähnlichen sagenhaften
Mühlsteinen oder Spinnwirteln, die der Satan oder seine Hexe auf dem

Felsengrat des Gebirges weggeworfen, so führt ein in ihnen
stillliegender landwirtschaftlicher Gedanke über auf des Riesenmähers

Wetzstein; der Donnergott wird zum Erntegott, sein Strahlstein

zum sichelschärfenden Schleifstein. In Island nennt man jetzt noch

eine bestimmte Art von Schleifsteinen Thursaberg, Riesenberg.
Maurer, Island. Sag. 36. Die Riesen werden also als Heumäher

gedacht. Von den uralten herrenlosen Wetzsteinen, die haufenweise

unter dem Laub der Hochwaldungen im Jura und im Freiamte

gefunden und vom Landvolke begierig aufgekauft werden,
berichten die Aarg. Sag. 1, pg. 133. Der Mäher kauft und
gebraucht sie als unbezahlbar gute Wetzsteine, Krämer und Aufkäufer
feilschen darum mit kaum geringerer Begierde, als wie jene neun
Mäherknechte des Bergriesen Baugi thäten. Der wandernde Od-
hinn hatte sie bei der Mahd getroffen, zog seinen Wetzstein aus
dem Gürtel und wetzte ihnen die Sicheln. Als nun jeder den
Wunderstein einzuhandeln verlangte, warf ihn der Gott in die Luft,
und indem sie ihn um die Wette aufzufangen suchten, schnitten sie
sich mit den neugeschärften Sicheln gegenseitig die Hälse ab. Auch
in die Specialgeschichte sind diese Steine übergegangen. In Roes-
kilde, der dänischen Königsgruft, hieng vormals zunächst dem Grabmal

der Königin Margaretha, welche Schweden eroberte, ein drei
Ellen langer Wetzstein. Zum Spott, hiess es, habe ihn der
Schwedenkönig Albert ihr zugeschickt, statt des Schwertes ihre Nähnadeln
dran zu spitzen. Der Stein ward vom König Karl Gustav nach
Schweden fortgenommen und dorten in der Domkirche zu Upsala
verwahrt. Zedier, Univ.-Lexic. 32, 1235. Gleiches macht sich in
der altern Berner Geschichte geltend. Der Bischof Johann von
Vienne, den die Berner durch mehrere Kriegszüge in seinen

Sprengel gezüchtigt hatten, erlaubte sich die Drohung, er wolle
auf Bern ziehen und dorten den Stadtwald Bremgarten an der
Aare niederhauen. Zum Hohne hiengen die Bürger Schleifsteine
an verschiedenen Orten im Walde auf, damit des Bischofs Leute



56

ihre Beile dran schleifen könnten. Bern. Neujahrsbl. 1825, 12. Der
Weiberwetzstein hieng zu Kalten-Westheim an der Rhön als
Wahrzeichen des Ortes und Niemand durfte an ihm wetzen. That es

Einer aus Unkunde oder Muthwillen, so kamen die Weiber herbei,
tauchten ihn und liessen ihn nur gegen eine Geldbusse los. Die
Weiber hatten dies Privilegium seit dem J. 1463, wo sie zur Orts-
vertheidigung mithalfen. Wachsmuth, Gesch. deutsch. Nationalität
1, 166. Das Basler Geschlecht Wettstein, das seit dem
Osnabrücker Frieden der Stadt manchen Bürgermeister geliefert hat,
benennt sich gleichfalls nach dem Wetzstein. Solcherlei
Beziehungen auf rein historische Begebenheiten werden wieder aufgehoben

durch die Sagen vom Hahn. Dieses dämonische Feuer- und
Gewitterthier trägt nach dem friesischen Volksräthsel (Alemann.
Kinderlied pg. 229) in beiden Krallen einen Hammer und einen
Schleifstein, die eddischen Attribute Thôrrs. Er hat ferner ebenda
no. 379 — 381 in der linken Kralle einen Schleifstein, einen weissen
Stein im Kopfe, verschlingt Mühle und Mühlstein und wird zuletzt
mittelst eines auf ihn gestürzten Mühlsteines amtlich hingerichtet.
Dies besagt : Mit dem Kornschnitt, der unter Thôrrs Schutze steht,
sind auch die sommerlichen Hochgewitter vorbei, die der Hahn mit
seinem zunderrothen Kamme bekräht, und das Geschäft des Wettervogels

ist zu Ende. Heuhahne und Krähhahne nennt man
demgemäss in der Schweiz das Festmahl nach beendigter Heu- und
Kornernte, anderwärts ist damit auch noch das Schnitterspiel des

Hahnengreifens und Hahnenschlagens verbunden. In Hannover
giebt es zu ähnlichem Zwecke dann die Gasterei des Bräuhahns,
in Altbaiern die des Saathahns, und nach der friesischen Bohnenernte

bekommen die Schnitter das Mahl des Bohnenhahns. Wachsmuth,

Gesch. deutscher Nationalität 2, 106. Bei Mecklenburger
Erntebräuchen ruft man singend dem Wold und Wouden. Wuotan-
Odhinn war nämlich selbst Erntegott, wie nachmals sein Sohn Thu-
nar; als Vater musste er also den Donnerkeil vorausgeschleudert
haben ; er heisst daher in den Eddaliedern selbst Thundr und wirft
den Schlegel, wie Thôrr den Hammer. Myth. 1206.

Die Heilsteine.
Felsen, deren beweglichen Deckstein man zu Heilzwecken

erklettert und in deren Eindrücke man kranke Glieder legt, oder
Klüfte, durch deren Enge man schlüpft und kriecht, tragen den
Namen Heilstein, Helfenstein. Jede Frau wird heil, sagt darüber
die Edda, und wäre sie schon ein Jahr krank, die den Hyfjaberg



57

erklimmt. Der Helfenstein im Fichtelgebirge ist ein gewöhnlicher
Granitfels, auf dem ein kleinerer ruht (Schönwerth, Oberpfälz. Sag.
2, 244). Aus dem Namen Helfholz in Westfalen ist später ein
St. Hülpe und St. Gehelfe gemacht worden. Kuhn, Westfäl. Sag. 1,

pg. 21. Auf dem Wege vereinzelter Namensumwandlungen solcher
Art suchte die Kirche den deutschen Paganismus allmählich
zurückzudrängen und seine Superstitionen durch eine ihm unterlegte
christliche Beziehung zu mildern. Wrollte ein solcher Versuch im
Einzelnen nicht fruchlen, so musste freilich der örtliche Heidenbrauch

gänzlich verboten und als Teufelsdienst verdammt werden.
Hierinn liegt mit ein Grund, dass der Name Heilstein seltener, der
Name Teufelsstein um so häufiger geworden ist. Ein Vorsprung
des Teufelsfclsens an der baierischen Donau heisst Teufelskanzel,
und gerade bei dieser hat sich der eingreifende Zug erhalten, dass

man ihr heilkräftige Wirkung beimass. Wer mit Kreuzweh oder
cinem Bruch behaftet war, wurde gesund, wenn er durch das

Loch dieses Felsens schlof oder sich hindurchziehen liess. Dies
nannte man bögein (durch den Steinbogen gehen), und jetzt noch

pflegt man zu solcherlei Patienten scherzhaft zu sagen : Lass dich

bögein Panzer, Baier. Sag. 2, 428.
Ich beginne mit denjenigen wildliegenden Felsblöcken der

Schweiz, die man noch als Heilsteine wirklich kennt, um mit
denen zu schliessen, an die sich ein kirchlich-religiöser Glaube
bis auf die Neuzeit geknüpft hat.

Die Höhle bei Corneaux im Neuenburger Jura, unfern der
Berner Grenze gelegen, ist eine Felsengrotte, in deren Oeffnung
eine Steinbank liegt, im Hintergrunde derselben aber ein isolirter
Felsblock aufragt in Form eines den Arm ausstreckenden Mannes.
Vielerlei um die Bildsäule herumliegende Rollsteine nennt man

Krüge und Vasen, als ob man mit ihnen das Wasser der mineralischen

Quelle zu schöpfen hätte, die nebenan aus der Wand rieselt.

Die Bildsäule ist der versteinerte Zauberer, der von hier aus
die Mönche der Ablei von Landeron verfolgte, sie in seine Höhle
schleppte und zerstückelte, schliesslich aber von dem Basler
Bischof mittelst des Leibrockes erschlagen und mit Allem in Stein
verwandelt wurde. Um die Höhle hierauf von Mord und Blut zu
reinigen, schlug der Bischof an die Felsenwand, und ein kleiner
Heilquell sprudelt seitdem hervor. Davon heisst der Ort die Höhle
der Genesung, caverne de la guerison, sonst auch caverne du

sorcier. Brustleidende giengen ehemals hieher, spuckten dreimal

gegen die Bildsäule und nahmen im Quell ein Fussbad. Heute



58

noch holt sich der an Rheumatismen Leidende einen jener
krugähnlichen Steine, wärmt ihn und legt ihn zu sich in's Bett. Man

zerstösst ihn auch und giebt ihn im Wasser jener Quelle kranken
Stallthieren zu trinken.

Der Pierre percée liegt auf einem Hügel zwischen Pruntrut und

Courgenay im bernischen Jura. Der aufrechtstehende Fels hat

10 Fuss Höhe und 5 Breite und ist künstlich in einen andern Stein
eingelassen, der wagrecht unter dem Boden liegt. Schon im vorigen

Jahrhundert ist diese künstliche Grundlage durch den Gelehrten
Dunod ermittelt worden. In der Mitte hat der Fels eine Oeffnung
von 15 Zoll Durchmesser, die ihm den Namen des durchbohrten
Steines gegeben hat. Durch dieselbe pflegen die Umwohnenden
theils den Kopf zu stecken, um von Kopf- und Zahnweh befreit zu

werden, theils neugeborene Kinder zu schieben, in dem Glauben,
dass denselben dann ihr Leben lang kein Leid widerfahre. Bis auf
die jüngste Zeit hatte neben diesem Fels eine Linde gestanden,
die hier den ausgedehntesten Gerichtssitz des Eisgaues (pagus Els-
gaugiensis) bezeichnete und unter der schon seit dem 13.
Jahrhundert geurkundet worden war. Die antiquarischen Untersuchungen

der Jurassier beschäftigen sich besonders gerne mit der
Nachweisung einzelner in Cäsars gallischem Kriege genannten Locali-
täten, und so hat Abbé Sérasset in seinem zweibändigen Werke
über den französischen Jura den Stein als diejenige Stelle

beschrieben, an welcher Cäsar und Ariovist ihre Verhandlung vor
der Schlacht (lib. 1, cap. 43) abgehalten hätten. Die Sage fügt
bei, beide Feldherren hätten damals durch das Loch des Felsens
sich die Hand geboten; diese Tradition hat in so ferne Sinn, als

man unumstössliche Beweise besitzt, dass solcherlei Menhirs in der
Schweiz noch zur Zeit der römischen Herrschaft errichtet worden
sind. Vgl. Ferd. Kellers Pfahlbauten, dritter Bericht 1860, VUI.

Hinter dem Chor der Wallfahrtskirche zu Beinwyl im Freiamte
ist im Kirchenboden eine Oeffnung, die in die Gruft des hier
bestatteten hl. Burkhard hinabmündet. Die Presthaften wallfahrten hieher

und hängen ihre erkrankten Glieder zur Heilung in diese Oeffnung

des Bodens. Unten in der Gruft entspringt der Burkhardsbrunnen,

dessen Wasser gegen Fieber getrunken wird. Von dieser
Wallfahrt handeln : 1. Der Selige Priester Burchard, gewesster
Pfarrherr zu Beinwyl. Gedruckt Zug bey Hiltensperger 1743;
2. Inscriptio ad sepulchrum D. Burchardi in Beinwil. Tugii, typis
Schell 1734. Diesen zwei Flieg. Blättern sind beigegeben ein

Lateingedicht und ein deutsches Fahrtlied, letzteres anfangend : Im



59

Freyen Ambt zu Langenmatt | Burchardus war geboren. Das Lied
erwähnt, dass man durch den in der Gruft offen gelegenen Steinsarg

hindurchkroch :

Da schlieffen durch das hohle Grab
die sich kaum können regen.

Dieselbe Angabe wiederholt sich in den Lateinreimen :

Juxta tumnlum steil tumba, Prope est videre locum

concava e saxis strueta, in terrain rotunde fossum,

per quam /egri quando replant quo, qui pedes claudos inferi,
miram opem inde portant. saepe gressum rectum refert.

Extra lemplum fons videtur
et in pretio habetur,
qui Burchardi dicitur,
unde Salus bibilur.

So ist auch der Angelsachsen Grab zu Sarmenstorf, worin diese

drei Landschaftsheiligen ursprünglich bestattet waren, ein Gewölbe

von 7 Fuss Länge und 4 Breite, in das eine Steintreppe hinabführt.

Gegen Kopfleiden lässt man den Deckstein wegheben, steigt
hinab und betet drinnen. Der Steinsarg selbst, in dem die

Heiligen gelegen haben sollen, befindet sich nicht mehr in jenem
Gruftgewölbe, sondern wurde in die Wendelinskapelle versetzt.
Das ehemalige öffentliche Bad der Stadt Baden war nach der hl.

Verena, deren Bildniss dorten aufgestellt stand, Verenabad
genannt. In dem Steinboden des offenen Bassins stand ein Loch
offen, das Verenaloch, durch welches der Sprudel der heissen

Quelle unmittelbar aufsteigt. Das Badhaus wurde später abgetragen
und der Sprudel sammt dem hohlen Steine kapellenartig eingebaut.
Damit ist folgende Sitte mit verschwunden, deren allgemeine Gil—

tigkeit noch aus unserm Jahrhundert bezeugt ist. Diejenige Ehefrau

nämlich, die sich nach einem Erben sehnte, liess sich hier
des Nachts ungesehen Zutritt verschaffen, senkte ein Bein in die

Höhlung hinab und glaubte nun an die Erfüllung ihrer Wünsche.
So ist auch bei der Quelle Groosbeck zu Spaa ein Fusstritt ausgehauen,

in den sich zu gleichem Zwecke unfruchtbare Frauen
hineinstellen unter Anrufung des hl. Remaclus. Wolf, Ndl. Sag. 227.
Alle Freitage im Mai bringen die Mütter ihre Kinder an's St. Gal-
lengrab in der Pfarrkirche des solothurn. Dorfes Wangen (bei
Ölten) und stellen sie in das dortige offene Steingrab. Strohmeier,
Kant. Solothurn 266. In der Pfarrkirche von schwyzerisch Wol-
lerau heisst ein Grabgewölbe Unser L. Frauen End; hier hinein
treten die Mütter neunmal, ihr erkranktes Kind auf dem Arme.



60

Bei Allawinden, Kant. Zug, steht neben einer Kapelle ein
Nagelfluhstück von der Höhe eines gewöhnlichen Gemarkungssleines. In
seiner obern schiefen Fläche trägt er eine glatte, knieförmige
Aushöhlung, die bloss durch das Anreiben erkrankter Gliedmassen so

glatt und tief geworden sein soll. Bei Einsiedeln am Berge St. Jost

liegt ein grosser Feldstein, durch dessen Mitte eine Rinne geht:
Zieht hier der Wallfahrer seinen Schuh durch, so ermüdet er nicht,
wenn er alle Stationen des Jostberges zusammen besteigt. Lin-
dinncr, Index memorabil. helvet. 1684. Gleiches erzählt man beim
Kloster Ihlefeld im Harz vom Nadelöhr : Alle Knechte, die hier vorbei

zum ersten Male in die Harzwaldungen fahren, müssen dreimal
diesen durchbrochenen Felsen durchkriechen und werden dabei von
den Mitgesellen mit der Peitsche gegeisselt. Harrys, Ndsächs. Sag.
2, no. 37.

Einige verwandte Fälle aus den benachbarten oberdeutschen
Landschaften mögen schliesslich dazu dienen, die eben angeführten
Beispiele noch gewichtiger erscheinen zu lassen.

Bei schwäbisch Immenried liegt im sog. Windhang ein Stein
mit der eingedrückten Fussspur des hl. Ratper. Die Vorbeigehenden

setzen ihren Fuss in diese Höhlung in dem Glauben, man
könne dann nicht müde werden. Die gleiche Meinung gilt von
dem Steine im Kirchlein zu Rethsee. Birlinger, Schwab. Sag. 1,
no. 635. Wer durch das Loch des Steinaltares der hl. Corona in
Koppenwal schlüpft, bleibt in der Ernte frei von Kreuzweh; wer
durch den Stein der Wolfgangskapelle in Österreich. Falkenstein

schlüpft, hat eine glückliche Entbindung. Panzer, Baier. Sag. 2,
84. 431. Das Steindenkmal des hl. Nonnosius in der Krypta des

Freisinger Doms wird ebenfalls gegen Kreuzweh durchkrochen;
auf den daneben stehenden Petersstein legen die Landleute ihre
mit Frais behafteten Kinder, ein Heilversuch, der, wie sie glauben,

nur auf Leben und Tod geht. In der Geschichte Freisingens
von Meichelbeck heisst es darüber: „Von alten Zeiten her waren
im Dome die Leute durch einen Bogen geschloffen, wenn sie

Rückenschmerzen hatten." Die Obrigkeit hatte 1708 den Stein aus
der Kirche brechen lassen (Bavaria 1860 I. Erste Hälfte, 465),
allein nach Panzers Baier. Sag. (2, 432) dauerte im J. 1855
derselbe Brauch noch fort, da es daselbst heisst: Es vergeht beinahe
kein Tag, wo nicht Leute sowohl bei der Nonnosius-Tumba als
auch beim Petersstein Heilung suchen. — Wohl das sprechendste
Ueberbleibsel aus der Reihe dieser Heilfelsen ist die Wallfahrtskirche

St. Wolfgang am lnn bei Salzburg. Nachdem man vorher



61

beim Passiren der mehrfachen Wallfahrtsstationen bereits durch
verschiedene Felsklüfte herkömmlich geschlüpft ist, gelangt man zu
der ganz in Fels gehauenen Kirche und kann abermals nur in ge-
bückter Stellung durch einen Felsengang in's Innere hinein. Dieser

Eingang, heisst es, hat die Eigenschaft, dass von ihm jeder
Durchkriechende, sei er gross oder klein, gedrückt wird. Nach verrichtetem

Gebete, wobei man den Altar knieend dreimal umrutscht,
kauft man sich eine Anzahl kleiner geweihter Metalläxte, die in
der Kirche selbst feilgehalten werden; die einen davon wirft man

opfernd sogleich hinter ein Kapellengitter, und zwar so zahlreich,
dass sie sich hier zu blitzenden Haufen antliiirmen, die andern

hängt man an den Rosenkranz, zum Andenken an den axtschleudernden

Wolfgang. Denn drei Viertel Stunden von hier entfernt
hatte der Heilige sein Beil in die Lüfte fortgeschleudert und dabei
solche Gewalt gebraucht, dass sich am Standplatze seine Füsse in
Stein gedrückt haben; hier, hinter dem Berge, wo er das Beil am
Ufer des lnn wieder liegen fand, glaubte er auch die Stelle
gefunden, wo Gott eine Kirche haben wolle. Wer an Hau- oder
Stichwunden leidet, verlobt sich hieher, und wenn er den Ort wieder

verlässt, ruft er in einiger Entfernung : Heiliger Wolfgang,
darf ich aufs Jahr wiederkommen? Dann giebt es zur Antwort:
Ja! ja! ja! So glauben es hauptsächlich die Alten; die Neuen

meinen, es sei das Echo (Panzer, Baier. Sag. 2, 569). Hier klingt
fast der ganze Thôrcultus noch vereint nach, den Sage und
Legende nur trümmerweise zu geben vermag, St. Wolfgang erscheint
hier nach allen Seiten als der Stellvertreter des Gottes, der mittelst

des Hammerwurfes die Grenzen bestimmt; der den Winterhimmel

und die Eisdecke des Gebirgsflusses spaltet; dessen Hain
ebenso viele Altäre und Heilsteine hat, als er selbst hier Hand-
und Fussspuren zurückgelassen; dessen Waldfelsen mit Orakel-
stimme reden. Von manchen andern mirakulösen Steinen ist nichts
mehr als die Erinnerung übrig, dass sie ihre wunderthätige Kraft
durch den gröblichen Missbrauch verloren haben, den die
Habsucht mit ihnen trieb. Alle Kranken genasen, heisst es, die durch
das Loch in der Mauer der Stappenberger Kirche krochen; als

; man aber ebenso krankes Vieh hindurchkriechen liess, hörte das

Wunder auf und man mauerte das Loch zu. Kuhn, Nordd. Sag.
no. 148. Hier stirbt der Brauch am entweihenden Missbrauch, wie
das Heidenthum an seinem eigenen rohen Geize. In dem

nachfolgenden Beispiele aber zeigt sich, dass die geistige Verlassenheit
auch des heutigen Christenmenschen zuweilen jene vergessenen



62

Hilfsmittel des Heidenthums wieder entdeckt, um sich mit ihnen
magisch zu schirmen oder den mangelnden Geistestrost vorzuzau-
bern. Es berichten nämlich die Verhandlungen der Ehstnischen
Gesellschaft (Dorpat 1840, Heft 1) folgende Thatsache aus den

Ostseeprovinzen : Als dorten zu Anfang der Dreissiger Jahre die
lutherischen Prediger aus ihren Gemeinden anhaltend durch die
russischen Popen verdrängt wurden, entstand bei dem vernachlässigten

Landvolke unter der Hand ein neues Heidenthum. Die
Bauern mieden gemeindeweise jahrelang den ihnen fremden russischen

Gottesdienst; dafür aber schlüpften sie dann an Sonntagen
auf der Hutung durch zerklüftete Weidenbäume.

-Kirchliche Steinalterthümer.
Die Legenden und Sagen von versteinerten Broden hat Wolf,

Beitr. 2, 37 vorübergehend in Berücksichtigung genommen; sie
sind nicht blos zahllos, sondern vielfach von hohem Alter. Man
hat solche Wunderbrode aufbewahrt in der Peterskirche zu Rom,
in der Marienkirche zu Danzig, in dem Archiv der Kirche zu
Dockum, im Kloster Oliva, im Kloster zu Muri und an vielen
andern Orten. Sie gelten als Zeugnisse der Strafe, die von den
umwandernden und bei Menschen Einkehr nehmenden Göttern
verhängt wird gegen Hartherzige. Allerwärts sind ferner die Sagen
vorhanden von Felsen, die ein Riese oder Teufel fehlgeworfen und
mit den eingeprägten Fingern liegen gelassen hat. Es hat Grimm

einige derselben in seiner Mythologie 512 ausgehoben, um an
ihnen den Ton aller übrigen zu bestimmen; sodann hat Wolf in
den Beiträgen 2, pg. 21 — 36 noch andere derselben gesammelt
und daran den Nachweis gegeben, dass unter der Hülle des Riesen,
Teufels, Helden oder Heiligen, welcher die Macht hatte, den Felsen

zu schleudern, Hand- und Fussspur ihm einzuprägen, ihn zu
erweichen oder zu durchbohren — zugleich der höchste Machtgott
des Heidenthums, oft Odhinn selbst oder dessen Sohn verborgen
sei. Wir wünschen nun weder diese Beweisführungen weiter
aufzunehmen, noch fernere Beispiele hierüber anzuschliessen, wohl
eingedenk jenes Erfahrungssatzes, der von solcherlei Stoffanhäu-

fung sagt: Je grösser der Vorrath an Gleichnamigem, um so

gewisser die Ermüdung des Lesers und um so geringer seine
Erkenntlichkeit. Nur etliche jener unserm Alpenlande ursprünglich
zugehörenden Heiligen sind zu betrachten mit ihrer Berge
versetzenden und Felswände spaltenden Geistesmacht, dagegen sind
die der Christenheit allgemein bekannten zu übergehen. Nicht be



63

sprochen werden daher der Drachenlödter Michael, der reisige
Martinus, der Protomartyr Stephanus, die den Schwert- oder
Kreuzestod erleidenden Johann Bapt., Petrus und Paulus, sammt den

thebäischen Legionären, von denen bereits Notker sang, sie seien
die Krieger des Herrn, die mit dem Glaubensschwerte der Wuth
der römischen Heidenwelt siegreich trotzten. Näher liegen hier
für persönliche Erfahrung und Anschauung die Heiligen Remigius
(Romedi), Beatus, Magnus, Petronella. Um auf die letztgenannte
Heilige zu gelangen, ist zu beginnen mit demjenigen Apostel und

Heiligen, dessen Name Fels heisst, mit Petrus. Ihm ist
aufgetragen, auf Erden Bauten zu gründen, unerschütterlicher und fester
als die Pforten der Hülle; im Himmel aber hat er nach

altverbürgtem Volksglauben die Meteor- und Regensteine zu rollen, dass

die Wolken erbeben, sich öffnen und den Regen fallen lassen. Wenn
es donnert und blitzt, sagt man, Petrus wirft goldene Kegel. In
der Ukermark sagt man ebenso bei allzu langem Regenwetter : Gott
ist wieder einmal nicht zu Hause, sondern Petrus ist am Regieren.
Kuhn, Nordd. Sag., Abgl. 415. Nach Kuhns Mark. Sag. 455. 524
ist Petrus der Soldaten Feind und verfolgt sie auf den Märschen
durch Regenwetter. Vgl. Ztschr. f. Myth. 1, 82. Ein baierisches

Regiment war 1S15 beim Einmärsche nach Frankreich mürrisch
geworden über das lange Regenwetter und hielt den hl. Petrus für
den Urheber desselben. In Ermangelung seiner nahmen sie ein

Nepomuksbild von der nächsten Brücke, banden es einem der
Kameraden auf den Rücken und liessen es Spiessruthen laufen. Panzer,

Baier. Sag. 2, no. 30. Hört es endlich auf zu regnen, so

sagt unser alemann. Kinderlied :

Petrus wirft seinen Schlüssel über den Rhein :

Morgen soll's gut Wetter sein
Petrus hat also dann das Zickzack seiner Blitzbündel verschleudert,
wie die Riesin ihre Spindel, die Burgfrau ihren goldenen
Zwirnknäuel, die Weisse Frau ihren Schlüsselbund, Thôrr seinen Hammer,

Apoll seinen Pfeil. Als Felsengott den Schlüssel, der den
Wolkenhimmel öffnet, in der Hand führend, steht Petrus jetzo auf
jenem Nagelfluhfelsen in der Wendelinskapelle zu Sarmenstorf, an
dem dorten die drei Angelsachsen erschlagen wurden; gleichwie
er neben dem Nonnosiusgrab im Freisinger Münster auf seinem

eigenen Heilstein steht (vgl. den Abschnitt : Heilsteine).
Für des Petrus Tochter galt die hl. Petronella noch im J. 1497

zu Rom, als dorten der Ritter Arnold Harff von Köln ihre Kapelle
besuchte. Harffs Pilgerfahrt, 1860 herausgegeben von E. v. Groote.



64

Entweder war des Apostels eheloser Stand damals noch nicht zu
Rom decretirt, oder der kölnische Ritter hatte des Apostels Schwester

für dessen Frau angesehen. In der Schweiz ist Petronella's
Verehrung nahezu gleich alt mit dem Christenthum. U. Campell in
seiner Rhätischen Geschichte erwähnt einer Steininschrift im Chor
der Kirche von Katzis im Domleschger Thale; in ihr weihet Victor I.,
aus der rhätischen Dynastenfamilie der Victoriden, diese neugebaute

Kirche der hl. Petronella : S. Petronella, filia Petri. Gelpke,
Schweiz. Kirchengesch. 2, 463. Dieser hier kirchenstiftende
rhätische Victor I. ist der Urgrossvater jenes Churer Bischofs Tello,
dessen Testament vom J. 766 auf uns gekommen ist. Jenes Frauen-
klösterlein auf der Insel Ufnau im Zürcher See, das mit unter die

Stiftungen des irischen Sendboten Fridolin gehört, ist der hl.
Petronella geweiht. Zürich. Antiqu. Mittheil. 1843, 13. So ist auch ihr
Cult im innersten Alpengebirge frühzeitig verbreitet. Eine Glocke
im Thurme zu Grindelwald trägt die Inschrift O. S. Petronella pro
nobis. 1044; sie soll zuerst in jener Kapelle gehangen haben, die

der Sage nach bis 1570 im Thale zwischen dem Viescherhorn und
dem Eiger stand, dorten wo jetzt der untere Grindelwaldgletscher
ruht. Meyer-Knonau, Schweiz. Erdkunde 1, 235. Scheuchzer, Itiner.
Alpin. II, 287. Petronella's Grab zeigte man in der Dompeterkirche
bei Molsheim im Elsass. Stöber, Sag. no. 163. Ihre im Kanton
Tessin sehr zahlreichen Kapellen stehen meistens in den hintersten
Schneeklüften des Gebirges; Franscini's Tessinische Ortsbeschreib.
zählt diese Kirchlein der Reihe nach auf. Aus diesen Anführungen
lässt sich folgern, dass der Petronellencultus in der Schweiz über die

Zeiten zurückreicht, in die man katholischer Seits die drei
kirchengeschichtlichen Petronellen versetzt : eine sicilische à Velia, eine de

Chemille, f 1000, und eine von Florenz, + 1530. Hiefür steht uns
noch ein besonderer Beweis zu Gebot. Die Acta der Klosterstiftung
von Muri sind daselbst im 13. Jahrhundert geschrieben worden. In
dem Reliquienverzeichnisse dieser Handschrift fällt es auf, dass unter
den zu Muri in der Leutkirche und in der Klosterkirche höchst
zahlreich aufbewahrten Heiligthümem fast nichts als Steine aufgezählt
werden, und zwar um so zahlreicher, je dunkler deren Abkunft und
Zweck zu Muri selbst damals schon gewesen war. Neben manchen
Stücken solcher Art, die ihres hohen Alters wegen in jenem
Verzeichnisse als schon wieder vergessen oder verloren angegeben sind,
werden sodann auch Reliquien von solchen Heiligen mit genannt,
deren Wunderthaten besonders in's Steinreich fallen. Unter den

mehrfachen Reliquien, welche man damals zu Muri schon wieder



65

verloren oder vergessen hatte, zählt diese Handschrift folgende
her: In einem der Altäre der Leutkirche zu Muri, die bereits vor
Erbauung des Klosters (1027) bestanden hat, lagen die Reliquien
der hl. Petronella verwahrt, und man wüsste bereits damals nicht
mehr sicher, wie dieselben nach Muri gekommen seien, man schrieb
sie der Freigebigkeit einer unbekannten Matrone Cilia zu. Ferner
bewahrte man daselbst auch Stücke sowohl vom Felsen, auf dem
die Heiligen Felix und Regula zu Glarus gewohnt, wie auch von
demjenigen, auf welchem sie zu Zürich enthauptet worden. Ebenso
lag daselbst ein Gestein von der Fussspur des hl. Magnus, welche
man im Gebirge um baieriseh Füssen örtlich den Mangstritt nennt,
weil hier St. Mang die geschlossenen Bergwände mit einem Fuss-
tritte durchstiess. Nicht minder mangelte es hier an Reliquien vom
hl. Martinus, zu dessen Ehren die Basilica Muri's im J. 1060 feierlich

eingeweiht worden war, weil dieser berühmte Bischof einst
auf seiner Reise aus Italien hier durchgezogen sein und sogar im
benachbarten Windisch gepredigt haben soll. Diesem schwertführenden

und berittenen Heiligen werden in den Hochalpen die beiden

Martinslöcher zugeschrieben. Der Flimserberg scheidet Bünden

und Glarus. In seinem südlichen Gipfel, dem Schindelnberg,
öffnet sich ein runddurchbrochenes Loch, durch welches im Frühling

und im Herbst die Sonne wie durch ein Rohr scheint. Die
Glarner nennen es das Martinsloch, und das Dorf Elm betrachtet
jährlich vom 11. bis 13. März und am St. Michaelstage durch
dasselbe die Sonne. Fäsi, Schweiz. Erdbeschreib. 4, 103. Dies ist
das eine Martinsloch; das andere hat der Eigerberg im Berner
Oberlande. Die Sonne durchscheint es am 17. und 18. Januar,
sodann am 25. und 26. November wie ein grosses Feuer. Martinus
hat dasselbe mit Fuss und Stab durchgestossen ; wo er auf der
gegenüberstehenden Seite des Mettenberges den Rücken zum Stoss

anstemmte und in's Gebirge einpresste, da liegt der Martinsdruck
mit den zwei benachbarten Heidenlöchern. Jahn, Kanton Bern 328.
Aehnliche Martinuseindrücke reichen bis in die Niederlande; vgl.
Wolf, DMS. no. 300. In der welschen Schweiz werden solche

Stärkeproben dem hl. Remigius beigelegt, der Romerio und Romedo

genannt wird ; far un salto di S. Romedo ist im italienisch Bünden
die Redensart, die einen Riesensprung bezeichnet. Von der Motta

aus, unterhalb Selvapiana im Pusclav gelegen, wo noch jetzt
Remigius Fussspuren in einer Steinplatte gezeigt werden, sprang einst
der von den Heiden verfolgte Heilige bis oben in die Felsen des

Gebirges hinauf, die nun wie er San Romerio heissen. Hier oben

Argovia. III. 5



66

ist eine Höhle, man sieht in ihrem Fels, wo er zum Gebet hin-
kniete und wo er seinen Hirtenstab hinsteckte; alles Unreine wird
aus ihr hinausgeblasen. Leonhardi, das Poschiavinothal, 1S59, pg. 100.

Unter jenen Steinreliquien, welche man in der Leutkirche und

in der Klosterkirche zu Muri einst bewahrte, zählen die Gründungs-
acta noch folgende aus des Heilands Erdcnleben herstammende
Stücke auf: Vom Fels, wo Christus geboren worden; vom Stein,
da er sprach, weiche Satanas. Vom Stein, auf dem Johannes

enthauptet worden. Vom Stein, worauf des Heilands Füsse ruhten;
von der Säule, da er die Ohrfeige bekam; von der Martersäule
und dem Felsengrab Christi; vom Fels mit den Fussspuren der
Himmelfahrt. Steine vom Berge Sinai, und Ueberbleibsel von den

Steintafeln Moses. Stücke vom Steingrab Mariens. Steine, mit
denen der hl. Stephanus getödtet worden. Steine vom Grabmal
des Lazarus. Ein Stein aus dem Jordan, worauf Christus während
seiner Taufe stand (diesen Stein hatte die Frau Judentha von Herznach

im Frickthale dem Kloster geschenkt). Einen der Steine, die
Satanas dem Heiland dargeboten, dass er sie in Brode verwandle.

Endlich ist noch eines besondern Bildsteines gedacht, auf dem

Christi Gestalt und Antlitz eingedrückt gewesen sein muss, da die

Chronik denselben unter der Phrase anführt : de pctra similitudinis
ejus (sc. Christi). Die Nachricht von dieser Art Reliquie lässt weit
zurückblicken in jene Riesensagen, die sich meist an des Heilands
Wunderthaten angeschlossen hatten und ihrer Würdelosigkeit wegen
frühzeitig wieder verdrängt worden sind. Es stehen daher zur
Vergleichung obiger Angabe nur wenige kirchliche Beispiele zu
Gebote. In der Wallfahrtskirche zu Einsiedeln ist ein über das

Gestein geheftetes Silberblech mit fünf Löchern zu sehen; Christus
hat diese hier eigenhändig eingedrückt. Landsee, Enchiridion Helvet.
103. Deutlicher lautet eine Nachricht in Bechsteins D. Sagb. no. 695 :

Der Herrgottstein, ein Fels zwischen Selb und Thierstein liegend,
nahe der Eger, ist also gestaltet, dass sich ein Mann in dessen

Austiefungen gleichwie in eine Form legen kann, alle Gliederformen

sind in den schönsten Verhältnissen darin zu sehen. Christus

hat auf diesem Stein ausgeruht und ihm die Gestalt seines hl.
Leibes eingedrückt. Nur über Riesen oder Heilige von riesenhaften

Thäten, nie aber vom Heiland, gelten sonst solcherlei
Legenden. Der böhmische Ritter Leo von Rozmital berichtet aus
seiner 1465 gemachten Pilgerreise (herausgegeben von Schmeller)
pg. 178, in Spanien den Stein gesehen zu haben, worauf St. Jakob
ruhte und schwamm : „ Do sieht man heutstags innen sein fusstritt.



67

do im sein haubt und leib gelegen ist, hat er in den stein ein

wun gedruckt als in ein wachs." (Wunne ist die in's Eis gehauene

Oeffnung.) Am Wege von Klausen nach Säben im Tirol liegt ein

Fels, auf dem der hl. Kassian rastend die ganze Länge seines

Leibes eingedrückt hat; deutlich sieht man, wo der Ellenbogen
sich stützte. Zingerle, Tirol. S.-M. no. 752. So prägt Herakles

(bei Herodot 4, 82), beim Flusse Thyre in Scylhien gelagert, am
Fels seinen Körper ab; ebenso Starcather (bei Saxo Gramm. 111),
ain Felsen sich anlehnend. Die Veronikalegende lässt mittelst des

Schweisstuches Christi Antlitz sich abdrücken; dem Glauben des

Nordländers war es nicht um diese feinere Wendung zu thun, er
begehrte das Geglaubte in ganzer Leiblichkeit vor sich zu sehen

und mindestens des Heilands Hand und Fuss körperlich sichtbar zu
verehren. Beide sind ihm daher seit dein Anfang des Buchdruckes
bis heute jedes Jahr in neuer Abbildung in's Haus gegeben worden.

Seitdem nämlich der Buchdrucker Froschauer aus schwäbisch
Rotweil nach Zürich einwanderte und mit seinen dorthin
mitgebrachten Holzstöcken die ersten Kalender daselbst druckte, sind
dieselben und ihre kleinen Holzschnitte von der nachfolgenden Zeit
fort und fort copirt worden, bis diese Bauernkalender vor der Con-
currenz unserer heutigen Volks- und Bilderkalender verschwinden
mussten. Blunschi's Zuger Kalender vom J. 1823 ist noch solch

ursprünglicher Art, er bezeichnet die Namen der Wochentage durch

Keile, die der Feiertage durch Holzschnitte von Centimegrösse; ein

gleicher Tiroler Bauernkalender erscheint noch jetzt bei Felician
Rauch in Insbruck, und Johann V. Zingerle berichtet über ihn in
seinen Tirol. Sitten und Bräuchen. In Beiden ist eine Art
Rückerinnerung übrig geblieben an jene eben genannten steinernen
Reliquien. Verzeichnen sie z. ß. das Fest der Auffahrt, so stellt
der Holzschnitt am obern Bildrande ein Paar Füsse des Empor-
schwebenden, am untern deren zurückgelassene Eindrücke dar.
Dies ist der letzte Rest jener zu Muri mit aufbewahrt gewesenen
Steinreliquie „vom Fels mit den Fussspuren der Himmelfahrt".
Anderwärts aber hat sie sich auf den vergessenen Heidensteinen
erhalten, wie die Fussspur beweist auf der obersten Spitze des Erd-
männlisteines im Walde bei Wohlen.

Die Steintische.
Selbst die Naturforschung sieht sich bei Besprechung der

Findlingsblöcke genöthigt, mit einer grossartigen Prämisse zu
beginnen, und da dieselbe unserm Zwecke in doppelter Hinsicht



68

dient, in mythologischer und culturgeschichtlicher, so stellen wir
sie voran.

Die Findlingsblöcke sind, wie schon ihr Name andeutet, nicht
da entstanden, wo sie jetzt liegen; sie gehören auch nicht zu den
das Skelet des Landstrichs bildenden Gesteinen, sie sind vielmehr
an ihre jetzigen Fundstellen durch Gletscher geschoben worden,
die eine Ausdehnung gehabt haben, welche hinreichte, um die
Blöcke des Montblanc und der südlichen Walliser Alpen hinüber
auf den Jura, an die Lagern und in das überrheinisch gelegene
Höhgau massenhaft zu tragen. Das Vorhandensein der Gletscherschliffe

in den Alpen wie im Jura, sodann die Aehnlichkeit des

Gesteins der alten Schuttgebilde mit den im Gebirge entstandenen
Felsarten und mit der Beschaffenheit der vor und neben den jetzigen

Gletschern liegenden Moränen, solche und noch andere
Verhältnisse sprechen so unzweideutig für die einstige Wanderung der

Findlingsblöcke aus den Alpen über die Eisfelder her in die

Niederungen, dass nicht wohl eine andere als diese von der Wissenschaft

fast einstimmig getheilte Erklärungsweise zur Geltung kommen

kann.
Diese naturhistorische Prämisse über die Eiszeit und die über

die Gletschermeere aus den Alpen her zu uns geschobenen
Findlingsblöcke — erinnert lebhaft an unsere altdeutsche Mythe über
die Entstehung der Welt. Die Edda erzählt, im Anfang der Dinge
war nichts als ein gähnender Abgrund des Chaos, den die Welt
des Nebels und Frostes mit Eis auszufüllen begann. Als dann in
dieses starrende Niflheim von Süden her aufthauende Lichtfunken

sprangen, brachten sie in dem Gletschermeere einen Sturmriesen
Ymir sammt seiner Kuh Audhumbla in's Leben. Drei lange Tage
leckte diese nahrungsbedürftig an den mit Reif überfrorenen
Salzsteinen, am ersten Tage kamen Menschenhaare, am zweiten ein

Kopf aus dem Gestein hervor, am dritten endlich der ganze stattliche

Mann Buri, der Erstgeborene. Mit ihm erlosch zugleich die
Zeit der Eis- und Frostriesen, sie wurden vertilgt und die Herrschaft

der lichten Odhinischen Götterreihe begann. Der Naturforschung

dient somit die Eiszeit zum Mittel einer aus den Alpen bis
an die Meeresküsten sich erstreckenden Steinwanderung, und der
Mythe gehört dieselbe Voraussetzung an; aber an den über die

Gletschermeere! gerollten Fels knüpft die Mythe sogleich den

Ursprung des Menschengeschlechtes selbst an, von einer aus den
Gletschern entsprungenen Riesenwelt gcräth sie auf eine aus den

Gletscherblöcken entsprungene Menschenwelt, und diese Felsen



69

selbst sind ihr also die Wiege der Menschheit. Wir suchen hier
einen ähnlichen Ausweg; denn unsere Aufgabe ist, von der Natur-
und Mythengeschichte hinüberzugelangen auf den realen Boden
nachweisbarer Menschengeschichte. Und dazu eben haben uns nun
diese Findlingsblöcke zu dienen, vorausgesetzt, dass dieselben nach

Lage, Stellung, Gestaltung und landschaftlicher Umgebung einen
mit ihnen verbunden gewesenen Cultus der Vorzeit unzweifelhaft
ausdrücken.

Wir beginnen mit den Dachsteinen und Schalensteinen. Es sind
dies isolirt stehende Felsblöcke, die durch gewaltsame Naturvorgänge

von ihrem Muttergestein losgerissen, in entfernte Gegenden
geschafft und hier schon von der Urbevölkerung in einen so
anhaltenden Gebrauch genommen worden sind, dass ihnen redende

Spuren davon bis heute verblieben. Der gemeine Mann in seinen
Traditionen und der Alterthumsforscher sind beide von jeher
darüber einig gewesen, dass solcherlei Steine gewissen Cultuszwecken
der Vorzeit gedient haben, und nur darüber gehen die Meinungen
noch aus einander, welchem Volke sie beizuschreiben, ob sie
Grabstätten oder Altäre zu nennen seien, ob und mit welchen Mitteln
man sie an ihre jetzige Standslelle gerückt, aufgerichtet und mit
den vorhandenen Merkzeichen behauen habe. So weit nun bis

jetzt solcherlei Steine ausreichend untersucht sind und zugleich mit
der Geschichte ihrer Oertlichkeit gründlich zusammengehalten haben
werden können, ergiebt sich allenthalben übereinstimmend, dass sie
auf einem von Menschenhand vorbereiteten Grund und Boden ruhen;
dass unter oder neben ihnen Aschenschichten, zum Theil auch Kno-
chenanhäufungen, Trümmer von Werkzeugen und Waffen liegen;
dass die mehrfachen Rinnen, Gruben und gliederförmigen Vertiefungen

in ihrer Wand kein Naturspiel, sondern ein absichtliches
Werk der Menschenhand sind, endlich dass ihnen entweder schon

die frühere Landesgeschichte selbst einen heidnisch-religiösen
Zweck zuschrieb, oder dass die jetzt umwohnende Bevölkerung sie

noch immer mit Sagen und Spukgeschichten, mit Zauberthieren,
Gespenstern und magischen Feuern ausgestattet sein lässt. Ihr
hohes geschichtliches Alter erhellt aus ihren Standplätzen. Wie
weit entfernt von den Ortschaften und Aeckern der Jetztzeit sie

gewöhnlich liegen, wie versteckt und verloren auf selten betretenen

Höhen, in Haide- und Waldstrecken, dies lässt sich

bemessen aus zweien erst neuerlich kund gewordenen Fällen. Die
Gemeinde Bettwyl im Freiamte liegt auf der Höhe des Lindenberges;

ein Theil ihres Tannenwaldes zieht sich vom Bergrücken



70

gegen das sagenberühmte Heidenbad und Guggibad von Schongau

hinab, wo der Blaubart hingerichtet und begraben worden ist (Aarg.
Sag. 1, pg. 22—28). Dieser Waldtheil mit seinen Nagelfluhblöcken

trägt den redenden Namen Tischkämmerli. Mit Bestimmtheit spricht
die Bevölkerung von hier vorhandenen Heidengräbern, aber die
Steintische im Hochwalde sind zur Zeit von Sachkundigen noch
nicht einmal aufgesucht. Einen andern gleichen Fall meldet so
eben Osenbrüggen in der Neuen Zürcher Zeitg., 10. Juni 1863 :

Die Bergweide Summerigs Rod, die am Köpfenberg gelegen ist,
hoch oben im hintern Wäggithal, Kant. Schwyz, zeigt ein mit
aufgesetzten Steinen umgebenes Gevierte, in das sich kein Hirte
hineinwagt, obschon der Raum das schönste Gras hat. Es ist ein Ver-
sammlungsplatz der Geister. Als hier einst zwei Geissbuben in
Streit geriethen und der eine des andern Geisslein boshaft in das

Gevierte warf, starb das Thier alsbald. Auch hier spricht die Sage

von einer heidnischen Opferstätte. Und doch muss man annehmen,
dass diese nun öden Plätze einmal bewohnt und angebaut waren,
denn wo Stätten für die Todten sich finden, ist vorauszusetzen,
dass auch die Lebenden benachbarte Wohnungen gehabt haben.

Aber Avie frühzeitig müssen diese Wohnungen wieder aufgegeben
worden sein, wenn nun der Boden keine Spur des Anbaues mehr
verrath und nur der über die Gräber gewälzte Granitblock noch

Zeugniss giebt, dass hier einst Menschen bleibend ansässig waren.
Dies sind Folgerungen, welche jüngst Dr. Hartmann im German.

Anzeiger (1863, no. 4) in Verbindung gebracht hat mit der schon

so oft behandelten Frage, in wie fern diese Steine dem Kelten-
und nicht dem Germanenvolke beizuschreiben seien. Er verweist
dabei auf Tacitus, Germ. 27, der ausdrücklich von den Germanen

seiner Zeit sagt, sie hätten solcherlei Grabdenkmäler für überflüssig
gehal'en, deren Höhe und Gewicht noch die Begrabenen belaste.

Tacitus, der solcherlei Denkmäler arduus, operosus, gravis nennt,
thue dieses ohne Zweifel im Hinblick auf die keltischen Nachbarn
und hebe damit hervor, dass die Germanen die Ehre so schwerer
Grabsteine verschmäht hätten. Doch gerade der Germanenglaube,
der von der Steinzeit so reiche und tiefgehende Mythen hinterlassen

hat, widerspricht dieser neuen These, selbst wenn spätere
historische Zeugnisse nicht melden würden, wie oft und wie lange-
hin die deutsche Kirche es verbieten musste, dass man bei solcherlei

Heidensteinen opfere und bete. Tacitus hat also jenes Urtheil,
wie so manches andere in seiner Germania, im Hinblick auf die

denkmalssüchtige Mode seiner Römer geschrieben; er würde sol-



71

cherlei deutsche Barbarenbauten, als das volle Gegentheil jenes sii
tibi terra levis, ohnedies nicht operosus genannt haben, sondern
höchstens onerosus. Wir wissen bis jetzt durch keine feststehende

Thatsache, ob jenes früheste Menschengeschlecht, dessen Spuren
an diesen Steinen zurückgeblieben sind, wirklich dem keltischen
Volksstamme angehört hat; dies aber bleibt unbestritten, dass der

germanische Norden die Errichtung seiner Bautasteine als eine von
der Odhinischen Religion vorgeschriebene Pflicht kannte, und dass

unser Süden ebenso an solcherlei Steine nur deutsche Glaubens-
und Sagenzüge geknüpft hat. Unsere ganze vorliegende Arbeit
ist ja vermögend, ihr hundertfältiges Material eben allein aus diesen

Grundlagen deutscher Satzungen entnehmen zu können. Danach
verwerthen wir denn schon die Schalensteine, mit denen wir jetzt
beginnen.

In Norwegen nennt man die Wilden Männer und Riesen Jatten
und Trolden, und nach ihnen die Felsblöcke, in denen schalen-,
topfförmige, kreisrunde, oder rinnenartige Vertiefungen eingehauen
sind, Jällegryler, Troldegryler, zugleich auch St. Olafssteinc, weil
dieser Heilige des Nordens zumeist die Riesen vertilgt hat. Myth.
518. Erst im Juni dieses Jahres 1863 sind zu Longirod in der
Waadt zwei grosse erratische Blöcke entdeckt worden, in welche

gegen hundert solcher kreisrunden Bassins von anderthalb bis zehn
Zoll Durchmesser eingehauen sind. Dieselben kleinen Rundschalen

trägt der pierre de Servagios (des Sauvages), der beim Walliser
Dorfe Luc im Anniviersthale liegt, auf dem Wege nach Bella-Tolaz,
westlich vom Borterhom. Schweiz. Gesch. Anzeig. 1858, 61. In
der Nähe des Heidensteins in den Stadtwaldungen von Biel liegt
neben einer Reihe von Gräbern noch ein anderer, der unter seiner
Moosdecke viele künstliche, rundliche Vertiefungen zeigt, die grössern,

auf seiner obern Fläche, bis zu fünf Zoll Durchmesser
haltend, die kleinem an den Seitenwänden eingemeisselt. ibid. 1857,
47. Man hatte schon früher unter ihm zwei eherne Sicheln
gefunden : Vuillemin, Kant. Waadt 1, pg. 40. Dass ein solcher Erzfund

nicht auch über die angebliche Nationalität derer mit entscheiden

kann, denen man die Errichtung des Steins ursprünglich
zuzuschreiben gedenkt, darüber wird das weiterhin Mitzutheilende
sich noch eigens erklären. Hier nur ein Beispiel, wie solcherlei
Werkzeuge, bei Feldsteinen aufgefunden, weitere Sagenbildungen
veranlassen. In der Nähe der böhmischen Stadt Gabel nennt man
drei beisammenstehende Felsblöcke den Dreijungfernstein. Drei
Graserinnen sind in ihm verwünscht, die hier, während die Mess-



72

glocke zur hl. Wandlung läutete, spottend ihre Sicheln gen Himmel
schleuderten. Grohmann, Böhm. Sagb. 1, 273. De Beaufort hat bei
specieller Untersuchung der zahlreichen Dolmen des französischen
Indre-Departements in mehrern dieser Dolmen Urnenscherben und
Gebeine, auf ihren Decksteinen aber jene schalenförmigen
Vertiefungen, von fünf bis zu eilf und zweiundzwanzig hinauf, vorgefunden

und ist dadurch zur Ueberzeugung gekommen, dass diese
Steine ebensowohl als Grabmäler, wie als Altäre gedient haben.
Mémoires des Antiquaires de l'Ouest, année 1851, 64. So sollen
sich auch Menschenknochen in der Nähe jenes Schalensteins und
Steintisches zu zürcherisch Hermetschwyl vorgefunden haben, von
dem wir weiter unten noch Bericht geben werden. Ein solcher
Schalenstein von ungewöhnlich sorgfältiger Behauung, zum Theil
schon beschrieben im Aarg. Taschenbuch vom J. 1862, 38, ist
leider schon vor etwa dreissig Jahren gesprengt und zum Bau des
Schulhauses im Aargauer Dorfe Suhr verwendet worden. Was
Zuverlässiges von Männern, die bei dieser Arbeit mithalfen, jetzt noch
erfahren werden konnte, folgt hier nach. In dem zum Dorfe Suhr
gehörenden Walde Oberthal traf man auf der Berghöhe Rüfengrind
unter den Wurzelstöcken der gefällten Tannen auf eine Rundpflasterung

von 12 Fuss Durchmesser, geregelt besetzt mit Rollsteinen
und Findlingskieseln, wie solche in jenem Waldthale nicht
vorkommen, also hier heraufgetragen worden sein mussten. Innerhalb
dieses Kieselgürtels fand sich ein zweiter, gegen 6 Fuss Durchmesser

haltend, kreisförmig über den untern hingepflastert, so dass

also die eine Kiesellage auf die andere zu liegen kam. Als man
die obere wegbrach, fanden sich zum Erstaunen der Arbeiter
zwischen den beiden Schichten des innern Kieselgürtels Kohlen. Zwei
Felsplatten, beide aus gleichem Gestein und dieselben Einhauungen
schalenförmiger Figuren tragend, die grössere auf 30 Fuss Länge
und Breite geschätzt, wurden damals zugleich auf der am Hang
jenes Hügels liegenden Thalmatte wenige Fuss unter der Erde mit
aufgefunden. Ein Bergsturz, den auch der Localname Rüfengrind
andeutet, soll sie Beide von ihrem Standorte auf der Spitze des

Waldhügels hinabgerollt haben. Man hielt sie damals für
Steinkisten. Beide trugen an ihren Rändern Formen von tèllerartigen
Gefässen eingehauen, deren Durchmesser über 1 Fuss betrug. Nur
der Rand dieser sogenannten Schüsseln war reliefartig im Felsen

frei, ihr Fuss sass in ihm selbst fest. Einige von ihnen waren
bereits vom Felsen abgesprengt und zwar mittelst eines scharfen

Keiles, dessen Einschnitt im Gestein sichtbar zurückgeblieben war,



73

sie lagen zum Theil noch um die Fundstelle zerstreut herum. Im
nächsten Umkreise jener Waldhöhe mit der doppelten Kieselpflaste-

rung ist der Boden ziemlich reich an Geschirrscherben und Ziegel-
trümmern, ein benachbarter Waldplatz heisst wegen seiner Menge
von Todtengebeinen Kaibenstatt, hier sollen Heiden begraben liegen.
Am merkwürdigsten verhält sich dazu die dortige Localsage. Man

nennt nämlich die Dorfkirche von Suhr wegen ihres hohen Alters
Heidenkirche und erzählt, sie sei an ihren jetzigen Standort am

Pfaffenhügel eigenmächtig und wundersamer Weise von eben
jenem Rüfengrind herabgewandelt.

Was unser Bauer von seinem Mittagsbrode übrig lässt, das er
fur sich allein im Felde verzehrt, das pflegt er immer auf den

nächsten Markstein zu legen und auf einen solchen Schalenstein,
wenn die bebaute Flur bereits bis an diesen hinreicht. Warum also

sollte nicht auch der Heide hier einst sein Brod den Himmlischen
oder den Unterirdischen opfernd dargebracht haben. Und wenn die

Sage recht hat, die gewöhnlich einen Heidenkirchhof um diesen

Stein gelegen sein lässt, so war derselbe ein Altar und Grab

zugleich, wie ja noch unlängst unsere städtischen Kirchen zu
Familiengruften dienen mussten. Er war also den Vorfahren ein
Leichenstein, den Nachkommen ein Denkstein, und naturgemäss war
es, hier Todtenopfer darzubringen, Volksversammlung, Fest und
Gericht abzuhalten und dabei den Gott und Helden mitzufeiern, der
die Spuren seiner Wunderthat hier im Felsen abgedrückt
zurückgelassen hatte. Denn dies war dem Germanen ein Abzeichen
göttlicher Macht, dass Odhinn mit seinem Schwert durch den Felsblock

bohrte, dass Thôrr mit seinem Hammer die Felszacken des

Gebirges ebnete, dass der Stein unter des Heiligen Fusslrilt sich plötzlich

erweichte und die Fussspur ewig bewahrte, allen Erkrankten
und Wegesmüden zur Heilung und Stärkung. Sogar die in Strömen

liegenden Felsenbänke, vom Wasser überfluthet und daher
meist unsichtbar bleibend, besitzen Eigennamen und Traditionen,
wenn sie das Flussgerölle ausgewaschen und mit diesen kessel-

förmigen Gruben gezeichnet hat. Der H ä fei ist ein liegt beim Dorfe

Birrhard, Bez. Brugg, fast mitten im Reussstrome und ist bei
mederai Wasserstande das Schwimmziel der badenden Knaben. Seine

Oberfläche ist wie übersät mit grossen und kleinen, schön

ausgerundeten Löchern, die dem Volke als Häfelein erscheinen.
Andere Felsblöcke daselbst in der Reuss heissen Leisestein, Auenstein,
Schwarzstein (er ist ganz von Moos überzogen), und an der
Banngrenze gegen Büblikon hin der Teufelsstein.



74

Uebergehend nun zu einem ähnlichen Stein im Freiamte, welcher

der Bettlerstein heisst, soll diesem Namen durch mehrere
andere seinesgleichen erst eine geschichtliche Vorerklärung gegeben
werden.

Ein Theil der Bünzner Almende (Freiamt) ist die Bettelmalt
geheissen, sie wird in den Urkunden des Archivs Muri als ein Lehen

erwähnt, mit dessen Nutzung die Verpflegung und Weiterführung
derjenigen fremden Armen und Presthaften verbunden gewesen
war, die den Zwing Bünzen passirten. Auf dieser Matte lag ein
erratischer Block, welcher in diesen letzten Jahren gesprengt und

zum Häuser- und Strassenbau verwendet worden ist. Bei dieser

Gelegenheit entdeckten die Arbeiter vier Erzbeile, sog. Kelte, die
mit ihrem Beilöhr nach innen, mit der Barte nach aussen gekehrt,
geordnet in den Kiesboden gelegt, die Form eines vierspeichigen
Rades bildeten. Sie machen jetzt einen bcsondem Schmuck in der

Sammlung von Alterthümern aus, welche unser noch junge Verein
sich angelegt hat. Der Grenzpunkt der Waldungen von Baden und
Birmenstorf liegt auf dem Bergrücken der Sommerhalde und heisst

Bettelkuchi; er wird durch einen zwischen alten Tannen und
Buchen stehenden Gemarkungsstein bezeichnet. Hier war einst der
gewöhnliche Lagerplatz der Heiden und Zigeuner, welche die
Grafschaft Baden durchzogen. Beim Kuchenbacken, heisst es,
bogen sie die Zweige der Waldbüsche in die Pfanne herab und
liessen sie mit Backteig behangen wieder emporschnellen. Eine
ähnliche „Bettelchuchi", bei welcher einst die Zigeuner abzukochen

pflegten, liegt beim Frickthaler Dorfe Zeiningen; auf den Bettleräckern

beim Dorfe Schlatt haben die von einer Zauberfrau
beherrschte Schaar der „Franzosenbettler" gelagert, Feuersbrünste
hinwegbeschworen und Gewitter herbeigezaubert, je nachdem das

Volk ihnen lohnte. Eine ähnliche sagenhafte Umgebung hat nun auch

Der Bettlerstein bei Wohlen. Der Fussweg vom Dorfe
Wohlen im Freiamte zum Frauenkloster Hermetschwyl geht längere
Zeit durch einen schattigen Wald. In dem Theile desselben, welcher

Rothwasser heisst, kommt man zu einem erratischen Block,
dem Bettlerstein, auch Heischstein genannt; eine Viertelstunde
weiter abermals zu einem ähnlichen, dem Herdmänndlistein. Hier
ist vorerst nur von jenem die Rede. Dachförmig ragt er nach
allen Seiten aus dem Boden, die beiden Firstenden nord- und
südwärts kehrend. An der Nordseite wölbt sich seine Sohle zu
einer Höhle bogenförmig aus, in die man sich bequem hinablassen
kann. Trotz des Waldschuttes, der seit undenklicher Zeit hinein-



75

geweht wird, hat sie jetzt noch einen Durchmesser von 4 Fuss mit
-5 Fuss Länge. Innen ist sie durchaus trocken und hübsch über-
moost. Hieher pflegten vormals die Klosterfrauen von Hermetschwyl

ihre kleinen Sommerfahrten zu machen, bis ihnen durch

eine Schreckgeschichte ein Ziel gesetzt wurde. Letztere ist

bereits in den Aarg. Sagen 1, no. 205, erzählt; aus ihr aber geht
hervor, dass man damals noch diesen Fels von Waldmännern und

Erdmännchen bewohnt glaubte, welche mit Schinken, Kuchen und

Wein reichlich versehen den zu Besuch kommenden Wanderer
trefflich bewirthet hätten. Uebereinstimmend mit jenen anderweitigen

Angaben, man habe in solche Zwergenstuben um einen

süssen Kuchen nur hinabzurufen gebraucht („Vetter Metz, gieb mir
einen Pletz!"), heisst dieser Block der Bettler- oder Heischstein.

Denn betteln und heischen ist in hiesiger Mundart synonym. Auch

eine Nacherinnerung davon ist noch übrig und soll alsbald besonders

bedacht werden, dass man heidnische Reihentänze um den

Stein aufführte. Die mehrfachen Löcher in seiner schrundigen
Wand hält man für eine Reihe alter Bohr- und Sprenglöcher ; sie

gelten als ein Zeugniss, wie oft die Hebamme hier den goldenen
Schlüssel ansetzen, den goldenen Karst einhauen muss, wenn sie

die Neugeborenen darunter hervornehmen soll. Denn der Fels ist

zugleich ein sog. Kleinkinderstein für die umliegenden Ortschaften

gewesen. Als dann seit dem 15. Jahrhundert die Zigeunerbanden
die Schweiz durchzogen und besonders im Freiamte bei der laxen

Polizeiordnung geistlicher Herrschaften eine wahre Landplage wurden,

flüchteten sich diese Landfahrer, so oft ein neues Edict zu
ihrer Austreibung erschien, hieher in die Wälder und gaben sich

bei diesen Felsverstecken ihr Stelldichein. So wiederholt oft ein
blosser Fels im Waldesdickicht eine ganze Reihe weit aus einander

liegender alter und neuer Lebensverhältnisse. Der Heide hatte bei
diesem Stein zu den Unterirdischen um das tägliche Brod gebetet,
das ihr stets glühendes Erdfeuer aus der Ackerkrume ihm emporreifen

lassen sollte. Der Fahrende und Gehrende aus der Ritterzeit

wurde nachmals ersetzt durch die Stromer und Steifbettler aus
der Räuber- und Zigeunerzeit, die, weil sie keiner der beiden Con-
fessionen zugehörten, Heiden hiessen und im Besitze aller
derjenigen Zauberkünste zu stehen schienen, wegen derer ehedem
die Heidenmännchen in diesen Felsklüften so hochgerühmt waren.
Wenn diese Landfahrer hier um den Stein gelagert die gestohlenen
Schinken verschmaust und das erbettelte Mehl verbacken hatten, so

bogen sie, wie schon erwähnt, in ihrer faulen Uebersättigung die



76

Zweige der Haselbüsche in den Teigrest der Backpfanne herunter
und Hessen sie überbacken wieder in die Höhe emporschnellen. Da

glaubte dann der Bauer wohl an Zauber, wenn er Tags darauf an
dem verlassenen Lagerplatze vorbeikam und die Krapfen an den
Bäumen wachsen sah. Da solch ein Felsstein zugleich als Kochherd

dienen konnte, so nennt ihn das Volk auch Ofen, Ofenloch,
Küche; man meint sogar, es schlügen nächtlicher Weile noch blaue
Flammen unter ihm empor (wie dies vom Fischstein gilt im Lenz-
hard) oder man höre unter ihm die Backmulde ausscharren, ein
süsser Speisegeruch dampfe aus ihm auf. (Vgl. Aarg. Sag. 1,
pg. 336.) Bald auch sind diese felsenbewohnenden Erdgeister
kochende Riesen, bald bratende Teufel. Der Himmelstein im
Fichtelgebirge ist ein walzenförmiger Granitblock mit einem
muldenförmigen Einschnitt; darinn haben die Riesen ihre Suppe gekocht,
und am dortigen Teufelsstein sieht man in den Rauchnächten das

Feuer brennen, bei dem der Teufel Küchlein backt. Schönwerlh,
Oberpfälz. Sag. 2, 245. 251. Alex. Kaufmann hat in seinen „Quellen
zu den Main- und Rheinsagen", pg. 187, aus einer Reihe zum
Theil kirchlich-mittelalterlicher Scribenten das Alter solcher
Teufelstische nachgewiesen, an denen die Geister fortfahren, zu
zechen und zu würfeln. Auch hiedurch erhält man also denselben
Aufschluss, dass nämlich solche Heidensteine den Zweck hatten,
Opfersteine zu sein. Noch jetzt, sagt Afzelius, Schwed. Sag. 2,
286, giebt es in Schweden „Elfenaltäre", gelegen in örtlich
bekannten Waldstrecken, die man Elfengärten und Frauen- (Feen-)
steige nennt; und an ihnen wird noch für Kranke geopfert. Die
Ehsten brachten auf einem unter dem „Lindenaltar" stehenden
Stein dem alten Lindenbaum Speiseopfer dar, man begoss den Baum

mit frischem Thierblut, mit sogenannter frischer Suppe, man hieng
in seinen Zweigen am Johannisabend Kränze auf, umrutschte ihn
auf blossen Knieen von Ost nach West und wieder zurück, küsste
dreimal den Stein und sprach : Empfange die Speise als Opfer
Kreuzwald, Der Ehsten abergläub. Gebräuche. Petersb. 1854. Bei
der bretonischen Landesbevölkerung dauert die den Dolmen Qdol:

Tisch, men: Stein) gewidmete Verehrung ebenso fort; obschon
noch im J. 1658 neuerdings das Concil von Nantes verboten hatte,
eine Gabe auf sie niederzulegen, und den Bischöfen anbefohlen

war, sie von Grund aus zu zerstören. Jetzt wird das Fest der
Sommersonnenwende bei ihnen abgehalten, wobei man Aehren-
kränze, Flachsblüthen und farbige Bänder auf ihnen niederlegt.
Hartmann-Pfau, Breton. Volkslieder, nach Vilmarqué übersetzt, pg. 392.



77

Unsere Landessagen deuten sich den Zweck der bei uns
vorkommenden Heidensteine gleichfalls nicht anders, und je mehr
solcher Blöcke geordnet beisammen stehen, um so ausdrücklicher
wird von Spiel, Tanz und Schmauss erzählt, die in der Vorzeit
um diese Opferstätten stattgehabt hätten. Gleichwie die Klosterfrauen

zu Hermetschwyl einst um den Bettlerstein tanzten, ebenso
sollen die Stiftsdamen von Olsberg ihre Tänze mit den jungen
Rheinfeldner Rathsherren auf den Bergmatten des Jura abgehalten
haben. Aarg. Sag. 1, pg. 281; man brauchte sogar nur eine Nacht
auf jenem Waldfelsen am Rückfelde, welcher Tcufelskanzel heisst,
zuzubringen, um von Stund an der beste Tänzer im Lande zu sein

(ibid. 1, pg. 310). Der gottesdienstliche Tanz des Heidenthums

gab allmählich jenen Felsen selbst, die man umtanzte, seinen Namen.
Steintanz heisst jeder der dreierlei Steinkreise, die beim holsteinischen

Dorf Dreetz je aus neun „Krinkensteinen" bestehen. In sie

wurden die übermüthigen Bauern verwandelt, die hier bei einer
Hochzeit nach neun Mettwürsten mit Brodlaiben kegelten. Dörr,
Plattdütsche Volkskalenner 1859, 29. Steintanz heissen gleichfalls
drei Steinkreise im Buchenwalde bei Boitin, und wie ihrer jeder
gleichfalls aus neun behauenen Steinen besteht, so wiederholt sich
bei ihnen auch dieselbe Sage von wurst- und brodvergeudenden
Hochzeitsbauern. Studemund, Mecklenburg. Sag. (Schwerin 1848)
108. 170. Derselbe Name kommt in der irischen Sprache den im
Kreise stehenden Riesensteinen zu : welsh choirgaur, latein. chorea

giganlum. Myth. 518. In nordischen Gegenden finden sie sich
zuweilen hundertfältig beisammen auf verhältnissmässig geringem
Umkreise. Auf dem Girsfelde bei Ankum im Fürstenthum Osnabrück

zählt Dr. Hartmann (German. Anzeiger 1863, 126) an 200
solcher Granitblöcke, auf künstlichen Hügeln aufgestellt und mit
Decksteinen belegt von zum Theil 12 Fuss Länge und bis 6 Fuss

Breite; ja es mögen ihrer auf derselben Heide sonst wohl bis auf
300 vorhanden gewesen sein.

Das Gesagte mag als Vorbereitung dienen zur Betrachtung des

Herdmandlisteins, an dessen Beschreibung wir nun gehen. Er liegt
in derselben Waldgegend, wie der Bettlerstein, von diesem etwa
eine halbe Stunde entfernt, in dem Waldtheile Bannhau, und hat

genau die Gestalt jener Steindenkmäler, die man Elfenaltäre,
Dillsteine, Heidenkirchen, bei uns Toggelikirchen, Zwergenstuben und
Dachsteine nennt. Zwei erratische Granitblöcke, nach ihrer Langseite

aufgerichtet, gegen 15 Schritt von einander abstehend, ragen
bis 16 Fuss aus dem Boden und halten auf ihrer Spitze einen



7S

grössern dritten Granitfels als Deckstein über sie hergelegt, mit
so geringer Berührungsfläche, dass er von unten auf betrachtet

zu schweben scheint. Nach der Messung, die Herr Feer, Pfr. zu
Fahrwangen,. vorgenommen (Schweiz. Gesch. Anzeig. 1S59, 4:3)

hat er unterhalb eine Länge von 16 Fuss und eine Höhe von 91/,
Fuss nach seiner Spitze hin; letztere mag wohl bei 18 Fuss über
dem Boden sein. An seiner obersten Spitze zeigt sich etwa 18

Zoll lang eine fussspurarlige Vertiefung. Zwischen den beiden

Tragsteinen scheint der Raum sich nach unten noch weiter
fortzusetzen, ist aber mit hineingeworfenen Steinstücken angefüllt.
Letzleres erinnert an einen in der Eil'el geltenden Bauernbrauch;
wer an einer Höhle vorbeikommt, die man für ein altes Zwergen-
loch ansieht, wirft einen Stein hinein; dadurch ist die Querchkaule
bei Weingarten so enge geworden, dass man nur mit grosser
Mühe noch durch den Eingang kommt. Wolf, DMS. no. 67.

Um sich erklärlich zu machen, wie man solche Lasten zur Stelle

bewegen und aufthüruien konnte, nimmt man an, erst seien die
Slützsteine als die kleinere Last emporgerollt und zum Stehen
gebracht worden; sodann habe man sie mit Erde überführt, zugefüllt
und so für das Aufschleifen der Deckplatten eine schiefe Ebene
errichtet. Wenn dieses Verfahren beim Bau der sog. Steinkammern
stattgefunden hat, so konnte dasselbe doch nicht für die Gnapp-
und Schalensteine passen, deren Bestimmung ursprünglich war,
offen unter freiem Himmel dazustehen, um bestiegen, bewegt, in
ihren Steingruben mit Opfergaben belegt, in ihren Wundernaiben
aber angebetet werden zu können. Diese Steine haben vielmehr erst
an ihrer Grundlage gewöhnlich eine Höhlung, die man die Doggeli-
stube nennt und von Unterirdischen bewohnt sein lässt. So war
der Doggelistein zu Gibelflüh in der Luzerner Gemeinde Ballwil
ein isolirter Felsblock, der auf dem Bauernhofe Im Loch bei einer
Kapelle lag und erst vor einigen Jahren gesprengt und verbaut
worden ist. Dil Doggelistube an seiner Sphle war von kleinen
Leuten bewohnt, die dem Gibelflüher jeden Samstag sein
Hauswesen in Flur und Scheune fein säuberlich in Ordnung brachten.

Lütolf, Fünfortische Sagen, Heft 1, pg. 50. Wo uns auf solcherlei

Fragen die Geschichte keinen Aufschluss giebt, dienen oft die
nächsten Local- und Flurnamen als gute Urkunden. Die Local-
namen um den Herdmandlistein sind besonders sprechende. Wichtig

vor allen scheint der Name des Waldes, in welchem der Stein

liegt; er heisst Bannhau.
Noch ist der Bannwald in manchen Kantonen durch alte Bann-



79

briefe für jeden Holzbezug unbedingt verschlossen und nur dem

Weidebetrieb geöffnet; gewisse Wälder liegen im Bann, das heisst,

nicht einmal der Aushieb des abgängig werdenden Holzes ist in
ihnen erlaubt. Der im Jahre 1862 an den Schweiz. Bundesrath

erstattete „Bericht über die Hochgebirgswaldungen" klagt über diesen

zum Nachtheil einzelner Landstriche und Gemeinden allzu
ausgedehnten und unökonomisch festgehaltenen Forstschutz und sagt
wörtlich: Noch jetzt hält die Bevölkerung ängstlich fest an den

Bestimmungen dieser Bannbriefe, nur gezwungen und mit der

grössten Besorgniss legt sie Hand an diese Heiligthümer (pg. 238).
Der Erdmandlistein steht also in einem ursprünglich heiligen Wald-
Iheile, welcher von der Durchforslung (Hau), die als besonderer

Weg zu dem Steine hinführt, seinen Namen trägt. Der Hügel
selbst heisst Herdmannlihübel, wobei man zugleich an Herd —
Erde, und an Hard Wald zu denken hat, da beides sich auf die

Wilden Männer und Zwerge bezieht. Hundert Schritte von ihm
entfernt liegen die beiden Sidehübel, die, wie jener, von konischer
Form sind und künstlich aufgeworfenen Hügeln gleichen. Man

pflegt in jener Umgegend zu einem groben Mädchen sprichwörtlich

zu sagen, du bist so rauh wie der Sidehübel, denn die
Anhöhe des einen starrt von Farrenkraut. Zwischen dem Herdmannli-
stein und dem kleinern Sidehübel läuft der Bach Rolhwasser vorbei,

von dem wir schon beim Bettlerstein gehört haben. Zwei
benachbarte Sümpfe heissen Kohlmoos. Ein Waldweiher heisst

Rosengarten, und die Anhöhe an ihm Jungfemhübel, er gilt als

der Standort eines untergegangenen Frauenklosters, das durch
Feuer vertilgt worden sein soll. Man glaubt allgemein, dieser
Waldtheil sei gebannt; wer ihn betritt, heisst es, findet den Weg
nicht leicht wieder heraus. Auch der Hermetschwyler Erdmannli-
stein selbst ist gebannt; wer ihn mit Beil oder Hammer beschlägt,
dem reissen die Erdmännchen den Kopf ab. Nordwärts vom Sidehübel

liegen drei noch ununtersuchte Grabhügel, die nächste
Flurstrecke dabei heisst Menschenrüti. Man hat hier im J. 1832 einen

Steinsarg mit Gebeinen und ein ehernes Schwert ausgegraben.
Der Finder nannte dasselbe „semiloren" und behauptet, es nach
Aarau abgegeben zu haben, wo es indessen in keiner Sammlung
sich vorfindet. Eine weitere Viertelstunde entfernt liegen die Grundstücke

Kaibier und Allenbrunnen. Der erste Name drückt aus,
dass man ringsum auf einem ausgedehnten Grabfelde steht, der
zweite ist ein Spukplatz, auf dem man früherhin wandelnde
Jungfrauen gesehen und ein starkes Tosen in der Erde gehört hat.



80

Ein paar Stunden von dem aargauischen Hermetschwyl entfernt
liegt das gleichnamige Zürcherdorf Hermetschwyl und auffallend ist

es, dass sich, wie bei'm erstem, so auch bei diesem ein solcher
Steintisch vorfindet. Er war bis zum Jahre 1842 durch Gebüsch

und Dornen überwachsen und geschützt; damals aber wurde er
gesprengt und sein Gestein zum Bau einer Sennhütte hergerichtet.
Seine Deckplatte war schon vorher gestürzt und lag in noch
bedeutenden Bruchstücken zwischen den vier Tragsteinen im innern
Raum, der etwa vier Fuss hoch über den Boden mit Erde aufgefüllt

war. Die Tragsteine waren vier Granitblöcke von zehn Fuss

Höhe, die so nahe an einander gerückt waren, dass sie unten
keinen Zwischenraum übrig Hessen. Ihre Unterlage war ein sehr
unzusammenhängendes Steingerüste in kranzförmiger Gruppirung,
unter demselben ein Gemengsei von Erdarten, bis endlich der
reinste Sandboden folgte. Ungefähr einen Fuss unter der Oberfläche

lag ein Kranz von centnerschvveren Steinen um die Haupt-
gruppe gereiht. Dass also die Aufstellung der Steine keine
zufällige, sondern von Menschenhand bewirkt worden war, lässt sich

hiernach gewiss mit vollster Sicherheit behaupten. Abgebildet ist
dieses Denkmal in seiner ursprünglichen Gestalt im Anzeiger für
Schweiz. Gesch. und Alterthumskunde 1856, 40. Anderweitige
Steintische in der Schweiz haben mit dem eben erwähnten
dasselbe Schicksal theilen müssen. So das Morschacher Thor ob Brunnen

im Kant. Schwyz. Dorten, wenn man die Berghohe erstiegen
hatte und die erste Wiese betrat, lag ein rother Stein, sechs Fuss

lang, zwei breit, anderthalb dick, wie eine Schwelle über zwei
andern, unter denen wie unter einer Porte der Weg hindurchführte.
Drei ledige Weibspersonen (also Riesenjungfrauen) hatten den

Dreistein von freier Hand hieher gelegt. Zur Zeit der Revolution
haben übermüthige Leute das Thor zerstört, zerschlagen und den

Deckstein in den Wald hinabrollen lassen. In diesem aber liegen
zur Stunde noch zwei andere ähnliche Rundblöcke, auf ein

Felslager wie von Menschenhand hingewälzt und von kleinern
Tragsteinen unterstützt. Sie sollen bei 2000 Centner schwer sein. So

meldet nach Fassbind (aus dessen hds. Werk „Das christi. Schwyz")
Lütolf in den Fünfort. Sagen (Luzern 1862) Heft 1, 21, ohne in-
dess diese seltenen Denkmäler näher zu beschreiben.

Wir schliessen die Beschreibung der Steintische, die selber so

oft als Grabsteine auf ausgedehnten Leichenfeldern stehen, mit der
ihnen zunächst verwandten Sage von den Dillsteinen und Heidensteinen.

Diese liegen, heisst es, unergründlich tief im Grunde der



8t

Hcidenhügel versenkt. Hierüber sogleich ein paar Beispiele. Der
Heidenhügel zu Sarmenstorf im Freiamte liegt ausserhalb der
Ortschaft gegen den Nachbarort Bettwyl hin; bogenförmig umzieht
ihn der Bettwylerbach in einem tiefen Tobel. Tannen wachsen
auf seinem Abhänge, seine oberste Spitze ist frei, ein Schloss soll
droben gestanden haben, im Boden finden sich Ziegelstücke, auch
römische Münzen. Von seiner Höhe, heisst es, gehe ein Schacht
bis auf den Grund der Hölle hinab und der Heidenstein verschliesse
ihn. Aehnliches erzählt man auch vom Reitenberge beim Frei-
ämlerdorf Villmergen. Dieser Berg hat zwei W'aldzelgen, eine die

Jungfrau, die andere der Heidenhubel genannt. Auf letzterem soll
das Heidenschloss sammt der Heidenkirche gestanden haben und
hier in Mitte des Platzes gehe ein Schacht nieder, der erst am
Fusse des Berges wieder ausmünde. Ehedem soll er offen
gestanden haben, und warf man dann Steine hinab, so habe es

getönt, „als ob es auf Kohlen und Rossnägel auffalle". Der Schacht
sei daher durch eine Steinplatte geschlossen worden und diese sei

längst unkenntlich übergrast. Ein alter nun eingegangener Weg
zum Heidenhubel hinauf führte über eine Landstrecke Namens

Kirchenacker, dieser soll eines der Güter sein, die zum Heiden-
leinpel gestiftet waren und späterhin Anlass gaben zur Erbauung
der jetzigen Dorfkirche von Villmergen.

Diese Angaben entbehren des mythischen Grundes nicht. Durch
einen gleichen Stein, den lapis manalis, dachten sich die Römer das

Thor der Unterwelt geschlossen; er lag auf dem Comitienplatze
zu Rom und wurde hier dreimal des Jahres von seiner Oeffnung
abgehoben, um den Manen die Rückkehr aus der Unterwelt zu
ermöglichen. Härtung, Relig. der Römer 2, 91. Die Deutschen
kannten und nannten dafür den Dillstein; mhd. und ndd. dii,
altnord. ihil ist das Dach, der Dillstein also -der den Höllengrund
überdeckende Dachstein, wie der seine drei Tragsteine lastend
zudeckende obere des Steintisches. Dass er bei uns als Leichenstein

galt, erweist sich aus den mhd. Versen (Myth. 766):
der dillestein der ist entzwei,
die toten sint üf gewecket.

Ein solcher Stein giebt dem Dillberg zwischen Langenzerin und
Deberndorf im Ansbachischen den Namen; er ist so gross, dass er
bei entblösstem Laubwalde viele Stunden weit sichtbar gewesen
sein soll. W. Reynitzsch (Truhten und Truhtensteine 1802) giebt

pg. 51 eine Abbildung von ihm: oben scheibenförmig abgeplattet,
im Halbkreise von sieben kleinern Steinen umgeben. In der Wal-

Argovia. III. 6



82

bersnacht (1. Mai) sollen ihn die Hexen umtanzen. Ein Teich, der
Dilsgraben bei westfälisch Bockenem, liegt an der Stelle eines

untergegangenen Schlosses; an Ostern und Pfingsten versammelt
man sich hier, schlägt Ball, kocht Kaffee, und bemisst nach der
Höhe des Wasserstandes im Dilsgraben den Ausfall der Kornernte.
Kuhn, Westfäl. Sag. no. 368. Ein Taucher, den man in den Teich
hinabliess, sah in einem grossen Saale den Ritter Tils, altgrau, und
sein weisser Bart war ihm um den Tisch gewachsen. Harrys,
Ndsächs. Sag. 1', pg. 8. Auf der Platte des Hohentillen an der
oberpfälzisch-böhmischen Grenze war die vielgethürmte Tillenstadt
gelegen. Der Berggeist sprach seinen Fluch über das heillose
Geschlecht dieser Stadt, der Tillen wankte und schloss den Ort in
seine Tiefen. Fentsch, in der Bavaria II, 224. In neuester Zeit
wurde der Schmied yon Neualbenreut mit Beschlagzeug und
Hufnägeln hinein und zu einem grossen freundlichen Herrn geführt,
dem er die Rosse beschlagen musste, ohne die daneben schlafenden

vielen Soldaten darüber aufzuwecken. Die Goldstücke, die der
Mann mit zurückbrachte, waren über tausend Jahre alt. Schön-
werth, Oberpf. Sag. 3, 359. Alle Züge erinnern hier an die in
den Berg gegangenen und dorten bis zur Götterdämmerung ruhenden

Könige und Helden, an Kaiser Rothbart im Kyffhäuser und die
drei Teilen im Axenberge. Hier schlafen sie und der Bart wächst
ihnen dreimal um den steinernen Tisch. Im aargauischen Volks-
liede vom Tannhuser und Frau Vreneli heisst es:

Tannhuser sitzet am steinige Tisch,
Der Bart wachst ihm drum umme,
Und wenn er drümol ummen isch,
Wird der jüngst Tag bald chumme.

Er fragt Frau Vreneli all Fritig spot,
Wenn der Bart es drittmol umme goht
Und der jüngst Tag öppen wöll chumme.

Teufelssteine und Entslöcher.
Wir sind reicher an Teufelssagen als an Heiligenlegenden. Den

Anlass zu dieser auffallenden Erscheinung gaben ursprünglich die

Heidenbekehrer. Sie durften nicht wagen, dem deutschen Heiden
die Existenz seiner Götter abzuläugnen, und waren selbst von der

vorgetragenen Lehre überzeugt, dieselben seien lügnerische
Teufelswesen, welche die Menschheit bisher irre geleitet hätten. Der
Deutsche musste daher bei seiner Bekehrung zuerst diesen Göttern
als Teufeln abschwören und diese Abrenuntiatio für seine Tauf-



83

kinder und Pathenkinder jeweilen öffentlich wiederholen. Karl der
Grosse verlangt in seinem encyklischen Ausschreiben an die
Bischöfe vom J. 811 (Pertz, Legg. 1, 171), sie selbst sollten wissen
und in der Landessprache zu sagen im Stande sein, was abrcnun-
tiatio Satanae et opera ejus diaboli et pompae sei. Ein Capilulare
Hludowiges und Hlolhars von 829 erklärt die Bedeutung ausführlich.

Die vorgeschriebene Formel beginnt: Forsächistu diabolae?
und setzt die Antwort darauf: ec forsacho alluni dioboles uuercum
ende uuordum, thunaer ende uuoden ende saxnote ende alluni
them unholdum, the hira geiiotas sint. (Pertz, Mon. 3, 19.)
Die schweizerischen Bekehrer litten selbst zumeist an dieser
historischen Tcufelsscheu. Der heil. Gallus vernahm die Stimme der
Dämonen auf den Höhen von Bregenz und aus der Tiefe des ßodcn-
sees; der heil. Meinrad sah sie in den seine Klause umhüllenden

Bergiiebeln; als St. Bernhard die Jupiterssäule am Mons Penninus

umgerissen hatte, da erst wandelte sich das Gebrüll (der Orkane)
und das Rauschen und Brausen der (Wind-) Dämonen in milde

Engelslieder. Die Folge hievon musste sein, dass heut zu Tage
die ganze heidnische Götterwelt, soviel davon noch im Gedächtnisse
des Volkes zurückgeblieben ist, zum Teufelswerk paraphrasirt ist.
Dieser Umwandlung aus heidnisch-göttlichen in christlich verteufelte
Wesen erlagen die ältesten Gottheiten zuerst, nämlich die Erdgottheiten,

die Riesen, die ihrer Natur nach in einer Spannung gegen
die Hiinmelsgottheiten gestanden hatten. Daher nennt das Volk
alle sonst den Riesen zugeschriebenen vorgeschichtlichen Bauten,
Teufelsmauern, Teufelsbrücken, - Rossstall und Tanzplatz, Küchen
und Kanzeln; Aarg. Sag. no. 430; und wo ein christlicher Bau
seit älterer Zeit unfertig stehen blieb, heisst es sprichwörtlich, der
Teufel hat seinen Stein drinn, hat seinen Stein darein geworfen.
Heidnisches und Christliches, sagt Russwurm, Nord. Sag. 279, einmal

vom lebendigen Glauben verlassen, sinkt bald in die Nacht
der Zauberer und Unholde hinab. So weit verpestete der um sich

greifende Teufelsglaube die Phantasie des Volkes, dass sich sogar
unsere Geschlechternamen ernstlich nach ihm benannten: Das
Geschlecht der Teufel in baierisch Franken, die Tüfelbeiss in der
Schweiz, die Dusendüvel in Hessen, die Bütendüvel in Braunschweig,
die Jagcnteufel, die Sladenteufel u. s. w. Wie der Hebräer einen

„Berg Gottes" annahm, einen Götterberg im fernsten Norden
liegend (Jesaias II, 3. XI, 9. LVI, 7), auf dem sich die Götter
versammelten; wie ferner der Hindu den heiligen Berg Meru verehrt
und einen von dessen Nordgipfeln Sabba nennt, d. i. Versammlung:



84

so ist nun in unserm allgemeinen Wissen der Blocksberg der Ver-
sammlungsberg aller Hexen von ganz Mitteldeutschland, so fahren
um Walpurgis alle Hexen Schwabens auf den Heuberg bei Rothenburg,

alle Hexen der Schweiz auf den Pilatusberg oder auf die
Beichenberge im badischen Wiesenthaie. Sind so die höchsten

Häupter des Gebirges von Furien eingenommen, so wird ihr
Obergebieter auch jeden nur einigermassen in's Auge tretenden Stein
bewohnter Thäler zu einem Teufelssitz machen. Würfelnd und
zechend sitzt der Böse am Steinernen Tisch in dem Aarauer
Stadtwalde Gönhard; dieser Stein, sagt man, sei seit diesen letzten
Tagen erst zerschlagen worden. Auf der Burghalde, einem Bergwalde

beim Dorfe Dürrenäsch im aarg. Kulmerthale, heissen zwei
klafterhohe kammerartig gegen einander liegende Nagelfluhblöcke
Des Teufels Rossstall. Die Bannwarte hören hier den Wilden
Jäger johlen und sehen seine grünen Jägersknechte mit der Meute
der Hunde über die Berghöhe hinziehen. Er schleudert im Reuss-
thale die Teufelsburdi gegen die neuen Kapellen; er baut die eine
Teufelsbrücke in der Reuss, Felsenbänke, welche querhin den

Strom durchziehen, und eine zweite im Rhein zu Schloss Weiss-
wasserstelz bei Kaiserstuhl; er kocht und zapft Wein in der Teufelsküche

und im Teufelskcller.bei Baden. Die Neuenhofer Dorf-
offnung, im Wettinger Archiv 150, 151, weist im Umkreis ihres

Twings einen Bocksbach nach und eine Teufels Schmitten.
Bourrit, Pennin. und Rhätische Alpen, Zürich 1782, erzählt pg. 202
die Sage vom bekannten Teufelsstein in der Reuss bei Göschenen; er
untersucht mit dem Auge des Naturforschers die Spuren, welche die

Satanskrallen in jenem Felsen zurückgelassen haben sollen. Man hat
noch neuerlich ein Kreuz auf den Stein hinaufgesetzt. Ueber diesen

Trieb des Volkes, Unerklärbares dem Teufel zuzuschreiben, lässt
Göthe seinen Mephistopheles (Faust II, 254) sich also aussprechen :

Noch starrt das Land von fremden Felsenmassen;
Wer giebt Erklärung solcher Schleudermacht?
Der Philosoph, er weiss es nicht zu fassen,
Da liegt der Fels, man muss ihn liegen lassen,
Zu Schanden haben wir uns schon gedacht.
Das treugemeine Volk allein begreift
Und lässt sich im Begriff nicht stören;
Ihm ist die Weisheit längst gereift:
Ein Wunder ist's, der Satan kommt zu Ehren,
Mein Wand'rer hinkt an seiner Glaubenskrücke
Zum Teufelsstein, zur Teufelsbrücke.



85

Noch nicht untersucht sind die sog. Entslöcher, die sich im
Frickthal mehrfach vorfinden sollen, so z. B. auf dem Sommerhal-
denhübel in der Gemeinde Zeihen. Die Sage berichtet, die
Franzosen hätten dieselben gegraben, nämlich jene voltaireschen aus

den Zeilen des Convents, die mit Gott gebrochen hatten. Daraus

ist zu schliessen, dass man diesen Entslöchern gleichfalls eine
diabolische Entstehung zuschreibt. Ihr Name selbst verweist auf
Riesen: ags. ent, pl. enlas, ahd. anlrisc, bezeichnet das Riesige,
und noch lebt in der baierischen Mundart cnterisch, riesig,
ungeheuer und nicht geheuer bezeichnend. Man vgl. Schönwerth,
Oberpf. Sag. 2, 270. Leoprechting, Aus dem Lechrain, pg. 35

stellt zusammen : enterische Plätze, verwunschene Hölzer und dem
Teufel verschriebene Schluchten. Die baierische Mundart spricht
beiderlei Formen: enterisch und enzisch. In der Schweizermundart
scheint derselbe Fall zu gelten. Ein Enzigraben liegt beim Dorfe
Moosleerau. Einen örtlichen Entibühel leitet bei uns die

Volksetymologie zwar unglücklich, aber gleichwohl sagengemäss von
den im dortigen Gestein sich abspürenden Entenfüsschen her.
Riesenbauten und aufgethürmte Steinblöcke nennt man im Norden
enta geveorc, entische Werke. Dass man sie nun auf die Türken,
Zigeuner und Franzosen bezieht, d. h. nach der Volksmeinung auf
die furchtbarsten Feinde der Welt, verhält sich nicht anders, als

wie der nun herrschende Brauch, in unsern ländlichen Frühlingsund

Pfingstspielen den Winterriesen als Türken auftreten zu lassen.

Mannhardt, Mythen 354.

Grenzsteine.
Die Wandersitte, Steine auf den Gebirgspässen an vorbestimmten

Stellen zu Haufen aufzuschichten und immer einen neuen dabei

niederzulegen, hat in Asien und Europa bis heute fortbestanden.

Herodot 4, 92 schreibt sie dem Perserkönig Darius zu, der
auf seinem Zuge gegen die Skythen an den Istros gelangend jedem
Mann seines Heeres befahl, einen Stein an einen vorbestimmten
Ort hinzulegen, und so daselbst grosse Steinhügel zurückliess.
Prinz Waldemar von Preussen beschreibt in seiner Indischen Reise
den Pilingah-Pass, über dessen Kamm die Grenze zwischen dem

indo-britischen und dem chinesischen Reiche fortläuft; er liegt
12,700 Fuss über dem Meeresspiegel. Eine Menge von
Steinpyramiden verkünden die Passhöhe, zu denen jeder Vorübergehende
sein Steinchen beilegt. Allg. Augsb. Ztg. 1857, no. 342. Strabo

spricht bei Erwähnung des Herkulestempels auf dem Vorgebirge



86

Cuneus sehr dunkel von gewissen Steinen, die dorten zu
gottesdienstlichen Zwecken zusammengehäuft und der Sage nach von
jedem hier Ankommenden umgedreht werden mussten : einer
vaterländischen Sitte gemäss. Es scheint sich diese Bemerkung auf die

Gnappsteine zu beziehen, die man ersteigt und mit Körperbewegungen
in Schwung setzt. Allein W. v. Humboldt bemerkt in der
Untersuchung über die vaskische Sprache (Gesamm. Werke 2, 176), dass

ebenso an der galicisch-baskischen Grenze grosse Steinhaufen zu
sehen sind, zu denen jeder in das übrige Spanien auswandernde
Galicier entweder beim Fortgehen oder beim Wiederkommen einen
neuen Stein wirft. So hatte auch jeder Grieche, an den Wegestatuen

des Gottes Hermes vorüberwandernd, einen Stein zu den
dort liegenden zu thun. Diese Anhäufungen nannte man nach dem
damit verehrten Gott Hermäen. Der einfachste Hirtengott,
ursprünglich unter dieser rohen Gestalt des Wegsteines verehrt,
gestaltete sich daraus zu einem Weg und Steg, Heimath und Grenze,
Handel und Wandel behütenden Gott des Eigenthums und Rechtes.
Dem Sennengeschäfte vorstehend, das Felsgerölle aus den Triften
wegräumend, Wald und Flur wegsam machend, so schafft der
Hermesdienst die wilde Weide zur wirthlichen um und eröffnet das

Land dem Verkehr. Nach diesen mehrfachen Zwecken nun sind
ähnliche Bräuche zu bemessen, wie sie sich noch in verschiedenen
Landstrichen vorfinden.

Wenn die Kinder von Burgeis im Vintschgau das erste Mal die

Alpe ihres Dorfes besuchen, so müssen die Neulinge einem
vorgeschriebenen Gebrauch sich unterziehen, dessen Vernachlässigung
den Segen von der Alp nehmen würde. Wo der Steig zur Zerzer-
alpe geht und nun eine Martinskapelle steht, da heisst ein Platz Zu
den Wilden Fräulein. Hier befindet sich ein Steinhaufen, unter
dem die Wilden Fräulein ruhen sollen. Das Kind muss einen Stein
davon aufnehmen, ihn anspucken, wieder zum Haufen legen und

sprechen: Ich opfere, ich opfere den Wilden Fräulein! Auch
Erwachsene üben denselben Brauch, sie würden sonst unbegleitet an
dieser Stelle nicht wohl vorbeigehen können. Zingerle, Ztschr. f.

Myth. 2, 61. Tirolersitten, no. 956. Panzer, Baier. Sag. 2, no. 200.
Wo Wilde Frauen sind, hat das Gebirge auch Wilde Männer;

die so gelegten Steine heissen daher auch Mannli. Einer der Wilden

Männer Tirols hatte seine Höhle ob Gnadenwald in einer
Felswand, in die ein ungeheures Thor führte. Als er gestorben war,
schoben sich die Felsen zusammen und schlössen das Loch; der
schwarze Streifen, der diese Fugen noch anzeigt, heisst dorten



87

das Mand'l. Alpenburg, Tirol. Myth. 1, pg. 15. Die Steinhaufen

in den schweizerischen und piemontesischen Alpenpässen, die auf
einander verweisend dem Wanderer in den pfadlosen Schneewüsten

als Führer dienen, nennt man deutsch Mann, welsch marron,

aus latein. matronae und murenulae. Eine ahd. Glosse aus
dem S. Jahrhundert führt dieselben schon an: murenulas: menni,
sie führt auf murex, bei Virgil den ragenden Spitzfelsen bezeichnend.

Noch weiter dehnen die Deutschwalliser den Begriff dieses

Wortes aus; sie benennen den ganzen Gebirgsstock des mächtigen
Matterhoms und der 11,000 Fuss hohen Tête blanche am Weiss-
liorn ebenfalls zum Männlein, das wegweisend vielfach droben auf-
gethürmt steht: z'Mannje. Escher, Die Schweiz 1851, 386. Da

bereits das Heidcnthum in der Befolgung jenes Brauches ein gutes
Werk sah, so durfte derselbe auch zur Zeit der Bekehrung noch

fortgeübt werden. Die Mönche von Bernard-Fagne sagten jedem
Wallfahrer, dass je schwerern Stein einer auf den nahen Klosterberg

trüge, desto grösserer Sündenlast er los würde. Wolf, Ndl.

Sag. no. 334. Daher wurde es eine Knabensitte, am hl. Abend

vor Weihnachten eine hohe Steinpyramide aufzuthürmen, wie es
auf dem Tungelsberge bei Schweina geschah und von Herzog im

Thüringer Taschenb. 3S5 beschrieben ist. Menzel in Pfeiffers
Germania 2, 234. Auf dem schlesischen Zobtenberge scheint man diese
Steinhaufen angelegt zu haben, indem man zugleich die dorten
liegenden rohen Steinbilder eines Bären, Wolfs und einer Sau als

heidnische steinigte.' Das angebliche Steinbild der Sau ist jetzt von
einem Steinhaufen gänzlich überdeckt, denn jeder Vorübergehende
warf seinen Stein dazu und rief: Sau, hier hast du dein Ferkel!
Weinhold, Schles. Wörterb. 79.

Mit diesen Steinhaufen, durch die man das Gebirg wegsam
macht und die Fluren klärt, hängt die Mythe zusammen von dem
sich rührenden Stein, auf welche wir nun kommen.

Wenn der äusserste Grenzstein im Gemeindebann einmal Mittag
läuten hört, so springt er ringsum. Aarg. Spw. Der Solenstein bei
Ins im Berner Seelande, auch Schalen stein genannt, dreht sich
einmal um, wenn die Sonne im Mittagspunkte steht (Jahn, Kelt.
Alterth. der Schweiz). Wenn der Hahn kräht, rührt sich der
schwere Stein zu Bischofsheim. Simrock, Räthselb. 2, no. 196.
Wenn hinten im Tiroler Ultenthale beim Hofe Hinterpilsen ein Hahn

kräht, so bewegt sich der Stein am Ausserhofe im Thaleingange
oberhalb Lana. Dieser Stein aber ist ein kolossaler Felskegel, da

gelegen, wo die Schluchten gegen den Zufall-Ferner hintergehen



88

zu dem vergletscherten „Ende der Welt". Alpenburg, Tirol. Sag.
1, pg. 180. Schmitz in den Eiflersagen 2, 114 verlegt den Nachdruck

eines ähnlichen Glaubenssatzes auf das bedingende Wenn
und behauptet: Wenn der Teufelsstein, welcher an der Kirche
von Malmedy liegt, Mittag läuten hört, so dreht er sich dreimal
herum. Mit dieser Sylbenstecherei ist aber doch nicht aus der
Schlinge zu kommen, denn schon lange, zuvor man jemals Mittag
läutete, kannte man in Scandinavien schon denselben Satz; er steht
im Skaldskaparmâl der Edda. Daselbst wird von dem Steine, der
sich in Thôrrs Götterhaupt rühre, so oft man Wetzsteine wirft,
Nachfolgendes erzählt. Hrungni, der Grösste und Stärkste im
Riesenlande, hatte ein Haupt von Stein, ein Herz aus einem
dreieckigen, scharfen Kiesel, und brauchte im Kampfe Steinschild und
Steinbeil. So gerüstet kam er zu den Äsen und forderte den Thôrr
zum Zweikampfe. Thôrr hatte nichts als seinen nie fehlenden Hammer

Miöllnir, der Riese seinen Heinn, einen Schleifsteinfels. Thôrrs
Hammer traf im Fluge Hrungni's Heinn, dass dieser in tausend
Stücke zersplitterte und dem Riesen das Haupt zerschmettert wurde.
Von den Trümmern, in die der Getroffene zerfiel, kommen alle

Heinberge oder Wetzsteinfelsen her, die es in der Welt giebt.
Aber einer dieser Splitter war dem Thôrr selbst in's Haupt
gefahren. Er begab sich daher zur zauberkundigen Frau Groa (d. h.

zur grünen Alp, von der Schutthalde des Riesen hinweg), deren
Gemahl Orendel erst jüngsthin durch Thôrr im Riesenlande befreit
und in die Heimath zurückgebracht worden war. Als ihre Beseg-
nungen und Besprechungen so weit gewirkt hatten, dass der
Steinsplitter sich zu lösen begann und bis zur Hälfte aus der Wunde
heraustrat, wollte Thôrr dem Weibe noch weiter Muth machen
und fieng an zu erzählen, wie er so eben ihren Gemahl im Tragkorb

über die Eisströme hergetragen habe und dass derselbe
wohlbehalten alsbald da sein werde. Darüber lachte Groa vor Freuden
auf und vergass die Besegnung fortzusingen. Da stand der
Steinsplitter wieder im Haupte fest und liess sich durch keine neuen
Lieder mehr lockern. Deshalb hat Donar für alle Zeiten den Stein
in seinem Haupte, und eben deshalb, fügt die Edda bei, ist es
eines Jeden Pflicht, mit solchen Wetzsteinen nicht zu werfen, denn
ebenso oft rührt sich schmerzend der Splitter in Thôrrs Haupte.

Welches ist nun der Sinn der Sage vom Steinsplitter in Thôrrs

Haupte
Kaum ein anderer, als dass der die unfruchtbaren Felsenhäupter

und störrigen Riesenschädel Zerschmetternde ursprünglich selbst



89

riesig gewesen sei und ein gleiches steinernes Haupt gehabt habe.
Dies möchte sich am richtigsten ergeben aus der Thôrrsmythe, wie
sie von den Scandinaviem auf das Volk der Lappen übergegangen
ist. Zugleich mit dem roher verbliebenen Zustande ist bei diesen
nebst einer Reihe gothischer Wurzelwörter, die sie unverändert
von ihrem einstigen gothischen Grenznachbar in ihre Sprache
herübernahmen (Dietrich, in Haupts Ztschr. liefert hierüber den Nachweis),

auch der nordische Mythus ursprünglicher verblieben. Dorten
hatte das hölzerne Standbild des Donnergottes Tiermes einen
Kiesel im Haupte stecken und einen Stahl dazu, so dass man an
das Feuerschlagen erinnert wurde. Schwenk, Sinnbilder 230. Aber
auch das classische Alterthum pflegte die rohen Steinfetische aus

früherer Zeit, gleichsam zum Angedenken an den veralteten Glauben,

in die Tempelstatuen, statt des Kopfes des Gottes, einzusetzen.
Friedreich, Symbolik, verweist dabei auf Zoega : Li bassirelievi
antichi di Roma I, 49. 82. 90. Das altrömische Bild des Jupiter
war gleichfalls ein blosser Kieselstein, es war der lapis silex, oder
lapis capitolinus, aufgestellt im Tempel des Jupiter Feretrius und
daraus hervorgeholt, um Eidschwüre darauf abzulegen, Bündnisse

zu schliessen (per jovem lapidem jurare. Cicero, adfam. VII, 12),
das Opferthier damit abzustechen, oder den Eidbrüchigen symbolisch

damit todtzuwcrfen, Livius 1, 24, alles dieses aus dem Grunde,
weil, wie Servius (zu Virgils Aen. 8, 641) ausdrücklich angiebt,
die Alten den Kiesel für ein Bild des Jupiter gehalten hätten. Nach

altdeutscher Rechtssitte wurden beim Blauen Stein Eide abgelegt :

Vota ad lapides in ruinosis et silvestris locis. (Myth., Anh. XXXV.)
Man beichtet nach Märchen und Localsage dem Blauen Stein, der

Rolandssäule, dem Ofen der Zunftstube. Denn wie die Rolandssäule

auf dem Markt und vor den Rathhäusem dem Stärkegott Donar,
als dem Schirmer des Rechtes, geweiht war, so ihm als dem Ehe-
und Herdgotte auch der Ofen. Der Grüne Stein musste beim
Gottesurtheil des Kesselfangs aus dem siedenden Kessel mit nacktem
Arme herausgeholt werden; so thut Gudrun in der Edda (Simrocks
Uebers. 240). Grimm, RA. 922. Die heidnische Weisung, keine
Feuersteine und Schleifsteine zu werfen, damit sich dadurch der
in Thôrrs Haupt steckende nicht schmerzend mitrühre, lautet heut

zu Tage verallgemeinert: Ist der Wurf aus der Hand, so ist er
des Teufels. Zugleich aber empfindet solch ein heidnischer Teufelsstein

es ebenso schmerzlich, wenn das Geläute christlicher Glocken
bis zu ihm ertönt. Bei uns zu Lande gilt nur noch die Redensart:
Der letzte Feldstein der Dorfgemarkung springe dreimal im Kreise



90

herum, wenn man dereinst das Mittagsgeläute bis zu ihm hinaus
vernehmen werde. Diesen Satz erklärt sich Holtei in dem Roman

„Die Eselsfresser" 2, 254, dahin: Man habe sonst in Schlesien zu
sagen gepflegt, in jenen Dörfern, wo das Glockengeläute der

grossen Städte hörbar sei, wären die Einwohner keine rechten
Landleute mehr, sondern halb verdorbene Städter. Allein auch
diese Erklärung wird durch die weitern Formeln, die unser Leitsatz

mit entwickelte, gänzlich widerlegt. Zu Stendal, Perleberg
und Belgcrn stehen alte Stcinfiguren an Thor und Marktplatz, die

• man Rolande nennt; davon heisst es: Wenn der steinerne Roland
die Mittagsglocke läuten hört, so kehrt er sich auf seiner Brunnen-
säule um. Femer zu Bamberg: Wenn die steinernen Domkröten
am Portale der Domkirche am Charfreitage läuten hören (bekanntlich

schweigen zu dieser Frist dann die katholischen Kirchenglocken),
so kriechen sie um den Dom herum. Zöpfl, Rechtsalterthümer 3,
164. 247. 270. 288. Wenn die sog. Thuumsteine, deren einer in
der Nähe von Trüstedt, ein gleicher beim Dorfe Poppau in der
preussischen Altmark liegt, den Hahn krähen hören, so drehen sie

sich um. Kuhn, Mark. Sag. S. 15. 26. Der Teufelsstein im Glan-
thale, Kant. Freiburg, beim Einflüsse der Gian in die Sane, ist
ein 6 Fuss hoher pyramidaler Granitstein mit schief durchschnittener
Spitze. Seine regelmässigen Flächen deuten auf Behauung,
zugleich ist der Eindruck einer menschlichen Fusssohle auf der Fläche

zu sehen. Er ist ein Gespensterstein, ein Sammelplatz der Hexen.
Letztere müssen ihn die drei Sonnwendnächte des Juli hindurch in
Schaaren umtanzen, alsdann dreht sich der Stein zugleich um sich
selbst. (Mittheil, von Hartmann aus Freiburg.) Der bei Blois (Loire
und Cher) auf einem Hügel stehende Dolmen heisst Mitternachtsstein,

weil er sich nach dem Volksglauben alljährlich in der Christnacht

durch die Zauberkraft der Feen umdreht. Mone, Gesch. d.

Heidenth. 2, 361. Die Aargauer Sagen geben dasselbe über die
Erdmännchen an; diese wandern aus dem Gebirge fort, wenn sie

dort vom Glockenschall, Hahnenschrei, Mühlengeklapper und Schmiede-

gepoche erreicht werden. Die Zwerge sind aber gleichzeitig mit
den Riesen entstanden, sie wuchsen, sagt die Edda, im Fleische
des Urriesen Ymir von selbst, wie Maden. Der Riese also rührt
sich in dem Steine und sucht vor dem verhassten Glockenklang zu

entspringen. Zum Ueberflusse drückt es die Schwed. Sage bei
Afzelius 3, 192, ganz bestimmt aus : „Felsstücke, bei Kirchen liegend,
nennt der Schwede Riesensteine. Die Eindrücke, die man an ihnen

findet, sind die Hand- und Fingerspuren des Riesen, der einst den



9t

Fels gegen den Kirchenbau schleuderte. Man behauptet, dass solch
ein Stein sich jedesmal noch umwende, so oft das Glockengeläute
sich vernehmen lässt." Der Ackerbau ist dem Riesen verhasst;
theils also tanzt der Feldstein vor Freude, dass der Glockenklang
das Riesengeschlecht zum Lande hinausgescheucht hat; theils auch

krümmt sich der in den Feldstein verwandelte Riese vor Schreck
und Schmerz, wenn er unentrinnbar in den Boden gebannt vom
Glockenzeichen des Glaubens und der Cullur rings sich umtönt hört.

Hammerwurf, Stein- und Stabwurf sind Zeichen rechtlicher
Uebergabe. Grimm, RA. 64. 162. 181. Der in unbetretenen
Wildnissen zuerst sich niederlassende Heilige verschleudert, des Weges
unkundig und in der Wahl des Ortes zweifelhaft, seinen Stab. Wo
dieser niederfällt, bestimmt ein im Wurfe getroffener Fels die Stelle
der neu zu gründenden Einsiedelei. Der hl. Ursicinus, f 620, ist

der Stifter des Juraklosters St. Ursitz oder Ursanne und wird in

der Umgebung des Bielersees noch als Patron verehrt. Er kam

mit seinem Jünger Fromont in das Aisgau gewandert, Aisgaudia,
nach dem kleinen in den Doubs laufenden Fluss Alsa so genannt,
und bestieg den Mont Repais, um von hier aus das Delsberger
Thal zu überschauen und ihren Weilermarsch zu berathen. Der
Mont Repais ist ein säulenartiger Fels, auf dem man das roh skiz-
zirte Gesicht eines Mannes zu sehen glaubt, vermuthlich ein alter
Opferstein, nachmals der Grenzstein der Probstei Ursanne.

Ungewiss, wohin sich wenden, sollen sie ihre Stöcke weithin
geschleudert haben. Der von Ursicinus fiel westwärts auf einen
Felsen bei dem Doubs (Beridiai oder Beauregard), bohrte sich

dorten in den Boden, Wurzeln treibend und als eine gewaltige
Eiche sich erhebend, die nun trotz aller von frommen Pilgern
ausgeschnittener Aeste und Aestchen in steter Verjüngungskraft
fortgrünt. Der von Fromont geschleuderte Stab flog gegen Norden
in einen tiefen Wald, wo dann der Jünger seine Einsiedelei
errichtete. Gelpke, Schweiz. Kirchengesch. 2, 167, nach Quiquerez:
Ueber die Sagen des Bisth. Basel.

Steine reden, Steine schreien, denn Steine gelten als

weissagende Orakel.
Was die ägyptischen Tempelpriester von der Memnonssäule den

Pilgern erzählten, dass sie beim ersten Morgenstrahl der Sonne

in einem lauten Tone erklinge, dies fand A. v. Humboldt auf seinen

Reisen an den Felsenufern des Orinoko auf naturhistorischem

Wege zum Theil bestätigt. Die in dem porösen Gestein gefangene,
kalte Nachtluft entwich daraus beim ersten Anprall des Morgen-



92

Sonnenstrahles mit einem die Luft durchklingenden Geräusche. Die
erstarrten Theile gerathen durch die Temperaturverschiedenheit in

Bewegung und dadurch in ein momentanes Ertönen. Ein anderes
Reden der Steine ist ihr Echo, das in unserer Sage die Zwergensprache

heisst. Die Schauer dieser Felsensprache in den Wüsten
des Hochgebirges lassen sich aus folgender Thatsache nachfühlen.
In den Schnee- und Gletscherwüsten zwischen Matterhorn und Mon-
terosa führt ein wenig gekannter Gletscherpass nach Italien über den

Arolagletscher hinüber. An den Eiswänden des dortigen Montgolon
(Mont Colon schreibt Gotti. Studer) dient ein mehrere Sylben
wiederholendes Echo dem kühnen Wanderer als Wahrzeichen, dass er
in diesen tagereiseweiten Einöden hier in der gehörigen Richtung
nach dem Val Palline hinüber vordringe. In solchen todesstarrenden

Eisthälem lässt sich in Kürze mehr begreifen, als Eure
Schulweisheit sich träumen lässt, Horatio! und mehr glauben, als ein
rationeller Christ zum Hausbedarf nöthig hat, unter anderm auch

jene tiefe Wahrheit vom Amen der Steine, die in folgender
Legende von Kosegarten erzählt wird. Als der hl. Beda erblindet ist
und gleichwohl seine mühseligen Bekehrungsreisen noch nicht
aufgeben will, führt ihn der böse Bube, der ihm als Wegeleiter dienen

muss, in die Wüste des Gebirges und meldet ihm, hier seien
eben die Gläubigen zahlreich versammelt, um Gottes Wort zu
vernehmen. Sogleich beginnt der eifrige Redner den Vortrag, und
als der Strom seiner langen Begeisterung endigt, rufen die herz-
und gehörlosen Steine der Oede ein bewegtes Schluss-Amen dazu.
Mehrfach wird von der Gebirgssage dieses Wunder wiederholt. Bis
in die Schlucht des Teufelsloches bei Berchtesgarden wurde die hl.

Agnes vom Teufel verfolgt; als der Böse ihr sogar hier nachdrang,
schloss sich hinter der Jungfrau der Fels schützend ab. Wenn nun
jährlich einmal am Sonnenwendtage der Sonnenstrahl hinunter in
diese Schlucht trifft, jauchzt und juheit drinnen die steinerne Agnes.
Panzer, Baier. Sag. 1, no. 12. Bei elsässisch Ober-Achern singen
sieben Fräulein in einem geschlossenen Stein ein Marienlied, denn

jene ganze Kirche, in die hinein sie den verfolgenden Hunnen

entsprangen, verwandelte sich hinter ihnen in einen geschlossenen
Felsen. Nodnagel, Sagenb. no. 167. Eine Ballade von A. Kopisch
über diesen Stein zu Achem verfasst, schliesst also :

Der Wand'rer, der vorüberzieht,
Hört noch im Stein der Frommen Lied.

Mariastein ist ein Feldstein in dem Banne des Frickthaler Dorfes

Wegenstetten, auf dem die Arbeiter zu ruhen pflegen. Noch vor



93

Mannesgedenken hat man in ihm die Maria zu regelmässigen Zeiten

gar schön singen hören. Aarg. Sag. 1, no. 77.

Längst schon hat der Volkshumor sich dieses Glaubens zu seinen

derben Spässen bemächtigt und neue Ortsbräuche daraus
geschaffen. Der Güngglerstein ist ein Marchstein zu Hornussen, der
am Fricker Berge Staats- und Gemeindewaldung trennt. Die Knaben

sagen einem Neuling unter ihnen, er solle die Ohren an diesen
Stein halten und horchen, wie es drinnen singe und läute. Er
thut's und man stosst ihm den Kopf daran, dass ihm die Ohren
sausen. Damit soll er dieses Günggeln und zugleich den Standort
des Steines im Gedächtnisse behalten. Bei der Bannbe.schreitung,
die man zu Rheinfelden alljährlich abhält, pflegt man die jüngsten
Knaben auf die äusserste Grenze zu schicken zur Besichtigung der
dorten stehenden Marken. Hier pflegt man sie bei demjenigen
Steine, an dem dreierlei Gemarkungsgebiete zusammentreffen,
emporzuheben und stosst sie so unsanft auf den Stein nieder,
„dass sie dran gedenken". Im Ocsterreichischen heisst dies, einen
lunzen. Vernaleken, Alpensag. 394. Im rheinpfälzischen Orte
Weissenheim am Berg wird der in's Bürgerrecht Neuaufgenom-
mene „zugestutzt", eingestossen. Es stellt sich der Bürgermeister
in Amtstracht sammt dem Gemeinderathe beim Rathhause auf „vor
dem Stein". Hier fassen je vier Männer den Neubürger an Händen

und Füssen, der Bürgermeister packt ihn dann am Nacken und
stosst ihn auf den Stein. Der dumpfere oder hellere Ton beim
Aufstossen wird prophetisch gedeutet für die Gediegenheit des jungen
Mitbürgers. Den Beschluss macht cin Schmauss, zu dem der Neu-
eingestutzte Wein, Käse, Brod und einen Hut voll Nüsse steuern
muss. Alle Wittwen des Dorfes dürfen sich ihren Antheil von
Wein und Käse holen. Riehl, die Pfälzer 325.

Die Folge des Schreiens und Singens der Steine ist ihr
weiteres Vermögen der Weissagung und des Urtheilsprechens. Der
Ire nannte den Steinhaufen car, den Priester, ableitend von car,
cairneac. Myth. 1203. Der dreieckige, rothgraue Orakelstein der
Iren hiess Laig-Fail und lag in einem Haine auf dem Hügel Tem-
huir; er bestimmte die Königswahl dadurch, dass er einen Ton von
sich gab, wenn ein ihm willkommener Wahlfürst sich auf ihn setzte.
Er wurde später nach Schottland gesendet, um dorten die Eroberung

des Landes zu befestigen, dann liess ihn Eduard L, nach der
Unterwerfung Schottlands 1295, nach England führen und im
Krönungsstuhl der englischen Könige anbringen. Jetzt befindet er sich
in der Westmünsterabtei. Friedreich, Symbol. 129. Die upsalischen



94

Wahlkönigc wurden auf den Stein gehoben, der auf der Wiese
Mora zu diesem Zwecke lag. Ein solcher Stein des Wahlplatzes
und der Gerichtsstätte hiess geschichtlich Landthing, zu Worms der
schwarze Stein, zu Köln der blaue. Den zum Tode Verurtheil-
ten wurde vom Henker der Rücken daran gebrochen. Grimm,
RA. 236. 803. Einen etwas humoristischen Anstrich hatte jener
Schandstein, den straffällige Weiber öffentlich schleppen mussten,
obschon er schwer genug war, um mit seinem Gewichte auch
Riesinnen zu ermüden. Der kleinste jener drei Laslersteine zu
Schaffhausen, die bis zum J. 1836 vor dem dortigen Rathhause

hiengen, mochte 60 Pfund wiegen, der grösste mehr als dreimal
so viel. Im Thurn, Kant. Schaffhausen 102. Derjenige zu Winterthur

wog zwar nur 25 Pfd., musste aber unter Trommelschlag und

Begleitung des Büttels durch sämmtliche vier Kreuzgassen der Stadt

gezogen werden. Troll, Gesch. v. Winterthur 4, 65. Die
österreichischen Pantaidinge (bearbeitet von Osenbrüggen 1863, 56)
verfallen die Schuldige, so oft sie auf diesem Gange rastet, in eine
Busse von 72 Pfenn. Inzwischen legte der Richter drei Holzbecher
in ein eimerhaltiges Fass Wein, und alle jungen Knaben des
Friedkreises tranken es auf Kosten des Weibes leer. Dieser Strafstein

trug nach der vielnamigen Zungensünde vielfache Namen. Er hiess

Klapperstein. Schweizerisch ist Klappertätsch die Plaudertasche. So

bezeichnete er das lästernde Grossmaul der Riesinnen, die im Norden

unter dem beschimpfenden Namen Munnridha (Mundklapper)
und Munnharpa (Mundklemme) erwähnt werden. Er hiess ferner
Pochstein, von pochen, trutzen; Pagstein, von bagen und balgen,
zanken; Bogstein, von ndd. Bogge, giftige Kröte, so z.B. in den
Statuten von Schleiz von 1625, und demgemäss auch Krötenstein,
weil man die Kröte gleichfalls einen geheimnissvollen Stein im
Haupte tragen lässt; schliesslich Wagstein, von bewegen, wie
auch die auf ihrer Spitze beweglich ruhenden Orakelsteine genannt
wurden.

Ueber die Dreisteine als sagenumflochtene Grenzpunkte habe

ich nachfolgende Einzelnheiten gesammelt.
Der Dreifingerstein mit der Sage von einem in ihm verschlungenen

landräuberischen Sennen steht an der Grenze zwischen den

Ländern Zürich, Zug und Schwyz. Reithard, Sag. a. d. Schweiz
152. Der Dreirätschistein bildet die Grenzscheide zwischen den
Orten Rütihof, Birmenstorf und Tätwyl im Bezirk Baden. Wenn
die Thüringer, Fuldaer und Henneberger auf ihrem Grenzbegang
gleichzeitig am steinernen Tische des Dreiherrensteines sich be-



95

gegneten, so assen sie auch zusammen aus Einer Schüssel. Ziegler,
Der Rennstieg des Thüring. Waldes 1862. Die Burg Dreistein im
Riesengebirge liegt an der Schlesischen Grenze, drei senkrecht
stehende Felsecken im Innern der Ruine sollen den Eingang zu
einer Schalzgrotte machen, die von einem rothkäppigen Zwerg
gehütet wird. Grohmann, Böhm. Sagb. 1, 172. Auf dem
Dreisesselstein im Böhmerwalde, drei Stunden von Salnau entfernt,
sassen in der Heidenzeit drei Könige und bestimmten von ihm aus
die Grenzen der drei Lande Böhmen, Baiern und Oesterreich.
Alsdann geboten sie, dass der Wald ringsum Einöde bleibe auf

ewige Zeiten. Der vereinödete Wald ist also ein heiliger Hain

gewesen und die drei dorten auf dem Berge in den Fels gehauenen

Sessel waren der Sitz der drei Grenzgötter. Grohmann, ibid.
1, 260. Hinter der Burgruine Thierstein im Beinwyler Thal, Kant.
Solothurn, liegt zwischen zwei Juraklippen eingekeilt ein kugelrunder

Felsblock. Er ist der Sage nach an Ketten angebunden,
und wenn einst ein Feind in dies Hochthal hinaufzieht, wird der
Stein sein Doppellager verlassen und gegen denselben zerschmetternd

die Burghalde hinabrollen. Schweiz. Ritterburgen 3, 267.
An die Dreisteine reihen sich die Fünfsteine, wie der

Daumenhandschuh und der Handschuh mit fünf Fingern als Grenzzeichen

eingehauen waren. Der Daumen ist ein bekannter Berg im Al-
gäu, der Fünffingerlistock ein Gletscherberg südlich von der Titiis—

gruppe gelegen. Daraus wird sich die Mythe von Thôrrs nächtlichem

Abenteuer im Riesenlande erklären lassen. Als dieser nämlich

nach Utgard (Aussengarten, Ausland) reist und hier zum ersten
Male übernachtet, wird er durch ein Erdbeben aufgeschreckt und
entflieht aus seiner Waldhütte in einen daneben stehenden kleinern
Anbau. Beim anbrechenden Morgen sieht er aber, dass die ganze
Hütte nichts anderes ist, als ein Handschuh des nebenan schlafenden

Riesen und der kleinere Anbau der Däumling dieses
Handschuhes. Der an der Grenze übernachtende Gott erkennt erwachend
also, dass er an dem mit riesigen Malzeichen behauenen Grenzstein

gelegen habe. Der Handschuh wurde beim Markenbegang
vorgewiesen. In Sigehardi miracul. S. Maximini (Pertz, Mon. VI. 232)
heisst es darüber: circumduclor ibat et ciroteca, quam rustici
wantum vocant, manu superdueta demonstravil. Diese Sitte also

wird namengebend für Grenzfelsen. Ein spitz zulaufender schwarzer

Trappfelsen auf den Färöem heisst, nach den Fingern der
Troldenfrau, Trollkonefingeren. Weinhold, Die Riesen 32. Der
Riese zu Sonnerup (in Thiele's Dan. Sag. 1, 33) füllt sich seinen



96

Handschuh mit Dünensand, um ihn auf dem Hof des Bauern
auszuschütten, der ihn beleidigt hatte. Was durch die fünf Fingerlöcher

herauslief, bildete die dortigen fünf Hügel. Myth. 504. Das

Handzeichen auf den Grenzsteinen geht über in die Marke des

dreieckigen Hammers, des Hahnenfusses und dreier Füsse.
Die landschaftlichen Namen Krinkenstein, Genagelter Stein,

Annagelten bezeichnen Feldsteine, auf denen als Malzeichen ein Ring
oder ein Rad mit Speichen eingehauen ist. Im steinern Rad hiess

jene Stelle am Herlibcrger Rain, wo Verena's schwimmender Mühlstein

endlich im Zürichsee versank. Das dreispeichige Rad hatte
schon dem classischen Alterthum als Grenzzeichen gegolten, man
stellte es in Form dreier Füsse dar, die im Laufe um cinen
gemeinsamen Mittelpunkt begriffen schienen, und nannte es demgemäss
Triskelos. Die baierische Stadt Füssen mit dem berühmten Felsen-

passe des Mangstrittes führt drei nach verschiedenen
Himmelsgegenden gerichtete schwarze Füsse im Wappen; denn bei ihr
trafen die alten Grenzen zusammen von Baiern, Schwaben und
Tirol. Aus dem Triskelos entwickelte sich der heilige Dreifuss
der griechischen und der germanischen Priesterinnen, sowie der
Brauch unserer Dorfoffnungen, mittelst des dreibeinigen, dreistem-
peligen Stuhles Güterbesitznahme rechtsgiltig vollziehen zu lassen.

Nachweise in Grimms RA. 80, 5. Solcherlei Berg- und Ortsnamen

wie Kaiserstuhl (Aargauer Städtlein, und Berg bei Heidelberg),
Dreischübel und Trüschhübel (Alpe, die den Uebergang aus dem Thal
der Emme in das Eritzthal, Kant. Bern, bildet. Stalder 1, 315.)
bezeichnen also ursprüngliche Grenzen. Dieser Dreizahl entsprechend

erscheint dann auf den Grenzsteinen als weiteres Zeichen
die Mondsichel. Man hat sie im Sandstein des Schlossfelsens der
alten Kaiserpfalz Bodmann am Bodensee eingehauen gefunden
(Naturmythen 231). Statt der Mondsichel ist die Grassichel

eingehauen; eherne Sicheln wurden unter Dolmen hervorgegraben.
In die drei Jungfernsteine bei der böhmischen Stadt Gabel sind

drei Graserinnen sammt ihren Sicheln verwünscht; zu Kommotau
ebenso sieben Jungfern. Grohmann, Böhm. Sagb. 1, 274. Ferner
erscheint das dreieckig gespitzte Messer oder Sech auf Feldsteinen,
mit der obligaten Lokalsage, hier habe der Bauer seinen Schlossjunker,

der ihm die Ochsen vom Pfluge nehmen wollte, unter die

Ackerfurche hinabgepflügt. Dieses Messer- und Sechzeichen ist die

altnordische Schwertrune Tyr, zugleich der Name jenes Schwertgottes

Zio, nach dem wir unsern oberdeutschen Ziustic, Ziuwes-

tac, benennen. Die Gestalt jener Rune gleicht einem Pfeile oder



97

einer Lanzette und wiederholt sich heule noch als das allgemeine
Zunftzeichen der Messerschmiede auf den Messerklingen. Ebenso

oft wiederholt sich als Markenzeichen das eingehauene Kleeblatt.
Hierüber genügt ein Beispiel. Das Neuenburger Jurathal la Bré-
vine mit einem gleichnamigen Dorfe ist an der französischen Grenze

gelegen. Dorten im Walde ist ein 15 Fuss hoher Granitblock mit
abgebrochener Spitze, hinter ihm ein anderer gegen 10 Fuss hoch,

von unregelmässiger Gestalt; die beiden heissen Pierres à trèfle
(trifolium), weil an ihnen ein Kleeblatt ausgehauen und bis vor
wenig Jahren noch zu sehen gewesen war. Der Zweck dieses

Zeichens ist dorten vergessen; jedes Haus, erzählt man, habe ehemals

ein Kleeblatt unter die Thürschwelle gelegt, jeder über Feld
Gehende eines auf den Hut gesteckt, dem Weidevieh habe man es

um den Hals gebunden, Alles gegen den Wärwolf, der bei jenem
Stein im Walde hauste. Dies Zeichen vertritt seiner Gestalt nach

Thôrrs Hammerzeichen; in Form eines brcilgezogenen dreiblättrigen

Kleeblattes bekreidet man unter einem vorgeschriebenen Se-
gensspruch auf der Insel Wangeroge alles Melk- und Buttergeschirr
gegen die Hexen. Friesisches Archiv 1854 II, 13. 14. Die
Dreiähren, gleichfalls ein häufiges Malzeichen, haben zu Marienlegenden

mehrfachen Anlass gegeben. Vgl. Panzer, Baier. Sag. 2, pg.
379 und Stöber, Elsass. Sag. pg. 95. Schliesslich ist noch vom Einhaupt
und Dreihaupt zu reden. Da hierüber mein Aufsatz: Die drei
Hunenköpfe, in der Argovia 1860 pg. 113 Erklärung und

Abbildungen bereits gegeben hat, so ist hier nur noch das inzwischen
über diesen Gegenstand Neuaufgesammelte nachzutragen.

Die Pfarrkirche zu Weggis am Fusse des Rigi ist so alt, dass

sie in den (gefälschten) Urkunden des Churwaldner Benedictiner-
stiftes Pfäfers als Bcsitzthum schon im J. 998, dann aber in einer
Beslätigungsbulle von Pabst Pascal II. anno 1116 genannt wird:
ecclesia St. Mariae cum villa Gaulegisia (alias Quatigiso). Tschudi
schreibt noch Wätgis. Auf dem Siegel der Kirchgenossen vom
J. 1378 liest man Wetgis. Die Kirche gieng 1431 an die

Kirchgenossen über, wurde 1473 umgebaut, der Thurm in seinem älteren

Theile verblieb und zeigt hier an den beiden Nordecken auf
zwei besondem Quadern drei Menschenhäupter eingemeisselt. Eine
Kaplaneihandschrift bezeichnet diese Häupter als die Portraits des

Baumeisters und seiner Frau, übergeht aber dabei das dritte
Gesicht, weil es, auf seinem vorspringenden Mauerstein vom Wetter
ausgewaschen, heute nicht mehr kenntlich ist. Geschichtsfreund
XI, 134. Hier hätten wir also jene drei dem Feinde entgegen-

Argovia. III. 7



98

bückenden Hunnen- oder Riesenhäupter wieder, die man ehemals

als Scheuchbilder auf Kirchen, Brücken und Stadtthürme zu setzen

pflegte. Ein gleiches steinernes Vollhaupt ist in diesem Jahre erst

îu Villmergen im Freiamte beim Abbruche der dortigen alten Dorf-
hirche zum Vorschein gekommen und unserer historischen Ver-
einssammlung einverleibt worden. Gervasius von Tilbury stimmt
mit unserer bisherigen Erklärung dieser Alterthümer hübsch überein.

Er erzählt aus eigenem Augenscheine : Der Dichter Virgilius
habe die Stadt Neapel durch Zauberthore gegen feindliche Angriffe
geschützt; er habe nämlich zwei Köpfe von parischem Marmor,
einen mit lachendem Munde, den andern mit zürnendem Blick als

Bilder des Glücks und des Unglücks für die Einschreitenden daran

befestigt. Massmann, Kaiserchron. 3, 443. Erblasst die Erinnerung
an Sage und Vorzeit, so überträgt man solch ein alterndes Denkmal

auf diejenigen Vorgänge, die im Bauerngedenken haften bleiben;

das ist der Schweden-, der Türken- und der Franzosenkrieg.
So liegt im Schwedenhof bei Wildenstein in Wurtemberg unter
dem Dache ein Kopf aufbewahrt, wie es (bei Birlinger, Schwab.

Sag. no. 257) heisst, „zum ewigen Andenken an den letzten
Schwedensoldaten, den man hier todtschlug". Unter dem Dachgesimse
des gräflichen Saurauischen Hauses zu Graz ist ein hölzerner
Türkenkopf angebracht. Nach fünfzehn verschiedenen Einfällen der
Türken in die Steiermark hat hier in diesem Hause der letzte Türke
gewohnt, bis ihm eine Kanonenkugel den Braten aus der Schüssel
schoss. Es ist das Haus zum Tatermann. Mittheil, des histor. Vereins

f. Steiermark 1862, Heft 11, 247. Der Name Tatermann
(Feldscheuche, Kobold) hat sich mit dem Volksnamen Tartar fälschlich
Terbunden, d. h. eine religiöse Mythe hat in ihrem Erblassen sich
nach dem Stützpunkt eines geschichtlichen Namens umgesehen.

Die Bildberge.
Das Alterthum dachte sich die Erde sammt ihren Gebirgen als

-den Leib eines aus den Schöpfungsstürmen in Ruhe gebrachten
Biesen. Ebe er znm ewigen Schlafe erstarrt, oder in diesem
Schlafe selbst «och erzeugt er wundersam die ihn überlebenden
Söhne und Töchter. Dem schlummernden Ymir wächst unter dem

Arme Mann und Weib, sein einer Fuss erzeugt mit dem andern
¦einen Sohn. So erzählt die Edda, so auch nooh nnser Hochgebirg
mit seinen redenden Namen. Le Géant, der Gigante, heisst einer
der Gipfel in der Montblanckette, und wo er sich 2ur Ruhe
hingelegt hat, trägt die Gegend den Namen seines Grabes : La tombe



99

du bon homme, de la bonne femme. Myth. 493. Dieser Gute Mann

eben ist jener Alte vom Berge, der so vielen unserer hervorragenden

Gebirgsstöcke den Namen gegeben hat. Nach ihm trägt das

Matterhorn seinen Walliser Localnamen Mann (Escher, Die Schweiz

1851, 386); nach ihm ist der an der Toggenburger Grenze

liegende Altmann zubenannt, in welchem die Appenzeller Aelpler
einen Greis mit grauen Haaren erblicken (Fäsi, Helvet. Erdbeschreib.
3, 62); ebenso nach ihm im Berchtesgadner Lande der mit sieben

Häuptern und mit ebenso viel Kindern zu Stein verfluchte König
Wazmann (Schöppner, Baier. Sagb. 1, 64.) Dieser nachdrucksam
wiederkehrende Bergname Mann führt auf die ältesten Spuren
deutscher Sprache und Mythe zurück, auf jenen erdgeborenen Gott

Tuisco und dessen Sohn Mannus, welMie der Germane als die

Gründer des Menschengeschlechtes anbetete und in Liedern feierte.
(Celebrant carminibus antiquis Tuiscmiem deum terra edilum, et

filium Mannum, originem genlis condiloresque. Tacitus Germ. 2.)
Die Stammsage des Germanen fasst sich als eine autochthonische,
seine Gottheit ist eine erdentsprungene, und von diesem menschen-
schaffenden Mann giebt er sich selbst den adjectivischen Beinamen

Mensch, ahd. mannisko, später mennisko, contrah. Mensche. Die
Namens- und Mythengleichheit zwischen diesem deutschen Mannus,
dem griechischen Minos und dem indischen Manu hat Kuhn, Ztschr.
f. Sprachforsch. 4, 91, dargethan. Sehr nahe liegend ist die Frage,
ob nicht auch der keltische Name Menhir und Minhir mit zu dieser
Wurzel der Ursprache gehöre; er bezeichnet bekanntlich jene
senkrechten Felsstücke, welche auf einem ihrer Enden künstlich
aufgerichtet stehen und bei uns Wagsteine heissen. Wenigstens
gemahnt dies keltische Menhir an jenen vom Dichter Frauenlob
genannten Mennor, „dem ersten unserer Ahnen, welchem Gott die
deutsche Sprache eingegeben habe," mithin in gleicher Folge auch

an den aus dem chthonischen Gottvater geborenen, das Menschengeschlecht

aus der Erde aufbauenden und nach sich selbst
benennenden Mannus. Im nordischen Mythus vermählt sich die grosse
Erdmutter Jördh, eine Tochter der Nacht, mit Odhinn und wird
yon ihm die Mutter Thôrrs. Sie heisst als Gebirgsgöttin Fiörgyn,
darnach ihr wetiergeboreuer Gebirgssohn Thôrr Fiörgynjar Burr,
und den Namen der Beiden trägt die Virgunt, ein Waldgehirge
zwischen Dinkelsbühl und Elwangea, Myth. 157. Neben dem
Namen des Gottes kann also derjenige der Göttermutter und ihrer
riesigen Töchter dem Hochgebirge nicht mangeln. Unter den sieben

Gipfeln der Blümlisalp ist die Weisse Frau dte mittlere und höchste



100

Spitze, 11,000 Fuss hoch; die Wilde Frau 10,042. Die den Gemmi-

pass beherrschende Alt-Eis entspricht jener in der deutschen
Heldensage genannten Rauhen Eis; im Jungbrunnen badend entwandelt

sich diese zur Frau Sigeminne, wird Wolfdietrichs Frau, bis
sie ihm schliesslich vom Riesen Trasian entführt, d. h. in ihre
unzugängliche Gletschereinsamkeit wieder zurückgenommen wird.
Schon daraus geht hervor, dass die Weiber und Töchter der
Bergriesen keineswegs immer von grausiger Erscheinung sein mussten;
und so ist uns denn das Abbild höchster und überwältigender
Körperreize dargestellt in der Erscheinung des unter dem Namen der
Jungfrau bekannten Gebirges. Die Edda dichtet bereits von dem

Zauber, mit dem die Bergriesinnen jedes Herz ergreifen. Seitdem
der Schönheitsgott Freyr; erzählt sie, die Gerd erblickt hatte, des

Bergriesen Gyme Tochter, sprach er kein Wort mehr und

weigerte sich aller Nahrung. Dies war damals geschehen, als Gerd,
der Thüre ihres Hauses zuschreitend, die Hände unter dem
Gewände hervorhob, um den Pfortenring zu ergreifen, und plötzlich
von ihren blanken Armen Luft und Wasser, Himmel und Erde
widerstrahlten. Das zunächst Unaussprechliche der feierlichen
Firnenpracht der Gebirgswelt ist hier durch die dichterische Phantasie
des eddischen Mythus zu einem innern Erlebnisse veranschaulicht,
glücklicher als das Vermögen aller nachmaligen Künstler und Dichter
es vermocht hat. Wir rufen die Erinnerung aller unserer Leser
auf, welche gesehen haben, wie die Alpenpyramide der Jungfrau
in die Länder niederstrahlt. Ihr Fuss badet im milchweissen
Gletschermeer, durchsichtiges Schleicrgewölke umgiebt sie bis zum
Gürtel, lebendig wogend heben sich die Gliedmasse daraus hervor,

Schulter und Brust sind von zarter Rothe überflogen, das

leuchtende, stets wolkenlose Haupt ist geschmückt mit firnblanken
Silbernadeln und kristallenen Diademen. Denn Aiguilles (Nadeln)
und Cima (Kamm) nennt man jene dünnen ausgewaschenen Felsenspitzen,

die aus dem obersten Firnenschnee noch allein aufstarren ;

gleichwie man die im afrikanischen Wüstensande isolirt stehende
Säule gleichfalls Nadel der Cleopatra genannt hat.

Die weitere Ausführung dessen, was das Oberland über namhafte

Riesenfrauen erzählt, sei uns hier erlassen; theils weil diese

Sagen allbekannt, theils weil sie schon bis auf den Eigennamen
ausgestorben sind. So hausen dorten die drei Schwestern: Das

Gauliwîbli sammt ihrem Hündchen auf dem Gauligletscher, das

Engstwîbli auf der Engstlenalp, das Gaismaidli von Hasliberg. Letztere

treibt noch Kiltgängerei mit den Sennen im Hasli. Eben dorten



101

lebt als Ahnfrau aller Zwerge die gute Frau Ute. Am Unteraargletscher

haust das Walliserwîbli. Jährlich am Jörgistage, dam

Festlage der Sennen, treten diese in den Walliser, Berner und
Glarner Alpen gleichmässig gekannten Riesinnen aus dem
Firnschnee hervor und rufen es in's Thal aus, dass sie mit Frau und

Magd, mit Liebhaber und Geliebten, mit Hund und Heerde hier
ihr glückliches Aelplerleben fortsetzen. Die Beschreibung dieses

in der Gletscherwelt andauernden Lebens der Seligen ist zu lesen :

Naturmythen, pg. 221: Das verlorne Thal.
So sind denn stets und aller Orten Berge von stark

hervortretender Gestalt nach der Configuration ihrer Scheitel und Kämme

als Bildberge aufgefasst und zubenannt worden. Ein Küstentheil

am griechischen Mittelmeere hiess im classischen Alterthum 0cov
ncoaiosrov, der Phönizier nannte einen Berg in Peräa Pniel, Beides

heisst Gottes Angesicht (Friedreich, Symbol. 107). Das Berner
Oberland hat seinen Mönch, in steinerne Ruhe versunken; eine
Felsenmaria mit dem Kind im Arme; einen am Bergsaum dahin-
schrcitenden Riesen in so frappanter Bewegung, dass die Sage ihn
in's Thal heruntersteigen lässt; einen Prometheus, ausgestreckt
liegend, an Armen und Beinen angeheftet (Kohl, Alpenreisen 3, 337);
ein zum Sprung sich aufstellendes Ross (Bourrit, Beschreib, der
Pennin. und Rhät. Alpen 512); einen Felsenvorsprung am Roselaui-

gletscher, seiner Gestalt wegen der Glctscherwächter genannt
(Escher, Die Schweiz 1851, 178). In der Kleinen Windgellen,
Kant. Uri, ist ein Berg unter dem Namen des Wilden Mannes
bekannt; es ist ein Kolossalhaupt auf einem viereckigen Sockel, das auf
der Kante einer Felsenmauer steht und die Höhe einer Tanne
erreicht. Das Haupt stolz emporgeworfen, die Brust vortretend, von
windgepeitschtem Gewölke umflogen, in einer ringsum wilderregten
Natur, sieht dieser Wilde mit fester Miene von seinem erhabenen
Throne herausfordernd in die weite Welt hinaus. Von ihm
erzählt der Aelpler dasselbe, was man vom versteinerten König Waz-
mann weiss : Er habe als Wilder Jäger an einem Feierlage ein
Gratthier bis in diese Höhen hinauf verfolgt und sei im Augenblicke

des Schusses versteinert. Hoffmann, Berg- und Gletscher-
fahrten, Zürich 1859, 26. Ein Hinblick auf unsere Gegenwart liegt
ohnedies ausserhalb des Gesichtskreises dieser Arbeit; sonst musste
man auch diejenigen Felsenprofile und Berghäupter mit aufzählen,
an die wir unsere neuesten Geschichtserinnerungen anknüpfen.
Sowohl aus dem Profil der Stockhornkette, als aus der Zackenreihe
der Pilatuskämme setzt sich die Phantasie der Reisenden die Phy-



102

siognomie Ludwigs XVI. von Frankreich zusammen. Südlich hinter
Seelisberg und dem Rütli sieht man in der nischenartigen Vertiefung

der Felswände ein Mannshaupt, wie von Menschenhand ein—

gehauen, man nennt dies Gebilde den Napoleonskopf. Zürch. Neu-
jahrsbl. d. Musikgesellsch. 1819, 6. Welch eine Reihe von Zeiten
muss an diesen Bildbergen vorbeigegangen sein, bis sie ihre
Riesen- und Götternamen umgetauscht hatten gegen römisch-christliche,

zuletzt sogar gegen Fürstennamen unserer letzten Tage ; wie
oftmals müssen Germanen- und Römerzüge über die Alpen hin und
zurück gefluthet sein, bis auch die Alpenpässe ihre Eigennamen
gegen die von christlichen Heiligen bleibend ausgetauscht halten.
Der Grosse Bernhardsberg, der älteste der begangenen Schweizer-
pässc aus dem Wallis nach Aosta, führt in den romanischen und
deutschen Schwestersprachen des Mittelalters bereits seinen zweiten
Namen Mons Jovis, Monte Joh, Job, französisch Mont Joux. Sein
älterer erster Name Mons Penninus weist auf Pen : Spitzsäule
zurück, Nadel und Spindel als Symbole des auf der Gebirgsspitze
waltenden Sonnenstrahles gedacht. Erst der hl. Bernhard, ein
savoyischer Adeliger vom Schlosse Menthon bei Annecy, geboren
923, legte als Archidiaconus in Aosta den Grund zu den beiden

Hospitien, auf dem Grossen und dem Kleinen Bernhard. Letzterer
hiess Columna Jovis, auch Oculus Jovis, so genannt wegen des

leuchtenden Steines, der in der dortigen Statue angebracht war.
Die Legende macht einen Karfunkel daraus, mit dessen Glanz der
Teufel alle vorüberziehenden Wanderer verblendete. Im Abschnitt
von den Grenzsteinen ist jedoch bereits die alte Sitte gezeigt,
wonach man den ältesten Statuen solcherlei Kiesel in's Haupt
einfügte, unter denen Jupiters Gottheit ursprünglich verehrt gewesen
war. Der hl. Nikolaus erscheint dem St. Bernhard und fordert ihn
auf, dieses Götzenbild mit Ketten zu umspannen und niederzureis-
sen : Lass uns die Berghöhe ersteigen, die Teufel in die
Bergschlünde verjagen, die von ihnen umschwärmte Jupitersstatue und
Karfunkelsäule zerschmettern und dorten ein Hospiz zum Segen
der Menschen errichten Bernhard that's, erbaute beide
Chorherrenstifte und widmete sie dem hl. Nikolaus. Als Leo IX. 1049
den Grossen Bernhard überstieg, fand er hier nach ausdrücklicher

Angabe des Hermannus Contractus die begründete Gemeinschaft
der Chorherren vor. Gelpke, Kirchengesch. d. Schweiz 2, 137.

Tschudi in seiner Gallia cornata 351 hat diese Namensumwandlung

der Gebirgspässe nicht bloss der Aufmerksamkeit werth
gehalten, sondern sie als den letzten Bruch mit dem Heidenthum her-



103

vorgehoben : Die Christen haben auf dem Berg Summarum Alpium
den Sant Gothardum, den hl. Bischof aida, zu verehren vorgenommen,

Sant Bernharten auf dem Pönino, Sant Barnabas auf dem

Lucmanier, Sant Bernharden auf dem Adula, Sant Braulium auf
dem Wormserjoch. So hat man die Abgötter abgethan und an
deren Statt die Alpfirslen denen christlichen Heiligen dediciret. —
Dieses Urtheil Tschudi's wiederholt sich der heutige Bewohner des

Gebirges aus ungelehrtem, praktischem Vorstellungsvermögen, wie
er es im täglichen Kampfe mit seiner kargen Natur sich erwirbt.
„Thal und Berg, sagt man im Fichtelgebirge (Schönwerth, Sag. 2,
263), machten die Riesen, als sie auf der neugeschaffenen weichen
Erde umhergicngen, denn Riesen sollen vor der Kreuzigung Christi
in der ganzen Welt geherrscht haben."


	Der Steincultus in der Schweiz : sprachlich, mythologisch und historisch
	...
	Einleitung
	Sprachliche Überreste aus der Steinzeit
	Glaubensüberreste aus der Steinzeit


