Zeitschrift: Argovia : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft des Kantons

Aargau
Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau
Band: 3 (1862-1863)
Artikel: Der Steincultus in der Schweiz : sprachlich, mythologisch und historisch
Autor: Rochholz, E.L.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-2514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-2514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der

Steincultus in der Schweiz.

Sprachlich, mythologisch und historisch,

yon

€. L. Rod)fo(;.

Jede erforschbare einzelnheit ist auch wissenswerth.

Jak. Grimm, RA. I, XIL

e W e






I3 n h a f t

Erster Abschnitt.
Sprachliche Ucberreste aus der Steinzeit.

Die Steinzeit in deutschen Appellativen redend :

Der Stein, als das Gerippe des Erdleibes, ergicht das Knochenzerippe des menschlichen,
daher der Steinkultus allenthalben auf den Knochenkultus fiithrte. Aufziahlung der
Kleinkindersteine: &rtlicher Klifte und Felsen, in denen die noch ungeborenen und
die wieder gestorbenen Siduglinge behiitet werden.

Der Sachs, ein Gottes-, Volks-, Waffen- und Ortsname.

Der Flins und die Runse sind zugleich Namen drtlicher Bergstiirze und Bergriesen.
Der Flinsstein als Blitzhammer Thorrs, dann als Petersstab verelrt, wird unter
dem wechselnden Namen Mangsstab, DBaselstab, Keilchen, Feuerstein v, s, w, als
Kirchweihbrod nachgebaclken.

Roche und Rnggen, bezeichnetl beides petra und colus, den Steinwirtel und Spinn-
wirtel der deulschen Riesinnen und der romanischen Bergfrauen. Beziigliche Orts-
namen, an die sich der Berta- und Huldadienst kniipft.

Ricsenappellativa in Volks- und Geschlechtsnamen fort-
dauernd:

Die Wilden Minner als Reprisentanten stidtischer Ziinfte und landlicher Sennen-
genessenschaften; ihre Wohnstitten, Felsengriber und Wahrzeichen: ihre Namen

auf einzelne Landesgeschlechter vererbt:

Tschudi und Schud, Elmer und Elbel,

Hun und Huhn, Schwed und Fries,

Geisser und Gaiser, Domilin, Esse!l und Dirst,
Zweiter Abschnitl. ,

(rlaubensiiberreste aus der Steinzeit.

Der Mcleorstein und Strahlstein
stiirzt ais leuchtendes Lkugelférmiges Gewitterphitnomen, wird daher als Kugel und
Kegel gedacht, als geschlcuderter Stein- und Eisenleil, als Donnerstein und Stein-
hammer. Der Kelt und Strahlstein, beide durchliichert, dienen zur Abwehr des Blitzes
und werden medicinisch und landwirthschafllich verwendet.

Der Regenstein.
Wie derselbe angeblich vom Gewillerriesen geschleudert und von den Thrinen der
Riesin ausgehihll worden, so wird er gewiilzt oder geworfen, um dic Landesplagen
der Diirre und Ueberschwemmung abzuwenden.  Daher sein ortlicher Name Fischbank

und scine Bezichung zu den Wassernixen.



Der gesalbte Stein.
Die hiiufigen Namen Ankenbalme und Ankenfluh entsprechen dem gefetteten Opfersteine
der Germanen, den von Kronos verschlungenen Biitylien, dem vom Patriarchen ge-
olten Stein Bethel, und sind der Erd- und Erntegottheit geweiht. Erklirung ihrer
Namen und landwirthschaftlichen Beziehungen, Diec Wetzsteine in der einzelnen
Landesgeschichte.
Der Heilstein.
Cavern de la querison im Kant. Neuenburg. Pierre percée im Kant. Bern. Burk-
hardsgrab und Angelsachsengrab im Freiamte, Verenaloch zu Baden, St. Gallengrab
zu Wangen ctc. — Aehnliche heilkriftige Steine in benachbarten oberdeutschen Wall-
fahrtskirchen.
Kirchliche Steinreliquien,
angeblich von Petronella, Mang, Martinus, vom Heiland u. A. herstammend, und zu-
sammen einst in der Abtei Muri verwahrt.
Die Steintische.
Die crratischen gliicke, von der Naturphilosophic der Edda und von der Geologic
eleichmiissig der Periode der Eiszeit zugeschricben. Beschreibung einzelner Steinblicke
aus dem Aargau, sammt Betrachtung ihrer Einzelsagen und Flurnamen. Ier Schalen-
stein zu Suhr. Der Belllerstein und der Herdmandlistein bei Wohlen. Die Dillen-
steine im Erdleibe.
Teufelssteine und Entslocher.
Absinken der heidnischen und christlichen Tradition in die Allgemeinheit des Teufels-
glaubens; Ergebniss zahlreich nach dem Teufel zubenannter Oertlichkeiten.
Grenzsteine.
Marronen und Mannli: wegweisende Steinhaufen auf den Alpenpissen. Geschichtliche
Nachweise iiber ihren Aufbau im Alterthum und in der Neuzeit.
Der sich umdrehende Markstcin, der in Thorrs Haupte sich rviihrende Schleifstein;
Erklirung beider Sagensilze.
Orakelsteine: schreiende, singende, redende. Kronungs- und Schandsteine. Die Sitte,
den Neuling am Bannsteine zu lunzen, zu giinggeln und einzuslutzen, *
Dic drei Linder trennenden Dreisteine (Triskelus) mit ihren verschiedenen Markzeichen.
Die Dreihiupter und Einhidupter historischen Namens an alten Bauten.
Die Bildberge.
Das Gebirg als Leib und Glied der Riesen. — Minnliche Bergnamen: Mann, Mannus
und Menhir, auf chthonische Gotter und Erdenmenschen verweisend. Weibliche Berg-
namen: dic Frauen und Jungfrauen benannten Berge, als urspriingliche Schonheits-
gebilde aufgefasst. — Einzelne Bildberge geschildert. Umwandlung der heidnischen
Namen der Berge und Bergpisse in christliche.




Der Steincultus in der Schweiz.

Die Naturforschung hat die Schichtungen im Bau der Gebirge
zu Zeugen der Urgeschichte unsers Erdkorpers gemacht, das Er-
gebniss dieser Untersuchungen ist der feststehende Wissenszweig
der Geologie. Die Alterthumsforschung hat auf dem Gebicte der
Menschheitsgeschichte einen dhnlichen Urzustand entdeckt, und
auch ihr dient nun zu ihren einschligigen Forschungen das gleiche
geologische Material, der Stein; sie hat sogar nach jenen antiquari-
schen Fundsteinen, denen die fritheste Menschheit die Spuren ihres
Daseins eingrub, jene von ihr nun erst noch weiler zu erforschende
Urzeit die Steinzeit genannt. Man begreift unter derselben jene
Periode, in welcher das noch junge Menschengeschlecht an ein und
dasselbe Material gebunden war, wo man mit Steinen Holz sigte,
Kleider wob, Wunden schlug und wieder chirurgisch operirte. Die
Ansiedelungen und Werkzeuge dieses Urgeschlechles hat man seit
etlichen Jahren in dem Boden unserer Torfmoore und Landseen
aufgegraben. Die Geschichie war bisher iber dieses Geschlecht
stumm, nun, da die Steine reden, wird ihr allenthalben der ge-
lehrte Mund aufgethan, Schillers in anderer Weise einst gemeinte
Wort erfiillt sich: ,Konnte die Geschichte davon schweigen, tau-
send Steine wiirden redend zeugen, die man aus dem Schoss der
Erde grabt.“ Kaum aber Lat man begonnen, diese ortlichen Stein-
funde zu beachten und zu verwerthen, so bemerkt man, dass sie
als dieselben und allenthalben bei den Vélkern der alten und neuen
Welt sich vorfinden, so weit nimlich unsere Einsicht in dieselben
Urzustinde einzelner Volkerracen bis jetzt vorgedrungen ist, und
in Folge dieser Erfahrung scheint nun die Frage um die Abkunft
und Race jenes Volkes, dessen Steindenkmiler iber den Boden
unserer Landschaft ausgesit sind, eine miissige zu werden. Es
ist, als ob die Specialhistoric kein Mitlel besdsse, mit an diesen
Forschungen Theil zu nehmen, geschweige dass sie einen gedenk-
baren Aufschluss iiber sich selbst aus ihnen zu ziehen vermichte.
Von dieser Kleinmiithigkeit haben sich indess andere Nalionen
gegeniber derselben Frage nicht anwandeln lassen. Der Grieche



6

eignete sich jenen Steincultus, den er auf scinem Grund und Bo-
den betraf, als einen unbezweifclbar hellenischen zu und verleibte
ihn seiner Gotter- und Mythengeschichte ein; das kaiserliche Frank-
reich von heute lisst aul seiner eben entworfenen altgallischen
Nationalkarte die Heidengriber und Bautasteine Burgunds und Loth-
ringens als unbezweilelte Druidensteine des gallischien Keltenthums
verzeichnen. Ein Volk von nationalem Selbstgefithl pflegt also zu-
nichst aus sich selbst, aus dem hislorischen Grundstoffe sciner
Eigenart den aus scinem Boden gewonnenen anliguarischen Fund
zu erkliren, wenn es auch, wie das hellenische und das franzi-
sische, sich selbst als kein autochthones, sondern als ein hier ein-
gewandertes Volk anerkennt. Wir ridumen uns daher dasselbe Recht
ein, aber wir beweisen es zugleich, indem wir das hier aufzuzih-
lende Material sowohl aus unserer Sprache, als auch aus unserm
Glauben und Brauch, auf Grund deutschen Wissens als ein deul-
sches erkliren.

Ein Menschengeschlecht, das durchaus an das gleiche Material
und Werkzeug dauernd verwiesen war, musste in seiner Vorstel-
lungs- und Ausdrucksweise ein genau iibereinstimmendes, ein ge-
schwisterhaft ahnliches sein. Sein Denken und Streben war ein
irdisches, stoflliches, materielles, das Wesen der Materie galt ihm
als Kraft, die personificirte Kraft mit materialistischem Aussehen
und Thun, mit eigenwilligen und groben Trieben, erschien ihm als
das Gottergeschlecht der Erdriesen. Bis dahin reicht die eine Seite
der hier vorzulegenden Arbeit, und so weit nimmt sie ihre Mittel
aus dem Fache der vergleichenden Mythologie. Die Sprache
dieses Volkes, das nothwendige Abbild seines naturalistischen Den-
kens und seiner Steinwerkzeuge, musste eine Stoffsprache, das
Gegentheil einer Begriffssprache sein, und konnte nach Inhalt und
Form gleichfalls nur das Brudergefiithi gleicher Abstammung und
Bestimmung, gleicher Hoflnung oder Ohnmacht ausdriicken. Mit
den mancherlei versteinerten Wortwurzeln, die von dieser Stoff-
sprache unzerbrechlich am Wege liegen geblieben sind, beschiftigt
sich das Fach der vergleichenden Sprachforschung.

Aus der Beschiftigung mit diesen beiden Fichern und zugleich
aus der schon lange dauernden persionlichen Anschauung eigen-
thiimlicher Steingerathe und Denkmiler ist vorliegender Versuch
entsprungen, welcher der Periode des Steincullus eine fiir unsere
Landschaften zeitgemisse Gestallung zu geben trachtet.

Wir beginnen mit der Erklirung einiger Urworter, welche das
Geprige der Steinzeit an sich tragen und bis in die Sprache der



7
Gegenwart herein ausgedauert haben; diese werden zugleich un-
serm Leser als bequeme Hilfsmittel dienen, den nachfolgenden
Mittheilungen mit eigener personlicher Ueberzeugtheit folgen zn
konnen.

Erster Abschnitt.
1. Die Steinzeit in deutschen Appellativen redend.

Das Wort Stein ist ein Sprachpetrefakt. Es findet sich in allen
jenen Sprachen wieder, deren Ursprung man nach Indien zuriick-
verlegl, und die gleichzeitig mit der deutschen in Europa einge-
wandert sind. Wir nennen den harten Obstkern Stein, der Grieche
chenso “ogréor, der Slave gleichfalls mit derselben Worlwurzel kost'.
Grimm, Wortb. 1381. Sind dem Menschen dieser Sprachperiode die
allwaltenden Gotter die in den Himmel ragenden, ewig unverinder-
lichen Gebirge, so bemisst er Empfindung, Aeusseres und Inneres,
Lebensalter und Besitz nach dem Maierial des Gesteins, denn der
Begrifl' der Dauer und des Ewigwiahrenden lag ihm in der Stetig-
keit und Hirte des Steins. Sinnverwandt mit Stein ist aus gleichem
Grunde Bein. Vier verschiedene Sprachdenkmale hat Grimm, Myth.
531, angefiihrt itber den Hergang bei Erschaffung des Menschen.
Dieselben reichen vom 10. bis zum 12. Jahrhundert, gehoren einer
englisch-kirchlichen Quelle an, einer friesischen Rechtssaizung,
steierischen Monchsgedichien und italischen Lateinscribenten, liegen
also der Zeit und dem Orte nach einander fern genug. Wihrend
sie die einzelnen Organe und Theile des Menschenleibes iiberein-
stimmend aus achterlei Materialien der vorhandenen Welt hervor-
gehen lassen, verbleibt die friesisch-steierische Kosmogonie bei
ihrer Behauptung, Gott habe Bein aus Stein geschaffen: von dem
steine gab er ime daz pein. Nach der eddischen Kosmogonie wird
der erste Mensch Bure aus Salzsteinen herausgeleckt und der vor-
aus gewcsene Urriese wieder in Stein verwandelt; in diesem Falle
wird also Stein auch aus Bein. ,Beinhart ist auch steinhart. Man
sagt, Stein und Bein frieren, Stein und Bein schworen, d. h. hari
[rieren, mit festen, hochsten Eiden schworen. Grimm, Wortb. So
klingt das Steinzeitalter sogar noch in der Bildungssprache des
neunzehnten Jahrhunderts nach, zum Beweise, dass die iltesten
Vorstellungen in jhrer Naturgemissheit durch eine spitere, ver-
besserte Einsicht nicht eigentlich iiberholt, sondern nur bestitigt
und wissenschafllich sichergestellt werden konnen. Der bekannte

~



8

griechische Mythus von dem aus Steinen entstandenen deukalioni-
schen Menschengeschlecht ist hervorgerufen durch die Thatsache,
dass die Knochensubstanz (phosphorsaurer Kalk) und die Natur des
Gesteins physiologisch homogen sind. Das Gestein der Mutter Erde
wird das Knochengeriiste des Menschen, die Menschen sind ein
erdgeborenes Geschlecht, iiberall ist die. Mythe geschiftig, diesen
einen Satz zu variiren. Gleichwie der die Medusa erblickende
Atlas zum Berge erstarrt, seine Knochen zu Fels, sein Haupt zum
wolkentragenden Gipfel, so wird auch der eddische Sturmriese
Ymir, nachdem er, Bein mit Bein, einen Sohn gezeugt hat, auf
der Gotter Geheiss zum Erdleibe. Stein und Bein ist der Scho-
pfungsmythe unentbehrlich. Dem Pygmalion entsteht ein Weib aus
dem Steine; Adams Leib ist aus der rothen Erde des Damascener
Ackers gebildet; aber schon Adams Rippe wieder ist zeugungs-
fahig, aus ihr wird die Eva gebildet. An den Stein 'und an den
Knochen kniipft sich daher bald das Heil eines Landes, bald der
Bestand einer Hauptstadt an, denn aus diesem ortlichen Steinfelsen
hier ist einst die Schutzgottin des Ortes, aus dieser Scholle ist der
Heros der Landschaft hervorgegangen, sterbend haben beide wie-
der ihre Gebeine, oder statt dieser einen heiligen Stein dem Orte
zuriickgelassen.  Als Alkmene, die Geliebte des Zeus, zu Megara
gestorben war, sandte Zeus den Hermes ab, um ihren Leichnam
nach der Insel der Seligen abzuholen. Dieser that’s und legte an
der Leiche Statt einen Stein in den Sarg. Da nun die Triger
diesen nicht fortbringen konnten, offneten sie den Sarg und fan-
den die Verwandlung. Hinter der Mythe von der Gelicbten Un-
sterblichkeit tritt hier der noch iltere Glaubenssatz hervor, dass
die megarensische Gottin in Form eines Sleines verehrt gewesen,
dass dieser dorten fiir ihren leiblichen Ueberrest gehalten worden
ist. Des Orestes in Tegea begrabene Knochen wurden ausge-
graben und nach Sparta gebracht, .damit man im Kriege gegen
Tegea siegreich sei (Herodot 1, 68). Theseus Gebeine wurden
aus Skyros nach Attika gebracht (Plutarch, Thes. cap. 36). Sie
sollten das Land schiitzen, ihre Unverweslichkeit verbiirgic den
Einwohnern die Hoffnung auf den ungestorten Fortbestand alles
Wiinschbaren. Des Pelops angebliche Schulter wurde an meh-
rern Orten verehrt, auch in Delphi riihmte man sich ihres Be-
sitzes, ohne sie konnte- Troja nicht erobert werden. Aus ihr
sollte andern Sagen zu Folge das Palladium gefertigl sein; dieses
wurde spiter zu Rom im Vestatempel, die Schulter selbst zu Pisa
in einer ehernen Lade bewahrt. Preller, Griech. Myth. II, 270



9

und Mannhardt, Myth. 73. Die versteinerlen Ueberreste urzeit-
licher Riesenthiere dienten dem ganzen Mittelalter nicht bloss zum
Gegenstande des Erstaunens, sondern ebenso zu Trigern gleicher
Traditionen. Sie hiengen als angebliche Rippen von Riesen und
Drachen an Ketten unter der Einfahrt unserer Thore und Rath-
hiuser, sie waren feierlich aufbewahrt in Kirchen, Kapellen und
Sakristeien; Nachweise hieriber : Myth. 497. 511. 522. Noch soll
die Rippe der Heidenjungfrau in steierisch Oberburg hiingen; sie
lisst alljahrlich einen einzigen Tropfen abfallen, und wenn sie
ganz vertropfelt sein wird, so kommt der jiingste Tag. Grimm,
DS. no. 140. |

Spater, unter dem ersten Einflusse monchisch gelehrter Tra-
dition, fieng man an, die bis dahin als Riesenreliquien verehrten
Knochen fiir die Gebeine solcher Heiden auszugeben, deren Namen
durch ihr Yermogen an Weisheit, Kunst oder Zauberkraft wenig-
stens in der Mythe noch nicht verschollen war. War damals Vir-
gilius als Dichter auch ginzlich ungelesen, so war er nun um so
berithmter durch die magische Kraft seines begeisternden Wortes,
er galt daher in der Monchswelt als grosster Zauberer des Alter-
thums. Seine Gebeine wurden zu Neapel aufbewahrt, und man
glaubte, das Glick der Stadt beruhe auf dem Besitze dieser Kno-
chen. Im dortigen Castel d’'uovo hiengen sie, in einem Sack ge-
sammelt, hinter einem Eisengitter; noch der deutsche Reichskanzler
Konrad hat sie dorten gesehen und die Ortssage beigefiigt, dass
dieselben, von hier entfernt, das Meer aufrithren und den Himmel
verfinstern wiirden. Massmann, Kaiserchron. 3, 442. Stein und
Bein sind also Gattungsbegriffe und Gattungsnamen gewesen, der
Steincultus hat auf den Knochenculius gefiihrt, das steinentsprun-
gene Geschlecht denkt sich folgerecht sein Schicksal dahin aus,
ein steinverschlungenes werden zu miissen. Dies wird hier aus
einander geseizt und zugleich die Reihe jener ortlichen Klifte und
Felsen unserer eigenen Landschaft mit herbeigezogen, in denen
der Volksglaube die noch ungeborenen und die wieder verstor-
benen Siuglinge behittet und aufbewahrt sein lisst.

Zwei hochragende Felsblocke, einer dicht iiber den andern
gelehnt, geben der Burg Lichtenstein ihren Namen und dem gleich-
namigen Freiherrengeschlechte sein .Wappen. An den Bestand
dieser Steine ist auch der dieses Adelsgeschlechtes gekniipft.
Schoppner, Baier. Sagb. 1, no. 194. Das hochste Lebensalter heisst
steinalt, der hochste Besilz -steinreich. Der Sterbende, der sich
zu seinen Ahnen und Goittern versammelt wiinscht, fihrt in die



10

Felsen zuriick; Karl in den Kyffhiuser, die drei Tellen in den
Axenberg, Konig Etzel ,in die Locher der Steinwinde“. Die
Klage, Vers 2168. Ob dem Tode ihrer zwolf Kinder versteinert
Niobe im Mutterschmerz; die bise Stiefmutter des Kindermirchens
springt vor Zorn in einen Kieselstein. Myth. I, 321. Lisst Homer
einen Helden seiner namhaften Abkunft sich berithmen, so legt er
ihm die Redensart in den Mund: ich bin nicht aus dem Stein ent-
sprungen. Noch der heutige Wilderbauer, dem alle die Seinigen
vorgestorben sind, pflegt seine gemiithliche Vereinsamung mit der
Phrase auszudriicken: Ich bin wie aus dem Stein gesprungen.
Auerbach, Dorfgesch. Bd. 6. Durch so ungeheure Zeitriume hin-
durch und in so verschiedenen Sprachen hat das Urspriingliche
menschlicher Empfindung ausgedauert und sich in dem gleichen
Ausdrucke verewigt. Aus dem Urgestein, dessen Verwitterung
einen der Vegetation giinstigen Boden liefert, erbaut sich das
animalische Knochengeriiste und ist, diesem Ursprunge zu Folge,
gleichfalls fahig, die fernern Generationen fortzuzeugen. Aus
dem Harzfelsen ist der sichsische Askanes gewachsen (Rolien-
hagen, im Ged. Froschmiusler), aus den Salzsteinen ist das nor~
dische Volk hervorgeleckt worden durch die eddische Riesenkuh
Audhumbla. Eine hessische Grifin gebiert sogar einen grauen
Wakenstein. Dieser wird in den Keller getragen und mit einem
Schwert zerhauen, worauf das helle rothe Blut fliesst. Als man
sieben Tage spiter wieder nach dem Steine sieht, liegt an seiner
Stelle ein schones Migdlein mit lachendem Munde. Wolf, Hausm.
pg. 96. Das Schwert als Feuerstahl haut den im Kiesel (Waken-
stein) schlummernden Funken heraus, das im Liebesfeuer gezeugte
und empfangene Kind. Die Schopfung des Dritten dachte sich die
Vorzeit veranlasst theils durch einen Meteorsteinregen, theils durch
den mit dem Hammer angeschlagenen Feuerstein. Im ndd. Kinder-
spiel von der goldenen und faulen Briicke (des Regenbogens)
folgt auf die Frage, womit diese gebrochene gliserne Briicke nach
Holland, Brabant oder Engelland wieder gemacht werden konne,
die Antwort: Fan sténen, fan bénen! Auch das Phinomen des
Regenbogens und aller iibrige Gewitterapparat bestand dem Deut-
schen aus schopferischem Stein und Bein. Jene auf die Prometheus-
mythe beziigliche Stelle bei Pausanias X, 4. 4 zeigt, dass die rothe
Erde, die bei Panopeus in Phokis als diejenige hergezeigt wurde,
aus welcher Prometheus den ersten Menschen gebildet, nicht so-
wohl aus Erde bestand als vielmehr aus versteinerten Thonklimp-
chen. Das prometheische Menschengeschlecht entstand also aus



11
einem mit dem Gewitter niedergegangenen Sleinregen, und der
Vers eines dschyleischen Fragmentes schildert diesen Naturvorgang :
» Zeus lisst mit runder Steine Regenguss das Land umher aus ge-
samineltem Gewolke bedecken.* Sind hierauf der von Promectheus
und Pandora erzeugte Sohn Deukalion und sein Weib Pyrrha dic
einzigen, die sich aus der Wellfluth gerettet haben, so verkniiplt
sich bei ihnen die Sage vom Steinregen abermals mit der von der
Menschenschopfung, indem aus den Steinen, welche beide Gatten
hinter sich schleudern, je Knaben und Midchen entstehen, von
denen die hellenischen Geschlechter ihren Ursprung ableiteten. Die
gleiche Sinnbildlichkeit wird wohl auch der Sage zu Grunde ge-
legen haben vom rothen Acker zu Damaskus, aus welchem Adam
erschaffen worden; dies scheint sogar eine nordamerikanische
Mythe zu bekriftigen. Es kennen und verehren die Sioux-In-
dianer einen Berg, aus dessen rothem Thon sie sich ihre als Frie-
denssymbol geltenden Tabakspfeilen schneiden. Als der Naturfor-
scher Callin, dessen Reisebeschreibung uns dies meldet, diesen
heiligen Berg unbefugt besticg und daruber von den Eingeborenen
gefangen wurde, drohten sie, ihn mit dem Tode zn bestrafen. Die
Tamanaquen am Orinoko glauben, nach Humboldt, ein Mann und
ein. Weib habe zur Zeit der grossen Fluth sich auf den Gipfel des
Berges Tamanacu gefliichtet und als sie hier die Friichte der Mau-
ritiuspalme hinter sich geworfen, seien aus deren Kernen Miénner
und Weiber zur Wiederbevilkerung der Erde entsprungen. Nach
Schomburgk behaupten die Macusi-Indianer am obern Mahu in
Guiana, der einzige Mensch, der die grosse Fluth iberlebte, habe
Steine hinter sich geworfen und so die Erde auf’s Neue bevolkert.
Der Mensch fiihlt sich iiberall gezwungen, die Materie als das Ur-
spriingliche und Ewige anzuerkennen, darum leitet er seine eigene
Entstehung bald aus dem unorganischen Reiche ab, bald indirect
von der vermittelnden Pflanzenwelt her. Die Sage von dem aus
Baum und Pflanze erschaffenen Menschengeschlechte ist eine spi-
tere; erst das dritte Menschengeschlecht liasst Hesiod aus den
Eschenbidumen entstehen. Der steinentsprungenen Sachsen erster
Konig ist Askanes, aber schon in seinem Namen ist er ein Eschen-
mann, und noch im spitern Handwerksgrusse wachsen die schonen
Médchen in Sachsen auf den Biumen. Ueber das menschenerzeu-
gende Steineschleudern findet sich folgende asiatische Sage bei
Masson, Reisen in Afghapistan (Weltpanorama, Frankh 1843, Thl.
4—6, pg. T9): Das Ziarat auf der Spitze des Tschehel Tan
geniesst unter den Brahui-Stéimmen grosse Verehrung, die sich



12

auf Nachstehendes griindet: ,Ein einfaches, schlichtes Ehepaar,
das schon viele Jahre lang durch die Ehe verbunden gewesen,
hatte zu beklagen, dass ihre Verbindung mit keinem Sprossling
gesegnet war. Die bekimmerte Frau begab sich zu einem heiligen
Manne in der Nachbarschaft und bat ihn, ihr seinen Segen zu
geben, damit sie fruchtbar wiirde. Der Weise tadelte sie, indem
er erklirte: er habe nicht die Macht, das zu gewihren, was der
Himmel verweigert habe. Sein Sohn, der nachher so beriithmte
, Hazrat Ghous®, rief aus, er seci uberzeugt, den Wunsch der
Gattin erfilllen zu konnen; sofort warf er 40 Kieselsteine in ihren
Schoss, murmelle ein Gebet iiber sie und entlicss sie. Im Laufe
der Zeit wurde sie von 40 Kindern entbunden. In der Verzweif-
lung uber die iiberstromende Gite der hochsten Michte setzte ihr
Gatte alle Kinder, mit Ausnahmme eines einzigen, auf den Hohen
des ,, Tschehel Tan“ aus. Spiler wurde er von Gewissensbissen
gequilt und eilte auf den Berg zuriick, in der Absicht, ihre Ge-
beine zu sammeln und sie zu begraben. Zu seiner Verwunderung
sah er sie alle lebendig und zwischen den Biumen und Felsen
herumhiipfen. Er kehrte zuriick und erzahlte seiner Frau die
wundervolle Geschichte, und diese, die sich sehr sehnte, dieselben
wieder zuriickzuerhalten, machte den Vorschlag, er solle am
folgenden Morgen das Kind, welches sie zuriickbehalten halten,
mit sich nehmen und dadurch, dass er es ihnen zeige, die Briider
zur Riickkehr bewegen. Er that es und setzte das Kind auf den
Boden, um sie anzulocken. Sie kamen, aber sie nahmen es mit
sich hinauf in die unzuginglichen Hohen des Berges. Die Bra-
huis glauben, dass die 40 Kinder noch jetzt in ihrem Kindheits-
zustand um den geheimnissvollen Berg schweifen. Hazrat Ghous
hat einen grossen Ruhm hinterlassen und wird hauptsichlich als
der Schutzheilige der Kinder verehrt. Yiele Feiertage werden ihm
zu Ehren gefeiert, sowohl in Beludschistan als in Sind. Im letz-
tern Lande wird der eilfte Tag eines jeden Monats als ein Jugend-
fest zum Andenken des Hazrat Ghous gefeiert. Viele Ziarats in
verschiedenen Gegenden fithren den Namen Tschehel Tan. Kabal
hat ein solches in der Nahe von Arghandi.“ Unserm Landvolke
gilt die Nagelfluh als eine Gebiarmuiter und als Eierstock der Steine
(Stalder, Idiot. 2, 229), und es nennt solcherlei Deukalionsfelsen
Titisteine und Kleinkindersteine. Von solchen handeln bereits die
Aargauer Sagen 1, no. 77. Hier noch Nachtrigliches aus dicser
Gattung von Mythen.

Seitdem unsere Historische Gesellschaft die Flurnamen im Aar-



13

gau gemeindeweise hat aufzeichnen und einsenden lassen, ist es
moglich geworden, das Verzeichniss jener Felsen noch um ein
Ziemliches zu vermehren, die man ortlich als die Vorrathskammern
der Menschengeburten angesehen hat.

Im Bezirk Bremgarten kennt man von solchen Kleinkinder-
steinen folgende : Der Kindelistei zu Jonen, grosser Felsstein am
Jonenbache. Der Hihnerstein in der Gemeinde Wohlen. Der Stein
bei den drei Eichen, bei der Einsiedelei der Stadt Bremgarten ge-
legen. Der Chliekindelstein, ein Granitblock, der zwischen den
Gemeinden Arni und Oberlunkhofen in einer Halde am Tobel des
Dorfbaches liegt. Der Kindlistei zu Aristau liegl zehn Minulen
vom Dorfe und nur einige Schritte vom Fusswege ab im ebnen
Walde. Zugleich lduft in seiner Nihe die Grenze des Gemeinde-
bannes von Aristau und Egg. Es ist ein Findlingsblock von Geiss-
bergerstein, anderthalb Klafter hoch, mit scharfen Kanten und
einer Reihe kiinstlich ecingehauener Griibchen. Die Dorfkinder da-
selbst bekommen bis in ihr zwdolftes Jahr es nicht anders zu horen,
als dass man sie zusammen hier herausgenommen habe. Zunichst
dem Steinblocke steht ein Helglistockli, zu Ehren der St. Barbara
errichtet, das den Sommer iber stets mit grinen Tannenwedeln
andichtig besteckt ist; es dient zum Schutz gegen den beriichtigien
Landschaftsgeist Stiefeli, der vom Kloster Muri bis hieher seine
Reitbahn hat, und zugleich gegen jene Hexe von Aristau, die hier
im Heinisumpfe versenkt liegt (Aarg. Sag. no. 393). Da die
Dorfer Aristau, Birri und Althiusern bisher zusammen eine Kirch-
hore bildeten, jetzt aber eine neue Kirche zu bauen vorhaben, so
freut man sich nun daselbst schon im Voraus, alsdann den Kindli-
stein sprengen und zum Neubau verwenden zu konnen.

Bezirk Baden. Der Kindlistein zu Rohrdorf ist siidlich und
thalwirts vom Dorfe gelegen. Der Kleinkinderstein der Stadt Mel-
lingen liegt im Grummet. Der Kindliacker, ein Weinberg im Ge-
linde des Dorfes Wetlingen, weist mit seinem Namen auf den da-
selbst am Bussberg liegenden Kleinkinderstein. Aus dem Lehm
eines Hiigels des Dorfes Biiblikon hat Gott der Herr Schnellkiigel-
chen gedreht und die Buben von Biiblikon draus gemacht. Die
Erzahlung hievon steht in der lllustr. Schweiz, Jahrg. 1863. Dorten
im Schwarzgraben von Biiblikon zeigte man zugleich einen Stein,
weit im Ackerfelde drinnen liegend, bis zu welchem einst das
Marklschiff, das sonst auf der Reuss von Luzern nach Mellingen
zu fahren pflegte, bei einem Hochwasser hingetrieben worden und
gescheitert sein soll. Die ganze Mannschaft sammt einer geladenen



neuen kirchenglocke ging dorten im ebenen Felde unter. Der
Glocke hat man noch lange nachgegraben, und fir die Ertrunkenen
soll zu Luzern eine kirchliche Jahrzeil gestiftet worden sein.

Bezirk Brugg. Die kleinen Kinder der Stadt Brugg holt man
aus einer Sandsteinhohle im Brugger Berge, die das Bruderhaus
heisst. Die Gemeinde Remigen holt die ihrigen vom Dillelnstein,
der auf dem Waldberge Lochgraben liegt. Dorf Villigen hat gleich-
falls cinen Diiltelistein. In Villnachern schickt man diec Hebamme
zu ciner Kluft des Berges Kalofen; in dieser finden sich zugleich
grosse Trimmer gehauener Miihisteine vor, die man den Romern
zuschreibt.

Bezirk Lenzburg. Das Dorf Seengen am Hallwyler Sce hat
seinen kleinkindersicin in einer Egerlen, welche die Erdbrust
heisst. Dic Riese, welche am westlichen Sceufer niedergeht und
in den Gemeindebezirk von Luatwyl gehort, heisst Hifni; in ihr liegt
der fiir die Dorfer Alliswyl und Litwyl als Kleinkinderstein gel-
tende Findlingsblock. Im Dorfe Ammerswyl findet man die kleinen
Midchen unter dem Felsblocke, der, unter seines Gleichen der
Grosste im Bann, gelegen ist in des Obristen Holz, einem Walde,
der auch die Fohren heissl. Die kleinen Buben muss man da-
gegen viel mithsamer aus mehreren Brunnenstuben der Gegend
zusammenholen. In Othmarsingen holl man sie aus dem Gross-
stein, einem Granitblocke in der westlichen Zelge des Dorfes
gelegen.

Bezirk Rheinfelden. In einer Felsenschlucht der Waldung
Ploweiel, die zum Dorfe Zuzgen gehort, soll der Chindligraben
sein; hier ist angeblich eine mit einem Decksteine verschlossene
Hohle, aus der man die neuen Erdenbiirger herausnimmt.

Bezirk Kulm. Die Gemeinde Birrwyl hat einen Teti- oder
Breitenstein; man meldet uns von dorther nichts anderes, als dass
Teti ein kleines Kind genannt werde.

Bezirk Zurzach. In einer der drei Zelgen von Riimikon
heisst eine Ackerbreite die Kindbetieriicker; hier soll cine arbei-
tende Frau im Felde von ihrer Niederkunft iberrascht worden
sein. Daselbst sind aber noch ausserdem ortliche Maitliwiesen und
Bubenwiesen; jene moosig, diese lrocken.

Auf dem Titer heisst die letzte Anhiohe, welche von Viesch
im Wallis auf den Vicschergletscher fithrt (Escher, Die Schweiz
1851, 424). Aus dem Titisee im bad. Schwarzwald fischt die
Ammenfrau die Neugeborenen heraus. Aus der Hohle des Rosen-
steins holt zu Heubach die Amme die kleinen Kinder; dort ist dic



15
Weisse Frau, die sic der Hcebamme hinreichit.  Meier, Schwab.
Sag. pg. 263. Bei der Rosstrappe im Harz befindet sich unter der
Teufelsbriicke eine warme Stube, worin die Kinder vor der Ge-
burt von der Kindermutter beaufsichtigt werden. Prohle, Unter-
harz. Sag. pg. 4. Im Mihlgraben liegt jener grosse Stein, hinter
dem nach Karnmer Yolksglauben die Hebamine die Kinder heraus-
holt.  Woll, Zischr. f. Myth. 3, 31. Eine Felsenhiohle beim Berg-
schlosse Teck auf der wiirtlemberg. Alb heisst Frena-Bubelinsloch,
und eine nichstgelegene Hohle mit reichen Brunnadern das Frau-
Sibyllenloch. Daran knipft sich die Sage von einem auf Schatz-
truhen liegenden Geisterhunde und zugleich von einem baierischen
Ehepaar, das in dieser Hohle heimlich zusammen lebte, zwei Kna-
ben zeugle und endlich durch diese umherlaufenden Kinder ver-
rathen wurde. Anliquarius des Neckarstroms 1740, 46, Mit dem
ersten Namen dieser Hohle ist die kinderbringende hl. Yerena be-
zeichnet, deren Culius in der Schweiz mil zum éltesten gehort.
Ein Loch in einem Felsen neben der Kapelle in der Verenen-Ein-
siedelei zu Solothurn ist gross genug, um eine Haud hineinzu-
stecken. Es ist der Griff der Heiligen, die sich am Fels theils
gegen die Wogen der Siundfluth festhielt, theils gegen den sie ver—
foleenden Satan. Deshalb heisst es auch, der Satan habe diesen
Felsblock gegen die Heilige vergeblich geschleudert, nichts als die
Spuren seiner Krallen vermochte er hineinzudriicken. Noch im-
mer pflegt man erkrankte Glieder zur Heilung an dicses Loch zu
halten, und zugleich erkennt man darinn die von der Hacke der
Ammenfrau gehauene Oeffnung, die allen Bedarf der Stadt Solo-
thurn an kleinen Kindern aus diesem erratischen Block herausholt.
Wolfl, Ztschr. f. Myth. 4, 1. Er heisst deshalb Kindlistein. Wie
nun die , Frau Vreneli= es bewerkstelligt, dass ihr kleinkindertrog
im Steine nie leer wird, dies steht in den Aarg. Sag. I, pg. 228.
Ein isolirter Felsblock auf der Burgfluh zu Wolfliswyl im Frickthal
heisst der Ankenkiibel: in ihm steht gleichfalls ein Kleinkindertrog.
Donnert es im Berge, so sagl man solchen Leulen zu Troste, die
eben ein Kind durch den Tod verloren haben: Es isl wieder ein
Siein von der grossen Fluh heruntergepoltert, nun kann die Heb-
ainme wieder ein anderes herausnehmen. Und wie zu Brugg, wird
die dorten nichsigelegene Felskluft Waldbruderhohle genannt. Man-
cherlei orlliche Marienlegenden und Wallfahrtsmirakel kniipfen sich
an derlei Hohlen und Grotten, deutlich auf jencn Kindersegen zu-
rickweisend, den man ihnen urspringlich beimass. Die drei Friu-
lein von Landskron flohen vor Raubern bis auf eine Felsenkante



16
hinaus und sprangen von ihr auf den Fels hinab. Dorten ver-
schwanden sie, denn der Fels hatte sich geoffnet und eine Grotle
gebildet, die sich hinter ihnen schloss. Jeizt steht eine Wallfahrts-
kapelle droben mit einer natiirlichen Felsengrotte, die gegen Kin-
derkrankheiten stark besucht ist. Kinkel, Die Ahr. Bonn 1846,
210. Die Wallfahrtskirche Maria-Stein, in einem Felsenthale des
Solothurner Jura, ist eine natiirliche und dann kinstlich weiter
ausgehohlte unterirdische Gebirgsgrotte. Dem wunderthitigen Bild
der Gnadenmutter Maria daselbst werden mehrere Legenden
schwankend nacherzihlt. Bald ist es das Kniiblein gewesen, das
dem Rilter von Rothberg nach langer kinderloser Ehe geboren
worden war; bald war’s ein blosses Hirtenbiiblein, das hier ein-
mal, neben seiner Mutter spielend, iiber die Fluh in den Felsen-
schlund hinunterstiirzte. Als man den pfadlosen Abgrund erreicht
hatte, kam das Kind unverletzt den Suchenden entgegen, ein Korb-
chen frischgelesener Erdbeeren in der Hand, und erzahlte, cine
schine Frau habe es aufgefangen und ihm gerade da, wo nun im
Felsen dic Kapellengrotte ist, das Korbchen voll Beeren geschenkt.
Maria mit den Rothbeeren ist in der Legende dieselbe Ammenfrau,
wie in der Sage die kinderhiitende Verena. Erstere iberbringt
den Aeltern die Neugeborenen, oder nimmt die verstorbenen Siug-
linge zu sich in’s Paradies und fiihrt sie da wieder in die Roth-
beeren spazieren; so erzihlt man heute noch in der Oberpfalz :
Panzer, Baier. Sag. 2, 13. 379. Schonwerth, Oberpfilz. Sag. 1,
203. Ein Kirchengemilde vom J. 1372, einst im Frankfurter Stadt-
spital und noch 1706 daselbst vorhanden gewesen, stellt diec Mutter
Maria dar, ein Korbchen Erdbeeren in der Hand, zu ihren Fussen
das Christkind mit einem Vogel spielend. Frankf. Archiv 1, Heft
3, 83. Das Kirchlein Maria im Stockl bei Bruneck in Tyrol ist an
der Stelle ciner frithern Hohle erbaut, bei welcher den Voriber-
gehenden stets die Kinder abhanden gekommen waren. Eine
Mutter, deren Kind auch verschwand, drang Nachts mil einem
(geweihten) Licht in die Hohle und trat hier unter lauter kleine
Kinder, in deren Mitte eine schone, herrliche Frau sass, das Ge-
raubte auf dem Schoss haltend. Zingerle, in der Ztschr. f. Myth.
1, 463. Die Hohle im Altkonig, worin die sieben greisen Ménner
um den Steintisch sitzen, schliesst sich, bevor die Mutter nebst den
hier erhaltenen Kostbarkeiten auch ihr Kind mit herausgenommen
hat, aber es findet sich nach sieben Jahren dorten wieder, blithend
und frisch. Wolf, Hess. Sag. no. 2. Aus dem Wesen der Gott-
heit, dic man im Innern des Berges und Felsens gegenwirtig



17
glaubte, dichtete man sich eine im Leib des Gebirges verschlossen
liegende Kirche, ecine versunkene Kapelle, angefillt mit grossen
Weihschitzen. Einmal des Jahres, an dem altheidnischen Festtage,
offnet sie sich dann fiir Gliickskinder, so am bohmischen Rosen-
berg, €ine Stunde entfernt von Hohen-Leipa. Ein Weib, das mit
jhrem Kinde am Charfreitag ihn bestieg, fand ihn offen und trat
in seine geheime Kapelle. Hier selzte sie ihr Kind nieder und
sammelte daneben im Walde weiter ihr Leseholz. Als sic davon
zuriickkam, um das Kleine zu holen, fand sie den Berg ver-
schlossen. Sie mussie allein heimkehren und betete das ganze
Jahr, Golt moge ihr Kind beschiitzen. Am nichstfolgenden Char-
freilag gieng sie wieder zu dem Berg, da cilte ihr das Kleine aus
der offenen Kapelle entgegen, frohlich erzihlend, eine schéne,
freundliche Frau habe ihm jeden Tag Nahrung gebracht, die Zeit
sei ihm dabei so schnell vergangen, als ob es bloss eine Woche im
Berg gewesen sei. Grohmann, Bohm. Sagh. 1, 298. Es wird sich
nachher bei der Besprechung des Namens Roggenstein erkliren,
dass sich diese legendarischen Ziige auf die Gotlerfrauen Hulda,
Berta, Isa und Frouwa stiitzen.

Der Sachs, ein Gottes-, Volks-, Waflen-, Orts- und Ge-
schlechtsname. — In der althochdeutschen Sprache wird der Stein,
der Mensch, sein Gott, sein Yolk und seine Waffe mit einem und
demselben Worte benannt: Sachs. Der Feuerstein und das in den
Holzgriff gefasste Steinschwert heisst saks; nicht etwa entlehnt
oder abgeleitet von saxwm und secare, sondern mit diesen Latein-
wortern selbst urverwandt. Das Volk, das mit solchen Kieselstein-
waffen focht, hiess das Sachsenvolk, und der ihm den Schlachten-
sieg verleihende Stammgolt hiess altsichs. Saxndt, Schwerigenosse,
in den angelsichs. Stammtafeln Sexredt genannt, einer der Sohne
Wuotans. Der Sachsen Stammgott ist also ein Steingoit, seine und
des Yolkes Waffe ist der zur Sibelschneide zugehauene Feuerstein,
und sein Name kehrt wieder in der ersten Abschworungsformel,
mit welcher der norddeutsche Heide vor dem Christenpriesier den
Gottern entsagte. Hier werden als die drei obersten Gottheiten
genannt : Thunaer, der Donnergott; Woden, ahd. Wuotan, altnord.
Odhinn, und Saxndét. (Aufzeichnung im 9. Jahrh. Pertz 3, 19.)
Die Erinnerung aber an die Ursprungssage des Volkes aus dem
vergolterten Stein dauerte noch lange fort. Im Annoliede des
12. Jahrhunderts wird von den Steinbeilen der (thiiringischen
Sachsen gesagt, dass letztere ihren Namen eben von diesen schar-
fen Messern ftriigen:



18

cin Duringin duo dir siddi was,
daz si mihhili mezzir hiezin sahs;
von den mezzerin also wahsin
wurdin si geheizzin Sahsin.

Der Pfaffe Konrad in seinem Rolandsliede 797 wiederholt diese
stehend gewesene Phrase : die steinherten Sahsen. Die Glosse zum
Sachsenspiegel beruft sich ausdriicklich auf diese Deutung des
Sachsennamens : ,denn wir sind gegleichet den Kieslingsteinen in
unsern Streiten.* Weitere Belege hieriiber aus den Chronisten
Widukind, Gotfried von Viterbo, Nennius, sowie aus den Rechts-
biichern konnen nachgelesen werden bei Grimm, RA. 772. 956.
Gesch. der deutsch. Sprache 610. Bei Massmann, Kaiserchronik 3,
485. 1010. Der Name Sachs vererbt sich sodann in der deutschen
Heldensage auf die Waffen der Heroen. Dietrichs, des Riesen-
und Zwergenbesiegers, alles zerhauendes Schwert heisst Eckesax,
cigentlich ein das schneidende Steinschwert bezeichnender Pleo-
nasmus. Jarnsaxa, d. i. die eisenfeste Klippe, der scharfe Eisen-
stein, wird in der Edda des Donnergottes Gemahlin genannt, die
zugleich eine der neun Mitter des Schwertgottes Heimdal ist. Der
Name Sax fiir ein langes Beimesser ist bei den oldenburgischen
Saterlindern jetzt noch gangbar (Klopp, Gesch. Ostfrieslands 8),
und der alte Rechtsbrauch der Nordsachsen, bewaffnet mit diesen
hirschfingerartigen Messern beim Volksgericht zu erscheinen, ist
nach Grimms Bericht (RA. 772) noch zu Anfang dieses Jahrhun-
derts den mit diesen Ueblichkeiten nicht vertrauten preussischen
Beamten zu ihrem Schrecken sichtbar geworden. Daher durfie
schon der wackere Neocorus in seiner Ditmarschenchronik (44)
derjenigen deutschen Gelehrten spotten, die dieses Wort ebenso un-
niitzer Weise aus dem Lateinischen ableiteten, wie man heute viel-
leicht ¢s aus dem Keltischen abzuleiten beliebt. Von den Welschen,
saglt Neocorus, haben wir unsere Volksnamen schon deshalb nicht
entlehnt, weil wir von ihnen ebenso wenig wissen, als sie von
uns. Sachss, fihrt er fort, heisst auf altdeutsch ein Messer, wnd
so hett noch bi den Oberlendern Sachsz ein Mest, Scharsachsz ein
Schermeszer.

Ein gleiches Schwanken hat auch in der Behandlung jener
Ortsnamen geherrscht, die zum gleichen Wortstamme gehoren. Die
Ortschaften Sax und Hohensax griinden sich auf ein gleichnamiges
Adelsgeschlecht, das latinisirt urkundlich sich de rupe nannte.
Gleichwohl haben beide einen Sack in’'s Wappen genommen, wie



das verwandte Edelgeschlecht von Mosax einen Kornsack. 1ld. von
Arx, Gesch. v. St. Gallen 1, 538. Schon in einer Urkunde von 940
wird das Graubindner Schams filschlich als ein Sexamnes gedeutet
(Ziirich. Antiquar. Mittheil. Bd. 13, Heft 4, 138), obschon der Ort
in rhitischer Sprache Sessam und in italienischer Sassame heisst,
also beiderseils saxum bedeutend. Den Biindner Ort Seissa, ober-
halb Tusis im Domleschger Thale, erklirt man gleichfalls aus dem
latein. saxum, obschon doch die mundartliche Form des Wortes
Sense (ahd. seginsa) selbst Seissd lantet. Kaum minder hiufig als
im romanischen Biinden finden sich im reindeutschen Oberwallis,
ferner in Unterwalden und im Berner Oberlande die wiederkehren-
den Localnamen: Saxon, Sachselen, Liitzelsachsen, Sassel, Sass—
bach (er fillt in den obern See auf dem Grimselberge). Das ober-
pfalzische Stiadichen Hilpoltstein heisst urkundlich 1345 da ze demn
stein. Das Siegel seiner Burgherren zeigt einen Adler auf einem
Biihel sich zum Fluge anschickend ,, mit ausgebreiteten Sachsen¥,
und der Umschrift: sigill. Hiltipoldi de Lapide. Bavaria 2, 512.
So setzt auch die Peutingerische Tafel an die Stelle der beiden
vorhin genannten Biindner Ortschaften Sessam und Seissa topo-
graphisch einen Ort Lapidaria an, und so sprechen eine Reihe
von Ortschaften schon in ihrer iltesten Namensform den Beweis
aus, dass das Wort Sachs nicht ein aus dem Lalein abgeleitetes,
sondern der deutschen Sprache zugchorendes ist. Der Deutsche,
der bereils in seiner alten Gotteririas den sleingewachsenen Riesen-
golt Sachs mit aufzihlte, konnte diesen Namen unmoglich aus einer
Sprache entlehnt haben, die nicht einmal ein eigenes Wort fiir den
Begriff Bergriese besitzt, sondern das griech. Gigas, Titan, Cy-
clops dafiir borgen muss. Findet sich aber der Wortstamm sax
wie in der deutschen, so auach in der altitalischen Sprachenfamilic
vor und ist er aus dieser iibergegangen in das Dacoromanische,
Rhitoromanische, Provenzalische, so ist dies ein Beweis, dass er
beiderseits dem indogermanischen Sprachstamme angehort, in ihm
aber eben jener vorhistorischen Periode, deren Begriffe und An-
schauungen nicht durch jene Sprachen, wohl aber durch die
deutsche nachweisbar sind. Allerdings erzihlt Livias 1, 24, dass
die dem Jupiter zu opfernden Eber zur Zeit der Konige noch mit-
telst eines Steinmessers: saxo silice geschlachtet worden seien;
aber ohne diesen oder den gleichzeitig erwihnien Brauch der
herba pura erkliren zu konnen, iibergeht er auch die dabei ge-
sprochenen Schwurformeln, weil es vielerlei Worte seien: quae
longo effata carmine non operae est referre.



20

Flinsen und Runsen nennt man im Gebirge einen Lingen—
bruch der Felswinde, durch welchen Erde und Gestein losgerissen
zu Thal stirzen. Sie sind von Wilden Mannern und Weibern be-
wohnt, welche nach dem abrutschenden Geschiebe und dem im
Sturze Funken sprithenden Felsen vom Vorarlberger die Rutschi-
fenggen, vom Tiroler die Runzen genannt werden. Ueber Beide
sind die Sagensammlungen Yonbun’s und Zingerle's am ergiebigsten.
Im Pitzthale, einem Nebenthale des Inn, hilt man die Runsen fir
Waldweiber von hoher Gestalt, grossen funkeinden Augen, strup-
pigem Langhaar, in unzugiinglichen Felsen wohnend. Pfeiffer, Ger-
mania 2, 213. lhr Name ist ein mythischer. Das Eckenlied nennt
Rutze und Ritze ein ihre zwei Sohne im Walde aufzichendes Rie-
senweib, im Heldenbuche wird dieselbe Runtze genannt. Der Be-
richt an den schweiz. Bundesrath: Ueber die Hochgebirgswaldungen
1862, 100—103 lésst erkennen, welche Anwendung diesen Be-
nennungen heute bei den Aelplern gegeben wird; folgende An-
filhrungen sind daraus entnommen: An Runsen, Flinsen und
Bachen darf pur mit Bewilligung der Tagwenrithe Holz gehauen
werden. Glarner Forstordnung von 1806. Bei Flinsen, Runsen und
Lauiziigen soll der Boden mit Weidenstocken beselzt werden
(vom J. 1820). Flinsen, Runsen und Wildbache sollen verbaut
werden (vom J. 1851). Der Flinsstein ist der Feuerkiesel, die
Monseer Glossen iibersetzen flinssteina, petra focaria, silex. Die
keilformigen Steine, die der Donnergott vom Himmel wirft, sind
Flinse : ein vlins von donrestrdlen. Wolfram v. Eschenb. 9, 32 in
Grimms Myth. 163. Vom geheiligten Flinssteine hat das oberbaier.
Dorf Flinsbach Namen und Wallfahrt bekommen. Petrus (der an
die Stelle des deutschen Donnergottes tretende Apostel) hat da-
selbst auf dem Petersberge in der Nihe der dorien stehenden Ka-
pelle seinen Stab fallen lassen (den Blitzhammer, den wir sogleich
als den Mangsstab zu schildern haben); unten am steilen Berge
hat er gerastet. Nun sieht man im Felsen die Hohlung, die sein
Stab eindriickte, unten aber ebenso seinen Silz mit den einge-
driickten Vertiefungen von Hinden und Fissen. Panzer, Baier.
Sag. 1, no. 275. Die Beschaffenheit dieses Flinses ist von der
Thorsteinsaga geschildert, die alte Ziige aus dem Gottermythus des
Thorr an den Helden Thorstein gekniipft hat. Dieser erhilt von
einem Zwerge einen Stahl und einen dreifarbigen Feuerstein von
dreieckiger Gestalt; der Stein trug die Wunschgabe in sich, nach
jedem Wurf in die Hand des Besitzers zuriickzukehren, wie in der
Edda schon von dem Blitzhammer des Donneroottea erzihlt ist.



21

Schlug nun Thorstein mit dem Stahl an den Stein, wo derselbe
weiss war, so enistand ein solches Hagelwetter, dass Niemand da-.
gegen ansehen konnle; schlug er an, wo er gelb war, so kam
sogleich Sonnenschein, dass aller gefallene Schnee schmolz; schlug
er aber an die rothe Seite, so brach Blitz und Donner mit fliegen-
den Funken hervor. Russwurm in der Zeitschr. f. Myth. 1, 414,
Dies ist die Erzihlung von der Wirkung, welche das Alterthum in den
dreieckigen Flins verlegte; der Romer nannte ihn das fulmen tri-
sulcum und legte ihn als Donnerkeil, der oben und unten drei
Spitzen und dazu die dreifache Wirkung hatte von Donner, Blitz
und Hagel, dem Jupiter in die ausgestreckte Hand: drei der
Strahlen aus Hagel gezackt. Virgil. Aen. §, 429,

Betrachten wir nun die verschiedenen Formen, unter denen der
Flinsstein heute noch seine bald religiése, bald landwirthschaftliche
Rolle spielt.

Am Peterstage klopft man mit einem Hammer an Hauspfosten
und Schwellen, um das Ungeziefer daraus zu vertreiben. Woste,
Westfal. Volksiiberlief. 24. Am St. Mangstage (6. Sept.) schneidet
man Haselruthen und steckt sie gegen die Krautwiirmer in die
Ackerenden. Schionwerth, Oberpfalz 3, 283. Petrus und St. Magnus
mit Schliissel, Hammer und Stab erinnern an den goldenen Schliis-
selbund der Weissen Frau, d.i. an den im Gewitter niederfahren-
den Zickzack des Blitzes, der den Segen der Wolken erschliesst,
oder auch die Plage des Ungeziefers vertilgt, wie die feurige Blitz-
lanze legendarischer Heiligen und Helden die Wirmer und Dra-
chen des Gebirges durchbohrt und deren Schatzhohlen offnet. Un-
sere auf bestimmie Fesitage gebackenen Wecken und Fladen sind
theils ihrem Namen, theils ihrer Gestalt nach alte sinnbildliche Wie-
derholungen dieser Donnerkeile und Donnerbeissel. Eine St. Galler
Glosse aus dem 9. Jahrhundert schreibt: cumeus, weggi; cihindros
kraphilin. Hattemer Denkm. 1, 266. Das Gebicke, Namens Drei-
spitz, beschrieben im Oberrhein. Kochbuch 272 (Miilhausen 1825)
bildet ein Dreieck, wie die zwei Enden des Donnerhammers, ver-
bunden mit dem Hammerstiel, ein solches bilden. Die Zeit, sie zu
backen, ist landschaftlich eine verschiedene; zu Ilseburg am Harze
und im Wendlande kommen diese dreieckigen Kroppeln je mit der
Fasnacht, also gerade mit dem alten Feste Donars, zum Vorschein
(Wolf, Beitr. 1, 78); in Hessen je auf Weihnachten; immer er-
scheinen sie als ein fiir die noch crwartete oder schon geschlossene
Ernte bestimmtes Opferbrod. Auf den altaargauischen Dorfkirch-
weihen spielt man um diinne Lebzelten; die kleinern, viereckig,



22

und roth gefarbt, heissen Feuersteine, die grossern Dreispitz,
. Dreiziipf, Baselstab; in katholischen Ortschaften nennt man die-
selben Mangsstab, Heiligkreuz. Sie werden in jenen Thalschaften,
wohin die Mode noch wenig vorgedrungen ist, in der vollstin-
digen Gestalt eines nach seinen drei Seiten kunstgerecht be-
grenzten Keiles gebacken. Das westfilische Festbrod Heitewiggen,
von hollindisch wig, Keil, wird zu Ostrich im Kreise Iserlohn in
Form eines abgerundeten Doppelkeiles gebacken, auf der obern
convexen Hilfte theils mit einem Andreaskreuze verziert, durch
dessen Mitte ein dritter Balken herabgeht, theils mit einem stum-
pfen lateinischen Kreuze. Schrifil. Mittheil. von Waoste. Die Er-
melinder Schmalzkuchen und die Danziger Siissbrode, die zum
Schweinefleisch gegessen werden, nennt man dorten Schmalzkeil-
chen, Pflaumenkeilchen. Schrifil. Mittheil. von Mannhardt. Auch
Frankreich backt solcherlei eckige Keilbrode; sie heissen cugniue
im Patois des Departements de la Meuse; franz. ist cogneux
Schlegel, cognée Axt. Sind Pflaumen darauf gebacken, so heissen
sie mit anziiglicher Nebendeutung quina. (Mémoires de la société
royale des antiquaires de France, tom. 10.) Der Quignot gilt da-
fir in der Picardie; in der Kirche zu Bray hat ihn ein Schiiler
dem Briester zu iiberreichen, wihrend dieser die Weihnachtsmelte
singt. Indess dann der Priester den Knaben in die Luft hebt und
dreimal ausrufen lisst, Weihnachten! wird der Kuchen unter die
Anwesenden vertheilt. (Mémoires de la société des antiquaires de
Picardie. Amiens 1851. Tom. 1, pg. 580.) In den Basler Jahrzeit-
biichern kommen fir die festliche Begehung des Gregoriustages
bestimmte Stiftungen eigener Festbrode vor: pro cuneis sive cu-
neolis. Auf dem Basler Schulhause lag die Servitute, sie zu backen
und den Armenschilern und Singknaben auszuspenden. Dieses
Schulhaus aber war schon seit dem Jahre 1280 in einem Gebiude,
welches damals Mont Job hiess (das ist der Name des Mons Jovis
oder Bernhardin) und heut zu Tage die Diakonswohnung ist; das-
selbe musste je am Gedachtinisstage eines Stifters aus einem Viernzel
Spelt, dem Viertel eines Malters, achtzig solcher cunei oder Spend-
keile backen. Fechter, Basel im XIV. Jahrh. pg. 71. 97. Das
Keilbrod ist also nach des Donnergottes Keil benannt, der Weck
eine Gabe des Erntegottes, wird ihm zum Ernteopfer in Form des
Donnerkeils gebacken, welcher schwedisch selbst Thorviggar hiess.
Noch legen die Inselschweden einen Donnerkeil (bisavigg) in die
Wanne des Saatkornes, dann schadet das Gewitter der Frucht
nicht. Russwurm, Eibofolke 2, 249,



23

Ein weiteres alterthiimliches Wort fiir Fels ist in romanischer
und deutscher Sprache roche und Roggen.

Fiir die romanische Sprache bringt der Ausdruck keinerlei Be-
denken mit sich, um so mehr aber fiir die deutsche; gleichwoll
ist er in beiden Sprachen, wie mir scheint, einlisslicher Unter-
suchung gleichmissig bedirflig.

Ein Jurafelsen von bedeutender Grosse, eine Stunde von Neuen-
burg ostwirts am Seeufer gelegen, heisst la roche de (éremilage.
In der Hohle des Felsens soll Pater Jakob, ein Monch aus der
Abtei Landeron, einsiedlerisch gelebt und den Versuchungen des
Teufels getrotzt haben, der ihn mit Schwirmen von lachenden,
tanzenden, singenden Feen in seiner Andacht zu storen suchte.
Schliesslich liess er sich in einen Weltkampf mit dem Bosen ein,
den er siegreich bestanden haben soll; zum Zeugnisse dessen
sollen ehemals Eindriicke von Rosshufen und zugleich vom Schuh-
absatz des Pater Jakob am Fels zu sehen gewesen sein.

Der romanische Name fiir Waldfelsen von spindelartiger Gestalt:
rocca, roche, geht iber in den wirklichen der Spindel; man nennt
im Waadtlande und Hochburgund solche schlankgestaltete Felsen :
quenouille des Fées (falae, sorores), quenouille & la bonne fée;
@ la bonne dame, altdeutsch diu guote vrouwe. Zugleich aber
findet sich derselbe Wortstamm vielfach im Deutschen in demselben
Sinne wieder. Ruckbein, Hausruck, Roggenstein, Hundsruck sind
aller Orten deutsche Fels- und Bergnamen, die man vergeblich
auf einen auf solcherlei wildliegenden Hohen ehemals getriebenen
Roggenbau beziehen wiirde. Unser Roggenhiuser Thilchen dahier,
ein zunichst der Stadt Aarau gelegenes anmuthiges Felsenthal, ist
heute noch ausschliesslich auf Milchwirthschaft angewiesen. Das
Schwarzwilder Rockertweibel ist das altherrische Landesgespenst
im Rockertwalde (Baader, Bad. Sag. in Mone's Anzeiger) und das
altbaierische Rockadir’l ist die am Tegernsee hausende Geister-
jungfrau. Zwei den Waldstatter See iiberragende Felszacken, der
Mythen- und Schwyzerhdken, heisst man Rockenstock und Spin-
nerin. Meyer-Knonau, Kanton Schwyz 37. Diese Namen sind all.
Der Wettinger Abt Silbereisen, der im J. 1576 seinen ,Auszug
etlicher Chroniken“ verfasste, meist nach Etterlins Luzerner Chronik
arbeitend, nennt abweichend von diesem, die beiden Felsen des
Riitli am See das Betli und den Roggenberg. Es fehlt also da-
bei obige Spinnerin; denn der Name Roggen ist hier nicht colus,
sondern petra. Auch Betli hat hier den altern Begriff von Bettung
und Altar, goth. badi, ahd. petti : Altire, die man im Winter mit



24

Korn und Stroh, im Sommer mit Gras und Blumen umstreute. Da-
her rithren denn auch die urkundlichen Brunhilden- und die sagen-
haften Hiinenbetten, die unser Volk selbst noch . Heidenaltire,
Teufelskanzeln, Heidenhiiwels, Heidenkerken“ nennt. Kuhn, West-
fal. Sag. 1, pg. 39. Urkunde von 1043 : lapis, qui vulgo dicitur
lectulus Brunnihilde. Urk. von 1221: Brunnehildenstein (beide bei
Frankfurt). Urk. von 1334 : hin gein Sarbrucken biss an den stein,
den man spricht Chriemhildespiel. Er heisst jetzt der Spielstein.
In den Sagen auf Faréo und Hven (Stockholm 1815) heisst es:
Nordlich bei Karlshogaslott befanden sich in einem langlichen Vier-
eck aufgestellte Steine, welche der Frau Grimild Grab hiessen.
W. Grimm, D. Helden-S. Kaiser Karls Beltstatt heisst ein grosser,
sagenberiihmter Stein auf dem Landgute Reichenstein bei Montjoie.
Schmitz, Eiflersag. 2, 96. Der Vertragsbrief im Rechtsstreite zwi-
schen dem Abt Joh. Christof von Muri und den Landleuten Wolleb
und Meier von Dintikon vom J. 1563 (Archiv Muri) nennt unter
den der Leutpriesterei zu Villmergen zinsfilligen Giitern: In Lan-
gelen vier Juchart Ackers unter dem Roggenstein, und gat der
Weg derdurch gan Thettigken. Die urkundlichen baierischen Orts-
namen in Panzers Sagen 1, 375: Rockenstein, Ruckenstein, Rok-
kenbrunn ergeben keinen Sinn, wenn man sie nicht sprachlich zu-
sammenhélt mit den Schwungsteinen, die in England Rockingstone
heissen, in Dinemark Rokkestene, in Frankreich roch branlaire,
pierre qui croule, qui danse.

Allein wie sich das romanische roche in quenouille verkehrt, so
das deutsche Roggen in Kunkelstein, Spindelstein, zusammenge-
zogen Spielstein, in Spinnwirtel, endlich in Hollenstein, weil meist
Localsagen hinzutreten von der spinnenden Frau Holla. Wie der
Riese ein Rinderhirte ist, so erscheint die Riesin als Hausfrau mit
Rocken und Spindel. Eifersiichtig verschleudert sie ihren Wirtel
gegen das badende Aarweib, das der Bergriese mit liisternem
Auge betrachtet hat. Da liegt nun ihr Wirtel drunten in der Aare
und starrt als Felsen aus den Fluthen bei der Stilli: Aarg. Sag.
2, no. 435. Derselbe hat nachmals sogar als Landesmarke ge-
golten. ,Der Marckenbrief entzwiischet der Grafschaft Baden und
der Herrschaft Schenkenberg ao. 1602“ beginnt die Ansetzung der
beiderseitigen Landmarken also : Namlich und des ersten, so solle
die Landmarch anfangen vom Laufen oder Wirten der Aaren, und-
zig an den Klopfbrunnen, alda ein Marchstein bei einer Eich ge-
setzt. Wiirttembergs vielgedeuteter Name ist abzuleiten von einem
solchen auf der Berghohe ragenden, die Landesgrenze bestimmen-



25

den Felswirtel. Schwere eiserne Wurfbiisten, mit denen man in
die Wette warf, nennt man in Baiern Wirdinger (Panzer, Baier.
Sag. 2, 390. 401) und die Wasserwirbel des Inn, in die man sie
schliesslich versenkte, heissen gleichfalls Wirten und Wirdin
(Schmeller, Wb. 4, 165). Wir werden nachher noch erkliren,
dass dieses Verschleudern geheiligter Steine in Fliisse und Seen
dazu diente, das Gelingen der Ernten zu fordern. Die drei Sterne,
die den Giirtel des Orion bilden, heissen in Oberdeutschland die
drei Méader, in Bohmen Kosy, Sensen, in Polen Kosy, Miher —
weil das Gestirn etwa zur Zeit der Heuernte aufgeht; allein eben
dasselbe heisst schwedisch Mariarock, Friggerock: Friggae colus.
Bekanntlich verschenkt die umziehende Frau Holla an fleissige Dir-
nen Spindeln und ziindet faulen den Rocken an. So sind die Gotter-
frauen Frigg und Huld Vorsteherinnen des Spinnens und Webens,
und noch im 16. Jahrhundert ist dies in unserer Redeweise nicht
vergessen gewesen. Des Chronisten Heinrich Bullinger Aelter-
mutter, eine geborene Kiieferin aus Brugg, starb zu Bremgarten
1522, zweiundachtzigjahrig. Sie hatte von ihrer Mutter das Ge-
wandwirken erlernt, ,die heidnisch arbeit genampt, die nit gar
briiechlich zun selben zeit war“. So schreibt der Chronist H. Bul-
linger in seinem hds. Werke, ,Verzeichnus der Bullingeren 1568,
Das Original ist gegenwirtig Besitz von Jul. Waldesbiil in Brem-
garten. Von seiner eigenen Tochter Anna, geboren 1530 und
verméhlt an Zwingli’s Sohn Ulrich, sagt er gleichfalls: , disse kont
wol wiirken dass heidnisch werk. Diese Anna Bullingerin hat von
ihr Mueter Gertrud Kiieflerin gelehret wiirken heidnisch Werk, hat
hiipscher arbeit gewiirkt vnd es meiner Anna Zwinglj gelehret.
Das syn wol die 4 oder 5 wiirkerin gesein, do je eine dess
gschlichts von der anderen wiirken gelernet.“ Wie das Wirken
und Weben als heidnisches Werk angesehen ward, so war auch
in dem Wesen von Hulda und Frigg unvergessen, dass beide Got-
tinnen urspriinglich riesiger Abkunft gewesen waren; und so fallen
sie spiterhin ‘wieder in diese grobere Gestalt zuriick. Eine Frau
Hulda mit der Potznasen kennt Luther, eine Frau Precht (Berchta)
mit der langen Nas, mit der eisernen Nas, nennen Vintler und
Martin von Amberg (Myth. 255. 256). Eisenschidel und Langnase
ist nimlich ein riesisches Epithet: Hornnefja (die Hornnase), Jarn-
haus (Eisenschidel), Jarnnef (Eisennase), Jarnsax (Eisenmesser,
des Donners Weib) sind altnord. Riesennamen, gleichwie das schle-
sische Buschweib von heute einen Eisenkopf hat und die Baiern
von einer Eisenberta erzihlen. Sie wurden trotz ihrer steinernen



26

oder eisernen Missgestalt als Gottinnen der hiuslichen Betriebsam-
keit verehrt. Die Glarner Frauen von Enneda giengen sonst am
ersten Tagé, da dorten die Abendsonne wieder in’s Thal scheint,
zusammen hinaus an den Gisslistein, einen ungeheuern Felsblock
am Fusse der Rothriese (Felsabsturz), und spannen auf diesem
Felsen. Blumer-Heer, Kant. Glarus 610. Ein hoher Felsstock im
Gebirge von obersteierisch Weichselboden ist die sammt ihrem
deutlich zu sehenden Spinnrade versteinerte Spinnerin. Wolf,
Ztschr. f. Myth. 2, 23. An die Spindeln verschenkende Frau Hulda
reiht sich die spinnende Frau Berta an im Heidnisch-Mythischen
und im Geschichtlichen. Karls d. Gr. Mutter ist Berhtrada; ihre
Tochter heisst im Gedichte Konig Rother Gertrud, die Heilige
von Nivelles, in Brabant. Eine Tochter desselben Namens hat
Karl, zu Folge des Codex Vindob. 42:

sit gewan der selbe goles trit

ein tohler, diu hiez Gértril,

die heilige vrouwe,

dvu lit ze Haspelgouwe.
Einhard in der Biographie Karls erzihlt, indem er des Suetonius
Biographie tuber Augustus nachahmt, Karls Tochter hitten fleissig
spinnen lernen miissen. So ward aus der spinnenden Ahnfrau
Berta eine in’s Riesenhafte zuriick vergroberte: Berhte mit dem
vuoze, Baerte mitten bréden voeien, Berthe au grand pied,
reine Pedauque (d. i. regina pede aucae), deren Bild in alle Kir-
chen gestellt ward. Ebenso geschah Berta’s Tochter, die als hl.
Gertrud, die beweifte Spindel in der Hand haltend, auf den Altiren
abgebildet ist. Vgl. Massmann, Kaiserchronik 3, 479. Von dem
eben erwihnten Haspelgau wissen auch die Aargauer Sagen zu
berichten. Der Giebel, ein abgeholzter Bergabhang im Engstthale,
zum Dorfe Ober-Entfelden gehorend, lisst noch jetzt altes Mauer-
werk erkennen und heisst im alten Dorfrodel In der steinj mi'r.
Hier stand einst die herrliche Burg des Giebelkonigs, von hier aus
pllegte er in goldener Kutsche in sein Reich hinabzufahren. Auch
jetzt noch thut er dies néchtlicher Weile, so oft die Witterung um-
schlagen will. Unler grossem Getose rollt seine Kutsche bergab,
ein Reiter auf einem Eber, ein anderer auf einem Esel folgen
ihm, jeder hat eine Reihe Milchkellen an Riemen iiber die Brust
geschnallt. Inzwischen sieht man dann auf der kahlen Spitze des
Berges ein glinzendes Rad sich umdrehen. Dies ist seiner Frauen
goldener Garnwendel.



27

IT. Riesenappellativa, in Volks- und Geschlechts-
namen fortdauernd.

Die Wilden Mianner kommen in der heutigen Schweiz noch als
Brunnenfiguren, Wirthsschilde, Fasnachtsmasken vor, aber auch als
stehende Figuren bei Schwingfesten und Aelplerkilbinen. Wir neh-
men hier das geringfiigiger Scheinende des Stoffes voraus. Wenn
sonst zu Basel mit dem 15. Januar die Fasnacht begann, erschiencn
Mittags Schlag 12 Uhr drei abenteuerliche Masken auf den Strassen:
Lowe, Greif und Wilder Mann. Jedem der drei Ungethiime wurde
sein besonderes Leibtanzchen mit Trommel und Pfeife aufgespielt
und von ihm mit altiraditioneller Kunstfertigkeit ausgefiihrt. Sie
waren die Reprisenianten der drei Stadtziinfte zum Rebhause, zum
Greifen und zum Héren (Garn und Strick zur Vogelbeize), in deren
Hinden bis auf die Neuzeit das ganze Vogtwesen der Biirgerschaft
von Kleinbasel lag. Beim Festmahle der Drei wurde dann allen
Bediirftigen Wein und Brod aus dem Gesellschaftsvermigen ver-
abreicht zur Verbiirgung der ortlichen Tradition, als hitten einst,
da noch waldige Wildniss Siadt und Umgegend bedeckte, dicse
drei Unwesen hier gehaust. — Die Sennbruderschaft von Gersau
am Vierwaldstatter See feiert ihren Jahrestag mit Hochamt und
Zunftschmaus alljihrlich als denjenigen, an welchem die zwei letzien
Wilden Manner sich auf der dortigen Alpweide hatten blicken lassen.
Zwei in Laub gekleidete Vortinzer, man nennt sie die Tschimeler
(Banktinzer), lasst sie im Festzuge mit aufriicken und von zweien
der tiichtigsten Tinzer unterstiitzen, Wanderer in d. Schweiz 1840,
309. Die Unterwaldner Aelplerkilbi erinnert gleichfalls an diese
Wilden Minner, als an die urspriinglichen Eigenthiimer der Alp-
weiden. Sie beginnt am Wendelinstage, dem Schutzpatron der
Genossenschafl, mit Hochamt und Predigt zum Ruhme des Hirten-
standes. Hernach folgt das Fahnenschwingen; alle Sennen stehen
in einen Kreis, die Musik spielt und ein gewandter Jingling schwingt
itber allen Hiauptern fort und fort die Fahne der Bruderschaft. Nun
erscheinen die beiden Festmasken, Wildmannli und Wildwibli. Beide
sind in Tannrath gekleidet, Mooshiitchen auf dem Kopfe, tragen
Tanngrotzli in den Hinden (Tannendolden), sie liebkosen und ver-
schleudern ihr Kindlein, das Lumpenditti, kehren der Procession
voraus die Strasse zum Wirthshause und halten da bei Tische einen
gereimten Dialog ab, welcher sich dem Kampfspruche vergleicht,
den die oberdeutschen Masken Sommer und Winter sprechen. Bu-
singer, Kant. Unterwalden 80. Die Urner Jugend tanzte sonst zur



28

Fasnachtszeit um den Wildenmannsstein im Bannwalde ob Schad-
dorf und lief hierauf vermummt in Tannenreis und kettenklirrend
in die nidchsten Dorfer, wo man ihr Milchmahlzeiten vorzusetzen
pflegte. Dies geschah zur Erinnerung daran, dass hier der letzte
Wilde Mann gesehen worden sei. Allen diesen Masken ist die vom
Sturmwind entwurzelte Bergtanne und die klirrende Kette gemein-
sam, an welcher der heulende Windhund angebunden liegt. Das
Glarner Landvolk erzihlt noch von angeblichen Waldbriidern, die
als Wilde Minner und Heiden die Ueberbleibsel der Urbevélkerung
sein und in der Wildniss des Gebirges ein unbekanntes Leben fort-
fristen sollen. Der romanische Biindner nennt den Wilden Mann
tlg humm sulvady, giebt ihm aber nur eine Grosse von drilthalb
Fuss, sein Weibchen, die Fenka, ist noch kleiner. In Deutschbiinden
heissen sie Waldfenken, und ihre verlassenen Hiitten im obern Ge-
birge die Heidenhiisli. Neue Schweiz.-Bl. 1850, Heft 1.

Wer nicht bedenken mag, dass dchte Sage immer nur davon
erzihlt, was zugleich thatsichlicher positiver Glaube der Vorzeit
gewesen ist, der wird diesen vereinzelten Angaben freilich wenig
Werth beilegen und historische Beweiskraft noch viel weniger. Er
verlangt nicht Sagen, sondern Urkunden, Schwarz auf Weiss. Zu-
filliger Weise kann ihm auch dieser Wunsch einmal erfiillt wer-
den; obschon uns selbst eben diese sogleich mitzutheilenden Ur-
kunden dasjenige keineswegs erweisen, dessentwegen man sie
citirt. 'Wir geben die nachfolgende Einzelnheit aus der Geschichte
einer Wildenménnergemeinde getreu nach dem Berichte des wa-
kern Historikers Ildeph. v. Arx, Geschichte von St. Gallen 2, 453:
»Das Calveiserthal (Calvesana) im Sarganser Lande nennt man die
wildeste Gegend, die im St. Galler Lande zu finden ist. Drei Stun-
den weit durchzieht es ein Gletscher, Biren erneuen von Zeit zu
Zeit darin ibr altes Heimathsrecht, nur der Sommerweide wegen
wird es von den Hirten besucht. Um so mehr verwundert es,
durch urkundliche Beweise zu erfahren, dass es vor Jahrhunderten
bewohnt gewesen. Im Gegensaize gegen den an andern Orten
gewohnlichen Gang der Landescultur, in denen Hiuser entstanden,
wo vorher keine waren, verschwanden hier die, welche vor Altem
-dastanden, und die ganze Calveiser Gemeinde starb entweder aus,
oder entwich vor dem immer mehr sich ausdehnenden Gletscher.
Hier war eine Gemeinde mit Ammann und eigenem Gerichte ge-
wesen, gefreit von allen jenen Abgaben, welche die Alpen ringsum an
das Stift Pfeffers entrichten mussten. Laut Urkunde von 1398 war
dorten das Geschlecht der Suiter wohnhaft; ihre Amminner, Alt-



29

amminner und Beisitzer erscheinen noch 1473 vor dem Landvogte
zu Sargans, um gegen Eingriffe in ihre Alpordnung das Recht an-
zurufen. Seit dreihundert Jahren steht nun das Thal menschenleer,
nur die Alpen tragen noch die Namen jener Gemeindeiimter, welche
die ehemaligen Besitzer bekleidet hatten. Es steht noch eine Ka-
pelle dorten, ihr zunichst der alte Calveiser Kirchhof. Hier hat
man ungcheuer grosse Menschenknochen vorgefunden und als eine
Seltenheit weit verschickt. Nach dem Zeugnisse einer allgemeinen
Volkssage befanden sich unter den Calveisern einige Riesenge-
schlechter. Jenes schon vorhin genannte Geschlecht der Sutter,
welches dies Thal am letzten verliess, blieb in Glarus, wohin es
gezogen war, lange noch durch seinen hohen Wuchs ausgezeichnet.“

Wo jene Todtenschméduse zum Gedichtnisse der Ureinwohner
nicht mehr stattfinden, da bestehen zum Theil noch kirchliche den-
selben gelicnde Andachten fort. Im Berninathale und in Samnaden
wurde fir die Wilden Manner bis zur Reformationszeit eine be-
stimmte Messe gelesen, la messa di Rossedi genannt, fir die nun
unter den Gletschern Wohnenden. Sie waren hier die Ureinwohner,
bis der Alles itbereisende Rosedigletscher sie verschiitlete. So hat
der Gemsjiger Colani unsecrm Linguisten und Mythographen L. Steub
im J. 1852 an Ort und Stelle erzahlt. Das letzte Ueberbleibsel
dieser heidnischen Gemeindebriuche verriath sich in der spilern
nur vereinzellen Ueblichkeit, den Winden Mehl zu streuen, den
Sturmwind mit Brod zu fiittern, der Bercht und der Wilden Frau
Speisen aul Kreuzwege und Feldsteine zu stellen. Myth. 403. 602.
Die Luzerner Sennen pflegen bei ihren Schwingfesten den stirk-
sten Ringer ihrer Partei in Ketten auf den Kampfplatz zu fihren.
Dabei geberdet er sich wie rasend und wilzt sich auf der Erde.
Er tritt erst dann in dic Schranken und entscheidet Sieg oder Nie-
derlage, wenn jeder seiner Kameraden von den Gegnern zweimal
auf den Riicken geworfen ist. Dann ist seine Partei ,unheer¢,
d. h. muss sich aus Erschopfung ergeben. Das Gegentheil von Un-
her ist der Riese Eishere aus dem Thurgau, von dem der Monch
von St. Gallen lib. 2, ¢. 12 sagt, er sei seinem Namen nach schon
ein bedeutender Theil eines furchtbaren Heeres gewesen. Egis-
hére ist terribilis exercitus. — monstrt sind egisen: Hallemer, Denk-
male III, 603a. Einen gleichnamigen Eisheri, miles Iringi, filic
Dietbaldi, verzeichnen die Miinchen-Freisinger Hdss. Pertz, Ar-
chiv 7, 812, Im Liede vom Konig Rother wird der Riese Asprian
gekettet auf den Turnierhof herbeigefithrt. Er focht im Heere
Karls gegen solcherlei Volker, deren Namen selbst wieder zu



30

Riesennamen wurden : Bohmen, Wilzen, Avaren und Wenden. Die
Haslithaler Sage erzihlt vom Riesen Raubold, der sich die Beine
selbst zusammengekettet hatte. Aus Unterwalden heriiberkommend,
erschlug er im Hasli die Ahnfrau der Zwerge, die gute alte Ute,
die des Thales Wohlthiterin gewesen war. Alpenros. 1823, 219.
Im Roman Simplicissimus (edd. A. Keller, pg. 945) erzihlt der
Autor, wie ihn eine Gauklerbande nackt entkleidet, Moos um die
Lenden gehiillt und Ketten an die Hinde gelegt habe, um ihn so
als Wilden Mann um Geld herzuzeigen : Als ich nun meiner Ketten,
daran mich die Mauskopf (Spitzbuben) wie einen Wilden Mann
herumgeschleppt, entledigt etc. Diese Silte vom gekettet einher-
gefithrten Riesen begegnet der andern, Riesenknochen an Ketten
aufzuhiingen. Noch heute starren dem Wanderer hoch iber dem
Portal der 1096 gegrundeten Klosterkirche zu Alpirsbach im
Schwarzwalde ein hornformiger Mammuthzahn und gewaltige Wir-
belknochen, in Kelten cingeschlungen, fremndartig enigegen. Im
Chor einer Kapelle im Ammerthale war ein grosser Thierschidel
an die Mauer gekettet, der fiir den Kopf cines dort erlegten Lind-
wurmes ausgegeben wurde. Uhland in Pfeiffers Germania 1, 306.
Wie in der Stadt Bern der grosse Christoffel und zu Schaffhausen
der grosse Gott einst als Wahrzeichen galt, so war das Weichbild
oder Stadisymbol zu Luzern der Wilde Mann. Er war, theilweise
noch jetzt sichtbar, am Rathhause in sitzender Stellung abgemalt
zum Angedenken an die Riesengebeine, die man 1577 bei dem
Dotfe Reiden unter einem Eichbaum ausgegraben hatte. Ehe Blu-
menbach und Dolomieu nachher den Ausspruch thaten, dass diese
Knochenmassen einem vorweltlichen Riesenthiere angehorten, liess
man zu jenem Gemilde einen Massstab und folgende Reime setzen :

In der Statt Luzern Land da unden
Bey dem Dorff Reyden hat man funden
Schrocklich grosse Menschen Gbein
Under einer Eych auf einem Reyn;
Die Oberkeit derselben Statt
Glehrten Leuhten die zugschickt hat,
Welche nach der Proportion
Geometrisch das Miss han gnon,
Hiermit erscheint unfehlbar gwiiss,
Wann aufrecht gstanden diser Riss,
Sey er gsyn mit der linge glich
Vierzehen mahlen disen Strich.



31
Beschach im 1577 Jahr,
Gott weiss, wie lang er vor da war.
Was man gfunden, mag bhalten werden,
Was iibrig, verbleibt in der Erden.

Im Nachfolgenden wird eine Reihe Wilder Minner aufgezihit,
deren ehemaliger Wohnort, Felsstein oder Grab noch bekannt ist
und die uns durch die ihnen zugeschriebene Gutmiithigkeit belehren,
dass unsere heutigen Vorstellungen iiber die Gemiithsbeschaffenheit
der Riesen unberechtigt und roh sind.

Auf den Glasscheiben ecines Bauernhauses des alten Dorfes
Matten im Badelein bei Interlaken sah Wyss (Reise in’s Berner
Oberl. 1, 358) einen Biiren gemalt, der ein paar Riiben im Giirtel
tragt. Das Volk erzihlte, dies sei einer der Riesen von Iseltwald
gewesen, die das Oberland nach kaiserlichem Aufgebote zum Reichs-
heere zu stellen hatte. Fiir ihre Keulenhiebe in der Schlacht ge-
nossen sie die Vergiinstigung, so oft sie im Sommer ,diirstend*
durch’s Thal giengen, auf den Pflanzplitzen bei Boningen, als auf
Reichshoden, drei Ritben ausziehen zu dirfen, die eine in der
Hand, die zwei andern im Giirtel davonzutragen.

Der Botti im Grauholze bei Bern, wo man noch sein von zwei
Steinsdulen bedecktes altes Grab zeigt, ist in der noch lebhaflen
Erinnerung des dortigen Landvolkes ein zwanzig Fuss langer Riese
gewesen; die Bauern, die ihm am Felde begegneten, reichten ihm
statt der Hand die Pflugsterze, und immer verblieb ihr die Spur
seines gewaltigen Hindedrucks. Als er starb, trug seinc Riesen-
schwester jenen grossen Grabstein in ihrem Fiirtuche herbei. Jahn,
der Kani. Bern antiquarisch, 411. Botti’s Name erinnert an den
Riesensohn Lokis Farbauti.

Im ehemaligen Landchen Gryon, nun gleichnamiges Pfarrdorf
im Waadtlinder Amte Aigle, leble der Wilde Mann Bernard als
Ziegenhirte. Seine Liecbe, die er zur Blanche (Weisse Frau) em-
pfand und die unerwidert blieb, ist in einem eigenen Volksliede
besungen, das durch Bridel (im Schweiz. Museum 17584, 761) auf-
gezeichnet worden. Trauernd lag er bis zu seinem Tode auf einem
Steine und hat diesem die Gestalt seines ganzen Korpers einge-
driickt. Als Blanche dann den Tod dieses urspriinglichen Ritters
von Toggenburg erfihrt, geht sie aus gleichem Liebeskummer in
ein Kloster. Treu wie Riesen, eine spiat noch im Norden iiblich
gewesene Redensart, hat also auch bei uns einmal Geltung gehabt.
Der Stein hiess la pierre du Sauvage und lag beim Dorfe Gryon bis
1850, wo er gesprengt worden. (Escher, Die Schweiz v. 1851, 379.)



32

Ein pierre de Servagios (italien. selvaggio=sauvage) findet sich
beim Dorfe Luc, Yal d’Anniviers, auf dem Wege nach Bella-Tolaz,
westlich vom Borterhorn. Dieser michtige Felsblock tragt auf seiner
obern Fliche zahlreiche kleine Rundschalen eingehauen. Schweiz.
Gesch. Anzeiger 1858, 61.

Die Tschudi (urk. 1256: Hans Schude. VonArx, St Gall.
Gesch. 1, 546) sind nachweisshar um Seckingen, in der ober-
rheinischen Waldstatt, dann im gegeniiberliegenden Frickthal und
im -Glarnerlande altherkommlich. Sie beriihmen sich einer mythi-
schen Abkunft; nur hat ihr gelehrtester Sprosse, der Chronist
Gilg Tschudi, diese Geschlechtssage ebenfalls nicht anders mit-
theilen mogen, als seiner Gewohnheit gemiss mit der filschlichen
Zuthat von angeblichen Parteikimpfen zwischen dem Haus Oester-
reich und den Waldstitten. Der Tschudi, so berichtet er, des
Glarner Landammann Rudolf Tschudi Sohn, war wegen seiner
ausserordentlichen Grisse der lange Riebing genannt und hieng den
osterreichischen Herzogen gegen die Waldstitte an. Deshalb er-
regte ihm sein Schwager, der Urner Hans von Secdorf, welcher
der Teufel genannt war, einen Erbstreit. Der Riebing ficl nun
1316 in Unterschichen ein, der Urner Hans dagegen in Glarus.
Schon hatte Riebing auf diesem Streifzuge alle seine Waffen ver-
schossen und zerhauen, als er einen jungen Tannenbaum aus dem
Boden riss und damit noch neun seiner Feinde hinstreckte. Zum
Angedenken fiihren die Glarner Tschudi einen Tannenbaum mit
rothem Stamm im Wappen mit drei fliegenden Wurzeln und neun
dran hangenden rothen Zapfen.

Der Name Tschud bezeichnet in altrhitischer oder altrumani-
scher Sprache das Schaf; denn der Bergriese ist ein viehweidender
Milchesser und sein Weib eine Wollenspinnerin. Wie sodann Tschud
den Slaven einen Finnen (Barbaren) und Riesen bezeichnete, so
nennt die Snorra-Edda den Sohn des Riesen Thrym den Berg-
finn. Wilder Mann muss also die deutsche Uebersetzung des rhiti-
schen Tschud gewesen sein, und das Geschlecht der Tschudi scheint
sich urspriinglich auf eine geschlechtliche Vermischung der Glarner
oder Urner mit den Riesen bezogen zu haben. Der Name Tschud
in der Bedeutung von Schafhirte klingt ebenso friedfertig, wie die
weiter unten nachfolgenden Sagen von andern Wilden Minnern.
Der Wilde Mann ist daher in’s Wappen und Wahrzeichen der Berg-
stadt Wildemann im Harze genommen worden, die Axt in der
einen Hand, mit der Tanne in der andern, wie ihn einst Kaiser
Heinrich der Vogelsteller hier betroffen haben soll. Alljihrlich am



33

Freischiessen um Johannis tritt er daselbst auf, ganz in Moos ge-
kleidet. Kuhn Nordd. Sagen no. 211. Der Wilde Mann ist ferner
Schildhalter im Wappen Braunschweigs, Mecklenburgs und Preussens;
er kommt als Hausname vor wiederholt um Achen (Wolf, D. S. 188)
um Braunschweig (Prohle, Harzsag. 1, 257); im Wilden Mann zu
Bremgarten ist 1469 Heinrich Bullinger der Historiker und Refor-
mator geboren. Aarg. Beitr. 94. Gleichwie Norwegische Geschlechter
ihre Genealogie an den Riesen Forniot und dessen Schne ankniipfen,
so glauben auch die , Starken“ unter den Zillerthalern einer Sippe
zu entstammen, die aus dem Liebesverhiltniss eines Bergriesen mit
irgend einer hiibschen Almerin entsprang. Bauern und Riesen leben
hiiuslich zusammen. Der Wilde Mann und der Geissler in Biinden
werden Ziegenhirten in der Gemeinde Klosters, die Fengga wird
Dienstmagd im Vorarlberger Bauernhofe. Aarg. Sag. 1, no. 228,
Bauern und Riesen tauschen schliesslich ihre Namen aus; dies er-
weist sich an folgenden schweizer. Geschlechtsnamen: Riel, Egg
und Eggen (Frickthal, Laufenburger Rheinstrecke), Hun (Kulmer-
thal), Hum (Dorf Entfelden), Hani (Ziirichsee), Durst (Bezirk Ba-
den), Troll (Winterthur), Troller (Solothurner Giu), Geysser (Ober-
aargau). Der Bergname Hundsbuck, Hundsriick, die First eines
Lingenberges bei Baden, gleicht genau dem Gebirgsnamen Hunds-
ruck, beides stammt aus Hun. Die Reihe von Heidengribern, die
man eine halbe Stunde von der Stadt Solothurn am Aarufer unter-
sucht hat, nennt sich wechselnd Hunnenberg, Hungerberg, Hoh-
berg, Hiinenberg. Ziirch. Antiquar. Mittheil. IIl. Der Feldname
Hithnengriber findet sich bereits im Giintersthaler Zinsrodel v.
J. 1344; H. Schreiber vertraute diesem urkundlichen Namen und
entdeckte an Ort und Stelle gallische Grabstitten. Mone, Bad.
Urgesch. 1, 218. Der Hiihnerstein, ein Felsstiick von ziemlicher
Grosse inmitten Weges zwischen Bremgarten und Wohlen an der
Strasse liegend, wird in seiner Benennung durch die wortdeutende
Angabe erklirt, die Hiihnertriger hitten hier zu ruhen und ihren
Tragkorb abzustellen gepflegt. Gerade so erzihlt Herrlein, Spess—
hartssag. 179, von einem Felssteine zwischen Hasloch und Faul-
bach: Hier habe Frau Hulle ausgeruht, wenn sie auf dem Garn-
verkauf war, und wo ihre Kotze (Tragkorb) mit den Fiissen auf-
stand, sind die Locher davon noch jetzt im Stein zu sehen. Hier
rubt eine Himmelsgottin Huld, dorten ein Erdriese am Felsen aus
und driicken ihm ihre Spur ein. Hiihnerhubel ist der Name eines
gallischen Hiinengrabes bei Rixheim im Elsass, das von A. Stober,
Miihlhausen 1839, in einer besondern Monographie beschrieben ist.
Argovia, IIL 3



34

Der Hiinerweg zu Ingelheim, urkundl. 1385 wird von Mone, Ober-
rhein. Ztschr. 5, 490 mit via Hunorum erklirt. Die niederdeutschen
Hiinkenberge, verderbt aus Hithnerberg, dieses aus Hiinen, deuten
gewohnlich auf einen Ort mit Grabstitten. Weinhold, Heidnische
Todtenbestattung 1, 23. 24. Noch vergroberter spricht Grohmanns
Bohmisch. Sagenb. 1, 74; es giebt dem Sturmgott Wuotan, des-
sen Gefolge aus den Seelen der im Sturm der Schlacht gefal-
lenen Helden bestand, ein Wuetisheer Verdammter bei, das in Ge-
stalt von glithenden Hithnern (feurigen Hiinen) iber die Waldgipfel
wegfihrt. Eine Glucke mit einem Haufen glithender Hithner lauft
des Nachts zwischen Andershausen und Kluventhal; man hilt sie
fir verwiinschte Menschen. Miiller-Schambach, Ndsichs. Sag. pg. 187.
Hiinenbetten sind in den Wesergegenden die Riesengriber ge-
nannt, Bett gilt dorten von Grab. Der Pfeilschuss des Edeln von
Hiinenberg, dessen Burg bei Cham am Zugersee liegl, fiihrt be-
kanntlich zu dem Siege der Schweizer am Morgarten. Dieser
Schuss war den Chronisten wegen seiner mirchenhaften Schuss-
weite stets auffallend gewesen; nun mag er, wie ja der Name des
Burgherrn selbst, sich aus dem Volksnamen Hun erkliren, der
wie spaterhin der Name Unger, zu Riesenbenennungen gedient:
und mythische Bedeutung angenommen hat. Lassen wir uns durch
den Ungar Arnold Jpolyj berichten, wie in seinem hunischen Vater-
lande die Steindenkmiler aussehen, die man bei uns Hithnerstein
und Hiinenberg nennt, so findet sich, dass sie den unsrigen an
Gestalt, Aufstellung und Namen dhnlich, oft sogar sich gleich sind
und direct auf Attila’s Hunnen fiithren. Er berichtet Ausfihrliches
hieriiber in der Ztschr. f. Myth. 2, 259; hier beschrankt uns unser
Raum auf eine blosse Einzelnheit.

Zwischen den Siebenbiirgischen Ortschaften Udvarhelyszek und
Erdovidek im Lande der Szekler erstreckt sich der Rikawald, durch-
flossen .vom gleichnamigen Rikabach. An dessen Ufer und vom
Wasser im Halbkreise umgiirtet, stehen, etliche Klafter lang, mehrere
Steine aufrecht, eine Art Hiitte bildend, die wurSpriinglich durch
einen grossen Fels iberdacht waren, den i. J. 1820 der Blitz ent-
zweigerissen und gestiirzt hat. VYon diesem Steinmale der Vor-
zeit erzihlte schon die sogenannte heidnische Szekler-Chronik, wie
auch heute noch das dortige Volk, hier sei Rekas Grab, des Hun-
nenkonig Attila’s Frau. Die Sage behauptet, der Fels sei von
Menschenhand aufgestellt. Denn da die geliebte Reka gestorben
und Alles uneinig war, wohin man die theuern Reste wiirdig genug
begraben sollte, wilzte man endlich den grossen Felsen vor ihrem



35

Konigsschlosse bergab, dass er an den Rand des Flusses rollte
und iber ihr Grab gestelll werden konnte. Von Hirtenknaben
sollen hier thalergrosse Ridchenmiinzen gefunden, von einem Bild-
schnitzer Maté soll ein so grosser Schatz aufgegraben worden sein,
dass ihm tber dem Wegschaffen der Last sein Schimmel drauf
gieng. Damit ist er der Stifter des nun beriilhmten und ausge-
breiteten Szeklergeschlechtes der Maté geworden.

Das Geschlecht der Geysser im Oberaargau findet sich mit sei-
nem Namen wieder in dem der nordischen und oberdeutschen Berg-
und Sturmriesen: Gusir und Geysa, der Bliaser und Stirmer (Wein-
hold, Die Riesen 44), Geisser: der Wilde Mann beim Wintersturm
im Jura, und das Seegespenst am Glarner Oberblegi-Sce (Natur-
mythen 42. 148). Auch dieses Appellativ, ableitend von giessen,
ergiessen, fithrt auf den goth. Stammnamen Gduls, ags. Gedt,
ahd. Koz zuriick, der ausgegossene Geist, der Gotterschaffne, und
ist episch verwendet worden zu dem Heroengeschlechte der Geaten
in ags. Gedichte Beovulf.

Das im Glarnerlande zahlreiche Geschlecht der Elmer stammt
aus dem Elmthale, gleichwie das vom heil. Sachsenapostel Liudger
gegriindete Helmstidt seinen Namen vom Elmgebirge auf der Liine-
burgerhaide hat. (Rettberg, Kirch.-Gesch. 2, 482.) Yon Elm und
Ilm, den mundartlichen Namen des Ulmenbaumes, leiten diese Orts-
namen deshalb nicht ab, weil jenen beiden Landstrecken dic Ulme
fremd bleibt. Daniel Elmer nennt man aber im Glarnerlande sol-
cherlei kahle Felszacken, deren Contur an eine Menschengestalt
erinnert. Alben und Almis ist die Kalkerde genannt, die zwischen
Miinchen und Erding vier Quadraimeilen weit die Torfmoore durch-
zieht. Elm bezeichnet schweizerisch die lohgelbe Farbe (Stal-
der 1, 94) und eine weissfarbige Taubenart (Tobler 166). Auch
hier bleibt elb die Wortform. Elwes ist fulvus, Graff, Diutisca 2, 236 b.
Der Elb aber ist der Wald- und Berggeist, das Erdminnchen.
Elbelstein und Elbelskanzel sind Namen im Unstruth- und Werra-
thale, auf denen der dortige Wilde Jiger Elbel sein Wesen treibt.
Bechstein, D. Sagb. no. 450. Der Elbst ist ein Wassergeist im kleinen
See am Seelisberg in der Nihe des Dorfes Treib am Vierwald-
stilter; auf dem Seeboden sah man sonst ganz deutlich eine Heerde
Schweine, die sich auf den Riicken legten und dann das Aussehen
frisch abgezogener Kalbshiute annahmen. Cysat, Beschreib. des
Vierwaldstatter Sees, pg. 429. Diese widerwirtig lautende Be-
hauptung erinnert gleichwohl an die altromische Ménnerpuppe des
Mamors, die bei der Friihlingsfeier der Mamertinen, dicht einge-

-



36

hilllt in Felle, durch die Stadt geschleppt, mit Stangen gehauen
und iber die Briicke in die Tiber gestirzt wurde. Der Name
Elb bezeichnet im Entlebuch den Betrunkenen, Albersterz und Elpen-
trotsch bezgichnet den Dummkopf. Elggermann nennt man am
Schweizerrhein 'die Mannchen aus Backwerk, zugleich einen un-
rithrig dasitzenden, dummstarrenden Menschen, einen Teigklotz.
Kirchhofer, Schweiz. Sprichw. no. 56. In Glarus ist der Ellger
(contrah. aus Elmiger) der Name eines Felsengesichtes am Wiggis-
gebirge, Elgis heisst jener sonnige Kalkfelsen nordlich vom Orte
Glarus ,zu welchem alljahrlich, sobald die Friihlingssonne dorten
zuerst den Schnee wegschmilzt, die Kinder wallfahrten.“ Heer-
Blumer, Kant. Glarus, 601. Halt man nun den Namen des Adels-
geschlechtes von Elbenstein (Myth. 1217) zusammen mit dem
Glarnergeschlechte der Elmer, und dem Thurgauergeschlechle der
Elgger (die man dorten angeblich von Schloss Elgg abstammen
lasst), so ergiebt sich abermals der Fall, wie einzelne Sippschaften
ihren Stammbaum und Namen auf die Geister des Gebirgs zuriick-
gefiihrt haben. Die Genesis 6, 4 besagt dasselbe: Es waren auch
zu den Zeiten Tyrannen (gigantes, hat die Vulgata richtiger) auf
Erden; denn da die Kinder Gottes die Tochter der Menschen be-
schliefen und ihnen Kinder zeugeten, wurden daraus Gewaltige in

der Welt und beriihmte Leute. Ich fiige dem zum Schlusse noch
~ zwei neuere Beispiele hinzu. Beim Dorfe Grenchen und im be-
nachbarten solothurnischen Jura wird der im Sturm einherziehend
gedachte Wilde Jiger der Schwed genannt. Mit einem Zwilch-
sack auf der Achsel kommt er den Berg herauf und schiittelt ihn aus,
dass lauter griine hornblasende Jiger herausfallen. Die Schweiz,
Hlustr. Ztg., 1862, no. 12. Vom griinen Schwedenross ist eine
dhnliche Sturmsage mitgetheilt: Aarg. Sag. 2, no. 512. Die
Sturmgeister, die der Jura Schweden nennt, heisst der Berner
Aelpler Friesen. Im Grindelwaldthale gelten die Fohnstiirme, die
im Frithjahr den Schnee von den Voralpen wegschmelzen, gleich-
falls als eine Schaar Wilder Jiger, und heissen die Westfriesen.
Das Volk im Oberhasli- und Simmenthal meint, es sei selber urspriing-
lich aus Schweden und Friesland eingewandert. Dies ist jedoch nur
ein Sprachmissverstindniss, entsprungen nicht im Volke, sondern .
bei schlinm etymologisirenden Berner - Dorfpfarrern. Sprachlich
»friset® d. h. offnet der West- und Fohnwind die Bewisserungs-
griben der Felder, gleichwie der Nordwind die Kornsaat ,frisst“.
Der Oberlénder Frieser ist der Griber von Profession. Stalder 1, 399.
Fir unsgrn Zweck aber ergiebt sich, dass man auch hier einen



37

iltern Volksnamen mit dem eines Lufiriesen in traditionell ge-
wordenen Zusammenhang gebracht hat.

Domilin, Essel und Diirst. Durch die kirchlichgelehrte Fir-
bung der Pilatuslegende sind die urspriinglichen Volkssagen vom
Pilatusberge in sehr frither Zeit schon verwirrt und unkenntlich
gemacht worden. Die élteste Oberdeutsche Chronik, edd. Gries-
haber 1850, nennt pg. 16 den Pilatusherg noch mit rhitischem Namen
Frakmunt, beruft sich aber schon als auf etwas Landldufiges darauf,
dass droben des Pont. Pilatus Grab sei: wnd wil man, er (Pilatus)
lige uf Fragmuonde bi Lulzerne. Gleichwohl bleibt die urspriing-
liche Heiligung des Pilatusberges etwas unbestreithares und wird
vom 13. Jahrhundert an bis in’s sechszehnte durch eine fortlaufende
Reihe geschichtlicher Angaben verbiirgt; der Berg erscheint als in
den Geisterbann gelegt, erst vom Volksglauben, spiter von der
Obrigkeit, Niemand sollte ihn ohne eingeholte Erlaubniss besteigen,
Zuwiderhandelnde wurden mit Gefingniss bestraft. Im Jahr 1518
mussten der in Luzern sich aufhaltende Herzog Ulrich von Wiirt-
temberg und der St. Galler Birgermeister Joachim Vadian, dann
im J. 1555 der Naturforscher Konrad Gessner von Ziirich, 1580
der Basler Arzt und Anatom Felix Platter die besondere Erlaub-
niss bei der Regierung einholen, um den Berg besuchen zu diirfen.
Leider haben uns auch diese bevorzugten Reisenden alle in ihren
Berichten nur die Trimmer der Kirchenlegende wiedererziihit,
dic sie hier ihrem eigenen Verstande widersprechend vorfanden,
alles iibrige aber, was sie sonst auf dem Berge gehort oder
gesehen haben mochten, bleibt uns von ihnen verschwiegen. Und
doch nur dieses Besondere allein wiirde uns heute den Grund des
Schreckens und der heiligen Scheu einsehen lassen, womit dieses
Gebirge so lange umgeben war; jetzt vermogen wir aus bloss ein-
zelnen letzten Bruchsticken der Ueberlieferung auf das Ganze
zuriickzuschliessen. Unserm bisherigen Verfahren gemiss ziehen
wir einige besondere Gipfel und Felsen des Berges nach ihren Namen
und Eigenthiimlichkeiten hier in Betrachtung. Nahe bei der Briin-
delenalp liegt in der senkrechten Fluhwand, der steilsten Kluft, die
iber das Widderfeld zum Berggrat hinauffilhrt, die Hohle Tomi-
lisloch. Tume und Dummlin ist sie schon bei Chappeller, hist. mont
Pilati 1767, 178 genannt. Das ahd. twoma judicium, témaheit ma-
jestas, fihrt auf die Eigennamen Tuomhilt, Tuomrich, Tuomgér,
Tuompirc, Tuompurc (mons majestatis). Wollte man diese Etymo-
logie zu kiihn finden, so laige dem von Chappeller gemeldeten Na-
men Dummlin eine andere Ableitung fiir unsern Zweck ebenso



38

nahe. Der Bergriese heisst in der deutschen Sprache der Dumme,
nicht weil er zuniachst schwachkopfig ist, sondern weil er dimmerig,
dumpf und gewitterfinster in die Landschaft hereinblickt; #hnlich
spricht man vom dummen Teufel. Der Dimmerfohn schleiert die
Gegend ein durch Dunst und Hohenrauch, diffiges, diippes Wetter
ist dumpfes, schwiiles. Grimm, Myth. 495 gewiihrt auch einen ahd.
Segensspruch aus dem XI. Jahrh., der heidnisch gedacht und kirch-
lich gefasst an einen Bergriesen gerichtet ist, damit man von
Wunden genese. Der Riese heisst hier der Dumme (hebes) in
dem Sinne des Wortes, dass er sammt seinem Sohne stumm und
schlaftrunken auf dem Saum des Berges liegt:

Tumbo saz in berke

mit tumbemo kinde in arme.

tumb hiez der berc,

tumb hiez daz kint,

der heilege tumbo

versegene tisa wunda!

Der Weg von Darscheid nach Schonbach (Kreis Daun) fiithrt
iber den Sommersberg, dessen Kuppe die Tommen heisst. Unten
ist der Steig durch den Geisterspuk einer den Leuten aufhuckeln-
den Frau beriichtigt; oben rasselt, schreit und pfeift das Tommer-
minnchen und rollt sich den Fuhrwerken als Klotz in den Weg.
Die drei Tommen bei Lonnig, an der Strasse nach Koblenz, drei
von allen Seiten sichtbare Hiigel, sind von drei Frauen schiirzen-
weise zusammengetragen worden. Ein weiterer Tomberg bei Rhein-
bach hat eine Hohle, in der ein birtiger Greis am Tische sitzt mit
einer darauf liegenden goldnen (Wiinschel-) Ruthe. Schmitz, Eif-
lersag. 2, pg. 9. 24. 69. 57. Der schwedische Tomtegubbe und
Tomtekarl bezeichnet den Alten im Gehofte, altn. #ft, schwed.
tomt, area, domus vacua. Myth. 468. Mit diesemR iesennamen To-
milin hat nun spéter die kirchliche Gelehrsamkeit zu Luzern einen
hl. Dominicus verschwistert und man nennt seitdem jenes Tomi-
linsloch die- Dominikhohle. In ihr ist der versteinerte Pilatus an
einem steinernen Tische zu sehen. Es steht nimlich an ihrem
Eingange ein acht Fuss hoher Fels, mit #usserst weissem Kalk
iiberkrustet, in Form eines aufrechtstehenden, gewandeten Man-
nes; an der Stelle seines Hauptes liegt ein gleichweisser beweg-
licher Felsblock, hinter ihm ein solcher in Form eines Tisches, an
den sich die Figur anzulehnen scheint. Diese eben gemachte Be-
schreibung riihrt von einem Tiroler Maure/rgesellen her, der im
Jahr 1814 vor Hunderten von Zuschauern in diese senkrechie Tiefe



39

von 306 Fuss sich hinabliess und so die Hohle bestieg. Abgebildet
ist nunmehr dieser Bildstein nach einer vom Ziircher Idyllendichter
Mart. Usteri ({ 1827) gemachten Zeichnung in den Ziirch. Antiqu.
Mittheil. von 1859, Heft 23. Die Pilatus-Sennen nennen ibrigens
diese vermeintliche Bildsiule des hl. Dominik auch ,unsern St. Cor-
nell“ (Escher, Die Schweiz von 1851, 74) und pflegen ihn als
Schutzpatron anzurufen. Was es aber mit dieser kirchlichen An-
rufung des angeblichen Heiligen urspriinglich auf sich habe, dies
erweist sich aus einem nun folgenden und hier zum ersten Male
hervorgehobenen Umstande.

Es behaupten nimlich die Anwohner des Pilatus im Unterwaldner
Lande, diese Hohle lasse so weit im Innern vordringen, dass man
darinnen die Glocken der auf der entgegengesetzien Seite des
Berges auf Briinnlenalp weidenden Kiihe ‘horen kionne (Chappeller,
hist. Pilat. 178), und dorten in dieser Tiefe, heisst es, halten die
drei Tellen ihren Zauberschlaf. Eine Sage hieriiber, freilich jour-
nalistisch aufgefirbt, enthilt die Zeitschrit Wanderer in der
Schweiz, Jahrg. 8§, 1841; es lasst sich daraus Folgendes ent-
nehmen: Der Riese Dominik pflegte von seiner Hohle aus iiber
die Sicherheit des Landes zu wachen und rief, so oft ein Feind
den Grenzen sich nahte, das Volk zum Kampfe auf. Nur einmal
war er eingeschlafen. Als er wieder erwachte, erblickte er unten
zu seinem Schmerz den Biirgerkrieg und erstarrte daritber zu
Stein. Doch todt ist er nicht, er wird wiéder erwachen, wohl
aber erst am Ende der Tage. — Es ist Brauch, das beriihmte Echo
auf Briindelenalp zu wecken, indem man den Namen Dominik zur
Hohle hinaufruft. Der Stein antwortet; langsam und gedehnt giebt
ein michtiges Echo das ausgerufene Wort zuriick. Wer aber, be-
haupten die Sennen, dem Dominik einen andern Namen zurufe,
der miisse zuverlissig noch selbiges Jahr sterben. Ziirch. Neu-
jahrsbl. der Musikgesellsch. 1818, S. 2.

Ueber das Ergebniss dieser selbstredenden Sage darf man hier
sich um so kiirzer fassen. In den Berghohlen wohnten die ersten
Menschen, hier beslatteten sie ihre Todten auch zur Grabesruhe.
Die Stammviter des Volkes, die Fiirsten und Helden der Vorzeit
gehen daher in den Berg, liegen, sitzen, schlafen im Berge. Tod
und Leben wohnt so vereint im Berge; in Joh. Ackermanns Ge-
sprich mit dem Tode wird auch dieser angerufen : Her Tot, Haupt-
man vom Berge! Wackernagel, Altd. Lesb. 1139, Vers 18. Die
Sagen von dem im Berge schlafenden Lieblingshelden des Volkes
weisen auf die Zeiten des Grabalters und der Higelbestaltung zu-



40

riick, die dem Brennalter vorausgiengen. ,Erst als man begann,
die Leichen dem Feuer zu iibergeben, im Rauch gen Himmel zu
schicken, mag man sich gewohnt haben, die Gotter und ihre Ge-
nossen als ilber den Wolken wohnend zu denken.* Simrock,
Myth. 867. Den éltesten Germanen wohnten daher die Gotter noch
in den Bergen, erst spiter auf deren Gipfel. Lisst daher ein ger-
manischer Volksstamm seinen Begriinder im Berge begraben sein,
so lag eine Vermischung des Stammvaters, der selber wieder einen
Gott zum Vater hat, mit dem Gotte ganz nahe, der gleichfalls im
Berge thronte. Gott Mannus ist bei Tacitus der Sohn der Erde.
Jeder einzelne Stamm hat so seinen eigenen Gotterberg, sein
eigenes Schlachtfeld, auf das der schlafende Gott heraustreten wird
zum Siege und zum endlichen Weltfrieden. Fiir den Oberpfilzer
ist jener Gottersitz das Fichielgebirg, fiir den Altbaiern der Unters-
berg. Schonwerth, Oberpf. Sag. 3, 351. Fir den Mitteldeutschen
ist es der Kyffhduser, fir den Schweizer der Axenberg mit den
drei schlafenden Tellen, und hier der Pilatus. So hat auch der
Riese Toll, der auf der Insel Oesel im Tollist begraben liegt, vor
seinem Tode verordnet, dass man ihn zur Hilfe aufrufen solle,
wenn ein Feind in’s Land komme. Kruse, Urgesch. des ehstni-
schen Volksstammes 186.

Wir iibergehen alle in der Pilatussage selbst enthalitenen wei-
tern Einzelnheiten, so ernstlich sie unsern Zweck auch unter-
stiitzen. Der geheiligle See, der darinnen versenkt liegende und
alljahrlich am Charfreitage wieder aufsteigende Seegeist, der Tiirst,
der auf jenem Berge jagt, der feurige Drache, der ihn gleichfalls
mitbewohnt, der prophetische Zeitbrunnen, die Schaar von Zwergen
und Erdménnchen, Alles dies kann anderwirts nachgelesen werden.
Unsere Aufgabe hat den Berg als einen von Riesen bewohnten und
dem Steinzeitalier angehorenden nachzuweisen. Hierin unterstiitzen
uns besonders seine beiden Punkte: der Essel und der Gnappsiein.

Der Gnappstein lag ehedem auf der Oberalp des obern Pilatus;
er war 6 Fuss hoch und lang und ruhte, von seinem Muttergestein
abgelost, auf seinem Miltelpunkte der Art im Gleichgewichte, dass
Jeder, sich dariiber hinlegend und sich schaukelnd, ihn ohne Miihe
bewegen konnte. Helvet. Almanach vom J. 1804, 101. Er senkte
sich, wenn man ihn von der einen Seite bestieg, und neigte sich,
wenn man auf’s andere Ende hiniiberschritt, in seine vorige Lage
zuriick. Bei einem Bergsturz ist er in neuerer Zeit zu Grunde ge-
gangen (Meyer-Knonau, Schweiz. Erdkunde 1, 284). Der Stein
hatte seit alter Zeit schon die Aufmerksamkeit der Gelehrten er-



41

regt gehabt. Der Naturforscher Gessner fand ao. 1555 an ihm eine
Inschrift, die er fir keltisch hielt, und hieb daneben seinen Namen
ein. Cappeller (hist. mont. Pilati 1767, 20) fand die alte Inschrift
verschwunden bis auf ein Zeichen, das einer schief auf dem Kopfe
liegenden Glocke glich. Daneben aber waren schon Jahreszahlen
von 1518 (da der Wiirttemberger Herzog Ulrich den Berg bestieg)
bis 1603 mit den Namen verschiedener Besucher eingehauen, wor-
unter eben jener Herzog Hudalricus. Besonders hervorhebens-
werth ist, dass der Stein, als ihn der Geishirte vor Cappellers
Augen in Bewegung setzte, zugleich weithin tonte: lapidem colli-
sione late exaudiendum sonum edentem concussit. Sicher also ist,
dass der Stein mit unter jene vielbesprochenen Felsen gehort hat,
die man keltisch Dolmen, Mennhir, Mairen, Matronen, pierres
mouvantes nennt, an die sich die Feenverehrung und der Hexen-
glaube ankniipft, und welche zu deutsch nicht minder vielnamig
Steinmannli, Lottelfelsen, Wagsteine, Gnappsteine heissen; gnap-
pen ist wanken.

Der andecre noch hervorzuhebende Punkt ist der Name der
obersten Pilatusspitze. Sie heisst Essel, aber von Fremden und in
Touristenschriften Esel gesprochen und geschrieben. Derselbe Name
begegnet noch anderwirts. Aargauische Localnamen sind Etzel-
graben, Ettenbithl (Hiigel bei Kirchleerau), Ettelwald (bei Schnei-
singen). Heinrich Ezil besitzt den Hof zu Scherz 1273. Aarg.
Beitr. 586. Des Riesen Name ist ahd. ezal, edax. Im zerstorten
Weissenstein bei Werda, unweit Marburg, hauste ein Riese Na-
mens Essel, und die Wiese an der Stelle, wo der Riese beim
Untergang der Burg die goldene Thiir derselben in die Lahn ver-
senkte, heisst noch jetzt der Esselswerd. Myth. 1218. Essen und
Essel sind Dorfer im Osnabriickischen und Hoya. Pott, Personen-
namen 482. Wer Riesengrosse hat und Riesenkraft verbraucht,
hat ebenso grossen Hunger und Durst. Die Essgier der Riesen
liegt in ihrem Namen, das Mirchen stellt sie daher stets menschen-
fresserisch dar, und auch dieses Pridicat hat sich zum Namen jenes
Ziircher Biirgergeschlechtes der Manezze umgestaltet, die man seit
dem 14. Jahrhundert urkundlich kennt. Das alts. etan, ags. eolon,
altn. sotun, ahd. ezal heisst edax. Burkard Waldis in seinem Eso-
pus L. 47, 6 nennt den Fresser einen etzler. Der Riesen wein~
gieriger Durst lebt ebenso in hoch~ und niederdeutschen Mund-
arten fort; engl. thurst, ags. thyrs, in Zingerle’s Tirol. Sagen der
Bergriese Thyrsch, mhd. wechselnd tirse, diirsch und tirste. Myth.
486 —489. Die Aarg. Sagen kennen beide Namen: die Etel-



42

mutter no. 49, und zugleich den Diirst und sein durstig Heer
pg. 177. 390. In den Naturmythen (vgl. dorten das Register)
ist von Letzterm noch weiter berichtet. Die scheinbar nieder-
deutsche Namensform Etelmutter, stalt einer zu vermuthenden ober-
deutschen Ezzelmuiter, ist kein Widerspruch und findet sich wie-
der in Ettig (hungrig), fressiger Ettiker (appetitus caninus). Stal-
der 1, 117,

Damit wire der urspriingliche Name des Pilatusberges in sei-
ner deutschen Namensform wiedergefunden. Auf seinem Berggrat
wohnt der Riese Ezzel, der sodlvgayog und edax. An seinem
periodisch laufenden Quell des Durstbrunnens trinkt der trunkene
Sturmriese Tiirst, bibax, beide als die Verdoppelung eines und
desselben leiblichen Bediirfnisses, der Menschenbilte um das tig-
liche Brot. Von ihnen hatte hier die Vorzeit die Erfiillung aller
Wiinsche erhofft, ihnen war das Steinorakel des tonenden und
bebenden Gnappsteines aufgerichtet. Warum aber der Glaube und
der Menschenverstand der Vorzeit sich so lange zu diesen Vor-
stellungen gestimmt und befihigt fithlen konnte, dies wird sich
ergeben aus dem nun folgenden Abschniite vom Meteor- und
Regenstein.

Zweiter Abschnitt.
II. Glaubensiiberreste aus der Steinzeift.

Der Meteorstein und Strahlstein.

Durchsichtig erscheint die Luft so rein

Und trigt im Busen Stahl und Stein;
Entziindet werden sie sich begegnen,

Da wird’'s Metall und Steine regnen, Githe,

Das ganze Alterthum besitzt den Steincultus und hat ihn gleicher
Massen auf die himmlische Abkunft der Steine gegriindet. Der vom
Himmel stiirzende Meteorstein, der im Gewitter scheinbar nieder-
fahrende Donnerkeil, diese beiden weithin augenfilligen und iiber-
wiiltigenden Naturerscheinungen forderten des Menschen Nachdenken
am ersten heraus, und er nennt sie beide nach ihrer sinnlichen Er-
scheinungsweise iibereinstimmend in allen Sprachen Kugel und Keil.
Der Name Kugel gilt dem Meteor. Jene kleinen Weltkorper, welche
in ungezihlten Massen den Weltraum durchfliegen, werden, in un-
sere Atlmosphire gerathend, nach allen Seiten durch Anziehung
zerstort, entziinden sich durch Reibung, erscheinen als Feuer-
kugeln, die man deshalb auch am Tage sieht, zerplatzen und stiirzen



43

knallend herab, dem Aug’ und Ohre des Menschen zum Schrecken
und Staunen. Die Januarstirme dieses Jahres 1863, die in ihrer
furchtbaren Wuth von den Alpen bis zur Ostsee beobachtet wer-
den konnten, waren besonders reich an solcherlei iiberraschenden
Meteoren. Wihrend man damals z. B. in Miinchen bei nachtlichem
Donner und Blitz das Elmsfeuer an dem gothischen Bau der Auer-
kirche in spitzig leckenden Zungen auflodern sah, berichtete man
gleichzeitig von jenmem 20. Januar Folgendes aus Schwerin : Ueber
allen Slidten Mecklenburgs entluden sich die Blitze mit plétzlichem
Knallen, die ganze Atmosphiire schien mit einem electrischen Flui-
dum iiberfiillt, ,an den Spitzen der Windmiihlenfliigel erblickte man
kugelformige, leuchtende Korper, die unter starkem Knallen plotz-
lich zersprangen und das Gebiude in Brand steckien.“ Allg. Augsb.
Ztg. 1863, no. 31. Aus ‘solcherlei Erscheinungen nun miissen wir
uns erst die volle Naturwahrheit wieder begreiflich machen, die in
den alten Gewitter— und Riesensagen ausgesprochen liegt. Das-
selbe eben beschriebene Phinomen wird als Solothurner Gebirgs-
sage erzidhlt in den Naturmythen, pg. 58.: Drei Riesenbriider
kegeln. Die Riesen auf dem Weissenstein in Oberhessen besassen
gemeinsam einen Backofen, der mitten im Felde lag, und zum
Zeichen, dass einer Holz zum Heizen herbeitragen solle, warfen
sie sich gegenseilig Steine zu. Als Zwei, zu gleicher Zeit warfen,
fuhren die Steine in der Luft zusammen; nun liegen sie im Felde
bei Michelbach, auf jedem eine grosse Hand eingedriickt. Die
Hiinen des Bruns- und Wiltberges zwischen Godelheim und Ame-
lunxen warfen sich grosse Kugeln als Spielbille zu. Die Wilden
Ménner im Gasteiner Thale wohnten in einer unzuginglichen Hohle
der Klamm, vor welcher Apfelbiume standen; mit den Aepfeln
warfen sie scherzhaft nach den vorbeiziehenden Wanderern hinab.
Myth. 510. 520. In der Oberpfalz (Schonwerth, Sag.2, 263) heisst
es: Als das Himmelsgewolbe noch ohne Sterne war, warfen die
Riesen mit Kugeln hinein und durchlocherten es; nun sieht man
durch diese Locher das Licht des innern Himmels. Alle diese
Sagenziige spiegeln den Inhalt einer eddischen Mythe ab, in der
die Fahrt erzihlt ist, welche der Gewittergott Thorr nach Jottun-
heim zum Besuche des Riesen Geirrod macht. Letzterer empfingt
jenen auf dem Hochsilze in einer Halle, in der nach gewohnlicher
Sitte die Gastfeuer brannten. Daraus ward ein glithender Eisen-
keil genommen, mit dem der Wirth seinem Gaste ein Wettspiel
anbot. Geirrod warf zuerst, und Thorr mit seinen Eisenhand-
schuhen fieng den Keil auf. Er schleuderte ihn zuriick, vergeblich



44°

barg sich der Riese hinter einer Eisensiule, der Wurf drang hin-
durch, durchbohrte seinen Leib und flog noch durch die Hauswand
in die Erde hinaus. Hiebei fillt, sagt Weinhold (Die Riesen 49)
auf die Steinkeile ein mythischer Schimmer, sie sind das Bild des
Blitzes, und wenn der norwegische Bauer zwei Gewiller am Ge-
birge gegen einander slossen sah, erinnerte er sich des Kampfes
zwischen Thorr und Geirréd. Die zertrimmert niedergehende
Meteorkugel wird gedacht als Steinkeil, als glithender Eisenkeil,
als Kugel und Kegelkugel. Das Geprassel eines in der Nihe ein~
schlagenden Wetters gleicht dem Rasseln eines Haufens herab-
stirzender Steine. Es entsteht die Vorstellung von kolossalen
Blocken, mit denen im Himmel agirt werde, wie die ,,rollenden
Felsstiicke“* in den Kimpfen der Titanen auch schon bei Hesiod
eine Hauptrolle spielen. Schwartz, Urspr. d. Mythol. 86. Der
Dithmarsche sagt vom rollenden, krachenden Donnerwelter, die
Engel werfen mit Steinen, die Engel kegeln (Millenhoff, Schlesw.-
Holst. Sag. pg. 358). Der Schwabe meint, dieses Kegeln beim
Donnern geschehe mit Steinen, die, wenn sie an ein Loch kom-
men, herunterstirzen und auf Erden irgendwo einschlagen; man
furchtet deshalb nicht sowohl den Blitz, als vielmehr den Streich,
wiec man den Donner nennt. Meier, Schwib. Sag. pg. 259. In
Konrad von Megenbergs Buch der Natur (Augsburg bei Schon-
sperger 1499) wird gegen diese Meinung geeifert. Blatt E 4 f.:
man vindet leitt, dye wdnen das der doner ein stain sey, darumb
das offt ein stain herab wvellt mit dem doner in grossem wetter. das
¢st nichi war. wan wire der doner ein stain, so machel er wun-
den den leiitten vnd den tieren, die er schlecht, als ander vallent
stain thuond. das geschicht aber nicht. In den Niederlanden gilt
der Fluch: by gods heilige steenen! by de godsige steenen! Woll,
Beitr. 1, 67. Aargauische Yolksrede sagt vom Rollen des Donners:
Sie fiieret Stei d’obe, sie ladet Stei ab, es chroset (ein Wagenrad
fahrt knirschend und zermalmend — engl. crushing — iber grob-
korniges Kies), der Tifel muess Stei schleppe. Letztere Phrase
erinnert direct an den im Hades zur Stirafe steinwilzenden Sisy-
phus mit dem ,entrollenden tiickischen Marmor“. Allgemein ver-
breitet ist dic Redensart: Die Engel kegeln, Petrus kegelt; auch
sie stammt keineswegs aus einem groblichen Uebermuth des Yolks-
humors, vielmehr erinnert eine raketenartig aus einander stiehende
Blitzgarbe wirklich an ein rings im Kreise zugleich umstiirzendes
Kegelspiel, in das die rollende Kugel hineinschmettert.

In andern Gegenden Deutschlands sieht man die in Heiden-



45

gribern gefundénen Steinhimmer und Kelte als ein Prodnkt des
Blitzstrahles an, und statt zu schwiren: dass dich der Blitz! spricht
man, dass dich der Hammer schlage! Der westfilische Bauer er-
blickt in einem solchen auf der Hutung gefundenen Donnerkeil den
Hammer Gottes, mit welchem der Herr seine Blitznigel in den
Erdboden schligt. Der Hammer ist aber das eddische Attribut
Thorrs, ahd. hamer bedeutet harter Stein. Thdrrs Zeichen ist das
Hammerzeichen. Mit dem Wurf dieses heiligen Gerithes wird das
Recht auf Grund und Boden gesetzlich bestimmt. Hammerwurf und
Steinwurf beriihren sich, auch Steine waren ein Zeichen recht-
licher Uebergabe, ihr symbolisches Werfen bezeugt eine Urkunde
von 1085 : guerpire cum lapide. Bis in neuerer Zeit pflegte in
Sachsen der Richter die Gemeinde durch Herumsendung -eines
Hammers zu berufen, bei Vergantungen geschieht noch jetzt mit
einem solchen der gerichtliche Zuschlag. Grimm, RA. 64. 162. 181.
Jeder Bauer, der sonst im Frickthaler Dorfe Wiltnau in Gemeinde-
geschiften iiber Land geschickt wurde, nahm als Ausweis und
Laufpass den Waldhammer mit sich, welcher beim Gemeindeam-
mann verwahrt lag. Naturmythen pg. 95. Weil ferner das Ge-
witter den Wachsthum der Flur befordert, so ist der Flur- und
Grenzgott Thorr zugleich der Erntegott, folgerichtig auch der Ehe-
gott. Man legte seinen Donnerhammer der Braut zur Weihe in den
Schoss und segnete mit ihm die Leichen ein, jene zur Frucht-
barkeit, diese zur neuen Befruchtung des Erdenschosses. Noch
pflegt heute hinter dem lindlichen Brautfuder der Schreinermeister
einherzugehen, in der Hand festlich den Hammer tragend, und
iiberall noch hort der Aberglaube den Vorboten des Todes an
Thire und Hausladen anpochen, popperlen. ,,Sub ascia dedicavit®
ist eine hiufige Inschrift romisch~gallischer Grabsteine in den Strom~
gebieten der Rhone und Loire. Mone, Gesch. des Heidenth. 2,
3173. Bei den Lappen schlug wihrend der Einsegnung des Hoch-
zeitspaares der Vater der Braut mit Stahl und Kieselstein Feuer,
und ein solches Feuerzeug wurde auch ihren Todten mitgegeben.
Der Feuerfunke im Kiesel solite die Schopfung des Dritten, des
im Liebesfeuer gezeugten und empfangenen Kindes ausdriicken,
zugleich ebenso den Todten Licht geben auf dem Wege in’s
Schattenreich. Mone, Gesch. d. Heidenth. 1, 38. Ist so der Ham~
mer ein Symbol sittlicher Weihe und geschlechtlicher Keuschheit,
s0 wird er Haus und Gut des Frommen vor Blitz- und Hagelschlag
bewahren, ebenso aber alle Blitze auf den Unkeuschen herab-
locken. Zum Beweise mogen folgende Sitze dienen.



46

Konrad von Megenberg, Buch der Natur (Augsb. Schonsperger
1499) beschreibt zugleich das Aussehen unserer Kelle, wenn er
von ihrer Wirkung redet: Ceraunus heist donerstein vnd vellt zuo
stund mit den hymelplitzen. man spricht, an welcher stat der stein
sey, do schad kein doner noch plitzen nit. er ist dick vond gar
scharpf an einer seitten. Im Germ$nischen Anzeiger 1863 ist von
Dr. Hartmann dieser Volksglaube erst neulich naturgeschichtlich
niher begriindet worden. Die Kelte bestehen hiufic aus Polier-
stein, lapis lydius, dessen Eigenthiimlichkeit ist, in der Wirme
und im Feuer zu schwitzen. Umwickelt man einen Polierstein mit
Faden und legt ihn in’s Feuer, so bewirkt die aus dem Sleine
dringende Feuchtigkeit, dass der Faden nicht brennt. Darinn sieht
der gemeine Mann eine iibernatiirliche Wirkung und hélt daher den
Donnerkeil fiir ein Schutzmittel gegen den Blitz. Denn wie der
Stein den Faden gegen das Verbrennen schiitzt, so wird auch ein
Haus, in dem sich ein Donnerstein befindet, nicht vom Blitze be-
schidigt. Ist daher ein Gewitter im Anzuge, so schwitzt in Folge
des Temperaturwechsels der Stein, alsdann pflegt der katholische
Landmann eine geweihte Kerze neben ihn auf den Tisch zu stellen.
Diesen noch geltenden Brauch meldet bereits Wierus, De prae-
stigiis Daemonum, Basil. 1577, 587: Alii sirata mensa in medio
cubiculi imponunt inter duas cereas ardentes hanc ceraunium lapi-
dem; 1s dum sudat, quod ipsis videlur miraculum. Das Lex. Myth.
961 meldet aus Tellmarchen, dass man daselbst auf einem Gehofte
Meeaas zwei solche Donnerbeissel an jedem Donnerstagsabend ge-
waschen, mit Butter und Fett am Feuer bestrichen und feierlich
auf den Hochsitz gestellt habe, in dem Glauben, damit dem Hause
und der Flur Gedeihen zu verschaffen. Da nach dem Glauben un-
serer Sennen der Donner die Milch selbst im Euter der Kuh
scheidet, so folgt, dass man das Euter besonders kranker Kiihe
mit dem Donnersteine bestreicht, im Jura mit einer aus gestos-
senen Belemniten (Chaliitzelstein) bereiteten Salbe einschmiert.
Man nennt ihn daher Kuhstein. Wagner, hist. natur. Helvet. Tiguri
1680, 320.

Einen Franzosen Marbodius setzt man in’s 11. Jahrhundert
und schreibt ihm folgende Verse iiber den Donnerstein zu:

Qui caste gerit hunc, a fulmine non ferietur,

Nec domus, aut villae, quibus adfuerit lapis ille.
Den Unkeuschen also wird, diesen Lateinversen gemiss, der Blitz
erschlagen, oder wie es Hiob 19, 21 heisst, die Hand Gottes riihren.
Scriver, im Seelenschatz 4, 925 erzihlt von einem deutschen Edel-



47

manne, der zur Erntezeit auf dem Felde draussen bei seinem Ge-
sinde war. Als ein Donnerwetter plotzlich einfiel, barg er sich
unter den bereits in einzelne Stiegen aufgeschoberten Garben, traf
hier eine voraus darunter gekrochene Magd und trieb Unzucht mit
ihr. Ein Blitzstrahl todtete die Dirne und riss ihm Nase und Lippen
weg. So hat diesen Gottgezeichneten Scriver selbst noch gesehen.

Unmittelbar an diese Vorstellungen kniipfen sich diejenigen an,
dic vom Strahlstein gelten. Ein im ganzen Alterthum ver-
hreitet gewesencr und jetzt wenigstens noch sprachlich nachklin-
gender Glaube ist, jeder Blitzstrahl gehe in Gestalt eines runden,
hohlen Steines sichben Klafter tief in den Boden und komme, alle
Jalhre je um ein Klafter heraufriickend, wieder an die Oberfliche.
Daher, heisst es, riihren alle guten Feuer- und Schleifsteine. Es
ist dies in Hesiods Theogonic 722 der eherne Hammer Akmon,
der, von Zeus entsendet, zehn Tage vom Himmel zur Erde, und
zehn andere, um von dieser zum Tartaros zu fliegen braucht. Es
ist ebenso in der Edda Thorrs Hammer, den der Riese Thrymr
(lonitru) geraubt und acht Rasten tief unter der Erde vergraben
hat. Oder es ist der mit dem Schulmeister wettwerfende Teufel
in Haltrichs Siebenbiirg. Volksmiirchen pg. 164. Letzterer schleu-
derte einen Schmiedehammer in die Luft, der sieben Stunden
braucht, bis er wieder zu Boden fillt. Der pfiffige Schulmeister,
der den Hammer nicht bewegen kann, nimmt einen Finken und
schleudert ihn in die Luft: Dieser Stein, sagt er listig, braucht
sicben Tage, bis er zur Erde fallt; willst du so lange warten?
Die Donnerkeile (nord. Thorwiggar, schwed. Tordonsvigge) oder
Kelte sind mit einem Oehr durchbohrt; die Roll- und Klappersteine
sind, wie ihr Name sagt, hohle Steinkugeln mit einem beweglichen
Steinchen in ihrem Innern; die Scheibensteinchen haben ein cirkel-
rundes Loch in ihrer Mitte, das durch Ausfall eines verwitterten
Thons oder Drusenganges entsteht; Erforderniss aller dieser Steine
ist, dass sie von Natur hohl seien. Da man die Ursache ihrer ge-
regelten Durchbohrung in dem durch ihre Rohre fahrenden und in
dic Erde miindenden Blitze sucht, so nennt man sie Strahl. Auch
ihr englischer Name adderston deutet auf diese stechende, sie durch-
schlagende Wolkenschlange des Blitzes. Im Jura zeigt man oriliche
Klippen am Berggrat her, in die der Blitz zu fahren pflegt, und
nennt sie ausschliesslich Strahl; so z. B. im Thalkessel von aar-
gauisch Asp, auf der Burgwand der Urgiss. In Kirnten glaubt man
noch heute, dass beim Gewitter kleine Bergkristalle, Dunder-
stoand’In, vom Himmel fallen. Ztschr. f. Myth. 3. 29, 11. Am



48

zahlreichsten vertreten sind solcherlei Steinchen durch die Belem-
niten. Diese metamorphosirten Reste thierischer Gliedmassen, in
Form von Thierstacheln und klauigen Fingern, bedecken im Jura
weite Ackerstrecken. Die in ihnen eingeschlossen gewesenen or-
ganischen Bestandtheile sind verloren; nichts als die leere, hohle
Gelenkrohre des Reptils ist iibrig. Schreibt man sie dem Teufel
zu, so sind sie Finger und Fiisse, die der vom Himmel Stiirzende
sich hrach, und heissen alsdann Teufelsfinger, Teufelskegel (—thie-
rischc Losung), Stechehorndli (Horndlibub="Teufel), Schrittelifiisse.
Die Schrittelein sind die in den Schrattenfluhen wohnenden Ge-
wilterzwerge. Auch Krotlenstein heissen sie, weil die Gewiller-
krote einen geheimnissvollen Stein im Haupte tragen soll; Alpfuss
und Trudenfuss, weil sie an die Fussspur der Wetterhexe, an das
Stampfen der Trude erinnern sollen. In’s Beit gelegt bewahren
sie den Schlafenden gegen das Alpdriicken, an krankende Frucht-
baume gehingt, machen sie diese wieder fruchtbar. In den Stillen
dienen sie den Rossen gegen das Verfilzen der Mahnen, weil sie
das Schrittlein abhalten. In den Barren legt man statt solcher Be-
lemniten, die allzu klein sein wiirden, zwei bis drei gewohnliche
Flusskiesel, durch die das Futter rein gehalten und die Stallkuh
milchreich gemacht werden soll. Man stampft jene ferner zu Mehl,
trinkt davon gegen Krimpfe, legt sie als Pflaster verknetet auf
Wunden. Der iiber Feld gehende katholische Bauer trigt sie im
Sacke mit sich, an der Stelle ,des Geistlichen Schildes“ oder statt
irgend einer andern Sammlung von Zaubersegen. Sogar an den
Paternosterkranz werden sie gehingt und mit in den Gottesdienst
genommen. Ein besonderes Beispiel hievon aus der Gegenwart
bietet Birlinger, Schwib. Sag. no. 307.

Der Regenstein.

Kliftige Felsen und Feldsteine sammeln den Regen oder das
Abwasser der Dachtraufen zu kleinen stehenden Pfiitzen in sich an;
nach diesen Wasserhiillen nennt man sie in Schwaben Hollen- und
Wollenlocher (Birlinger, Worterbiichl. d. Schwab. Sag. 45. 60), in
Norddeutschland Hullen- und Wullenstein (Kuhn, Westfal. Sag. pg.1.
145). ' In Baiern ist aus dem Geschlechte deren von Hiilloch jener
berithmte Seyfried Schweppermann, der Sieger von Ampfing, her-
vorgegangen (Bavaria 2, 504. 518). Allenthalben kniipft sich die
Sage daran: Frau Huld (Holla) habe auf diesem Frauen-Hollstein
um den Verlust ihres nicht wiederkehrenden Gemahls unstillbare
Thrénen geweint (Wolf, Hess. Sag. no. 12), oder es habe Frau



49

Holle den Fels gegen den Neubau einer Christenkirche zu schleu-
dern versucht, aber schadlos entglitt derselbe ihrer Hand und trigt
von ihren Fingergriffen ein tiefes Loch, worinn zu jeder Zeit
Wasser steht, mag es auch noch so lange nicht geregnet haben.
Kuhn, Nordd. Sag. 110, Mark. Sag. 138. Die Erzihlung geht da-
bei abwechselnd in’s Seelenvolle und in’s Triviale iiber, je nach-
dem die alte Heidengottin dabei bescholien oder in ihrer christ-
. lichen Umkleidung beehrt sein soll. Gilt es der erstern, so hat
sic hier in eifersiichticer Wuth ihr Wasser gelassen; hat die Er-
zihlung bereits christliche Gestalt und Wendung, so legt man am
Ustertage Frithlingsblumen in den Hohlstein oder in das zunichst
fliessende Wasser (Kuhn, ibid.), und so sicht man im Stein bei
Rimbach an der Fulda die Lagerstatt, auf welcher Marie ruhte, und
das Waschbecken, "worin sie ihr Kindlein wusch. Wolf, Beitr. 2, 30.
Die beiden Hergoltstritte in Schwaben sind zertrimmert worden.
Am Rosenstein néamlich war der tiefe Tritt der Ferse zu sehen,
die der Heiland hier aufgesetzt, und auf dem eine Viertelstunde
entfernien Scheuelberge die Zehen, so dass das Mittelstick des
Fusses iber das ganze Thal gereicht haben muss. Das in beiden
Fussstapfen angesammelte Wasser gebrauchte man zu des Chro-
nisten Crusius Zeit gegen Augenleiden. Auf herzoglichen Befehl
wurde 1740 ,der abergliubische Tritt“ auf dem Rosenstein ge-
sprengt; spiler auch jener auf dem Scheuelberge herausgehauen,
aber auf dem Heubacher Rathhause noch lange aufbewahrt. Meier,
Schwib. Sag. 161. 162.

Zwei Glaubenssitze des Heidenthums driicken sich dabei deut-
licher aus: Der Wurfstein besass regenerzeugende Kraft, und das
in seinen Eindricken angesammelte Regenwasser war zugleich
heilkriflic. Deshalb sprickt das Relandslied (ed. W. Grimm) von
jenem nazzen stein, welcher von den um Roland geweinten Thrinen
Karls d. Gr. bis heute benetzt bleibt; oder eben dahin sind die un-
stillbaren Thrinen zu deuten, die der Wilde Mann auf dem Fels-
block beim Dorfe Gryon um seine geliebte Blanca vergoss (Natur-
mythen 1035). Da der aus der Wolke geschleuderte Donnerkeil
nicht ohne Gewitter zur Erde fallen konnte, so kniipft sich an die
einzelnen Felsblocke entweder die Sage, der Teufel, der Gewitter-
gott des Mittelalters, oder die diabolisirte Frau Holle habe sie her-
abgeworfen; oder da der befruchlende Gewitterregen in Hagel und
Ueberschwemmung ausarten kann, so entsteht auch der Glaube,
Gedeihen und Verwiistung der Flur sei durch das Schleudern des
Steines herbeizuzaubern. Man zog zu Rom den lapis manalis , der

¥

Argovia. IIL +



50

vor dem capenischen Thore beim Tempel des Mars lag, bei an-
haltender Landesdiirre in Procession nach der Stadt. Ein bei Gre-
noble gelegener Dolmen, der Wunderstein, hatte noch im 17. Jahr-
hundert eine Art christlichen Dienstes, um bei grosser Trockenheit
Regen zu erhalten. Mone, Gesch. d. Heidenth. 2, 361. Zu Koéln
hatte die hl. Gertrud den kalten Stein aus dem Rhein geholt, der
hl. Bischof Severin, der daselbst noch um Regen angefleht wird,
hat ihn wieder in den Rhein geworfen. Jene Heilige bringt also
trockenes Wetter miltelst des Sieines, wihrend dieser Bischof den
Stein entfernt und damit zugleich die Landplage der Dirre. Statt
des Steines wirft man spiter das Bildniss des mit ihm wirksam ge-
wesenen Heiligen bei schlimmem Wetter in’s Wasser. Beim Miss—
wachs des Weines warfen die Franken das Bild des St. Urban in
den Bach, die Baiern bei langem Regen den hl. Leonhard, die
Detzemer an der Mosel den hl. Bonifacius in die Hecken, wenn
ihnen trotz der Gebete die Bohnen erfroren. Hocker, Deutscher
Volksglaube 226. Die zaubernde Pfarrersfrau macht mit einem
winzigen Kieselsteinchen Regen und Hagel. Aarg. Sag. no. 402.
Die Meinung, der Pilatussee beginne zu slirmen, wenn man einen
Stein in ihn wirft, wiederholt sich in dem Satze des Volksglaubens:
Kinder, die im Friihlinge mit den Kieseln am Bache spielen, deuten
damit schwere Sommergewitter voraus. Schwibische Kinder machen
sich aus Lehm ein tassenformiges Gefiss, das sie unter dem Rufe
» Hagelloch beim Dommisloch!“ auf eine Steinfliche werfen, um
damit einen michtigen” Schall entstehen zm lassen. E. Meier,
Schwiib. Kinderreime 96. Sie versuchen also mittelst ihrer selbst-
gemachten Klappersteine den Hagel zu eliciren, den der Berggeist
des Pilatus aus seinem schon vorhin erwihnten Tomilisloch ent-
sendet. Solche Steine nennt man im Alemann. Kinderliede pg. 177
und 393 Wetterleich; der Spielreim ertheilt den Rath, dieselben nicht
unvorsichtig weiterzuwerfen, sondern sie aus dem Felde mit heim-
zunchmen und sie auf das Thiirgesimse in Verwahrung zu legen:
’ Hotterlei, wer het de Stei?

wenn d’ne findst, so trdg ne hei!

Wetterleich, wer het de Stei?

trag ne af die Sinze hei!
So lange man mit geweihten Glocken gegen Gewitter liutete, hatte
auch der sogenannte Zeitstein noch eigene Geltung, der ehedem
an’s Glockenseil gebunden war, wie er jetzt als Gewichtstein an
der Thurmuhr (mundartl. die Zeit) und im Bauernhause amn Strick
der Schwarzwildervhr hangt. Auch dieser Stein war urspriinglich



o

ein geweihler, zuweilen sogar eine Riesenreliquie. Siegfried, der
Drachentodter, hatlte den Riesen Starkodd bei Jarnamodir in Hol-
stein bekampft und ihm einen Zahn ausgeschlagen. Dieser wog
siecben Pfund und wurde in Danemark an einen Glockensirang ge-
hingt. Nornagest erzihlt, dass er den Zahn selbst gesehen und
mit sich genommen hahe. Russwurm, Nord. Sag. 166. 358.

Wer den Erdmandlistein bei Wohlen behaut, dem reissen die
drunter wohnenden Erdménnchen den Kopf ab; wer einen Regen-
stein sprengt, der bringt Verderben iiber die ganze Gegend. Temme-
Tettau, Preuss. Sag. no. 160, hat dafir eine der Gegenwart ange-
hirende Begebenheit vom Opferstein zu Rombinus. Derselbe lag
an der Seile der Memel auf cinem Berge, gegeniiber der Stadt
Ragnil, und war dem lithauischen Donnergott Perkunos geweiht.
So lange der Stein sland, wich weder das Glick der Ehen noch
der Segen der Felder aus dem Lande. Da kam ein fremder Wind-
miiller und kaufte den Opferstein zu Miihlsteinen an. Nachdem er
endlich fremde Arbeiter gefunden hatte, welche die Arbeit wagten,
wurden diese tber dem Geschiifte alle ungliicklich; nun ist seit dem
Jahre 1835 auch der Opferberg mit eingestirzt und der Memel-
strom frisst das Land.

Diese Erzihlung leitet iiber auf einen Stein unserer eigenen
Landschaft, merkwirdig durch seine Gestalt, wie durch seine Sagen.

Im Walde Lint, zwischen Lenzburg und Othmarsingen, liegt ein
Felsblock, aus dem man vor etlichen Jahren simmtlichen Bedarf
an Steinen gebrochen hat, der fir den stidlischen Kanalbau .zu
Lenzburg nothig geworden war; gleichwohl ist der Fels noch im-
mer bei 12 Fuss hoch, 15 breit und 20 lang. Ehedem nannte man
ihn die Fischbank und hielt ihn fiir den Mittelpunkt der sagenhaften
Heidenstadt Lenz, wo die Marktweiber ihre Fische feilgeboten hitten.
Da der Wald ohne alles Gewiisser ist, so nennt man den Fels seit
neucrer Zeit Romerstein, veranlasst durch jene romischen Militir-
stationen und Sommerquartiere des benachbarten Waffenplatzes Vin-
donissa, die mit ihrem Schutt hier ringsum den Boden fiillen. Das
bewaldete Landstiick selbst, auf dem der Stein liegt, heisst Schwarz~
dcker, der moorige Waldboden ergiebt Aschenschichten, Topfer-
scherben, Mauerwerk und romische Imperatorenmiinzen. Der Fels
hat in sciner Grundlage mehrfache Schlupflocher, die nicht dem
Zufall anzugehoren scheinen, man kann sie zur Noth bekriechen.
Eine Sage iber ihn in den Naturmythen pg. 157 berichtet sehr an-
schaulich von der Volksmeinung, wonach solcherlei Blocke einst
durch Menschenhand zur Stelle gerollt und kiinstlich in ihre jetzige



52

Lage gebracht worden seien. Ein Fels des gleichen Namens, pierre
du poisson, lag vormals neben dem Rathhause zu Porrentruy, auf
ihm wurde Recht gesprochen und der Verurtheilie ausgestellt ; seinen
Namen, sagt A. Quiquerez im Schweiz. Geschichtsanzeiger 1860,
121, hatte der Stein davon bekommen, dass bei ihm an Markttagen
die Fischlagel aufgestellt wurden. Man stosst also bei beiden Steinen
auf dieselbe Namenserklirung, wohl nur deswegen, weil zwischen
Wald- und Wassergottheiten, zwischen Wilden Weibern, Waldfeen
und Nixen in den Sagen eine feste Verbindung besteht. Als Held
Wittich (Witugauuo, Widigoia, der Mann des Waldgaues) durch
Dietrich von Bern verfolgt wird, breitet ihm am Meeresufer seine
Ahnfrau Wakhild die Arme rettend entgegen und nimmt ihn auf.
Weinhold, Riesen 66. Die Fischsteine beziehen sich demnach auf
Nixensagen. Es ist eine bekannte Vorsiellung, wie die Nixen in
vollstindiger Hauswirthschaft leben, aber ihr Bediirfniss an Fleisch
bei den Menschen einkaufen miissen. Die Nixe von Trotha wurde
dabei einmal von dem Fleischer, vor dessen Laden sie stand, an
ihrem nassen Rocksaume erkannt, und wiihrend sie mit dem Finger
auf das Stick Fleisch hinwies, von dem sie zu kaufen wiinschte,
hieb er ihr mit dem Beil die Hand ab. Wihrend nachher der
Metzger iiber Land gieng und einem losbrechenden Regenwetter
entkommen wollte, musste er zur Strafe in einen geringen Siras-
sengraben slirzen und drinn ertrinken. Sommer, Thiiring. Sag.
no. 35. Riickert erzihlt dasselbe in den Gesamm. Ged. 3, 188
aus eigener Erinnerung vollstindiger :

Ein Nixlein hatt’ auch Fleisch gewollt,

Doch fand’s in seinem Fluss kein Gold.

Da nahm’s vom Karpfen Schuppen blank,

Trug sie in’s Dorf zu Metzgers Bank,

Er strich fiir baare Miinz es ein

Und fand die Schuppen hinterdrein.
Dieser Trug wiederholt sich dreimal, zum vierten Male aber be-
trachtet der Metzger die Nixe genau, sieht, dass ihr Rocksaum
wassernass ist, und wahrend sie die Schuppen auf die Bank wirft
und nach dem Fleische langt, haut er ihr die Finger ab. Auf das
Geschrei kommen alle Nixen, um das Blut der Schwester wegzu-
waschen, waschen um’s Haus, bis dies einstiirzt, waschen um’s
ganze Dorf, bis es vom Wasser verschlungen ist. Heute noch
steht in bohmisch Brandeis der Glaube an den Wassermann, der
dort in der Elbe wohnt und mit Fischen handelt, so fest, dass man
fremden Leuten, die Fische dorthin zum Verkaufe bringen, immer



53

erst auf die Rocktaschen sieht, ob sie trocken sind. Grohmann,
Bohm. Sagb. 1, 155.

Der gesalbte Stein.

Warum wohl pflegt man die Marktbutter in Form eines Wetz-
steines bei uns zum Verkaufe zu bringen ? Handgreiflich freilich
deshalb, weil der Stein Sense und Sichel wetzen hilft zum Gras-
und Kornschnitt; in Wahrheit aber, weil die Nomaden- und Hirlen-
zeit den Stein salbte und mit Butter beschmierte zum Opfer fiir die
Gottheiten, denen man den Milch- und Buttergewinn verdankte.

Das classische Alterthum schon zerbrach sich den Kopf iber die
Frage, in wiefern in Hellas der Steincultus als altester anzusehen
und welche urspriingliche Idee ihm zu unterlegen sei. Der Alt-
gott Kronos war als ein steinfressender Riese gedacht; jener ver—
schlungene und wieder von ihm gegangene Stein war in der Nihe
des delphischen Tempels aufgestellt, ,ein Zeichen zu sein und ein
Waunder fortan den sterblichen Menschen“. Von diesem Kronos-
Mythus édussert Herodot S.8, 2: Er selbst habe im Beginne seiner
Schrift diesen Sagen der Hellenen die grosste Einfiltigkeit vorge-
worfen; da er aber aufl sciner Reise weiter gegen Arkadien ge-
kommen, habe er hier den Gedanken fassen gelernt, es michten
die so weisen Hellenen ihre Sagen nicht geradaus, sondern wohl
mittelst rithselhafter Einkleidung zu erzihlen gewohnt sein, und
nun vermuthe er, dass eben das iber Kronos Gesagte wirklich
Weisheit enthalte. Herodot vermuthete hier das Richtige, aus-
sprechen konnte er es nicht. Den mit Oel begossenen und mit
geweihter Wolle umwundenen Opferstein, wie ein solcher nieder-
gelegt war am delphischen Altare, nannte man Baitylos, ein Name,
welcher sprachlich und geschichtlich nach Syrien und Phonicien ge-
horte. Hier erscheint er als jener Stein Bethel, ,das Haus Gottes®,
den der Patriarch Jakob errichtet und mit Oel salbt, ein Steinfetisch
aus der vormosaischen Religion: Jakob nahm den Stein, legt ihn
hin als Mal und goss Oel darauf. 1. Mose 28, 18. Der Grieche
leitete den Namen Bethel, Baitylos filschlich ab von Zeczz, das
Bauernkleid aus Ziegenfellen (oberdeutsch der Pfait, Unterkleid),
weil jener von Kronos verschlungene Stein listiger Weise mit
Wolle und Ziegenfell so umwickelt gewesen sei, dass der Gott ihn
habe wieder erbrechen miissen. Allein die Gewilterwolke ist dem
Griechen selbst eine feurige Ziege Chimaira, dem Psalmisten ist
sie gleichfalls lautere Wolle; vom Meteor- und Regenstein Baitylos
also sollie die Fruchtbarkeit des Bodens und dic Fette der Heer-



54

den ausgehen, zum Opfer wurde er daher selbst mit Fett und Oecl
begossen. So war auch der Stein der Kybele aus Kleinasien mit
Zustimmung des pergamenischen Konigs Attalus nach Rom gebracht,
hier unter dem Namen der grossen Goltermutter in seinen eigenen
Tempel gestellt worden, und in dem Jahre, da dies geschah, ver-
sichert Plinius N. G. 18, cap. 4, soll die Ernte ergiebiger gewesen
sein, als in allen zehn vorhergegangenen zusammen. Dieser Stein
zu Rom und jener zu Delphi weisen auf die Nomadenzeit zuriick,
da die Gotter noch steinschleudernde, cyklopische Schalhirten des
Gebirges sind. Homers menschenfressender Polyphem, sowie die
eddischen Bergriesen und die Wilden Minner der Alpensagen
gleichen sich gegenseitig in ihrer urspriinglichen Grausamkeit und
Gutmiithigkeit. Die Riesen im Gasteiner Thale stellen den Menschen
Butter und Milch vor die Hausthiire; also eben das, was ihnen der
Mensch urspriinglich selbst opferte. Eine Gattung Schiefersteine
heisst in Norwegen Jyvrikling, der Fels (Kling) der Riesin Jyvri,
weil sie ihn mit Buiter beschmiert und ihre Finger drein gedriickt
hat. Der buitergeschmierte Stein wurde aber nicht von der Riesin,
sondern fiir sie bestrichen, und wie das Heidenthum hl. Bilder mit
Oel und Fett salbte, so wurde nachmals noch das Herdbild am Tage
Pauls Bekehrung, wenn es einen hellen, lieblichen Tag brachte,
mit Butter geschmiert, sonst aber vom Backherd gestossen und in’s
Wasser geworfen. Myth. 513. 524. Fast jedes hoher gelegene
Berggut in unserm Jura benennt seine paar ortlichen Felsblocke
mit dem wiederkehrenden Namen: Ankeballen, Ankefluh, Anken-
kiibel, Ankenbélmli; gewohnlich mit dem Beisatze, wie einst hier
Riese oder Hexe vergeblich gebuttert und im Zorn alles Geriithe
nach drei Seiten verschleudert habe : In’s Thal hinab den Riihr-
stock, auf die Bergmatte den Deckel, auf die Fluh hinauf den Riihr-
kiitbel. So erwihnt auch Schonwerth 2, 249. 250 einzelner Felsen
im Fichtelgebirge bei Neustadt, auf denen je ein kleinerer als Deck-
stein ruht, unter dem Namen Des Teufels Butterfass. Nichstver—
wandt mit solchen Benennungen der Felsblocke ist der gleichfalls
allenthalben wiederkehrende Volksglaube, alles bei ihnen an Scher-
ben und Knochenresten Hervorgegrabene oder Aufgefundene miisse,
wie sie selbst, heilbringend wirken. Die irdenen Grabtopfe in nie-
derdeutschen Hiigelgribern schreibt man den Unterirdischen bei
und nennt sie onnerersk potijiig, im Saterlande dlkerpiott, Krug der
Unterirdischen. Man gebraucht sie als Melkgeschirr, weil die Milch
drinnen fetter rahmt und mehr Butter ergiebt. Miillenhoff, Schlesw.-
Holst. Sag. no. 385. In Steiermark gilt das Beriihren beschriener



0o

Hausthiere mit solcherlei in ,Heidenkogeln“ gefundenen: Gefiss-
scherben firr heilkriftig. Mittheil. des Steiermirk. histor. Vereins
1861, Heft 10, 267. Im Aargau bringen sie dem Finder unbe-
greiflich raschen Wohlstand in die Bauernwirthschaft: Aarg. Sag. 2,
pg. 248.

Verfolgt man die Vorstellungen vom gesalbten und gefetteten
Opferstein, vom versteinerten Butterfass der Riesen, von den ver-
steinerten Broden des Teufels und #hnlichen sagenhaften Miihl-
steinen oder Spinnwirteln, die der Satan oder seine Hexe auf dem
Felsengrat des Gebirges weggeworfen, so fithrt ein in ihnen still-
licgender landwirthschaflicher Gedanke iiber auf des Riesenmihers
Wetzstein; der Donnergott wird zum Erntegolt, sein Strahlstein
zum sichelschirfenden Schleifstein. In Island nennt man jetzt noch
eine bestimmte Art von Schleifsteinen Thursaberg, Riesenberg.
Maurer, Islind. Sag. 36. Die Riesen werden also als Heumiher
gedacht. Von den uralten herrenlosen Wetzsteinen, die haufen-
weise unter dem Laub der Hochwaldungen im Jura und im Frei-
amte gefunden und vom Landvolke begierig aufgekauft werden,
berichten die Aarg. Sag. 1, pg. 133. Der Miher kauft und ge-
braucht sie als unbezahlbar gute Wetzsteine, Kriamer und Aufkiufer
feilschen darum mit kaum geringerer Begierde, als wie jene neun
Miherknechte des Bergriesen Baugi thaten. Der wandernde Od-
hinn hatte sie bei der Mahd getroffen, zog seinen Welzstein aus
dem Girtel und wetzte ihnen die Sicheln. Als nun jeder den
Wunderstein einzuhandeln verlangte, warf ihn der Gott in die Lutft,
und indem sie ihn um die Wette aufzufangen suchten, schnitten sie
sich mit den neugeschirfien Sicheln gegenseitig die Halse ab. Auch
in die Specialgeschichte sind diese Steine iibergegangen. In Roes-
kilde, der danischen Konigsgruft, hieng vormals zunichst dem Grab-
mal der Konigin Margaretha, welche Schweden eroberte, ein drei
Ellen langer Wetzstein. Zum Spott, hiess es, habe ihn der Schwe-
denkonig Albert ihr zugeschickt, statt des Schwertes ihre Nahnadeln
dran zu spitzen. Der Stein ward vom Konig Karl Gustav nach
Schweden fortgenommen und dorten in der Domkirche zu Upsala
verwahrt, Zedler, Univ.-Lexic. 32, 1235. Gleiches macht sich in
der iltern Berner Geschichte geltend. Der Bischof Johann von
Vienne, den die Berner durch mehrere Kriegsziige in seinen
Sprengel geziichtigt hatten, erlaubte sich die Drohung, er wolle
auf Bern ziehen und dorten den Stadtwald Bremgarten an der
Aare niederhauen. Zum Hohne hiengen die Biirger Schleifsteine
an verschiedenen Orten im Walde auf, damit des Bischofs Leute



56

ihre Beile dran schleifen konnten. Bern. Neujahrsbl. 1825, 12. Der
Weiberwetzstein hieng zu Kalten-Westheim an der Rhin als Wahr-
zeichen des Ortes und Niemand durfte an ihm wetzen. That es
Einer aus Unkunde oder Muthwillen, so kamen die Weiber herbei,
tauchten ihn und liessen ihn nur gegen eine Geldbusse los. Die
Weiber halten dies Privilegium seit dem J. 1463, wo sie zur Orts-
vertheidigung mithalfen. Wachsmuth, Gesch. deutsch. Nationalitit
1, 166. Das Basler Geschlecht Wettstein, das seit dem Osna-
briicker Frieden der Stadt manchen Biirgermeister gclicfert hat,
benennt sich gleichfalls nach dem Wetzstein. Solcherlei Bezie-
hungen auf rein historische Begebenheiten werden wieder aufge-
hoben durch die Sagen vom Hahn. Dieses démonische Feuer- und
Gewitterthier trigt nach dem friesischen Volksrithsel (Alemann.
Kinderlied pg. 229) in beiden Krallen einen Hammer und einen
Schleifstein, die eddischen Attribute Thorrs. Er hat ferner ebenda
no. 379—381 in der linken Kralle einen Schleifstein, einen weissen
Stein im Kopfe, verschlingt Mithle und Miihilstein und wird zuletzt
mittelst eines auf ihn gestiirzten Miihlsteines amtlich hingerichtet.
Dies besagt: Mit dem Kornschnitt, der unter Thorrs Schutze steht,
sind auch die sommerlichen Hochgewitter vorbei, die der Hahn mit
seinem zunderrothen Kamme bekriht, und das Geschift des Wetter-
vogels ist zu Ende. Heuhalne und Krihhahne nennt man dem-
gemiss in der Schweiz das Festmahl nach beendigter Heu- und
Kornernte, anderwiirls ist damit auch noch das Schnitterspiel des
Hahnengreifens und Hahnenschlagens verbunden. In Hannover
giebt es zu dhnlichem Zwecke dann die Gasterei des Brauhahns,
in Althaiern die des Saathahns, und nach der friesischen Bohnen-
ernte bekommen die Schnitter das Mahl des Bohnenhahns. Wachs-
muth, Gesch. deutscher Nationalitit 2, 106. Bei Mecklenburger
Erntebriauchen ruft man singend dem Wold und Wouden. Wuotan-
Odhinn war némlich selbst Erntegott, wie nachmals sein Sohn Thu-
nar; als Vater musste er also den Donnerkeil vorausgeschleudert
haben; er heisst daher in den Eddaliedern selbst Thundr und wirft
den Schlegel, wie Thorr den Hammer. Myth. 1206.

Die Heilsteine.

Felsen, deren beweglichen Deckstein man zu Heilzwecken er-
klettert und in deren Eindricke man kranke Glieder legt, oder
Klifte, durch deren Enge man schlipft und kriecht, tragen den
Namen Heilstein, Helfenstein. Jede Frau wird heil, sagt dariiber
die Edda, und wire sie schon ein Jahr krank, die den Hyfjaberg



o7

erklimmt. Der Helfenstein im Fichtelgebirge ist ein gewohnlicher
Granitfels, auf dem ein kleinerer ruht (Schonwerth, Oberpfilz. Sag.
2, 244). Aus dem Namen Helfholz in Westfalen ist spiter ein
St. Hiilpe und St. Gehelfe gemacht worden. Kuhn, Westfil. Sag. 1,
pg. 21. Auf dem Wege vereinzelier Namensumwandlungen solcher
Art suchte die Kirche den deutschen Paganismus allmihlich zuriick-
zudringen und seine Superstitionen durch eine ihm unterlegte
christliche Beziehung zu mildern. Wollte ein solcher Versuch im
Einzelnen nicht fruchten, so musste freilich der ortliche Heiden-
brauch ginzlich verboten und als Teufelsdienst verdammt werden.
Hierinn liegt mit ein Grund, dass der Name Heilstein seltener, der
Name Teufelsstein um so hiufiger geworden ist. Ein Vorsprung
des Teufelsfelsens an der baierischen Donau heisst Teufelskanzel,
und gerade bei dieser hat sich der eingreifende Zug erhalten, dass
man ihr heilkriftige Wirkung beimass. Wer mit Kreuzweh oder
cinem Bruch behaftet war, wurde gesund, wenn er durch das
Loch dieses Felsens schlof oder sich hindurchziehen liess. Dies
nannte man bogeln (durch den Steinbogen gehen), und jetzt noch
pflegt man zu solcherlei Palienten scherzhaft zu sagen: Lass dich
bogeln! Panzer, Baier. Sag. 2, 428.

Ich beginne mit denjenigen wildliegenden Felsblocken der
Schweiz, die man noch als Heilsteine wirklich kennt, um mit
denen zu schliessen, an die sich ein kirchlich-religioser Glaube
bis auf die Neuzeit gekniipft hat.

Die Hohle bei Corneaux im Neuenburger Jura, unfern der
Berner Grenze gelegen, ist eine Felsengrotte, in deren Oeffnung
eine Steinbank liegt, im Hintergrunde derselben aber ein isolirter
Felsblock aufragt in Form eines den Arm ausstreckenden Mannes.
Vielerlei um die Bildsiule herumliegende Rollsteine nennt man
Kriige und Vasen, als ob man mit ihnen das Wasser der minera-
lischen Quelle zu schopfen hitte, die nebenan aus der Wand rie-
selt. Die Bildsiule ist der versteinerte Zauberer, der von hier aus
die Monche der Abtei von Landeron verfolgte, sie in seine Hohle
schleppte und zerstiickelte, schliesslich aber von dem Basler Bi-
schof mittelst des Leibrockes erschlagen und mit Allem in Stein
verwandelt wurde. Um die Hohle hierauf von Mord und Blut zu
reinigen, schlug der Bischof an die Felsenwand, und ein kleiner
Heilquell sprudelt seitdem hervor. Davon heisst der Ort die Hohle
der Genesung, caverne de la guerison, sonst auch caverne du
sorcier. Brustleidende giengen ehemals hieher, spuckten dreimal
gegen die Bildséiple und nahmen im Quell ein Fussbad. Heute



58

noch holt sich der an Rheumatismen Leidende einen jener krug-
dhnlichen Steine, wirmt ihn und legt ihn zu sich in’s Bett. Man
zerstosst ihn auch und giebt ihn im Wasser jener Quelle kranken
Stallthieren zu trinken.

Der Pierre percée liegt auf einem Higel zwischen Prunirut und
Courgenay im bernischen Jura. Der aufrechtstechende Fels hat
10 Fuss Hohe und 5 Breite und ist kiinstlich in einen andern Stein
eingelassen, der wagrecht unter dem Boden liegt. Schon im vori-
gen Jahrhundert ist diese kiinstliche Grundlage durch den Gelehrten
Dunod ermittelt worden. In der Mitte hat der Fels eine Oeffnung
von 15 Zoll Durchmesser, die ihm den Namen des durchbohrten
Steines gegeben hat. Durch dieselbe pflegen die Umwohnenden
theils den Kopf zu stecken, um von Kopl- und Zahnweh befreit zu
werden, theils neugeborene Kinder zu schieben, in dem Glauben,
dass denselben dann ihr Leben lang kein Leid widerfahre. Bis auf
die jingsle Zeit hatte neben diesem Fels eine Linde gestanden,
die hier den ausgedehntesten Gerichtssitz des Elsgaues (pagus Els-
gaugiensis) bezeichnete und unter der schon seit dem 13. Jahr-
hundert geurkundet worden war. Die antiquarischen Untersuchun-
gen der Jurassier beschifligen sich besonders gerne mit der Nach-
weisung einzelner in Cisars gallischem Kriege genannten Locali-
titen, und so hat Abbé Sérasset in seinem zweibdandigen Werke
iber den franzosischen Jura den Stein als diejenige Stelle be-
schrieben, an welcher Cisar und Ariovist ihre Verhandlung vor
der Schlacht (lib. 1, cap. 43) abgehalten hiitten. Die Sage fiigt
bei, beide Feldherren hitten damals durch das Loch des Felsens
sich die Hand geboten; diese Tradition hat in so ferne Sinn, als
man unumstossliche Beweise besitzt, dass solcherlei Menhirs in der
Schweiz noch zur Zeit der romischen Herrschaft errichtet worden
sind. Vgl. Ferd. Kellers Pfahlbauten, dritter Bericht 1860, VIIL

Hinter dem Chor der Wallfahriskirche zu Beinwyl im Freiamte
ist im Kirchenboden eine Oeffnung, die in die Gruft des hier be-
statteten hl. Burkhard hinabmiindet. Die Presthafien wallfahrten hie-
her und hingen ihre erkrankten Glieder zur Heilung in diese Oeff-
nung des Bodens. Unten in der Gruft entspringt der Burkhards-
brunnen, dessen Wasser gegen Fieber getrunken wird. Von dieser
Wallfahrt handeln: 1. Der Selige Priester Burchard, gewesster
Pfarrherr zu Beinwyl. Gedruckt Zug bey Hiltensperger 1743;
2. Inscriptio ad sepulchrum D. Burchardi in Beinwil. Tugii, typis
Schell 1734. Diesen zwei Flieg. Blittern sind beigegeben ein La-
teingedicht und ein deutsches Fahrtlied, leizteres anfangend: Im



59

Freyen Ambt zu Langenmatt | Burchardus war geboren. Das Lied
erwihnt, dass man durch den in der Gruft offen gelegenen Stein-
sarg hindurchkroch :

Da schlieffen durch das hohle Grab

die sich kaum konnen regen.
Dieselbe Angabe wiederholt sich in den Lateinreimen :

Juxta tumulum stat tumba, Prope est videre locum
concavae e saxis structa, tn terram rotunde fossum,
per quam cegri quando reptant quo, qui pedes claudos infert,
miram opem inde poriant. saepe gressum rectum refert.

Exira templum fons videtur

el in pretio habetur,

qui Burchardi dicitur,

unde Salus bibitur.
So ist auch der Angelsachsen Grab zu Sarmenstorf, worin diese
drei Landschaftsheiligen urspriinglich bestattet waren, ein Gewolbe
von 7T Fuss Linge und 4 Breite, in das eine Steintreppe hinab-
fihrt. Gegen Kopfleiden lisst man den Deckstein wegheben, steigt
hinab und betet drinnen. Der Steinsarg selbst, in dem die Hei-
ligen gelegen haben sollen, befindet sich nicht mehr in jenem
Gruftgewolbe, sondern wurde in die Wendelinskapelle versetzt.
Das ehemalige offentliche Bad der Stadt Baden war nach der hl.
Verena, deren Bildniss dorten aufgestellt stand, Verenabad ge-
nannt. In dem Steinboden des offenen Bassins stand ein Loch
offen, das Verenaloch, durch welches der Sprudel der heissen
Quelle unmittelbar aufsteigt. Das Badhaus wurde spiter abgetragen
und der Sprudel sammt dem hohlen Steine kapellenartig eingebaut.
Damit ist folgende Sitte mit verschwunden, deren allgemeine Gil-
tigkeit noch aus unserm Jahrhundert bezeugt ist. Diejenige Ehe-
frau namlich, die sich nach einem Erben sehnte, liess sich hier
des Nachts ungesehen Zutritt verschaffen, senkte ein Bein in die
Hohlung hinab und glaubte nun an die Erfiillung ihrer Wiinsche.
So ist auch bei der Quelle Groosbeck zu Spaa ein Fusstritt ausge-
hauen, in den sich za gleichem Zwecke unfruchtbare Frauen hin-
einstellen unter Anrufung des hl. Remaclus. Wolf, Ndl. Sag. 227.
Alle Freitage im Mai bringen die Miitter ihre Kinder an’s St. Gal-
lengrab in der Pfarrkirche des solothurn. Dorfes Wangen (bei
Olten) und stellen sie in das dortige offene Steingrab. Strohmeier,
Kant. Solothurn 266. In der Pfarrkirche von schwyzerisch Wol-
lerau heisst ein Grabgewdlbe Unser L. Frauen End; hier hinein
treten die Mitter neunmal, ihr erkranktes Kind auf dem Arme.



60

Bei Allawinden, Kant. Zug, steht neben einer Kapelle ein Nagel-
fluhstiick von der Hohe eines gewohnlichen Gemarkungssteines. In
seiner obern schiefen Fliache trigt er eine glatte, knieformige Aus-
hohlung, die bloss durch das Anreiben erkrankter Gliedmassen so
glatt und tief geworden sein soll. Bei Einsiedeln am Berge St. Jost
liegt ein grosser Feldstein, durch dessen Mitte eine Rinne geht:
Zicht hier der Wallfahrer seinen Schuh durch, so ermiidet er nicht,
wenn er alle Stationen des Jostberges zusammen besteigt. Lin-
dinner, Index memorabil. helvet. 1684, Gleiches erzihlt man beim
Kloster Ihlefeld im Harz vom Nadelohr: Alle Knechte, die hier vor-
bei zum ersten Male in die Harzwaldungen fahren, miissen dreimal
diesen durchbrochenen Felsen durchkriechen und werden dabei von
den Mitgesellen mit der Peitsche gegeisselt. Harrys, Ndsichs. Sag.
2, no. 37.

" Einige verwandie Fille aus den benachbarlen oberdeutschen
Landschaften mogen schliesslich dazu diencn, die eben angefiihrten
Beispiele noch gewichtiger erscheinen zu lassen.

Bei schwibisch Immenried liegt im sog. Windhang ein Stem
mit der ecingedriicklten Fussspur des hl. Ratper. Die Vorbeigehen-
den setzen ihren Fuss in diese Hohlung in dem Glauben, man
konne dann nicht mide werden. Die gleiche Meinung gili von
dem Steine im Kirchiein zu Rethsee. Birlinger, Schwib. Sag. 1,
no. 635. Wer durch das Loch des Steinaltares der hl. Corona in
Koppenwal schlipft, bleibt in der Ernte frei von Kreuzweh; wer
durch den Stein der Wolfgangskapelle in osterreich. Falkenstein
schliipft, hat eine glickliche Entbindung. Panzer, Baier. Sag. 2,
84. 331. Das Steindenkmal des hl. Nonnosius in der Krypta des
Freisinger Doms wird ebenfalls gegen Kreuzweh durchkrochen;
auf den daneben stehenden Petersstein legen die Landleute ihre
mit Frais hehafteten Kinder, ein Heilversuch, der, wie sie glau-
ben, nur auf Leben und Tod geht. In der Geschichte Freisingens
von Meichelbeck heisst es dariiber: , Von alten Zeiten her waren
im Dome die Leute durch einen Bogen geschloffen, wenn sie
Ruckenschmerzen hatlen.“ Die Obrigkeit hatte 1708 den Stein aus
der Kirche brechen lassen (Bavaria 1860 1. Erste Hilfte, 465),
allein nach Panzers Baier. Sag. (2, 432) dauerte im J. 1855 der-
selbe Brauch noch fort, da es daselbst heisst: Es vergeht beinahe
kein Tag, wo nicht Leute sowohl bei der Nonnosius-Tumba als
auch beim Petersstein Heilung suchen. — Wohl das sprechendste
Ueberbleibsel aus der Reihe dieser Heilfelsen ist die Wallfahrts—
kirche St. Wolfgang am Inn bei Salzburg. Nachdem man vorher



61

beim Passiren der mehrfachen Wallfahrtsstationen bereits durch ver-
schiedene Felskliffte herkommlich geschliipft ist, gelangt man zu
der ganz in Fels gehauenen Kirche und kann abermals nur in ge-
biickter Stellung durch cinen Felsengang in’s Innere hinein. Dieser
Eingang, heisst es, hat die Eigenschaft, dass von ihm jeder Durch-
kriechende, sei er gross oder klein, gedriickt wird. Nach verrich-
tetem Gebete, wobei man den Altar knieend dreimal umrutscht,
kauft man sich eine Anzahl klciner geweihter Metallixte, die in
der Kirche selbst feilgehalten werden; die einen davon wirft man
opfernd sogleich hinter ein Kapellengitter, und zwar so zahlreich,
dass sie sich hier zu blitlzenden Haufen anthiirmen, die andern
hingt man an den Rosenkranz, zum Andenken an den axtschleu-
dernden Wolfgang. Denn drei Viertel Stunden von hier enifernt
hatte der leilige sein Beil in die Lifte fortgeschleudert und dabei
solche Gewalt gebraucht, dass sich am Standplaize seine Fiisse in
Stein gedriickt haben; hier, hinter dem Berge, wo er das Beil am
Ufer des Inn wieder liegen fand, glauble er auch die Stelle ge-
funden, wo Gott ecine Kirche haben wolle. Wer an Hau- oder
Stichwunden leidet, verlobt sich hieher, und wenn er den Ort wie-
der verlisst, ruft er in einiger Entfernung : Heiliger Wolfgang,
darf ich auf’s Jahr wiederkommen? Dann giebt es zur Antwort:
Ja! ja! ja! So glauben es hauptsichlich die Alten; die Neuen
meinen, es sei das Echo (Panzer, Baier. Sag. 2, 569). Hier klingt
fast der ganze Thorcultus noch vereint nach, den Sage und Le-
- gende nur trimmerweise zu geben vermag, St. Wolfgang erscheint
hier nach allen Seiten als der Stellvertreter des Goltes, der mit-
telst des Hammerwurfes dic Grenzen beslimmt; der den Winter-
himmel und die Eisdecke des Gebirgsflusses spaltet; dessen Hain
ebenso viele Altare und Heilsteine hat, als er selbst hier Hand-
und Fussspuren zuriickgelassen; dessen Waldfelsen mit Orakel-
stimme reden. Von manchen andern mirakulosen Steinen ist nichts
mehr als die Erinnerung iibrig, dass sie ihre wunderthitige Kraft
durch den groblichen Missbrauch verloren haben, den die Hab-
sucht mit ihnen trieb. Alle Kranken genasen, heisst es, die durch
das Loch in der Mauer der Stappenberger Kirche krochen; als
.man aber ebenso krankes Vieh hindurchkriechen liess, horte das
Wunder auf und man mauerte das Loch zu. Kuhn, Nordd. Sag.
no. 148. Hier stirbt der Brauch am entweihenden Missbrauch, wie
das Heidenthum an seinem eigenen rohen Geize. In dem nach-
folgenden Beispiele aber zeigt sich, dass die geislige Verlassenheit
auch des heutigen Christenmenschen zuweilen jene vergessenen



62

Hilfsmittel des Heidenthums wieder entdeckt, um sich mit ihnen
magisch zu schirmen oder den mangelnden Geistestrost vorzuzau-
bern. Es berichten ndmlich die Verhandlungen der Ehstnischen
Gesellschaft (Dorpat 1840, Heft 1) folgende Thatsache aus den
Ostseeprovinzen : Als dorten zu Anfang der Dreissiger Jahre die
lutherischen Prediger aus ihren Gemeinden anhaltend durch die
russischen Popen verdringt wurden, entstand bei dem vernach-
lassigten Landvolke unter der Hand ein neues Heidenthum. Die
Bauern miedenr gemeindeweise jahrelang den ihnen fremden russi-
schen Gottesdienst; dafiir aber schlipften sie dann an Sonntagen
auf der Hutung durch zerkliflete Weidenbiume.

-Kirchliche Steinalterthiimer.

Die Legenden und Sagen von versteinerien Broden hat Wolf,
Beilr. 2, 37 voribergehend in Beriicksichtigung genommen; sie
sind nicht blos zahllos, sondern vielfach von hohem Alter. Man
hat solchec Wunderbrode aufbewahrt in der Peterskirche zu Rom,
in der Marienkirche zu Danzig, in dem Archiv der Kirche zu
Dockum, im Kloster Oliva, im Kloster zu Muri und an vielen an-
dern Orten. Sie gelten als Zeugnisse der Strafe, die von den um-
wandernden und bei Menschen Einkehr nehmenden Goéttern ver-
hingt wird gegen Hartherzige. Allerwirts sind ferner die Sagen
vorhanden von Felsen, die ein Riese oder Teufel fehlgeworfen und
mit den eingeprigten Fingern liegen gelassen hat. Es hal Grimm
einige derselben in seiner Mythologie 512 ausgehoben, um an
ihnen den Ton aller ubrigen zu beslimmen; sodann hat Wolf in
den Beitrigen 2, pg. 21—36 noch andere derselben gesammelt
und daran den Nachweis gegeben, dass unter der Hiille des Riesen,
Teufels, Helden oder Heiligen, welcher die Macht hatte, den Felsen
zu schleudern, Hand- und Fussspur ihm einzuprigen, ihn zu er-
weichen oder zu durchbohren — zugleich der hochste Machtgott
des Heidenthums, oft Odhinn selbst oder dessen Sohn verborgen
sei. Wir wiinschen nun weder diese Beweisfithrungen weiter auf-
zunehmen, noch fernere Beispiele hieriiber anzuschliessen, wohl
eingedenk jenes Erfahrungssatzes, der von solcherlei Stoffanhiu-
fung sagt: Je grosser der Vorrath an Gleichnamigem, um so ge-
wisser die Ermidung des Lesers und um so geringer seine Er-
kenntlichkeit. Nur etliche jener unserm Alpenlande urspriinglich
zugehorenden Heiligen sind zu betrachten mit ihrer Berge ver-
setzenden und Felswinde spaltenden Geistesmacht, dagegen sind
die der Christenheit allgemein bekannten zu iuibergehen. Nicht be



63

sprochen werden daher der Drachenlodter Michael, der reisige
Martinus, der Protomartyr Stephanus, die den Schwert- oder
Krcuzestod erleidenden Johann Bapt., Petrus und Paulus, sammt den
thebiischen Legioniren, von denen bereits Notker sang, sie seien
die Krieger des Herrn, die mit dem Glaubensschwerte der Wuth
der romischen Heidenwelt siegreich trotzten. Naher liegen hier
fur personliche Erfahrung und Anschauung die Heiligen Remigius
(Romedi), Beatus, Magnus, Petronella. Um auf die letzigenannte
Heilige zu gelangen, ist zu beginnen mit demjenigen Apostel und
Heiligen, dessen Name Fels heisst, mit Petrus. [hm ist aufge-
tragen, auf Erden Bauten zu griinden, unerschiitterlicher und fester
als die Pforten der Holle; im Himmel aber hat er nach altver-
birgtem Volksglauben die Meteor- und Regensteine zu rollen, dass
die Wolken erbcben, sich éffnen und den Regen fallen lassen. Wenn
¢s donnert und blitzt, sagt man, Petrus wirflt goldene Kegel. In
der Ukermark sagt man ebenso bei allzu langem Regenwetter : Gott
ist wieder einmal nicht zu Hause, sondern Petrus ist am Regieren.
Kuhn, Nordd. Sag., Abgl. 415. Nach Kuhns Mirk. Sag. 455. 524
ist Petrus der Soldaten Feind und verfolgt sie auf den Mirschen
durch Regenwetter. Vgl. Ztschr. f. Myth. 1, 82. Ein baierisches
Regiment war 1815 beim Einmarsche nach Frankreich mirrisch
geworden iber das lange Regenwetter und hielt den hl. Petrus fiir
den Urheber desselben. In Ermangelung seiner nahmen sie ein
Nepomuksbild von der niichsten Briicke, banden es einem der Ka-
meraden auf den Riicken und liessen es Spiessruthen laufen. Pan-
zer, Baier. Sag. 2, no. 30. Hort es endlich auf zu regnen, so
sagt unser alemann. Kinderlied :
Petrus wirflt seinen Schliissel iiber den Rhein :
Morgen soll’s gut Wetter sein !

Petrus hat also dann das Zickzack seiner Blitzbiindel verschleudert,
wie die Riesin ihre Spindel, die Burgfrau ihren goldenen Zwirn-
kniuel, die Weisse Frau ihren Schliisselbund, Thorr seinen Ham-
mer, Apoll seinen Pfeil. Als Felsengott den Schliissel, der den
Wolkenhimmel 6ffnet, in der Hand fithrend, steht Petrus jetzo auf
Jenem Nagelfluhfelsen in der Wendelinskapelle zu Sarmenstorf, an
dem dorten die drei Angelsachsen erschlagen wurden; gleichwie
er neben dem Nonnosiusgrab im Freisinger Miinster auf seinem
eigenen Heilstein steht (vgl. den Abschnitt: Heilsteine).

Fir des Petrus Tochter galt die hl. Petronella noch im J. 1497
zu Rom, als dorten der Ritter Arnold Harff von Koln ihre Kapelle
besuchte. Harffs Pilgerfahrt, 1860 herausgegeben von E. v. Groote.



64

Entweder war des Apostels eheloser Stand damals noch nicht zu
Rom decretirt, oder der kolnische Ritter hatte des Apostels Schwe-
ster fir dessen Frau angesehen. In der Schweiz ist Petronella’s
Verehrung nahezu gleich alt mit dem Christenthum. U. Campell in
seiner Rhitischen Geschichte erwiihnt einer Steininschrift im Chor
der Kirche von Katzis im Domleschger Thale; in ihr weihet Victor 1.,
aus der rhilischen Dynastenfamilie der Victoriden, diese neuge-
baute Kirche der hl Petronella: S. Petronella, filia Petri. Gelpke,
Schweiz. Kirchengesch. 2, 463. Dieser hier kirchenstiftende rhi-
tische Victor I. ist der Urgrossvater jenes Churer Bischofs Tello,
dessen Testament vom J. 766 auf uns gekommen ist. Jenes Frauen-
klosterlein auf der Insel Ufnau im Zircher See, das mit unter die
Stiftungen des irischen Sendbolen Fridolin gehort, ist der hl. Pe-
tronella geweciht. Ziirich. Antiqu. Mittheil. 1843, 13. So ist auch ihr
Cult im innersten Alpengebirge frithzeitig verbreitet. Eine Glocke
im Thurme zu Grindelwald trigt die Inschrift O. S. Petronella pro
nobis. 1044 ; sie soll zuerst in jener Kapelle gehangen haben, die
der Sage nach bis 1570 im Thale zwischen dem Viescherhorn und
dem Eiger stand, dorten wo jeizt der untere Grindelwaldgletscher
ruht. Meyer-Knonau, Schweiz. Erdkunde 1, 235. Scheuchzer, Itiner.
Alpin. II; 287. Petronella’s Grab zeigte man in der Dompeterkirche
bei Molsheim im Elsass. Stober, Sag. no. 163. lhre im Kanton
Tessin sehr zahlreichen Kapellen stehen meistens in den hintersten
Schneekluften des Gebirges; Franscini’s Tessinische Ortsbeschreib.
ziihlt diese Kirchlein der Reihe nach auf. Aus diesen Anfiithrungen
lasst sich folgern, dass der Petronellencultus in der Schweiz uber die
Zeiten zuriickreicht, in die man katholischer Seits die drei kirchen-
geschichtlichen Petronellen versetzt: eine sicilische @ Vella, eine de
Chemille, + 1000, und eine von Florenz, + 1530. Hiefiir steht uns
noch ein besonderer Beweis zu Gebot. Die Acta der Klosterstiftung
von Muri sind daselbst im 13. Jahrhundert geschrieben worden. In
dem Reliquienverzeichnisse dieser Handschrift fillt es auf; dass unter
den zu Muri in der Leutkirche und in der Klosterkirche hiochst zahl-
reich aufbewahrten Heiligthimern fast nichts als Steine aufgezihlt
werden, und zwar um so zahlreicher, je dunkler deren Abkunft und
Zweck zu Muri selbst damals schon gewesen war. Neben manchen
Stiicken solcher Art, die ihres hohen Alters wegen in jenem VYer-
zeichnisse als schon wieder vergessen oder verloren angegeben sind,
werden sodann auch Reliquien von solchen Heiligen mit genannt,
deren Wunderthaten besonders in’s Steinreich fallen. Unter den
mehrfachen Reliquien, welche man damals zu Muri schon wieder



65

verloren oder vergessen haite, zahlt diese Handschrift folgende
her: In ecinem der Altire der Leutkirche zu Muri, die bereits vor
Erbauung des Klosters (1027) bestanden hat, lagen die Reliquien
der hl. Petronella verwahrt, und man wusste bereits damals nicht
mehr sicher, wie dieselben nach Muri gekommen seien, man schrieb
sic der Freigebigkeit einer unbekannten Matrone Cilia zu. Ferner
bewahrte man daselbst auch Stiicke sowohl vom Felsen, auf dem
diec Heiligen Felix und Regula zu Glarus gewohnt, wie auch von
demjenigen, auf welchem sie zu Ziirich enthauptet worden. Ebenso
lag daselbst ein Gestein von der Fussspur des hl. Magnus, welche
man im Gebirge um baieriseh Fiissen ortlich den Mangstritt nennt,
weil hier St. Mang die geschlossenen Bergwiinde mit einem Fuss-
tritte durchstiess. Nicht minder mangelte es hier an Reliquien vom
hl. Martinus, zu dessen Ehren die Basilica Muri’s im J. 1060 feier-
lich eingeweiht worden war, weil dieser berithmte Bischof einst
auf seiner Reise aus Italien hier durchgezogen sein und sogar im
benachbarten Windisch gepredigt haben soll. Diesem schwertfiih—-
renden und berittenen Heiligen werden in den Hochalpen die bei-
den Martinslocher zugeschrieben. Der Flimserberg scheidet Biin-
den und Glarus. In seinem siidlichen Gipfel, dem Schindelnberg,
0ffnet sich ein runddurchbrochenes Loch, durch welches im Frih-
ling und im Herbst die Sonne wie durch ein Rohr scheint. Die
Glarner nennen es das Martinsloch, und das Dorf Elm betrachtet
jahrlich vom 11. bis 13. Marz und am St. Michaelstage durch das-
selbe die Sonne. Fisi, Schweiz. Erdbeschreib. 4, 103. Dies ist
das eine Martinsloch; das andere hat der Eigerberg im Berner
Oberlande. Die Sonne durchscheint es am 17. und 18. Januar, so-
dann am 25. und 26. November wie ein grosses Feuer. Martinus
hat dasselbe mit Fuss und Stab durchgestossen; wo er auf der
gegeniiberstehenden Seite des Mettenberges den Riicken zum Stoss
anstemmle und in’s Gebirge einpresste, da liegt der Martinsdruck
mit den zwei benachbarten Heidenlochern. Jahn, Kanton Bern 328.
Achnliche Martinuseindriicke reichen bis in die Niederlande; vgl.
Wolf, DMS. no. 300. In der welschen Schweiz werden solche
Starkeproben dem hl. Remigius beigelegt, der Romerio und Romedo
genannt wird; far un sallo di S. Romedo ist im italienisch Biinden
die Redensart, die einen Riesensprung bezeichnet. Von der Motta
aus, unterhalb Selvapiana im Pusclav gelegen, wo noch jetzt Re-
migius Fussspuren in einer Steinplatte gezeigt werden, sprang einst
der von den Heiden verfolgte Heilige bis oben in die Felsen des
Gebirges hinauf, die nun wie er San Romerio heissen. Hier oben

Argoyia. III, J



66

ist eine Hohle, man sieht in ihrem Fels, wo er zum Gebet hin-
kniete und wo er seinen Hirtenstab hinsteckte; alles Unreine wird
aus ihr hinausgeblasen. Leonhardi, das Poschiavinothal, 1559, pg. 100.

Unter jenen Steinreliquien, welche man in der Leutkirche und
in der Klosterkirche zu Muri einst bewahrte, zahlen die Griindungs-
acta noch folgende aus des Heilands Erdenleben herstammende
Stiicke auf: Vom Fels, wo Christus geboren worden; vom Stein,
da er sprach, weiche Satanas. VYom Stein, auf dem Johannes ent-
hauptet worden. Vom Stein, worauf des Heilands Fiisse ruhten;
von der Siule, da er die Ohrfeige bekam; von der Marlersiule
und dem Felsengrab Christi; vom Fels mit den Fussspuren der
Himmelfahrt. Steine vom Berge Sinai, und Ueberbleibsel von den
Steintafeln Moses. Stiicke vom Steingrab Mariens. Steine, mit
denen der hl. Stephanus getodtet worden. Steine vom Grabmal
des Lazarus. Ein Stein aus dem Jordan, worauf Christus wihrend
seiner Taufe stand (diesen Stein hatte die Frau Judentha von Herz-
nach im Frickthale dem Kloster geschenkt). Einen der Steine, die
Satanas dem Heiland dargeboten, dass er sie in Brode verwandle.

Endlich ist noch eines besondern Bildsteines gedacht, auf dem
Christi Gestalt und Antlitz eingedriickt gewesen sein muss, da dic
Chronik denselben unter der Phrase anfiihrt: de petra similitudinis
ejus (sc. Christi). Die Nachricht von dieser Art Reliquie lidsst weit
zuriickblicken in jene Riesensagen, die sich meist an des Heilands
Wunderthaten angeschlossen hatten und ihrer Wiirdelosigkeit wegen
frithzeitig wieder verdringt worden sind. Es stehen daher zur
Vergleichung obiger Angabe nur wenige kirchliche Beispiele zu
Gebote. In der Wallfahrtskirche zu Einsiedeln ist ein iiber das
Gestein geheftetes Silberblech mit fiinf Lochern zu sehen; Christus
hat diese hier eigenhiindig eingedriickt. Landsee, Enchiridion Helvet.
103. Deutlicher lautet eine Nachricht in Bechsteins D. Sagh. no. 695:
Der Herrgottstein, ein Fels zwischen Selb und Thierstein liegend,
nahe der Eger, ist also gestaltet, dass sich ein Mann in desscn
Austiefungen gleichwie in eine Form legen kann, alle Glieder-
formen sind in den schionsten Yerhiltnissen darin zu sehen. Chri-
stus hat auf diesem Stein ausgeruht und ihm die Gestalt seines hl.
Leibes eingedriickt. Nur iiber Riesen oder Heilige von riesen-
haften Thaten, nie aber vom Heiland, gelten sonst solcherlei Le-
genden. Der bohmische Ritter Leo von Rozmital berichtet aus
seiner 1465 gemachten Pilgerreise (herausgegeben von Schmeller)
pg. 178, in Spanien den Stein gesehen zu haben, worauf St. Jakoh
ruhte und schwamm: , Do sicht man heutstags innen sein fussiritt.



67

do im sein haubt und leib gelegen ist, hat er in den stein ein
wun gedruckt als in ein wachs.“ (Wunne ist die in’s Eis gehauene
Oeffnung.) Am Wege von Klausen nach Siben im Tirol liegt ein
Fels, auf dem der hl. Kassian rastend die ganze Lange seines
Leibes eingedrickt hat; deutlich sieht man, wo der Ellenbogen
sich stitzte. Zingerle, Tirol. S.-M. no. 752. So priagt Herakles
(bei Herodot 4, 82), beim Flusse Thyre in Scylhien gelagert, am
Fels seinen Korper ab; ebenso Starcather (bei Saxo Gramm. 111),
am Felsen sich anlehnend. Die Veronikalegende lisst mittelst des
Schweisstuches Christi Antlitz sich abdriicken; dem Glauben des
Nordlanders war es nicht um diese feinere Wendung zu thun, er
begehrte das Geglaubte in ganzer Leiblichkeit vor sich zu sehen
und mindestens des Heilands Hand und Fuss korperlich sichtbar zu
verchren. Beide sind ihm daher seit dem Anfang des Buchdruckes
bis heute jedes Jahr in neuer Abbildung in’s Haus gegeben wor-
den. Seitdem némlich der Buchdrucker Fraschauer aus schwibisch
Rotweil nach Zirich cinwanderte und mit seinen dorthin mitge-
brachten Holzstocken die ersten Kalender daselbst druckte, sind
dieselben und ibre kleincn Holzschnitte von der nachfolgenden Zeit
fort und fort copirt worden, bis diese Bauernkalender vor der Con-
currenz unserer heutigen Volks- und Bilderkalender verschwinden
mussten. Blunschi’s Zuger Kalender vom J. 1823 ist noch solch
urspriinglicher Art, er bezeichnet die Namen der Wochentage durch
Keile, die der Feiertage durch Holzschnitie von Centimegrosse; ein
gleicher Tiroler Bauernkalender erscheint noch jelzt bei Felician
Rauch in Insbruck, und Johann V. Zingerle berichtet iber ihn in
seinen Tirol. Sitten und Brauchen. In Beiden ist eine Art Riick-
erinnerung iibrig geblichen an jene eben genannten steinernen
Reliquien. Verzeichren sie z. B. das Fest der Auffahrt, so stellt
der Holzschnitt am obern Bildrande ein Paar Fiisse des Empor-
schwebenden, am untern deren zuriickgelassene Eindriicke dar.
Dies ist der letzte Rest jener zu Muri mit aufbewahrt gewesenen
Steinreliquie ,vom Fels mit den Fussspuren der Himmelfahrt“. An-
derwirts aber hat sie sich auf den vergessenen Heidensteinen er-
halten, wie die Fussspur beweist auf der obersten Spitze des Erd-
mannlisteines im Walde bei Wohlen.

Die Steintische.

Selbst die Naturforschung sieht sich bei Besprechung der Find-
lingsblocke genithigt, mit einer grossartigen Priamisse zu be-
ginnen, und da dieselbe unserm Zwecke in doppelter Hinsicht



68

dient, in mythologischer und culturgeschichtlicher, so stellen wir
sie voran.

Die Findlingsblocke sind, wie schon ihr Name andeutet, nicht
da entstanden, wo sie jetzt liegen; sie gehoren auch nicht zu den
das Skelet des Landstrichs bildenden Gesteinen, sie sind vielmehr
an ihre jetzigen Fundstellen durch Gletscher geschoben worden,
die eine Ausdefinung gehabt haben, welche hinreichte, um die
Blocke des Montblanc und der siidlichen Walliser Alpen hiniiber
auf den Jura, an die Ligern und in das iberrheinisch gelegene
Hohgau massenhaft zu tragen. Das Vorhandensein der Gletscher-
schliffe in den Alpen wie im Jura, sodann die Aechnlichkeit des
Gesteins der alten Schuttgebilde mit den im Gebirge entstandenen
Felsarten und mit der Beschaffenheit der vor und neben den jetzi-
gen Gletschern liegenden Morinen, solche und noch andere Ver-
hilltnisse sprechen so unzweideutig fiir die einstige Wanderung der
Findlingsblocke aus den Alpen iiber die Eisfelder her in die Nie-
derungen, dass nicht wohl eine andere als diese von der Wissen-
schaft fast einstimmig getheilte Erklirungsweise zur Geltung kom-
men kann.

Diese naturhistorische Pramisse iiber die Eiszeit und die iiber
die Gletschermeere aus den Alpen her zu uns geschobenen Find-
lingsblocke — erinnert lebhaft an unsere altdeutsche Mythe iber
die Entstehung der Welt. Die Edda erzihlt, im Anfang der Dinge
war nichts als ein gahnender Abgrund des Chaos, den die Welt
des Nebels und Frostes mit Eis auszufiillen begann. Als dann in
dieses starrende Niflheim von Siden her aufthauende Lichtfunken
sprangen, brachten sie in dem Gletschermeere einen Sturmriesen
Ymir sammt seiner Kuh Audhumbla in’s Leben. Drei lange Tage
leckte diese nahrungsbediirftig an den mit Reif iberfrorenen Salz-
steinen, am ersten Tage kamen Menschenhaare, am zweilen ein
Kopf aus dem Gestein hervor, am dritten endlich der ganze statt-
liche Mann Buri, der Erstgeborene. Mit ihm erlosch zugleich die
Zeit der Eis- und Frostriesen, sie wurden vertilgt und die Herr-
schaft der lichten Odhinischen Gotterreihe begann. Der Naturfor-
schung dient somit die Eiszeit zum Mittel einer aus den Alpen bis
an die Meereskiisten sich erstreckenden Steinwanderung, und der
Mythe gehort dieselbe Voraussetzung an; aber an den iiber die
Gletschermeerel gerollten Fels kniipft die Mythe sogleich den Ur-
sprung des Menschengeschlechtes selbst an, von einer aus den
Gletschern entsprungenen Riesenwelt gerith sie auf eine aus den
Gletscherblocken entsprungene Menschenwelt, und diese Felsen



69

selbst sind ihr also die Wiege der Menschheit. Wir suchen hier
einen ahnlichen Ausweg; denn unsere Aufgabe ist, von der Natur-
und Mythengeschichte hiniiberzugelangen auf den realen Boden
nachweisbarer Menschengeschichte. Und dazu eben haben uns nun
diese Findlingsblocke zu dienen, vorausgesetzt, dass dieselben nach
Lage, Stellung, Gestaltung und landschafilicher Umgebung einen
mit ihnen verbunden gewesenen Cultus der Vorzeit unzweifelhaft
ausdriicken.

Wir beginnen mit den Dachsteinen und Schalensteinen. Es sind
dies isolirt stchende Felsblocke, die durch gewaltsame Naturvor-
ainge von ihrem Mullergestein losgerissen, in entfernte Gegenden
oreschaﬂ't und hier schon von der Urbevélkerung in einen so an-
haltenden Gebrauch genommen worden sind, dass ihnen redende
Spuren davon bis heute verblieben. Der gemeine Mann in seinen
Traditionen und der Alterthumsforscher sind beide von jeher dar-
iiber einig gewesen, dass solcherlei Steine gewissen Cultuszwecken
der Vorzeil gedient haben, und nur dariiber gehen die Meinungen
noch aus einander, welchem Volke sie beizuschreiben, ob sie Grab-
stiatten oder Altire zu nennen seien, ob und mit welchen Mitteln
man sie an ihre jetzige Standstelle geriickt, aufgerichiet und mit
den vorhandenen Merkzeichen behauen habe. So weit nun his
jetzt solcherlei Steine ausreichend untersucht sind und zugleich mit
der Geschichte ihrer Oertlichkeit griindlich zusammengehalten hahen
werden konnen, ergiebt sich allenthalben iibereinstimmend, dass sie
auf einem von Menschenhand vorbereiteten Grund und Boden ruhen;
dass unter oder neben ihnen Aschenschichten, zum Theil auch Kno-
chenanhaufungen, Triimmer von Werkzeugen und Waffen liegen;
dass dic mehrfachen Rinnen, Gruben und gliederformigen Vertie-
fungen in ihrer Wand kein Naturspiel, sondern ein absichtliches
Werk der Menschenhand sind, endlich dass ihnen entweder schon
die frithere Landesgeschichte selbst einen heidnisch-religiosen
Zweck zuschrieb, oder dass die jelzt umwohnende Bevolkerung sie
noch immer mit Sagen und Spukgeschichten, mit Zauberthieren,
Gespenstern und magischen Feuern ausgestattet sein lasst. lhr
hohes geschichtliches Alter erhellt aus ihren Standplatzen. Wie
weil enlfernt von den Ortschaften und Aeckern der Jetzizeit sie
gewohnlich liegen, wie versteckt und verloren auf selten beire-
tenen Hohen, in Haide- und Waldstrecken, dies lisst sich be-
messen aus zweien erst neuerlich kund gewordenen Fillen. Die
Gemeinde Bettwyl im Freiamte liegt auf der Hohe des Linden-
berges; ein Theil ihres Tannenwaldes zieht sich vom Bergriicken



70

gegen das sagenberiihmte Heidenbad und Guggibad von Schongau
hinab, wo der Blaubart hingerichtet und begraben worden ist (Aarg.
Sag. 1, pg. 22—28). Dieser Waldtheil mit seinen Nagelfluhblocken
trigt den redenden Namen Tischkimmerli. Mit Bestimmtheit spricht
die Bevolkerung von hier vorhandenen Heidengrabern, aber die
Steintische im Hochwalde sind zur Zeit von Sachkundigen noch
nicht einmal aufgesucht. Einen andern gleichen Fall meldet so
eben Osenbriiggen in der Neuen Ziircher Zeitg., 10. Juni 1863 :
Die Bergweide Summerigs Rod, die am Kopfenberg gelegen ist,
hoch oben im hintern Wiiggithal, Kant. Schwyz, zeigt ein mit auf-
gesetzten Steinen umgebenes Gevierte, in das sich kein Hirte hin-
einwagt, obschon der Raum das schonste Gras hat. Es ist ein Ver—
sammlungsplatz der Geister. Als hier einst zwei Geissbuben in
Streit geriethen und der eine des andern Geisslein boshaft in das
Gevierte warf, starb das Thier alsbald. Auch hier spricht die Sage
von einer heidnischen Opferstitte. Und doch muss man annehmen,
dass diese nun Oden Platze einmal bewohnt und angebaut waren,
denn wo Stitten fiir die Todten sich finden, ist vorauszusetzen,
dass auch die Lebenden benachbarte Wohnungen gehabt haben.
Aber wie frithzeitig miissen diese Wohnungen wieder aufgegeben
worden sein, wenn nun der Boden keine Spur des Anbaues mehr
verrith und nur der iber die Griaber gewilzte Granitblock noch
Zeugniss giebt, dass hier einst Menschen bleibend ansissig waren.
Dies sind Folgerungen, welche jingst Dr. Hartmann im German.
Anzeiger (1863, no. 4) in Verbindung gebracht hat mit der schon
so oft behandelten Frage, in wie fern diese Steine dem Kelten-
und nicht dem Germanenvolke beizuschreiben seien. Er verweist
dabei auf Tacitus, Germ. 27, der ausdriicklich von den Germanen
seiner Zeit sagt, sie hitten solcherlei Grabdenkmiler fiir itberfliissig
gehal'en, deren Hohe und Gewicht noch die Begrabenen belaste.
Tacitus, der solcherlei Denkméler arduus, operosus, gravis nennt,
thue dieses ohne Zweifel im Hinblick auf die keltischen Nachbarn
und hebe damit hervor, dass die Germanen die' Ehre so schwerer
Grabsteine verschmiht hitten. Doch gerade der Germanenglaube,
der von der Steinzeit so reiche und tiefgehende Mythen hinter-
lassen hat, widerspricht dieser neuen These, selbst wenn spitere
historische Zeugnisse nicht melden wiirden, wie oft und wie lange-
hin die deutsche Kirche es verbieten musste, dass man bei solcher-
lei Heidensteinen opfere und bete. Tacitus hat also jenes Urtheil,
wie so manches andere in seiner Germania, im Hinblick auf die
denkmalssiichtige Mode seiner Romer geschrieben; er wiirde sol-



cherlei deutsche Barbarenbauten, als das volle Gegentheil jenes sit
tibi terra levis, ohnedies nicht operosus genannt haben, sondern
hochstens omerosus. Wir wissen bis jetzt durch keine feststehende
Thatsache, ob jenes fritheste Menschengeschlecht, dessen Spuren
an diesen Steinen zuriickgeblieben sind, wirklich dem keltischen
Volksstamme angehort hat; dies aber bleibt unbestritten, dass der
germanische Norden die Errichtung seiner Bautasteine als eine von
der Odhinischen Religion vorgeschriebene Pflicht kannte, und dass
unser Siiden ebenso an solcherlei Stcine nur deutsche Glaubens-
und Sagenzige gekniipft hat. Unsere ganze vorliegende Arbeit
ist ja vermogend, ihr hundertfilliges Material eben allein aus diesen
Grundlagen deutscher Satzungen entnehmen zu kinnen. Danach
verwerthen wir denn schon die Schalensteine, mit denen wir jelzt
beginnen.

In Norwegen nennt man die Wilden Manner und Riesen Jatlen
und Trolden, und nach ihnen die Felsblocke, in denen schalen-,
topfformige, kreisrunde, oder rinnenartige Vertiefungen eingehauen
sind, Jdattegryter, Troldegryter, zugleich auch St. Olafssteine, well
dieser Heilige des Nordens zumeist die Riesen vertilgt hat. Myth.
518. Erst im Juni dieses Jahres 1863 sind zu Longirod in der
Waadt zwei grosse erralische Blocke entdeckt worden, in welche
gegen hundert solcher kreisrunden Bassins von anderthalb bis zehn
Zoll Durchmesser eingehauen sind. Dieselben kleinen Rundschalen
trigt der pierre de Servagios (des Sauvages), der beim Walliser
Dorfe Luc im Anniviersthale liegt, auf dem Wege nach Bella-Tolaz,
westlich vom Borterhorn. Schweiz. Gesch. Anzeig. 1858, 61. In
der Ndhe des Heidensteins in den Stadtwaldungen von Biel liegt
neben einer Reihe von Gribern noch ein anderer, der unter seiner
Moosdecke viele kiistliche, rundliche Vertiefungen zeigt, die gros-
sern, auf seiner obern Fliche, bis zu fiinf Zoll Durchmesser hal-
tend, die kleinern an den Seitenwinden eingemeisselt. ibid. 1857,
47, Man hatte schon frither unter ihm zwei eherne Sicheln ge-
funden : Vuillemin, Kant. Waadt 1, pg. 40. Dass ein solcher Erz-
fund nicht auch iber die angebliche Nationalitit derer mit entschei-
den kann, denen man die Errichtung des Steins urspriinglich zu-
zuschreiben gedenkt, dariiber wird das weiterhin Mitzutheilende
sich noch eigens erkliren. Hier nur ein Beispiel, wie solcherlei
Werkzeuge, bei Feldsteinen aufgefunden, weitere Sagenbildungen
veranlassen. In der Nihe der bohmischen Stadt Gabel nennt man
drei beisammenstehende Felsblocke den Dreijungfernstein. Drei
Graserinnen sind in ihm verwiinscht, die hier, wihrend die Mess-



72

glocke zur hl. Wandlung ldutete, spottend ihre Sicheln gen Himnmel
schleuderten. Grohmann, Bohm. Sagb. 1, 273. De Beaufort hat bei
specieller Untersuchung der zahlreichen Dolmen des franzisischen
Indre-Departements in mehrern dieser Dolmen Urnenscherben und
Gebeine, auf ihren Decksteinen aber jene schalenformigen Vertie-
fangen, von fiinf bis zu eilf und zweiundzwanzig hinauf, vorge-
funden und ist dadurch zur Ueberzeugung gekommen, dass diese
Steine ebensowohl als Grabmiler, wie als Altire gedient haben.
Mémoires des Antiquaires de I'Ouest, année 1851, 64. So sollen
sich auch Menschenknochen in der Nihe jenes Schalensteins und
Steintisches zu ziircherisch Hermetschwyl vorgefunden haben, von
dem wir weiter unten noch Bericht geben werden. Ein solcher
Schalenstein von ungewdhnlich sorgfiltiger Behauung, zum Theil
schon beschrieben im Aarg. Taschenbuch vom J. 1862, 38, ist
leider schon vor etwa dreissig Jahren gesprengt und zum Bau des
Schulhauses im Aargauer Dorfe Suhr verwendet worden. Was Zu-
verlissiges von Minnern, die bei dieser Arbeit mithalfen, jetzt noch
erfahren werden konnte, folgt hier nach. In dem zum Dorfe Suhr
gehorenden Walde Oberthal traf man auf der Berghohe Riifengrind
unter den Wurzelstocken der gefillien Tannen auf eine Rundpfla-
sterung von 12 Fuss Durchmesser, geregelt besetzt mit Rollsteinen
und Findlingskieseln, wie solche in jenem Waldthale nicht vor-
kommen, also hier heraufgetragen worden sein mussten. Innerhalh
dieses Kieselgiirtels fand sich ein zweiter, gegen 6 Fuss Durch-
messer haltend, kreisformig iiber den untern hingepflastert, so dass
also die eine Kiesellage auf die andere zu liegen kam. Als man
die obere wegbrach, fanden sich zum Erstaunen der Arbeiter zwi-
schen den beiden Schichten des innern Kieselgiirtels Kohlen. Zwei
Felsplatten, beide aus gleichem Gestein und dieselben Einhauungen
schalenformiger Figuren tragend, die grossere auf 30 Fuss Linge
und Breite geschatzt, wurden damals zugleich auf der am Hang
jenes Hiigels liegenden Thalmatte wenige Fuss unter der Erde mit
aufgefunden. Ein Bergsturz, den auch der Localname Rifengrind
andeutet, soll sie Beide von ihrem Standorte auf der Spitze des
Waldhiigels hinabgerollt haben. Man hielt sie damals fir Stein-
kisten. Beide trugen an ihren Rindern Formen von tellerartigen
Gefissen eingehauen, deren Durchmesser iiber 1 Fuss betrug. Nur
der Rand dieser sogenannten Schiisseln war reliefartig im Felsen
frei, ihr Fuss sass in ihm selbst fest. Einige von ihnen waren be-
reits vom Felsen abgesprengt und zwar mittelst eines scharfen
Keiles, dessen Einschnitt im Gestein sichtbar zuriickgeblieben war,



73

sie lagen zum Theil noch um die Fundstelle zerstreut herum. Im
nichsten Umkreise jener Waldhohe mit der doppelten Kieselpflaste-
rung ist der Boden ziemlich reich an Geschirrscherben und Ziegel-
trimmern, ein benachbarter Waldplaiz heisst wegen seiner Menge
von Todtengebeinen Kaibenstatt, hier sollen Heiden begraben liegen.
Am merkwiirdigsten verhiilt sich dazu die dortige Localsage. Man
nennt namlich die Dorfkirche von Suhr wegen ihres hohen Allers
- Heidenkirche und erzihlt, sie sei an ihren jetzigen Standort am
Pfaffenhiigel ecigenmichtig und wundersamer Weise von eben je-
nem Riifengrind herabgewandell.

Was unser Bauer von seinem Mittagsbrode iibrig lisst, das er
fir sich allein im Felde verzchrt, das pflegt er immer auf den
nichsten Markstein zu legen und auf einen solchen Schalenstein,
wenn die bebaute Flur bereits bis an diesen hinreicht. Warum also
sollte nicht auch der Heide hier einst sein Brod den Himmlischen
oder den Unterirdischen opfernd dargebracht haben. Und wenn die
Sage recht hat, die gewohnlich einen Heidenkirchhof um diesen
Stein gelegen sein ldsst, so war derselbe ein Altar und Grab zu-
gléich, wie ja noch unlingst unsere stidtischen Kirchen zu Fami-
liengriiften dienen mussten. Er war also den Vorfahren ein Lei-
chenstein, den Nachkommen ein Denkstein, und naturgemiss war
es, hier Todtenopfer darzubringen, Volksversammlung, Fest und
Gericht abzuhalten und dabei den Gott und Helden mitzufeiern, der
die Spuren seiner Wunderthat hier im Felsen abgedriickt zuriick-
gelassen hatte. Denn dies war dem Germanen ein Abzeichen gott-
licher Macht, dass Odhinn mit seinem Schwert durch den Felsblock
bohrte, dass Thorr mit seinem Hammer die Felszacken des Ge-
birges ebnete, dass der Stein unter des Heiligen Fusstriit sich plotz-
lich erweichte und die Fussspur ewig bewahrte, allen Erkrankten
und Wegesmiiden zur Heilung und Stiarkung. Sogar die in Stro-
men liegenden Felsenbinke, vom Wasser iiberfluthet und daher
meist unsichibar bleibend, besitzen Eigennamen und Traditionen,
wenn sie das Flussgerolle ausgewaschen und mit diesen kessel-
formigen Gruben gezeichnet hat. Der Hifelistein liegt beim Dorfe
Birrhard, Bez. Brugg, fast mitten im Reussstrome und ist bei nie-
derm Wasserstande das Schwimmziel der badenden Knaben. Seine
Oberfliche ist wie iibersat mit grossen und kleincn, schin aus-
gerundeten Lochern, die dem Volke als Hiifelein erscheinen. An-
dere Felsblocke daselbst in der Reuss heissen Leisestein, Auenstein,
Schwarzstein (er ist ganz von Moos iiberzogen), und an der Bann-
grenze gegen Biiblikon hin der Teufelsstein.



T4

Uebergehend nun zu einem éhnlichen Stein im Freiamte, wel-
cher der Bettlerstein heisst, soll diesem Namen durch mehrere an-
dere seinesgleichen erst eine geschichtliche Vorerklirung gegeben
werden.

Ein Theil der Biinzner Almende (Freiamt) ist die Bettelmatt ge-
heissen, sie wird in den Urkunden des Archivs Muri als ein Lehen
erwihnt, mit dessen Nutzung die Verpflegung und Weiterfiilhrung
derjenigen fremden Armen und Presthaften verbunden gewesen
war, dic den Zwing Biinzen passirten. Auf dieser Matte lag ein
erratischer Block, welcher in diesen letzten Jahren gesprengt und
zum Hiuser- und Strassenbau verwendet worden ist. Bei dieser
Gelegenheit entdeckten die Arbeiter vier Erzbeile, sog. Kelte, die
mit ihrem Beilohr nach innen, mit der Barte nach aussen gekehrt,
geordnet in den Kiesboden gelegt, dic Form eines vierspeichigen
Rades bildeten. Sie machen jetzt einen besondern Schmuck in der
Sammlung von Alterthiimern aus, welche unser noch junge Yerein
sich angelegt hat. Der Grenzpunkt der Waldungen von Baden und
Birmenstorf liegt auf dem Bergriicken der Sommerhalde und heisst
Bettelkuchi; er wird durch einen zwischen alten Tannen und Bu-
chen stehenden Gemarkungsstein bezeichnet. Hier war einst der
gewohnliche Lagerplaiz der Heiden und Zigeuner, welche die
Grafschaft Baden durchzogen. Beim Kuchenbacken, heisst es,
bogen sie die Zweige der Waldbiische in die Pfanne herab und
liessen sie mit Backteig behangen wieder emporschnellen. Eine
dhnliche ,, Bettelchuchi“, bei welcher einst die Zigeuner abzukochen
pflegten, liegt beim Frickthaler Dorfe Zeiningen; auf den Betiler-
dckern beim Dorfe Schlatt haben die von einer Zauberfrau be-
herrschte Schaar der , Franzosenbeltler  gelagert, Feuersbriinste
hinwegbeschworen und Gewitter herbeigezaubert, je nachdem das
Volk ihnen lohnte. Eine dhnliche sagenhafte Umgebung hat nun auch

Der Bettlerstein bei Wohlen. Der Fussweg vom Dorfe
Wohlen im Freiamte zum Frauenkloster Hermetschwyl geht lingere
Zeil durch einen schattigen Wald. In dem Theile desselben, wel-
cher Rothwasser heisst, kommt man zu einem erratischen Block,
dem Bettlerstein, auch Heischstein genannt; eine Viertelstunde
weiter abermals zu einem éhnlichen, dem Herdminndlistein. Hier
ist vorerst nur von jenem die Rede. Dachformig ragt er nach
allen Seiten aus dem Boden, die beiden Firstenden nord- und
sidwirts kehrend. An der Nordseite wolbt sich seine Sohle zu
einer Hohle bogenformig aus, in die man sich bequem hinablassen
kann. Troiz des Waldschuttes, der seit undenklicher Zeit hinein-



' 75

aceweht wird, hat sie jetzt noch einen Durchmesser von 4 Fuss mit
5 Fuss Liinge. Innen ist sie durchaus trocken und hiibsch iber-
moost. Hicher pflegten vormals die Klosterfrauen von Hermet-
schwyl ihre kleinen Sommerfahrten zu machen, bis ihnen durch
eine Schreckgeschichte ein Ziel gesetzt wurde. Letztere ist be-
reits in den Aarg. Sagen 1, no. 205, erzahlt; aus ihr aber geht
hervor, dass man damals noch diesen Fels von Waldmannern und
Erdmannchen bewohnt glaubte, welche mit Schinken, Kuchen und
Wein reichlich versehen den zu Besuch kommenden Wanderer
trefflich bewirthet hiitten. Uebereinstimmend mit jenen anderwei-
ligen Angaben, man habe in solche Zwergenstuben um einen
siissen Kuchen nur hinabzurufen acbraucht (,Vetter Metz, gieb mir
einen Pletz!%), heisst dieser Block der Bettler- oder Heischstein.
Denn betteln und heischen ist in hiesiger Mundart synonym. Auch
eine Nacherinnerung davon ist noch iibrig und soll alsbald beson-
ders bedacht werden, dass man heidnische Reihentinze um den
Stein auffihrte. Die mehrfachen Licher in seiner schrundigen
Wand hilt man fir eine Reihe alter Bohr- und Sprenglocher ; sie
gelten als ein Zeugniss, wie ofi die Hebamme hier den goldenen
Schliissel ansetzen, den goldenen Karst einhauen muss, wenn sie
die Neugeborenen darunter hervornehmen soll. Denn der Fels ist
zugleich ein sog. Kleinkinderstein fiir die umliegenden Ortschaflen
gewesen. Als dann seit dem 15. Jahrhundert die Zigeunerbanden
die Schweiz durchzogen und besonders im Freiamte bei der laxen
Polizeiordnung geistlicher Herrschaften eine wahre Landplage wur-
den, flichteten sich diese Landfahrer, so oft ein neues Edict zu
ihrer Austreibung erschien, hieher in die Wilder und gaben sich
bei dicsen Felsverstecken ihr Stelldichein. So wiederholt oft ein
blosser Fels im Waldesdickicht eine ganze Reihe weit ans einander
liegender alter und neuer Lebensverhiltnisse. Der Heide hatte bei
diesem Stein zu den Unterirdischen um das tigliche Brod gebetet,
das ihr stets glihendes Erdfeuer aus der Ackerkrume ihm empor-
reifen lassen sollte. Der Fahrende und Gehrende aus der Ritter-
zeit wurde nachmals ersetzt durch die Stromer und Steifbettler aus
der Réuber- und Zigeunerzeit, die, weil sie keiner der beiden Con-
fessionen zugehorten, Heiden hiessen und im Besitze aller der-
jenigen Zauberkiinste zu stehen schienen, wegen derer ehedem
die Heidenmiannchen in diesen Felsklifften so hochgeriihmt waren.
Wenn diese Landfahrer hier um den Stein gelagert die gestohlenen
Schinken verschmaust und das erbettelte Mehl verbacken hatten, so
bogen sie, wie schon erwihnt, in ibrer faulen Uebersittigung die



76
Zweige der Haselbiische in den Teigrest der Backpfanne herunter
und liessen sie iiberbacken wieder in die Hohe emporschnellen. Da
glaubte dann der Bauer wohl an Zauber, wenn er Tags darauf an
dem verlassenen Lagerplalze vorbeikam und die Krapfen an den
Biumen wachsen sah. Da solch ein Felsstein zugleich als Koch-
herd dienen konnte, so nennt ihn das Volk auch Ofen, Ofenloch,
Kiiche; man meint sogar, es schliigen nichtlicher Weile noch blaue
Flammen unter ihm empor (wie dies vom Fischstein gilt im Lenz-
hard) oder man hore unter ihm die Backmulde ausscharren, ein
siisser Speisegeruch dampfe aus ihm auf. (Vgl. Aarg. Sag. 1,
pg. 336.) Bald auch sind diese felsenbewohnenden Erdgeister
kochende Riesen, bald bratende Teufel. Der Himmelstein im Fich-
telgebirge ist ein walzenformiger Granitblock mit einem mulden-
formigen Einschnitt; darinn haben die Riesen ihre Suppe gekocht,
und am dortigen Teufelsstein sieht man in den Rauchnichten das
Feuer brennen, bei dem der Teufel Kiichlein backt. Schonwerlh,
Oberpfilz. Sag. 2, 245. 251. Alex. Kaufmann hat in seinen ,Quellen
zu den Main- und Rheinsagen“, pg. 187, aus einer Reihe zum
Theil kirchlich-mittelalterlicher Scribenten das Alter solcher Teu-
felstische nachgewiesen, an denen die Geister fortfahren, zu
zechen und zu wiirfeln. Auch hiedurch erhilt man also denselben
Aufschluss, dass niémlich solche Heidensteine den Zweck hatten,
Opfersteine zu sein. Noch jetzt, sagl Afzelius, Schwed. Sag. 2,
286, giebt es in Schweden ,Elfenaltire, gelegen in ortlich be-
kannten Waldstrecken, die man Elfengirten und Frauen- (Feen-)
steige. nennt; und an ihnen wird noch fir Kranke geopfert. Die
Ehsten brachten auf einem unter dem , Lindenaltar“ stehenden
Stein dem alten Lindenbaum Speiseopfer dar, man begoss den Baum
mit frischem Thierblut, mit sogenannter frischer Suppe, man hieng
in seinen Zweigen am Johannisabend Krinze auf, umrutschte ihn
auf blossen Knieen von Ost nach West und wieder zuriick, kiisste
dreimal den Stein und sprach: Empfange die Speise als Opfer!
Kreuzwald, Der Ehsten aberglaub. Gebrauche. Petersb. 1854. Bei
der bretonischen Landesbevilkerung dauert die den Dolmen (dol:
Tisch, men: Stein) gewidmete Verehrung ebenso fort; obschon
noch im J. 1658 neuerdings das Concil von Nantes verboten hatte,
eine Gabe auf sie niederzulegen, und den Bischofen anbefohlen
war, sie von Grund aus zu zerstoren. Jetzt wird das Fest der
" Sommersonnenwende bei ihnen abgehalten, wobei man Aehren-
kriinze, Flachsblithen und farbige Binder auf ihnen niederlegt.
Hartmann-Pfau, Breton. Volkslieder, nach Vilmarqué iibersetzt, pg.392.



77

Unsere Landessagen deuten sich den Zweck der bei uns vor-
kommenden Heidensteine gleichfalls nicht anders, und je mehr
solcher Blocke geordnet beisammen stehen, um so ausdriicklicher
wird von Spiel, Tanz und Schmauss erzahlt, dic in der Vorzeit
um diese Opferstitten stattgehabt hitten. Gleichwie die Kloster-
frauen zu Hermetschwyl einst um den Bettlerstein tanzten, ebenso
sollen die Stiftsdamen von Olsberg ihre Tinze mit den jungen
Rheinfeldner Rathsherren auf den Bergmatten des Jura abgehalten
haben. Aarg. Sag. 1, pg. 251; man brauchte sogar nur eine Nacht
auf jenem Waldfelsen am Ruckfelde, welcher Teufelskanzel heisst,
zuzubringen, um von Stund an der beste Tinzer im Lande zu sein
(ibid. 1, pg. 310). Der gottesdienstliche Tanz des Heidenthums
gab allmihlich jenen Felsen selbst, die man umtanzte, seinen Namen.
Steintanz heisst jeder der dreierlei Steinkreise, die beim holsteini~
schen Dorf Dreetz je aus neun ,Krinkensteinen“ bestehen. In sie
wurden die iibermiithigen Bauern verwandelt, die hier bei einer
Hochzeit nach neun Metiwiirsten mit Brodlaiben kegelten. Dorr,
Plattdiitsche Volkskalenner 1859, 29. Steintanz heissen gleichfalls
drei Steinkreise im Buchenwalde bei Boitin, und wie ihrer jeder
gleichfalls aus neun behauenen Steinen besteht, so wiederholt sich
bei ihnen auch dieselbe Sage von wurst- und brodvergeudenden
Hochzeitsbauern. Studemund, Mecklenburg. Sag. (Schwerin 1848)
108. 170. Derselbe Name kommt in der irischen Sprache den im
Kreise stehenden Riesensteinen zu: welsh choirgaur, latein. chorea
gigantum. Myth. 518. In nordischen Gegenden finden sie sich
zuweilen hundertfaltic beisammen auf verhiltnissmissig geringem
Umkreise. Auf dem Girsfelde bei Ankum im Fiirstenthum Osna-
briick zéhlt Dr. Hartmann (German. Anzeiger 1863, 126) an 200
sclcher Granitblocke, auf kiinstlichen Hiigeln aufgestellt und mit
Decksteinen belegt von zum Theil 12 Fuss Linge und bis 6 Fuss
Breite; ja es mogen ihrer auf derselben Heide sonst wohl bis auf
300 vorhanden gewesen sein. '

Das Gesagte mag als Vorbereitung dienen zur Betrachtung des
Herdmandlisteins, an dessen Beschreibung wir nun gehen. Er liegt
in derselben Waldgegend, wie der Bettlerstein, von diesem etwa
eine halbe Stunde entfernt, in dem Waldtheile Bannhau, und hat
genau die Gestalt jener Steindenkmiler, die man Elfenaltire, Dill-
steine, Heidenkirchen, bei uns Toggelikirchen, Zwergenstuben und
Dachsteine nennt. Zwei erratische Granitblocke, nach ihrer Lang-
seite aufgerichtet, gegen 15 Schritt von einander abstehend, ragen
bis 16 Fuss aus dem Boden und halten auf ihrer Spitze einen



78

grossern dritten Granitfels als Deckstein iber sie hergelegt, mit
so geringer Beriihrungsflache, dass er von unten auf betrachtet
zu schweben scheint. Nach der Messung, die Herr Feer, Pfr. zu
Fahrwangen, vorgenommen (Schweiz. Gesch. Anzeig. 1859, 43
hat er unterhalb eine Linge von 16 Fuss und eine Hohe von 9/,
Fuss nach seiner Spitze hin; letztere mag woll bei 18 Fuss uber
dem Boden sein. An seiner obersten Spitze zeigt sich etwa 18
Zoll lang eine fussspurarlige Verliefung. Zwischen den beiden
Tragsteinen scheint der Raum sich nach unten noch weiter fort-
zusetzen, ist aber mit hineingeworfenen Steinstiicken angefiillt.
Lelzteres erinnert an einen in der Eifel geltenden Bauernbrauch;
wer an einer Hohle vorbeikommt, die man fir ein altes Zwergen-
loch ansieht, wirft einen Stein hinein; dadurch ist die Querchkaule
bei Weingarten so enge geworden, dass man nur mit grosser
Mithe noch durch den Eingang kommt. Wolf, DMS. no. 67.

Um sich erklirlich zu machen, wie man solche Lasten zur Stelle
bewegen und aufthiirmen konnte, nimmt man an, erst seien die
Stitzsteine als die kleinere Last emporgerollt und zum Stehen ge-
bracht worden; sodann habe man sie mit Erde iberfithrt, zugefiillt
und so fir das Aufschleifen der Deckplatten eine schiefe Ebene
errichtet. Wenn dieses Verfahren beim Bau der sog. Steinkammern
staltgefunden hat, so konnte dasselbe doch nicht fiir die Gnapp-
und Schalensteine passen, deren Bestimmung urspriinglich war,
offen unter freiem Himmel dazustehen, um bestiegen, bewegt, in
ihren Steingruben mit Opfergaben belegt, in ihren Wundernarben
aber angebetet werden zu konnen. Diese Steine haben vielmehir erst
an ihrer Grundlage gewohnlich eine Hohlung, die man die Doggeli-
stube nennt und von Unterirdischen bewohnt sein lasst. So war
der Doggelistein zu Gibelflih in der Luzerner Gemeinde Ballwil
ein isolirter Felsblock, der auf dem Bauernhofe Im Loch bei einer
Kapelle lag und, erst vor einigen Jahren gesprengt und verbaut
worden ist. Dié Doggelistube an seiner Sphle war von kleinen
Leuten bewohnt, die dem Gibelfliher jeden Samstag sein Haus-
wesen in Flur und Scheune fein séuberlich in Ordnung brachten.
Liitolf, Funfortische Sagen, Heft 1, pg. 50. Wo uns auf solcherlei
Fragen die Geschichte keinen Aufschluss giebt, dienen oft die
nichsten Local- und Flurnamen als gute Urkunden. Die Local-
namen um den Herdmandlistein sind besonders sprechende. Wich-
tig vor allen scheint der Name des Waldes, in welchem der Stein
liegt; er heisst Bannhau.

Noch ist der Bannwald in manchen Kantonen durch alte Bann-



79
briefe fiir jeden Holzbezug unbedingt verschlossen und nur dem
Weidebelrieb geoffnet; gewisse Wilder liegen im Bann, das heisst,
nicht einmal der Aushieb des abgingig werdenden Holzes ist in
ihnen erlaubt. Der im Jahre 1862 an den Schweiz. Bundesrath
erstaticte ,Bericht iiber die Hochgebirgswaldungen® klagt iiber diesen
zum Nachtheil einzelner Landstriche und Gemeinden allzu ausge-
dehnten und unokonomisch festgehaltenen Forstschulz und sagt
wortlich: Noch jetzt halt die Bevolkerung dngslich fest an den
Beslimmungen dieser Bannbriefe, nur gezwungen und mit der
grossten Besorgniss legt sic Hand an diese Heiligthimer (pg. 238).
Der Erdmandlistein steht also in einem urspriinglich heiligen Wald-
theile, welcher von der Durchforstung (Hau), die als besonderer
Weg zu dem Steine hinfihrt, seinen Namen tragl. Der Higel
selbst heisst Herdmannlihiibel, wobei man zugleich an Herd =
Erde, und an Hard = Wald zu denken hat, da beides sich auf die
Wilden Manner und Zwerge bezieht. Hundert Schritte von ihm
entfernt liegen die beiden Sidehiibel, die, wie jener, von konischer
Form sind und kiinstlich aufgeworfenen Hiigeln gleichen. Man
pflegt in jener Umgegend zu einem groben Madchen sprichwort-
lich zu sagen, du bist so rauh wie der Sidehiibel, denn die An-
hohe des einen starrt von Farrenkraut. Zwischen dem Herdmannli-
stein und dem kleinern Sidehiibel liuft der Bach Rothwasser vor-
bei, von dem wir schon beim Beitlerstein gehort haben. Zwei
benachharte Siimpfe heissen Kohlmoos. Ein Waldweiher heisst
Rosengarten, und die Anhohe an ihm Jungfernhiibel, er gilt als
der Standort eines untergegangenen Frauenklosters, das durch
Feuer vertilgt worden sein soll. Man glaubt allgemein, dieser
Waldtheil sei gebannt; wer ihn betritt, heisst es, findet den Weg
nicht leicht wieder heraus. Auch der Hermetschwyler Erdmannli-
stein selbst ist gebannt; wer ihn mit Beil oder Hamner beschligt,
dem reissen die Erdminnchen den Kopf ab. Nordwirts vom Side-
hiibel liegen drei noch ununtersuchte Grabhiigel, die nichste Flur-
strecke dabei heisst Menschenriiti. Man hat hier im J. 1332 einen
Steinsarg mit Gebeinen und ein ehernes Schwert ausgegraben.
Der Finder nannie dasselbe ,semiloren“ und behauptet, es nach
Aarau abgegeben zu haben, wo es indessen in keiner Sammlung
sich vorfindet. Eine weitere Viertelstunde entfernt liegen die Grund-
sticke Kaibler und Allenbrunnen. Der erste Name driickt aus,
dass man ringsum auf einem ausgedehnten Grabfelde steht, der
zweite ist ein Spukplatz, auf dem man fritherhin wandelnde Jung-
frauen gesehen und ein starkes Tosen in der Erde gehort hat.



80

Ein paar Stunden von dem aargauischen Hermetschwyl entfernt
liegt das gleichnamige Ziircherdorf Hermetschwyl und auffallend ist
es, dass sich, wie bei'm erstern, so auch bei diesem ein solcher
Steintisch vorfindet. Er war bis zum Jahre 1842 durch Gebiisch
und Dornen tiberwachsen und geschiitzt; damals aber wurde er
gesprengt und sein Gestein zum Bau einer Sennhiilte hergerichtet.
Seine Deckplatte war schon vorher gestiirzt und lag in noch be-
deutenden Bruchstiicken zwischen den vier Tragsteinen im innern
Raum, der etwa vier Fuss hoch iiber den Boden mit Erde aufge-
filllt war. Die Tragsteine waren vier Granitblocke von zehn Fuss
Hohe, die so nahe an einander geriickt waren, dass sie unten
keinen Zwischenraum iibrig liessen. lhre Unterlage war ein sehr
unzusammenhingendes Steingeriiste in kranzformiger Gruppirung,
unter demselben ein Gemengsel von Erdarten, bis endlich der
reinste Sandboden folgte. Ungefiahr einen Fuss unter der Ober-
fliche lag ein Kranz von centnerschweren Steinen um die Haupt-
gruppe gereiht. Dass also die Aufstellung der Steine keine zu-
fallige, sondern von Menschenhand bewirkt worden war, lasst sich
hiernach gewiss mit vollster Sicherheit behaupten. Abgebildet ist
dieses Denkmal in seiner urspriinglichen Gestalt im Anzeiger fir
Schweiz. Gesch. und Alterthumskunde 1856, 40. Anderweitige
Steintische in der Schweiz haben mit dem eben erwihnten das-
selbe Schicksal theilen miissen. So das Morschacher Thor ob Brun-
nen im Kant. Schwyz. Dorten, wenn man die Berghohe erstiegen
hatte und die erste Wiese betrat, lag ein rother Stein, sechs Fuss
lang, zwei breit, anderthalb dick, wie eine Schwelle iiber zwei
andern, unter denen wie unter einer Porte der Weg hindurchfiihrte.
Drei ledige Weibspersonen (also Riesenjungfrauen) hatten den
Dreistein von freier Hand hieher gelegt. Zur Zeit der Revolution
haben ibermiithige Leute das Thor zerstort, zerschlagen und den
Deckstein in den Wald hinabrollen lassen. In diesem aber liegen
zur Stunde noch zwei andere éhnliche Rundblocke, auf ein Fels-
lager wie von Menschenhand hingewilzt und von kleinern Trag-
steinen unterstiitzt. Sie sollen bei 2000 Centner schwer sein. So
meldet nach Fassbind (aus dessen hds. Werk ,Das christl. Schwyz®)
Liitolf in den Fiinfort. Sagen (Luzern 1862) Heft 1, 21, ohne in-
dess diese seltenen Denkmiler niher zu beschreiben.

Wir schliessen die Beschreibung der Steintische, die selber so
oft als Grabsteine auf ausgedehnten Leichenfeldern stehen, mit der
ihnen zunichst verwandten Sage von den Dillsteinen und Heiden-
steinen. Diese liegen, heisst es, unergriindlich tief im Grunde der



81

Heidenhiigel versenkt. Hieritber sogleich ein paar Beispieie. Der
Heidenhiigel zu Sarmenstorf im Freiamte liegt ausserhalb der Ort-
schaft gegen den Nachbarort Betiwyl hin; bogenformig umzieht
ihn der Bettwylerbach in einem tiefen Tobel. Tannen wachsen
auf seinem Abhange, seine oberste Spitze ist frei, ein Schloss soll
droben gestanden haben, im Boden finden sich Ziegelsticke, auch -
romische Minzen. Von seiner Hohe, heisst es, gehe ein Schacht -
bis auf den Grund der Holle hinab und der Heidenstein verschliesse
ihn.  Aehnliches erzahlt man auch vom Reitenberge beim Frei-
amterdorf Villmergen, Dieser Berg hat zwei Waldzelgen, cine die
Jungfrau, die andere der Heidenhiibel genannt. Auf letzlerem soll
das Heidenschloss sammt der Heidenkirche gestanden haben und
hier in Mitte des Platzes gehe ein Schacht nieder, der erst am
Fusse des Berges wieder ausmiinde. Ehedem soll er offen ge-
standen haben, und warf man dann Steine hinab, so habe es ge-
tonl, ,als ob es auf Kohlen und Rossniigel auffalle“. Der Schacht
sei daher durch cine Steinplatte geschlossen worden und diese sei
lingst unkenntlich iibergrast. Ein aller nun eingegangener Weg
zum Heidenhiibel hinauf fithrte iber eine Landsirecke Namens
Kirchenacker, dieser soll eines der Giiter sein, die zum Heiden-
lempel gestifiet waren und spaterhin Anlass gaben zur Erbauung
der jetzigen Dorfkirche von Villmergen.

Diese Angaben entbehren des mythischen Grundes nicht. Durch
cinen gleichen Stein, den lapis manalis, dachten sich die Romer das
Thor der Unterwelt geschlossen; er lag auf dem Comitienplalze
zu Rom und wurde hier dreimal des Jahres von seiner Oeffaung
abgehoben, um den Manen die Riickkehr aus der Unierwell zu
crmoglichen. Hartung, Relig. der Romer 2, 91. Die Deutschen
kannten und nannten dafiir den Dillstein; mhd. und ndd. &/, ali-
nord. ¢hél ist das Dach, der Dillstein also -der den Hollengrund
iiberdeckende Dachstein, wie der seine drei Tragsteine lastend zu-
deckende obere des Steintisches. Dass er bei uns als Leichen-
stein galt, erweist sich aus den mhd. Versen (Myth. 766):

der dillestein der ist entzwet,
die titen sint af gewecket.

Ein solcher Stein giebt dem Dillberg zwischen Langenzenn und
Deberndorf im Ansbachischen den Namen; er ist so gross, dass er
bei entblosstem Laubwalde viele Stunden weit sichtbar gewesen
sein soll. W. Reynitzsch (Truhten und Truhtensteine 1802) giebt
pg. 51 eine Abbildung von ihm: oben scheibenformig abgeplaltet,
im Halbkreise von sieben kleinern Steinen umgeben. In der Wal-

Argovia, III. 6



82

bersnacht (1. Mai) sollen ihn die Hexen umtanzen. Ein Teich, der
Dilsgraben bei westfilisch Bockenem, liegt an der Stelle cines
untergegangenen Schlosses; an Ostern und Pfingsten versammelt
man sich hier, schligt Ball, kocht Kaflee, und bemisst nach der
Hohe des Wasserstandes im Dilsgraben den Ausfall der Kornernte.
Kuhn, Westfil. Sag. no. 368. Ein Taucher, den man in den Teich
hinabliess, sah in einem grossen Saale den Ritter Tils, altgrau, und
sein weisser Bart war ihm um den Tisch gewachsen. Harrys,
Ndsichs. Sag. 1, pg. 8. Auf der Platte des Hohentillen an der
oberpfilzisch-bohmischen Grenze war die vielgethiirmte Tillenstadt
gelegen. Der Berggeist sprach seinen Fluch iiber das heillose
Geschlecht dieser Stadt, der Tillen wankte und schloss den Ort in
seine Tiefen. Fentsch, in der Bavaria II, 224. In neuester Zeit
wurde der Schmied von Neualbenreut mit Beschlagzeug und Huf-
nigeln hinein und zu einem grossen freundlichen Herrn gefiihrt,
dem er die Rosse beschlagen musste, ohne die daneben schlafen-
den vielen Soldaten dariiber aufzuwecken. Die Goldstiicke, die der
Mann mit zuriickbrachte, waren iiber tausend Jahre alt. Schon-
werth, Oberpf. Sag. 3, 359. Alle Zige erinnern hier an die in
den Berg gegangenen und dorten bis zur Gotterdimmerung ruhen-
den Konige und Helden, an Kaiser Rothbart im Kyffhiuser und die
drei Tellen im Axenberge. Hier schlafen sie und der Bart wiichst
ihnen dreimal um den steinernen Tisch. Im aargauischen Volks-
liede vom Tannhuser und Frau Vreneli heisst es:

Tannhuser sitzet am steinige Tisch,

Der Bart wachst ihm drum umme,

Und wenn er driimol ummen isch,

Wird der jingst Tag bald chumme.

Er fragt Frau Vreneli all Fritig spot,

Wenn der Bart es drittmol umme goht

Und der jiingst Tag Oppen woll chumme.

Teufelssteine und Entslécher.

Wir sind reicher an Teufelssagen als an Heiligenlegenden. Den
Anlass zu dieser auffallenden Erscheinung gaben urspriinglich die
Heidenbekehrer. Sie durfien nicht wagen, dem deutschen Heiden
die Existenz seiner Gotter abzuldugnen, und waren selbst von der
vorgelragenen Lehre iberzeugt, dieselben seien liignerische Teu-
felswesen, welche die Menschheit bisher irre geleitet hitten. Der
Deutsche musste daher bei seiner Bekehrung zuerst diesen Gottern
als Teufeln abschwiren und diese Abrenuntiatio fir seine Tauf-



83

kinder und Pathenkinder jeweilen offentlich wiederholen. Karl der
Grosse verlangt in seinem encyklischen Ausschreiben an die Bi-
schofe vom J. 811 (Pertz, Legg. 1, 171), sie selbst sollten wissen
und in der Landessprache zu sagen im Stande sein, was abrenun-
tiatio Salanae el opera ejus diaboli el pompae sei. Ein Capilulare
Hludowiges und Hlothars von 829 erklirt die Bedeutung ausfiihr-
lich. Die vorgeschriebene Formel beginnt: Forsdchistu dicbolae?
und setzt die Anlworl darauf: ec forsacho allum dioboles uuercum
ende uuordum, thunaer ende wuoden ende saxrnote ende allum
them unholdum, the hire genotas sint. (Perlz, Mon. 3, 19.)
Die schweizerischen Bekehrer litten selbst zumeist an dieser histo-
rischen Teufelsscheu.  Der heil. Gallus vernahm die Stimme der
Dimonen auf den Hohen von Bregenz und aus der Tiefe des Boden-
sces; der heil. Meinrad sah siec in den seine Klause umhiillenden
Bergnebeln; als St. Bernhard dic Jupiterssiule am Mons Penninus
umgerissen hatte, da erst wandelte sich das Gebrtill (der Orkane)
und das Rauschen und Brausen der (Wind-) Dimonen in milde
Engelslicder. Die Folge hievon musste sein, dass heut zu Tage
die ganze heidnische Gotterwell, soviel davon noch im Gedichinisse
des Volkes zuriickgeblieben ist, zum Teufelswerk paraphrasirt ist.
Dieser Unwandlung aus heidnisch-gottlichen in christlich verteufelte
Wesen erlagen die iltesten Gottheilen zuerst, niamlich die Erdgott-
heiten, die Ricsen, die ilirer Natur nach in einer Spannung gegen
die Himmelsgoltheiten gestanden hatten. Daher nennt das Volk
alle sonst den Riesen zugeschriebenen vorgeschichtlichen Bauten,
Teufelsmauern, Teufelsbricken, - Rossstall und Tanzplatz, Kuchen
und Kanzeln; Aarg. Sag. no. 430; und wo ein christlicher Bau
seit dlterer Zeit unfertig stehen blieb, heisst es sprichwortlich, der
Teufel hat seinen Stein drinn, hat seinen Stein darein geworfen.
Heidnisches und Christliches, sagt Russwurm, Nord. Sag. 279, ein-
mal vom lebendigen Glauben verlassen, sinkt bald in die Nacht
der Zauberer und Unholde hinab. So weit verpestete der um sich
greifende Teufelsglaube die Phantasie des Volkes, dass sich sogar
unsere Geschlechternamen ernstlich nach ihm benannten: Das Ge-
schlecht der Teufel in baierisch Franken, die Tiifelbeiss in der
Schweiz, die Dusendiivel in Hessen, die Biitendiivel in Braunschweig,
die Jagenteufel, die Sladenteufel u. s. w. Wie der Hebrier einen
~Berg Gotles annahm, einen Gotlerberg im fernsten Norden lie-
gend (Jesaias 1I, 3. XI, 9. LVL, 7), auf dem sich die Gotter ver-
sammelten; wie ferner der Hindu den heiligen Berg Meru verchrt
und einen von desscn Nordeipfeln Sabba nennt, d. i. Yersammlung:



84

so ist nun in unserm allgemeinen Wissen der Blocksberg der Ver-
sammlungsberg aller Hexen von ganz Mitteldeutschland, so fahren
um Walpurgis alle Hexen Schwabens auf den Heuberg bei Rothen-
burg, alle Hexen der Schweiz auf den Pilatusberg oder auf die
Belchenberge im badischen Wiesenthale. Sind so die hochsten
Hiupter des Gebirges von Furien eingenommen, so wird ihr Ober-
gebieter auch jeden nur einigermassen in’s Auge tretenden Stein
bewohnter Thiler zu einem Teufelssitz machen. Wifelnd und
zcchend sitzt der Bose am Steinernen Tisch in dem Aarauer
Stadtwalde Gonhard; dieser Stein, saglt man, sei seit diesen letzten
Tagen erst zerschlagen worden. Auf der Burghalde, einem Berg-
walde beim Dorfe Diirrenisch im aarg. Kulmerthale, heissen zwei
klaflerhohe kammerarlig gegen einander liegende Nagelfluhblicke
Des Teufels Rossstall. Die Bannwarte horen hier den Wilden
Jiger johlen und sehen seine griinen Jigersknechte mit der Meute
der Hunde iber die Berghohe hinziehen. Er schleudert im Reuss-
thale die Teufelsburdi gegen die neuen Kapellen; er baut die eine
Teufelsbriicke in der Reuss, Felsenbinke, welche querhin den
Strom durchziehen, und eine zweite im Rhein zu Schloss Weiss-
wasserstelz bei Kaiserstuhl; er kocht und zapft Wein in der Teufels-
kiiche und im Teufelskeller bei Baden. Die Neuenhofer Dorf-
offnung, im Wetlinger Archiv 150, 151, weist im Umkreis ihres
Twings einen Bocksbach nach und eine Teufels Schmitten.
Bourrit, Pennin. und Rhitische Alpen, Zirich 1782, erzihlt pg. 202
die Sage vom bekannten Teufelsstein in der Reuss bei Goschenen; er
untersucht mit dem Auge des Naturforschers die Spuren, welche die
Satanskrallen in jenem Felsen zuriickgelassen haben sollen. Man hat
noch neuerlich ein Kreuz auf den Stein hinaufgesetzt. Ueber diesen
Trieb des Volkes, Unerklirbares dem Teufel zuzuschreiben, lasst
Gothe seinen Mephistopheles (Faust I, 254) sich also aussprechen:

Noch starrt das Land von fremden Felsenmassen;

Wer giebt Erklirung solcher Schleudermacht ?

Der Philosoph, er weiss es nicht zu fassen,

Da liegt der Fels, man muss ihn liegen lassen,

Zu Schanden haben wir uns schon gedacht.

Das treugemeine Yolk allein begreift

Und lésst sich im Begriff nicht storen;

Ihm ist die Weisheit lingst gereift:

Ein Wunder ist’s, der Satan kommt zu Ehren,

Mein Wand'rer hinkt an seiner Glaubenskricke

Zum Teufelsstein, zur Teufelsbriicke.



85

Noch nicht untersucht sind die sog. Entslocher, die sich im
Frickthal mehrfach vorfinden sollen, so z. B. auf dem Sommerhal-
denhiibel in der Gemeinde Zeihen. Die Sage berichtet, die Fran-
zosen hitten dieselben gegraben, nidmlich jene voltaireschen aus
den Zeiten des Convents, die mit Gott gebrochen hatten. Daraus
ist zu schliessen, dass man diesen Entslochern gleichfalls cine
diabolische Entstehung zuschreibt. lhr Name selbst verweist auf
Riesen: ags. ent, pl. enfas, ahd. anirisc, bezeichnet das Riesige,
und noch lebt in der baierischen Mundart enterisch, riesig, un-
geheuer und nicht geheuer bezeichnend. Man vgl. Schinwerth,
Oberpf. Sag. 2, 270. Leoprechting, Aus dem Lechrain, pg. 35
stellt zusammen: enterische Plilze, verwunschene Holzer und dem
Teufel verschriebene Schluchten. Die baierische Mundart spricht
beiderlei Formen: enterisch und enzisch. In der Schweizermundart
scheint derselbe Fall zu gelten. Ein Enzigraben liegt beim Dorfe
Moosleerau. Einen ortlichen Entibithel leitet bei uns die Volks-
etymologie zwar ungliicklich, aber gleichwohl sagengemiiss von
den im dortigen Gestein sich abspiirenden Entenfiisschen her. Rie-
senbauten und aufgethirmte Steinblocke nennt man im Norden
enla geveorc, entische Werke. Dass man sie nun auf die Tiirken,
Zigeuner und Franzosen bezieht, d. h. nach der Yolksmeinung auf
die furchtbarsten Feinde der Welt, verhilt sich nicht anders, als
wie der nun herrschende Brauch, in unsern lindlichen Friihlings-
und Pfingstspielen den Winterriesen als Tiirken auftreten zu lassen.
Mannhardt, Mythen 354.

Grenzsteine.

Die Wandersitte, Steine auf den Gebirgspidssen an vorbestimm-
ten Stellen zu Haufen aufzuschichten und immer eincn neuen da-
bei niederzulegen, hat in Asien und Europa bis heute fortbestan-
den. Herodot 4, 92 schreibt sic dem Perserkonig Darius zu, der
auf seinem Zuge gegen die Skythen an den Istros gelangend jedem
Mann seines Heeres befahl, einen Stein an einen vorbestimmten
Ort hinzulegen, und so daselbst grosse Steinhiigel zuriickliess.
Prinz Waldemar von Preussen beschreibt in seiner Indischen Reise
den Pilingah-Pass, iiber dessen Kamm die Grenze zwischen dem
indo-britischen und dem chinesischen Reiche fortlauft; er liegt
12,700 Fuss iber dem Meeresspiegel. Eine Menge von Stein-
pyramiden verkiinden die Passhohe, zu denen jeder Voriibergehende
sein Steinchen beilegt. Allg. Augsb. Ztg. 1857, no. 342. Strabo
spricht bei Erwihnung des Herkulestempels auf dem Vorgebirge



86
Cuneus sehr dunkel von gewissen Steinen, die dorten zu gottes-
dienstlichen Zwecken zusammengehiuft und der Sage nach von
jedem hier Ankommenden umgedreht werden miissten: einer valer-
lindischen Sitte gemiss. Es scheint sich diese Bemerkung auf die
Gnappsteine zu beziehen, die man ersteigt und mit Korperbewegungen
in Schwung setzt. Allein W. v. Humboldt bemerkt in der Unter-
suchung iiber die vaskische Sprache (Gesamm. Werke 2, 176), dass
ebenso an der galicisch-baskischen Grenze grosse Steinhaufen zu
schen sind, zu denen jeder in das iibrige Spanien auswandernde
Galicier entweder beim Fortgehen oder beim Wiederkommen einen
neuen Stein wirft.  So hatte auch jeder Grieche, an den Wege-
statuen des Gottes Hermes voriiberwandernd, einen Stein zu den
dort liegenden zu thun. Diese Anhiufungen nannte man nach dem
damit verehrten Gott Hermien. Der einfachste Hirtengott, ur-
spriinglich unter dieser rohen Gestalt des Wegsteines verehrt, ge-
staltete sich daraus zu einem Weg und Steg, Heimath und Grenze,
Handel und Wandel behiitenden Gott des Eigenthums und Rechtes.
Dem Sennengeschifte vorstehend, das Felsgerolle aus den Triflen
wegriumend, Wald und Flur wegsam machend, so schafft der
Hermesdienst die wilde Weide zur wirthlichen um und eroffnet das
Land dem Verkehr. Nach diesen mehrfachen Zwecken nun sind
dhnliche Briuche zu bemessen, wie sie sich noch in verschiedenen
Landstrichen vorfinden.

Wenn die Kinder von Burgeis im Vintschgau das erste Mal die
Alpe ihres Dorfes besuchen, so miissen die Neulinge einem vor-
geschriebenen Gebrauch sich unterziehen, dessen Vernachldssigung
den Segen von der Alp nehmen wiirde. Wo der Steig zur Zerzer-
alpe geht und nun eine Martinskapelle steht, da heisst ein Platz Zu
den Wilden Friulein. Hier befindet sich ein Steinhaufen, unter
dem die Wilden Fraulein ruhen sollen. Das Kind muss einen Stein
davon aufnehmen, ihn anspucken, wieder zum Haufen legen und
sprechen : Ich opfere, ich opfere den Wilden Friulein! Auch Er-
wachsene iiben denselben Brauch, sie wiirden sonst unbegleitet an
dieser Stelle nicht wohl vorbeigehen konnen. Zingerle, Ztschr. f.
Myth. 2, 61. Tirolersilten, no. 956. Panzer, Baier. Sag. 2, no. 200.

Wo Wilde Frauen sind, hat das Gebirge auch Wilde Minner;
die so gelegten Steine heissen daher auch Mannli. Einer der Wil-
den Manner Tirols hatte seine Hohle ob Gnadenwald in einer Fels-
wand, in die ein ungeheures Thor fiithrte. Als er gestorben war,
schoben sich die Felsen zusammen und schlossen das Loch; der
schwarze Streifen, der diese Fugen noch anzeigt, heisst dorten



87

das Mand’l. Alpenburg, Tirol. Myth. 1, pg. 15. Die Steinhaufen
in den schweizerischen und piemontesischen Alpenpissen, die auf
einander verweisend dem Wanderer in den pfadlosen Schnee-
wiisten als Fithrer dienen, nennt man deutsch Mann, welsch mar-
ron, aus latein. matronae und murenulae. Eine ahd. Glosse aus
dem 8. Jahrhundert fiilhrt dieselben schon an: murenulas: menni,
sie fihrt auf murex, bei Virgil den ragenden Spitzfelsen bezeich-
nend. Noch weiter dehnen die Deutschwalliser den Begriff dieses
Worles aus; sie benennen den ganzen Gebirgsstock des miichtigen
Matterhorns und der 11,000 Fuss hohen Téte blanche am Weiss-
horn ebenfalls zum Ménnlein, das wegweisend viellach droben auf-
gethiirmt steht : z’Mannje. Escher, Die Schweiz 1851, 386. Da
bereits das Heidenthum in der Befolgung jenes Brauches ein gutes
Werk sah, so durfte derselbe auch zur Zeit der Bekehrung noch
fortgeiibt werden. Die Monche von Bernard-Fagne sagten jedem
Wallfahrer, dass je schwerern Stein einer auf den nahen Kloster-
berg triige, desto grosserer Siindenlast er los wiirde. Wolf, Ndl.
Sag. no. 334. Daher wurde es eine Knabensitte, am hl. Abend
vor Weihnachten eine hohe Steinpyramide aufzuthirmen, wie es
auf dem Tungelsberge bei Schweina geschah und von Herzog im
Thiiringer Taschenb. 385 beschrieben ist. Menzel in Pfeiffers Ger-
mania 2, 234. Auf dem schlesischen Zobtenberge scheint man diese
Steinhaufen angelegt zu haben, indem man zugleich die dorten
liegenden rohen Steinbilder eines Bidren, Wolfs und einer Sau als
heidnische steinigte. Das angebliche Steinbild der Sau ist jetzt von
einem Steinhaufen ginzlich iiberdeckt, denn jeder Voriibergehende
warf seinen Stein dazu und rief: Sau, hier hast du dein Ferkel!
Weinhold, Schles. Worterb. 79.

Mit diesen Steinhaufen, durch die man das Gebirg wegsam
macht und die Fluren klirt, hingt die Mythe zusammen von dem
sich rithrenden Slein, auf welche wir nun kommen.

Wenn der dusserste Grenzstein im Gemeindebann einmal Mittag
lauten hort, so springt er ringsum. Aarg. Spw. Der Solenstein bei
Ins im Berner Seelande, auch Schalenstein genannt, dreht sich
einmal um, wenn die Sonne im Mittagspunkte steht (Jahn, Kelt.
Alterth. der Schweiz). Wenn der Hahn krdht, rihrt sich der
schwere Stein zu Bischofsheim. Simrock, Rithselb. 2, no. 196.
Wenn hinten im Tiroler Ultenthale beim Hofe Hinterpilsen ein Hahn
kraht, so bewegt sich der Stein am Ausserhofe im Thaleingange
oberhalb Lana. Dieser Stein aber ist ein kolossaler Felskegel, da
~gelegen, wo die Schluchten gegen den Zufall-Ferner hintergehen



88

zu dem vergletscherten ,Ende der Welt“. Alpenburg, Tirol. Sag.
1, pg. 180. Schmitz in den Eiflersagen 2, 114 verlegt den Nach-
druck eines ahnlichen Glaubenssatzes auf das bedingende Wenn
und behauptet: Wenn der Teufelsstein, welcher an der Kirche
von Malmedy liegt, Mittag léduten hort, so dreht er sich dreimal
herum. Mit dieser Sylbenstecherei ist aber doch nicht aus der
Schlinge zu kommen, denn schon lange, zuvor man jemals Mittag
liutete, kannte man in Scandinavien schon denselben Satz; er steht
im Skaldskaparmal der Edda. Daselbst wird von dem Steine, der
sich in Thorrs Gotterhaupt rithre, so oft man Wetzsteine wirft,
Nachfolgendes “erzihit. Hrungni, der Grosste und Stirkste im
Riesenlande, hatte ein Haupt von Stein, ein Herz aus einem drei-
eckigen, scharfen Kiesel, und brauchte im Kampfe Steinschild und
Steinbeil. So geriistet kam er zu den Asen und forderte den Thorr
zum Zweikampfe. Thorr hatte nichts als seinen nie fehlenden Ham-
mer Miollnir, der Riese seinen Heinn, einen Schleifsteinfels. Thorrs
Hammer traf im Fluge Hrungni’s Heinn, dass dieser in tausend
Stiicke zersplitterte und dem Riesen das Haupt zerschmettert wurde.
Yon den Trimmern, in die der Getroffene zerfiel, kommen alle
Heinberge oder Wetzsteinfelsen her, die es in der Welt giebt.
Aber einer dieser Splitter war dem Thorr selbst in’s Haupt ge-
fahren. Er begab sich daher zur zauberkundigen Frau Groa (d.h.
zur griinen Alp, von der Schutthalde des Riesen hinweg), deren
Gemahl Orendel erst jiingsthin durch Thorr im Riesenlande befreit
und in die Heimath zurickgebracht worden war. Als ihre Beseg-
nungen und Besprechungen so weit gewirkt hatten, dass der Stein-
splitter sich zu losen begann und bis zur Hilfte aus der Wunde
heraustrat, wollte Thorr dem Weibe noch weiter Muth machen
und fieng an zu erzihlen, wie er so eben ihren Gemahl im Trag-
korb iiber die Eisstrome hergetragen habe und dass derselbe wohl-
behalten alsbald da sein werde. Dariiber lachte Groa vor Freuden
auf und vergass die Besegnung fortzusingen. Da stand der Stein-
spliter wieder im Haupte fest und liess sich durch keine neuen
Lieder mehr lockern. Deshalb hat Donar fiir alle Zeiten den Stein
in seinem Haupte, und eben deshalb, fiigt die Edda bei, ist es
eines Jeden Pflicht, mit solchen Wetzsteinen nicht zu werfen, denn
ebenso oft riihrt sich schmerzend der Splitter in Thorrs Haupte.

Welches ist nun der Sinn der Sage vom Steinsplitter in Thorrs
Haupte ?

Kaum ein anderer, als dass der die unfruchtbaren Felsenhiupter
und storrigen Riesenschiddel Zerschmetternde urspriinglich selbst



89

riesig gewesen sei und ein gleiches steinernes Haupt gehabt habe.
Dies mochte sich am richtigsten ergeben aus der Thorrsmythe, wie
sie von den Scandinaviern auf das Volk der Lappen iibergegangen
ist. Zugleich mit dem roher verbliebenen Zustande ist bei diesen
nebst einer Reihe gothischer Wurzelworter, die sie unverindert
von ihrem einstigen gothischen Grenznachbar in ihre Sprache her-
iibernahmen (Dietrich, in Haupts Ztschr. liefert hieriiber den Nach-
weis), auch der nordische Mythus urspriinglicher verblieben. Dorten
hatte das holzerne Standbild des Donnergottes Tiermes einen
Kiesel im Haupte stecken und einen Stahl dazu, so dass man an
das Feuerschlagen erinnert wurde. Schwenk, Sinnbilder 230. Aber
auch das classische Alterthum pflegte die rohen Steinfetische aus
fritherer Zeit, gleichsam zum Angedenken an den veralieten Glau-
ben, in die Tempelstatuen, statt des Kopfes des Goltes, einzusetzen.
Friedreich, Symbolik, verweist dabei auf Zoega: Li¢ bassirelievi
anticht di Roma I, 49. §2. 90. Das altromische Bild des Jupiter
war gleichfalls ein blosser Kieselstein, es war der lapis silex, oder
lapis capitolinus, aufgestellt im Tempel des Jupiter Feretrius und
daraus hervorgeholt, um Eidschwiire darauf abzulegen, Biindnisse
zu schliessen (per jovem lapidem jurare. Cicero, ad fam. VII, 12),
das Opferthier damit abzustechen, oder den Eidbriichigen symbo-
lisch damit todizuwerfen, Livius 1, 24, alles dieses aus dem Grunde,
weil, wie Servius (zu Virgils Aen. 8, 641) ausdriicklich angiebt,
die Alten den Kiesel fiir ein Bild des Jupiter gehalten hitten. Nach
altdeutscher Rechtssitte wurden beim Blauen Stein Eide abgelegt :
Vota ad lapides in ruinosis et silvestris locis. (Myth., Anh. XXXV.)
Man beichtet nach Marchen und Localsage dem Blauen Stein, der
Rolandssiule, dem Ofen der Zunftstube. Denn wie die Rolands-
siule auf dem Markt und vor den Rathhiausern dem Stirkegott Donar,
als dem Schirmer des Rechtes, geweiht war, so ihm als dem Ehe-
und Herdgotte auch der Ofen. Der Griine Stein musste beim
Gottesurtheil des Kesselfangs aus dem siedenden Kessel mit nacktem
Arme herausgeholt werden; so thut Gudrun in der Edda (Simrocks
Uebers. 240). Grimm, RA. 922. Die heidnische Weisung, keine
Feuersteine und Schleifsteine zu werfen, damit sich dadurch der
in Thorrs Haupt steckende nicht schmerzend mitriihre, lautet heut
zu Tage verallgemeinert: Ist der Wurf aus der Hand, so ist er
des Teufels. Zugleich aber empfindet solch ein heidnischer Teufels-
stein es ebenso schmerzlich, wenn das Gelaute christlicher Glocken
bis zu ihm ertont. Bei uns zu Lande gilt nur noch die Redensart:
Der letzte Feldstein der Dorfgemarkung springe dreimal im Kreise



90

herum, wenn man dereinst das Mittagsgeliute bis zu ihm hinaus
vernehmen werde. Diesen Satz erklirt sich Holtei in dem Roman
»Die Eselsfresser“ 2, 254, dahin: Man habe sonst in Schlesien zu
sagen gepflegt, in jenen Dorfern, wo das Glockengeliute der
grossen Stadte horbar sei, wiren die Einwohner keine rechten
Landleute mehr, sondern halb verdorbene Stidter. Allein auch
diese Erklirung wird durch die weitern Formeln, die unser Leit-
satz mit entwickelte, ginzlich widerlegt. Zu Stendal, Perleberg
und Belgern stehen alte Steinfiguren an Thor und Marktplatz, dic
man Rolande nennt; davon heisst es: Wenn der steinerne Roland
dic Mittagsglocke lduten hirt, so kehrt er sich auf seiner Brunnen-
siule um. Ferner zu Bamberg: Wenn die steinernen Domkriten
am Portale der Domkirche am Charfreitage lauten horen (bekannt-
lich schweigen zu dieser Frist dann die katholischen Kirchenglocken),
so kriechen sie um den Dom herum. Zopfl, Rechtsalterthiimer 3,
164. 247. 270. 288. Wenn die sog. Thuumsteine, deren einer in
der Nihe von Tristedt, ein gleicher beim Dorfe Poppau in der
preussischen Altmark liegt, den Hahn krihen horen, so drehen sie
sich um. Kuhn, Mirk. Sag. S. 13. 26. Der Teufelsstein im Glan-
thale, Kant. Freiburg, beim Einflusse der Glan in die Sane, ist
ein 6 Fuss hoher pyramidaler Granitstein mit schief durchschnittener
Spitze. Seine regelmissigen Flichen deuten auf Behauung, zu-
gleich ist der Eindruck einer menschlichen Fusssohle auf der Fliche
zu sehen. Er ist ein Gespensterstein, ein Sammelplatz der Hexen.
Letztere miissen ihn die drei Sonnwendnichte des Juli hindurch in
Schaaren umtanzen, alsdann dreht sich der Stein zugleich um sich
selbst. (Mittheil. von Hartmann aus Freiburg.) Der bei Blois (Loire
und Cher) auf einem Hiigel stehende Dolmen heisst Mitternachts—
stein, weil er sich nach dem Volksglauben alljihrlich in der Christ-
nacht durch die Zauberkraft der Feen umdreht. Mone, Gesch. d.
Heidenth. 2, 361. Die Aargauer Sagen geben dasselbe iiber die
Erdménnchen an; diese wandern aus dem Gebirge fort, wenn sie
dort vom Glockenschall, Hahnenschrei, Mithlengeklapper und Schmiede-
gepoche erreicht werden. Die Zwerge sind aber gleichzeitig mit
den Riesen entstanden, sie wuchsen, sagt die Edda, im Fleische
des Urriesen Ymir von selbst, wie Maden. Der Riese also riihrt
sich in dem Steine und sucht vor dem verhassten Glockenklang zu
entspringen. Zum Ueberflusse driickt es die Schwed. Sage bei Af-
zelius 3, 192, ganz bestimmt aus : ,Felsstiicke, bei Kirchen liegend,
nennt der Schwede Riesensteine. Die Eindriicke, die man an ihnen
findet, sind die Hand- und Fingerspuren des Riesen, der einst den



91

Fels gegen den Kirchenbau schleuderte. Man behauptet, dass solch
ein Stein sich jedesmal noch umwende, so oft das Glockengeliute
sich vernchmen lasst. Der Ackerbau ist dem Riesen verhasst;
theils also tanzt der Feldstein vor Freude, dass der Glockenklang
das Riesengeschlecht zum Lande hinausgescheucht hat; theils auch
kriimmt sich der in den Feldstein verwandelte Riese vor Schreck
und Schmerz, wenn er unentrinnbar in den Boden gebannt vom
Glockenzeichen des Glaubens und der Cultur rings sich umtont hort.

Hammerwurf, Stein- und Stabwurf sind Zeichen rechilicher
Ucbergabe. Grimm, RA. G4. 162, IS1. Der in unbetretenen Wild-
nissen zuerst sich niederlassende Heilige verschleudert, des Weges
unkundig und in der Wahl des Ortes zweifelhaft, seinen Stab. Wo
dieser nicderfillt, bestimmt cin im Wurfe getroffener Fels die Stelle
der neu zu griindenden Einsiedelei. Der hl. Ursicinus, 4 620, ist
der Stifter des Juraklosters St. Ursitz oder Ursanne und wird in
der Umgebung des Bielersees noch als Patron verehrt. Er kam
mit seinem Jinger Fromont in das Alsgau gewandert, Alsgaudia,
nach dem kleinen in den Doubs laufenden Fluss Alsa so genannt,
und bestieg den Mont Repais, um von hier aus das Delsberger
Thal zu iiberschauen und ihren Weitermarsch zu berathen. Der
Mont Repais ist ein siulenartiger Fels, auf dem man das roh skiz-
zirte Gesicht eines Mannes zu sehen glaubt, vermuthlich ein alter
Opferstein, nachmals der Grenzstein der Probstei Ursanne. Un-
gewiss, wohin sich wenden, sollen sie ihre Stocke weithin ge-
schleudert haben. Der von Ursicinus fiel westwirts auf einen
Felsen bei dem Doubs (Beridiai oder Beauregard), bohrte sich
dorten in den Boden, Wurzeln treibend und als eine gewaltige
Eiche sich erhebend, die nun trotz aller von frommen Pilgern aus-
geschnittener Aeste und Aestchen in steter Verjiingungskraft fort-
griint. Der von Fromont geschleuderte Stab flog gegen Norden
in einen tiefen Wald, wo dann der Jinger seine Einsiedelei er-
richlete. Gelpke, Schweiz. Kirchengesch. 2, 167, nach Quiquerez:
Ueber die Sagen des Bisth. Basel.

Steine reden, Steine schreien, denn Steine gelten als weis-
sagende Orakel. ‘

Was die dgyptischen Tempelpriester von der Memnonsséule den
Pilgern erzihlten, dass sie beim ersten Morgenstrahl der Sonne
in einem lauten Tone erklinge, dies fand A. v. Humboldt auf sei-
nen Reisen an den Felsenufern des Orinoko auf naturhistorischem
Wege zum Theil bestitigt. Die in dem pordsen Gestein gefangene,
kalte Nachtluft entwich daraus beim ersten Anprall des Morgen-



92
sonnenstrahles mit einem die Luft durchklingenden Gerausche. Die
erstarrten Theile gerathen durch die Temperaturverschiedenheit in
Bewegung und dadurch in ein momentanes Ertonen. Ein anderes
Reden der Steine ist ihr Echo, das in unserer Sage die Zwergen-
sprache heisst. Die Schauer dieser Felsensprache in den Wiisten
des Hochgebirges lassen sich aus folgender Thatsache nachfiihlen.
In den Schnee- und Gletscherwiisten zwischen Matterhorn und Mon-
terosa fiihrt ein wenig gekannter Gletscherpass nach Italien iiber den
Arolagletscher hiniiber. An den Eiswinden des dortigen Montgolon
(Mont Colon schreibt Gottl. Studer) dient ein mehrere Sylben wie-
derholendes Echo dem kiithnen Wanderer als Wahrzeichen, dass er
in diesen tagereiseweiten Einoden hier in der gehorigen Richtung
nach dem Val Palline hiniber vordringe. In solchen todesstarren-
den Eisthilern lisst sich in Kiirze mehr begreifen, als Eure Schul-
weisheit sich triumen lasst, Horatio! und mehr glauben, als ein
rationeller Christ zum Hausbedarf nothig hat, unter anderm auch
jene tliefe Wahrheit vom Amen der Steine, die in folgender Le-
gende von Kosegarten erzihlt wird. Als der hi. Beda erblindet ist
und gleichwohl seine miihseligen Bekehrungsreisen noch nicht auf-
geben will, fihrt ihn der bose Bube, der ihm als Wegeleiter dic-
nen muss, in die Wiste des Gebirges und meldet ihm, hier seien
eben die Glaubigen zahlreich versammelt, um Gottes Wort zu ver-
nehmen. Sogleich beginnt der eifrige Redner den Vortrag, und
als der Strom seiner langen Begeisterung endigt, rufen die herz-
und gehorlosen Steine der Oede ein bewegtes Schluss-Amen dazu.
Mehrfach wird von der Gebirgssage dieses Wunder wiederholt. Bis
in die Schlucht des Teufelsloches bei Berchltesgarden wurde die hl.
Agnes vom Teufel verfolgt; als der Bose ihr sogar hier nachdrang,
schloss sich hinter der Jungfrau der Fels schiitzend ab. Wenn nun
jahrlich einmal am Sonnenwendtage der Sonnenstrahl hinunter in
diese Schlucht trifft, jauchzt und juheit drinnen die steinerne Agnes.
Panzer, Baier. Sag. 1, no. 12. Bei elsassisch Ober-Achern singen
siecben Friulein in einem geschlossenen Stein ein Marienlied, denn
jene ganze Kirche, in die hinein sie den verfolgenden Hunnen
entsprangen, verwandelte sich hinter ihnen in einen geschlossenen
Felsen. Nodnagel, Sagenb. no.167. Eine Ballade von A. Kopisch
itber diesen Stein zu Achern verfasst, schliesst also:
Der Wand’rer, der voriiberzieht,
Hort noch im Stein der Frommen Lied.

Mariastein ist ein Feldstein in dem Banne des Frickthaler Dorfes
Wegenstelten, auf dem die Arbeiter zu ruhen pflegen. Noch vor



93
Mannesgedenken hat man in ihm die Maria zu regelmiissigen Zeiten
gar schon singen horen. Aarg. Sag. 1, no. 7.

Liingst schon hat der Volkshumor sich dieses Glaubens zu sei-
nen derben Spissen bemichtigt und neue Ortsbriuche daraus ge-
schaffen. Der Giingglerstein ist ein Marchstein zu Hornussen, der
am Fricker Berge Staals- und Gemeindewaldung trennt. Die Kna-
ben sagen einem Neuling unter ihnen, er solle die Ohren an diesen
Stein halten und horchen, wie es drinnen singe und liute. Er
thut’s und man stosst ihm den Kopf daran, dass ihm die Ohren
sausen. Damit soll er dieses Giinggeln und zugleich den Standort
des Steines im Gedichtnisse behalten.  Bei der Bannbeschreitung,
die man zu Rheinfelden alljahrlich abhalt, pflegt man die jingsten
Knaben auf dic dusserste Grenze zu schicken zur Besichligung der
dorten stehenden Marken. Hier pflegt man sie bei demjenigen
Steine, an dem dreierlei Gemarkungsgebiete zusammentreffen,
emporzuheben und stiosst sie so unsanft auf den Stein nieder,
»dass sie dran gedenken“. Im Oesterreichischen heisst dies, cinen
lunzen. Vernaleken, Alpensag. 394. Im rheinpfilzischen Orte
Weissenheim am Berg wird der in’s Biirgerrecht Neuaufgenom-
mene ,zugestulzl“, eingestossen. Es stellt sich der Biirgermeister
in Amtstracht sammt dem Gemeinderathe beim Rathhause auf ,vor
dem Stein“. Hier fassen je vier Minner den Neubiirger an Hin-
den und Fissen, der Biirgermeister packt iln dann am Nacken und
stosst ihn auf den Stein. Der dumpfere oder hellere Ton beim
Aufstossen wird prophetisch gedeutet fiir die Gediegenheit des jungen
Mitbiirgers. Den Beschluss macht ein Schmauss, zu dem der Neu-
eingestutzte Wein, Kise, Brod und einen Hut voll Niisse steuern
muss. Alle Wittwen des Dorfes dirfen sich ihren Antheil von
Wein und Kiése holen. Richl, die Pfilzer 325.

Die Folge des Schreiens und Singens der Steine ist ihr wei-
teres Vermogen der Weissagung und des Urtheilsprechens. Der
Ire nannte den Steinhaufen car, den Priester, ableitend von car,
cairnecc. Myth. 1203. Der dreieckige, rothgraue Orakelstein der
Iren hiess Laig-Fail und lag in einem Haine auf dem Hiigel Tem-
huir ; er bestimmie die Konigswahl dadurch, dass er einen Ton von
sich gab, wenn ein ihm willkommener Wabhlfiirst sich auf ihn setzte.
Er wurde spater nach Schottland gesendet, um dorten die Erobe-
rung des Landes zu befestigen, dann liess ihn Eduard I., nach der
Unterwerfung Schottlands 1295, nach England fithren und im Kro-
nungsstuhl der englischen Konige anbringen. Jetzt befindet er sich
in der Westmiinsterabtei, Friedreich, Symbol. 129. Die upsalischen



94

Wahlkonige wurden auf den Stein gehoben, der auf der Wiese
Mora zu diesem Zwecke lag. Ein solcher Stein des Wahlplalzes
und der Gerichtsstitte hiess geschichtlich Landthing, zu Worms der
schwarze Stein, zu Koln der blaue. Den zum Tode Verurtheil-
ten wurde vom Henker der Riicken daran gebrochen. Grimm,
RA. 236. 803. Einen etwas humoristischen Anstrich hatte jener
Schandstein, den straffillige Weiber offentlich schleppen mussten,
obschon er schwer genug war, um mit scinem Gewichte auch
Riesinnen zu c¢rmiiden. Der kleinste jener drei Lastersteine zu
Schafthausen, die bis zum J. 1836 vor dem dortigen Rathhause
hiengen, mochte 60 Pfund wiegen, der grosste mehr als dreimal
so viel. Im Thurn, Kant. Schaffhausen 102. Derjenige zu Winter-
thur wog zwar nur 25 Pfd., musste aber unter Trommelschlag und
Begleitung des Biittels durch simmtliche vier kreuzgassen der Stadt
gezogen werden. Troll, Gesch. v. Winlerthur 4, 65. Die éster-
reichischen Pantaidinge (bearbeitet von Osenbriiggen 1863, 56)
verfillen die Schuldige, so oft sie auf diesem Gange rastet, in eine
Busse von 72 Pfenn. Inzwischen legte der Richter drei Holzbecher
in ein eimerhaltiges Fass Wein, und alle jungen Knaben des Fried-
kreises tranken es auf Kosten des Weibes leer. Dieser Strafstein
trug nach der vielnamigen Zungensiinde vielfache Namen. Er hiess
Klapperstein. Schweizerisch ist Klappertitsch die Plaudertasche. So
bezeichnete er das listernde Grossmaul der Riesinnen, die im Nor-
den unter dem beschimpfenden Namen Munnridha (Mundklapper)
und Munnharpa (Mundklemme) erwahnt werden. Er hiess ferner
Pochstein, von pochen, trutzen; Pagstein, von bagen und balgen,
zanken; Bogstein, von ndd. Bogge, giftige Krite, so z. B. in den
Statuten von Schleiz von 1625, und demgemiss auch Krotenstein,
weil man die Krote gleichfalls einen geheimnissvollen Stein im
Haupte tragen lasst; schliesslich Wagstein, von bewegen, wie
auch die auf ihrer Spitze beweglich ruhenden Orakelsteine genannt
wurden.

Ueber die Dreisteine als sagenumflochtene Grenzpunkte habe
ich nachfolgende Einzelnheiten gesammelt.

Der Dreifingerstein mit der Sage von einem in ihm verschlun-
genen landrauberischen Sennen steht an der Grenze zwischen den
" Landern Zirich, Zug und Schwyz. Reithard, Sag. a. d. Schweiz
152. Der Dreiritschistein bildet die Grenzscheide zwischen den
Orten Riitihof, Birmenstorf und Tatwyl im Bezirk Baden. Wenn
die Thiringer, Fuldacr und Henneberger auf ihrem Grenzbegang
gleichzeitig am steinernen Tische des Dreiherrensteines sich be-



95

gegneten, so assen sie auch zusammen aus Einer Schiissel. Ziegler,
Der Rennstieg des Thiiring. Waldes 1862. Die Burg Dreistein im
Riesengebirge liegt an der Schlesischen Grenze, drei senkrecht
stehende Felsecken im Innern der Ruine sollen den Eingang zu
einer Schaizgrotte machen, die von einem rothkippigen Zwerg
gehiitet wird. Grohmann, Bohm. Sagh. 1, 172. Auf dem Drei-
sesselstein im Bohmerwalde, drei Stunden von Salnau entfernt,
sassen in der Heidenzeit drei Konige und bestimmten von ihm aus
die Grenzen der drei Lande Bohmen, Baiern und Oesterreich.
Alsdann geboten sie, dass der Wald ringsum Einode bleibe auf
ewige Zeiten. Der vereinodete Wald ist also ein heiliger Hain
gewesen und die drei dorten auf dem Berge in den Fels gchaue-
nen Sessel waren der Sitz der drei Grenzgotter. Grohmann, ibid.
1, 260. Hinter der Burgruine Thierstein im Beinwyler Thal, Kant.
Solothurn, liegt zwischen zwei Juraklippen eingekeilt ein kugel-
runder Felsblock. Er ist der Sage nach an Ketten angebunden,
und wenn einst ein Feind in dies Hochthal hinaufzieht, wird der
Stein sein Doppellager verlassen und gegen denselben zerschmet-
ternd die Burghalde hinabrollen. Schweiz. Ritterburgen 3, 267.
An die Dreisteine reihen sich die Fiinfsteine, wie der Daumen-
handschuh und der Handschuh mit finf Fingern als Grenzzeichen
eingehauen waren. Der Daumen ist' ein bekannter Berg im Al-
giau, der Finffingerlistock ein Gletscherberg sudlich von der Titlis-
gruppe gelegen. Daraus wird sich die Mythe von Thorrs nicht-
lichem Abenteuer im Riesenlande erkliren lassen. Als dieser nim-
lich nach Utgard (Aussengarten, Ausland) reist und hier zum ersten
Male ibernachtet, wird er durch ein Erdbeben aufgeschreckt und
entflieht aus seiner Waldhiitte in einen daneben stehenden kieinern
Anbau. Beim anbrechenden Morgen sieht er aber, dass die ganze
Hiitte nichts anderes ist, als ein Handschuh des nebenan schlafen-
den Riesen und der kleinere Anbau der Daumling dieses Hand-
schuhes. Der an der Grenze iibernachtende Gott erkennt erwachend
also, dass er an dem mit riesigen Malzeichen behauenen Grenzstein
gelegen habe. Der Handschuh wurde beim Markenbegang vorge-
wiesen. In Sigehardi miracul. S. Maximini (Pertz, Mon. VI. 232)
heisst es dariiber: circumduclor ibat et ciroteca, quam rustice
wantum vocant, manu superducta demonsiravit. Diese Sitte also
wird namengebend fiir Grenzfelsen. Ein spitz zulaufender schwar-
zer Trappfelsen auf den Fiaroern heisst, nach den Fingern der
Troldenfrau, Trollkonefingeren. Weinhold, Die Riesen 32. Der
Riese zu Sonncrup (in Thiele’s Din. Sag. 1, 33) fiillt sich seinen



96

Handschuh mit Diinensand, um ihn auf dem Hof des Bauern aus-
zuschiilten, der ihn beleidigt hatte. Was durch die fiinf Finger-
locher herauslief, bildete die dortigen fiinf Hiigel. Myth. 504. Das
Handzeichen auf den Grenzsteinen geht tber in die Marke des
dreieckigen Hammers, des Hahnenfusses und dreier Fiisse.

Die landschafllichen Namen Krinkenstein, Genagelter Stein, An-
niigelten bezeichnen Feldsteine, auf denen als Malzeichen ein Ring
oder ein Rad mit Speichen eingehauen ist. Im steinern Rad hiess
jene Stelle am Herliberger Rain, wo Verena’s schwimmender Miihl-
stein endlich im Zirichsee versank. Das dreispeichige Rad hatte
schon dem classischen Alterthum als Grenzzeichen gegolten, man
stellte es in Form dreier Fisse dar, die im Laufe um einen ge-
meinsamen Mittelpunkt begriffen schienen, und nannte es demgemiiss
Triskelos. Die baierische Stadt Fiissen mit dem berihmien Felsen-
passe des Mangstrittes fithrt drei nach verschiedenen Himmels-
gegenden gerichtete schwarze Fiisse im Wappen; denn bei ihr
trafen die alten Grenzen zusammen von Baiern, Schwaben und
Tirol. Aus demn Triskelos entwickelte sich der heilige Dreifuss
der griechischen und der germanischen Priesterinnen, sowie der
Brauch unserer Dorfoflnungen, mittelst des dreibeinigen, dreistem-
peligen Stuhles Giiterbesitznahme rechtsgiltig vollziehen zu lassen.
Nachweise in Grimms RA. 80, 5. Solcherlei Berg- und Ortsnamen
wie Kaiserstuhl (Aargauer Stidtlein, und Berg bei Heidelberg), Drei-
schiibel und Triischhiibel (Alpe, die den Uebergang aus dem Thal
der Emme in das Eritzthal, Kant. Bern, bildet. Stalder 1, 315.)
bezeichnen also urspriingliche Grenzen. Dieser Dreizahl entspre-
chend erscheint dann auf den Grenzsieinen als weiteres Zeichen
die Mondsichel. Man hat sie im Sandstein des Schlossfelsens der
alten Kaiserpfalz Bodmann am Bodensee eingehauen gefunden
(Naturmythen 231). Stait der Mondsichel ist die Grassichel ein-
gehauen; eherne Sicheln wurden unter Dolmen hervorgegraben.
In die drei Jungfernsteine bei der bohmischen Stadt Gabel sind
drei Graserinmen sammt ihren Sicheln verwiinscht; zu Kommolau
ebenso sieben Jungfern. Grohmann, Bohm. Sagb. 1, 274. Ferner
erscheint das dreieckig gespitzte Messer oder Sech auf Feldsteinen,
mit der obligaten Lokalsage, hier habe der Bauer seinen Schloss-
junker, der ihm die Ochsen vom Pfluge nehmen wollte, unter die
Ackerfurche hinabgepfliigt. Dieses Messer- und Sechzeichen ist die
altnordische Schwertrune Tyr, zugleich der Name jenes Schwert-
gottes Zio, nach dem wir unsern oberdeutschen Ziustic, Ziuwes-
tac, bewennen. Die Gestall jener Rune gleicht einem Pfeile oder

-~



97

einer Lanzette und wiederholt sich heute noch als das allgemeine
Zunfizeichen der Messerschmiede auf den Messerklingen. Ebenso
oft wiederholt sich als Markenzeichen das eingehauene Kleeblatt.
Hieriiber geniigt ein Beispiel. Das Neuenburger Jurathal la Bré-
vine mit einem gleichnamigen Dorfe ist an der franzosischen Grenze
gelegen. Dorten im Walde ist ein 15 Fuss hoher Granitblock mit
abgebrochener Spitze, hinter ihm ein anderer gegen 10 Fuss hoch,
von unregelmissiger Gestalt; die beiden heissen Pierres a trefle
(trifolium), weil an ihnen ein Kleeblatt ausgehauen und bis vor
wenig Jahren noch zu sehen gewesen war. Der Zweck dieses
Zeichens ist dorten vergessen; jedes Haus, erziihll man, habe ehe-
mals ein Kleeblatt unter die Thirschwelle gelegt, jeder iber Feld
Gehende eines auf den Hut gesteckt, dem Weidevieh habe man es
um den Hals gebunden, Alles gegen den Wirwolf, der bei jenem
Stein im Walde hauste. Dies Zeichen vertritt seiner Gestalt nach
Thorrs Hammerzeichen; in Form eines breitgezogenen dreiblittri-
oen Kleeblattes bekreidet man unter einem vorgeschriebenen Se-
gensspruch auf der Insel Wangeroge alles Melk- und Buttergeschirr
gegen die Hexen. Friesisches Archiv 1854 II, 13. 14. Dic Drei-
ahren, gleichfalls ein hiufiges Malzeichen, haben zu Marienlegen-
den mehrfachen Anlass gegeben. Vgl. Panzer, Baier. Sag. 2, pg.
379 und Stober, Elsiss. Sag. pg. 95. Schliesslich ist noch vom Einhaupt
und Dreihaupt zu reden. Da hieriiber mein Aufsatz: Die drei
Hunenkopfe, in der Argovia 1860 pg. 113 Erklirung und Ab-
bildungen bereits gegeben hat, so ist hier nur noch das inzwischen
iber diesen Gegenstand Neuaufgesammelte nachzutragen.

Die Pfarrkirche zu Weggis am Fusse des Rigi ist so alt, dass
sic in den (gefilschten) Urkunden des Churwaldner Benedictiner-
stiftes Pfafers als Besitzthum schon im J. 998, dann aber in einer
Bestitigungsbulle von Pabst Pascal II. anno 1116 genannt wird:
ecclesia St. Mariae cum villa Gautegisia (alias Quatigiso). Tschudi
schreibt nmoch Witgis. Auf dem Siegel der Kirchgenossen vom
J. 1378 liest man Wetgis. Die Kirche gieng 1431 an die Kirch-
genossen iber, wurde 1473 umgebaut, der Thurm in seinem dlte-
ren Theile verblieb und zeigt hier an den beiden Nordecken auf
zwei besondern Quadern dref Menschenhiupter eingemeisselt. Eine
Kaplaneihandschrift bezeichnet diese Hiupter als die Portraits des
Baumeisters und seiner Frau, iibergeht aber dabei das drilte Ge-
sicht, weil es, auf seinem vorspringenden Mauerstein vom Wetter
ausgewaschen, heute nicht mehr kenntlich ist. Geschichtsfreund
XI, 134. Hier hatten wir also jene drei dem Feinde entgegen-

Argovia. TIL 7



98

blickenden Hunnen- oder Riesenhiaupter wieder, die man ehemals
als Scheuchbilder auf Kirchen, Briicken und Stadtthiirme zu setzen
pfiegte. Ein gleiches steinernes Vollhaupt ist in diesem Jahre erst
zu Villmergen im Freiamte beim Abbruche der dortigen alten Dorf-
kirche zum Vorschein gekommen und unserer historischen Ver-
-einssammlung einverleibt worden. Gervasius von Tilbury stimmt
mit unserer bisherigen Erklirung dieser Alterthiimer hiihsch iber-
ein. Er erzahlt aus eigenem Augenscheine: Der Dichter Virgilius
habe die Stadt Neapel durch Zauberthore gegen feindliche Angriffe
oeschiitzt; er habe niimlich zwei Kopfe von parischem Marmor,
einen mit lachendem Munde, den andern mit ziirnendem Blick als
Bilder des Ghicks und des Ungliicks fiir die Einschreitenden daran
befestigt. Massmann, Kaiserchron. 3, 443. Erblasst die Erinnerung
an Sage und Vorzeit, so iibertragt man solch ein alterndes Denk-
‘mal auf diejenigen Vorgiinge, die im Bauerngedenken haften blei-
ben; das ist der Schweden-, der Tirken- und der Franzosenkrieg.
So liegt im Schwedenhof bei Wildenstein in Wiirtemberg unter
dem Dache ein Kopf aufbewahrt, wie es (bei Birlinger, Schwiib.
Sag. no. 257) heisst, ,zum ewigen Andenken an den letzten Schwe-
‘densoldaten, den man hier todtschlug“. Unter dem Dachgesimse
-des graftichen Saurauischen Hauses zu Graz ist ein holzerner Tir-
kenkopf angebracht. Nach fiinfeehn verschiedenen Einfillen der
‘Tiirken in die Steiermark hat hicr in diesem Hause der letzte Tiirke
gewohnt, bis ihm eine Kanonenkugel den Braten aus der Schiissel
:schoss. Es ist das Haus zum Tatermann. Mittheil. des histor. Ver-
eins f. Steiermark 1862, Heft 11, 247. Der Name Tatermann (Feld-
:scheuche, Kobold) hat sich mit dem Volksnamen Tartar filschlich
verbunden, d. h. eine religiose Mythe hat in ihrem Erblassen sich
nach dem Stiitzpunkt eines geschichtlichen Namens umgesehen.

y Die Bildberge.

Das Altertham dachte sich die Erde sammt ihren Gebirgen als
den Leib eines aus den Schopfungsstirmen in Ruhe gebrachten
Riesen. Ehe er zum ewigen Schlafe erstarrt, oder in diesem
‘Schlafe selbst moch erzeugt er wundersam die ihn iiberlebenden
‘Sohne und Tochter. Dem schlummernden Ymir wichst unter dem
Arme Mann und Weib, sein einer Fuss erzeugt mit dem .andern
€inen Sohn. So erzihlt die Edda, so auch noch unser Hochgebirg
'mit seinen redenden Namen. Le Géunt, der Gigante, heisst einer
der Gipfel in .der Montblanckette, und wo er sich zur Ruhe hin-
gelegt hat, triigt die Gegend den Namen seines Grabes: La tombe



99
du bon homme, de la bonne femme. Myth. 493. Dieser Gute Mann
eben ist jener Alte vom Berge, der so vielen unserer hervorragen-
den Gebirgsstocke den Namen gegeben hat. Nach ihm trigt das
Matterhorn seinen Walliser Localnamen Mann (Escher, Die Schweiz
1851, 386); nach ihm ist der an der Toggenburger Grenze lie-
gende Altmann zubenannt, in welchem die Appenzeller Aelpler
einen Greis mit grauen Haaren erblicken (Fisi, Helvet. Erdbeschreib.
3, 62); ebenso nach ihm im Berchtesgadner Lande der mit sieben
Hiauptern und mit ebenso viel Kindern zu Stein verfluchte Konig
Wazmann (Schoppner, Baier. Sagb. 1, 64.) Dieser nachdrucksam
wiederkehrende Bergname Mann fithrt auf die iltesten Spuren deut-
scher Sprache und Mythe zuriick, auf jenen erdgeborenen Gott
Tuisco und dessen Sohn Mannus, wel®he der Germane als die
Griinder des Menschengeschlechies anbetete und in Liedern feierte.
(Celebrant carnunibus antiquis Tuisconem deum terra editum, et
filium Mannum, originem gentis conditoresque. Tacilus Germ. 2.)
Die Stammsage des Germanen fasst sich als eine autochthonische,
seine Goltheit ist eine erdentsprungene, und von diesem menschen-
schaffenden Mann giebt er sich selbst den adjectivischen Beinamen
Mensch, ahd. mannisko, spiater mennisko, conirah. Mensche. Die
Namens- und Mythengleichheit zwischen diesem deutschen Mannus,
dem griechischen Minos und dem indischen Manu hat Kuhn, Ztschr.
f. Sprachforsch. 4, 91, dargethan. Sehr nahe liegend ist die Frage,
ob nicht auch der keltische Name Menhir und Minkhir mit zu dieser
Wurzel der Ursprache gehore; er bezeichnet bekanntlich jene
senkrechten Felsstiicke, welche auf einem ihrer Enden kiinstlich
aufgerichtet stehen und bei uns Wagsteine heissen. Wenigstens
gemahnt dies keltische Menkir an jenen vom Dichter Frauenlob ge-
nannten Mennor, ,dem ersten unserer Ahnen, welchem Gott die
deutsche Sprache eingegeben habe,“ mithin in gleicher Folge auch
an den aus dem chthonischen Gottvater geboerenen, das Menschen-
geschlecht aus der Erde aufbauenden und nach sich selbst benen-
nenden Mannus. Im nordischen Mythus vermihlt sich die grosse
Erdmutter Jordh, eine Tochter der Nacht, mit Odhinn und wird
von ihin die Mutter Thorrs. Sie heisst als Gebirgsgottin Fiorgyn,
darnach ihr wetlergeborener Gebirgssohn Thorr Fiorgynjar Burr,
und den Namen der Beiden trigt die Virgunt, ein Waldgebirge
gwischen Dinkelsbithl und Elwangen. Myth. 157. Neben dem Na-
men des Gottes kann also derjenige der Géttermutter und ihrer
riesigen Tochter dem Hochgebirge nicht mangeln. Unter den sieben
Gipleln der Bliimlisalp ist die Weisse Frau dte mittlere und hochste



100

Spitze, 11,000 Fuss hoch; die Wilde Frau 10,042. Die den Gemmi-
pass beherrschende Alt-Els entspricht jerer in der deutschen Hel-
densage genannten Rauhen Els; im Jungbrunnen badend entwan-
delt sich diese zur Frau Sigeminne, wird Wolfdietrichs Frau, bis
sie ihm schliesslich vom Riesen Trasian entfiihrt, d. h. in ihre un-
zugingliche Gletschereinsamkeit wieder zuriickgenommen wird.
Schon daraus geht hervor, dass die Weiber und Tochter der Berg-
riesen keineswegs immer von grausiger Erscheinung sein mussten;
und so ist uns denn das Abbild hiochster und iberwilligender Kor-
perreize dargestellt in der Erscheinung des unter dem Namen der
Jungfrau bekannten Gebirges. Die Edda dichtet bereits von dem
Zauber, mit dem die Bergriesinnen jedes Herz ergreifen. Scitdem
der Schonheitsgott Freyr; erzihlt sie, die Gerd erblickt hatte, des
Bergriesen Gyme Tochter, sprach er kein Wort mehr und wei-
gerte sich aller Nahrung. Dies war damals geschehen, als Gerd,
der Thiire ihres Hauses zuschreitend, die Hinde unter dem Ge-
wande hervorhob, um den Pfortenring zu ergreifen, und plotzlich
von ihren blanken Armen Luft und Wasser, Himmel und Erde
widerstrahlten. Das zunichst Unaussprechliche der feierlichen Fir-
nenpracht der Gebirgswelt ist hier durch die dichlerische Phantasie
des eddischen Mythus zu einem innern Erlebnisse veranschaulicht,
gliicklicher als das Vermogen aller nachmaligen Kiinstler und Dichter
es vermocht hat. Wir rufen die Erinnerung aller unserer Leser
auf, welche gesehen haben, wie die Alpenpyramide der Jungfrau
in die Linder niederstrahlt. Thr Fuss badet im milchweissen Glet-
schermeer, durchsichtiges Schleicrgewolke umgiebt sie bis zum
Giirtel, lebendig wogend heben sich die Gliedmasse daraus her-
vor, Schulter und Brust sind von zarter Rothe iiberflogen, das
leuchtende, stets wolkenlose Haupt ist geschmiickt mit firnblanken
Silbernadeln und kristallenen Diademen. Denn Aiguilles (Nadeln)
und Cima (Kamm) nennt man jene diinnen ausgewaschenen Felsen-
spitzen, die aus dem obersten Firnenschnee noch allein aufstarren;
gleichwie man die im afrikanischen Wiistensande isolirt stehende
Siule gleichfalls Nadel der Cleopatra genannt hat.

Die weitere Ausfihrung dessen, was das Oberland iiber nam-
hafte Riesenfrauen erzihlt, sei uns hier erlassen; theils weil diese
Sagen allbekannt, theils weil sie schon bis auf den Eigennamen
ausgestorben sind. So hausen dorten die drei Schwestern: Das
Gauliwibli sammt ihrem Hiindchen auf dem Gauligletscher, das
Engstwibli auf der Engstlenalp, das Gaismaidli von Hasliberg. Letz-
tere treibt noch Kiligingerei mit den Sennen im Hasli. Eben dorten

7



101

lebt als Ahnfrau aller Zwerge die gute Frau Ute. Am Unteraar-
gletscher haust das Walliserwibli. Jahrlich am Jorgistage, dem
Festlage der Sennen, treten diese in den Walliser, Berner und
Glarner Alpen gleichmiissig gekannten Riesinnen aus dem Firn-
schnee hervor und rufen es in’s Thal aus, dass sie mit Frau und
Magd, mit Liebhaber und Geliebten, mit Hund und Heerde hier
ihr gliickliches Aelplerleben fortsetzen. Die Beschreibung dieses
in der Gletscherwelt andauernden Lebens der Seligen ist zu lesen:
Nalurmythen, pg. 221: Das verlorne Thal.

So sind denn stets und aller Orten Berge von stark hervor-
tretender Geslalt nach der Configuration ihrer Scheitel und Kédmme
als Bildberge aufgefasst und zubenannt worden. Ein Kistentheil
am griechischen Mittelmeere hiess im classischen Alterthum @cov
apocwsov, der Phonizier nannte einen Berg in Perda Priel, Bei-
des heisst Gottes Angesicht (Friedreich, Symbol. 107). Das Berner
Oberland hat seinen Monch, in sleinerne Ruhe versunken; eine
Felsenmaria mit dem Kind im Arme; einen am Bergsaum dahin-
schreitenden Riesen in so frappanter Bewegung, dass dic Sage ihn
in’s Thal heruntersteigen lisst; einen Prometheus, ausgestreckt lie-
gend, an Armen und Beinen angeheftet (Kohl, Alpenreisen 3, 337);
ein zum Sprung sich aufstellendes Ross (Bourrit, Beschreib. der
Pennin. und Rhit. Alpen 512); einen Felsenvorsprung am Roselaui-
gletscher, seiner Gestalt wegen der Gletscherwichter genannt
(Escher, Die Schweiz 1851, 178). In der Kleinen Windgellen,
Kant. Uri, ist ein Berg unter dem Namen des Wilden Mannes be-
kannt; es ist ein Kolossalhaupt auf einem viereckigen Sockel, das auf
der Kante einer Felsenmauer steht und die Hohe einer Tanne er-
reicht. Das Haupt stolz emporgeworfen, die Brust vortretend, von
windgepeitschtem Gewdolke umflogen, in einer ringsum wilderregten
Natur, sieht dieser Wilde mit fester Miene von seinem erhabenen
Throne herausfordernd in die weite Welt hinaus. Von ihm er-
ziihlt der Aelpler dasselbe, was man vom versteinerien Konig Waz-
mann weiss: Er habe als Wilder Jiger an einem Feierlage ein
Gratthier bis in diese Hohen hinauf verfolgt und sei im Augen-
blicke des Schusses versteinert. Hoffmann, Berg- und Gletscher-
fahrten, Zirich 1859, 26. Ein Hinblick auf unsere Gegenwart liegt
ohnedies ausserhalb des Gesichtskreises dieser Arbeil; sonst miisste
man auch diejenigen Felsenprofile und Berghiupter mit aufzihlen,
an die wir unsere neuesten Geschichtserinnerungen ankniipfen.
Sowohl aus dem Profil der Stockhornkette, als aus der Zackenreihe
der Pilatuskamme setzt sich die Phantasie der Reisenden die Phy-



102

siognomie Ludwigs XVI. von Frankreich zusammen. Siidlich hinter
Seelisherg und dem Riilli sieht man in der nischenartigen Vertie-
fung der Felswinde ein Mannshaupt, wie von Menschenhand ein-
gehauen, man nennt dics Gebilde den Napoleonskopf. Ziirch. Neu-
jahrsbl. d. Musikgesellsch. 1819, 6. Welch eine Reihe von Zeiten
muss an diesen Bildbergen vorbeigegangen sein, bis sie ihre Rie-
sen- und Gotternamen umgetauscht hatten gegen rémisch-christ-
liche, zuletzt sogar gegen Fiirstennamen unserer letzten Tage ; wie
oftmals miisscn Germanen- und Romerziige iiber die Alpen hin und
zuriick gefluthet sein, bis auch die Alpenpisse ihre Eigennamen
gegen die von christlichen Heiligen bleibend ausgetauscht hatten.
Der Grosse Bernhardsberg, der ilteste der begangenen Schweizer-
pissc aus dem Wallis nach Aosta, fithrt in den romanischen und
deutschen Schwestersprachen des Mittelalters bereits seinen zweiten
Namen Mons Jovis, Monte Joh, Job, franzosisch Mont Joux. Sein
dlterer erster Name Mons Penninus weist auf Pen: Spitzsdule zu-
riick, Nadel und Spindel als Symbole des auf der Gebirgsspitze
waltenden Sonnenstrahles gedacht. Erst der hl. Bernhard, ein
savoyischer Adeliger vom Schlosse Menthon bei Annecy, geboren
923, legte als Archidiaconus in Aosta den Grund zu den beiden
Hospitien, auf dem Grossen und dem Kleinen Bernhard. Letzterer
hiess Columna Jovis, auch Oculus Jovis, so genannt wegen des
leuchtenden Steines, der in der dortigen Statue angebracht war.
Die Legende macht einen Karfunkel daraus, mit dessen Glanz der
Teufel alle voriiberziehenden Wanderer verblendete. Im Abschnitt
von den Grenzsteinen ist jedoch bereits die alte Sitte gezeigt, wo-
nach man den iltesten Statuen solcherlei Kiesel in’s Haupt ein-
fiigte, unter denen Jupiters Gottheit urspriinglich verchrt gewesen
war. Der hl. Nikolaus erscheint dem St. Bernhard und fordert ihn
auf, dieses Gdtzenbild mit Kelten zu umspannen und niederzureis-
sen: Lass uns die Berghohe ersteigen, die Teufel in die Berg-
schlinde verjagen, die von ihnen umschwirmte Jupitersstatue und
Karfunkelsiaule zerschmettern und dorten ein Hospiz zum Segen
der Menschen errichten! Bernhard that’s, erbaute beide Chor-
herrenstifte und widmete sie dem hl. Nikolaus. Als Leo IX. 1049
den Grossen Bernhard iiberstieg, fand er hier nach ausdriicklicher
Angabe des Hermannus Contractus die begriindete Gemeinschaft
der Chorherren vor. Gelpke, Kirchengesch. d. Schweiz 2, 137.
Tschudi in seiner Gallia comata 351 hat diese Namensumwand-
lung der Gebirgspisse nicht bloss der Aufmerksamkeit werth ge-
halten, sondern sie als den letzten Bruch mit dem Heidenthum her-



103

vorgehoben : Die Christen haben auf dem Berg Summarum Alpium
den Sant Gothardum, den hl. Bischof alda, zu verehren vorgenom-
men, Sant Bernharten auf dem Ponino, Sant Barnabas auf dem
Lucmanier, Sant Bernharden auf dem Adula, Sant Braulium auf
dem Wormserjoch. So hat man die Abgotter abgethan und an
deren Stait die Alpfirsten denen christlichen Heiligen dediciret. —
Dieses Urtheil Tschudi’s wiederholt sich der heutige Bewohner des
Gebirges aus ungelehrtem, praktischem Verstellungsvermogen, wie
er es im tiglichen Kampfe mit seiner kargen Natur sich erwirbt.
» Thal und Berg, sagt man im Fichtelgebirge (Schonwerth, Sag. 2,
2G3), machten die Riesen, als sie auf der neugeschaffenen weichen
Erde umhergiengen, denn Riesen sollen vor der Kreuzigung Christi
in der ganzen Welt geherrscht haben.“



	Der Steincultus in der Schweiz : sprachlich, mythologisch und historisch
	...
	Einleitung
	Sprachliche Überreste aus der Steinzeit
	Glaubensüberreste aus der Steinzeit


