
Zeitschrift: Serie Ares : histoire militaire = Militärgeschichte

Herausgeber: Association suisse d'histoire et de sciences militaires

Band: 2 (2015)

Artikel: Der Grosse Krieg in der Erinnerung Deutschlands und Frankreichs

Autor: Krumeich, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kriegserinnerung. Manifestation des Gedenkens

Gerd Krumeich

Der Grosse Krieg in der Erinnerung Deutschlands
und Frankreichs



Der Grosse Krieg in der Erinnerung Deutschlands und Frankreichs 243

Die Zentenarfeierlichkeiten zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs lassen

einen wichtigen Unterschied zwischen dem Gedenken in Frankreich
und in Deutschland erkennen, der in folgendem Beitrag untersucht werden

soll. Tatsächlich ist der Erste Weltkrieg für die Franzosen heute noch

ganz allgemein der «Grosse Krieg», während er in Deutschland mit der
Katastrophe des Zweiten Weltkriegs diese Bezeichnung, welche er vorher
ohne Weiteres auch hier hatte, verlor. Ganz allgemein lässt sich diese Differenz

natürlich damit erklären, dass Deutschland vom Zweiten Weltkrieg
zutiefst getroffen wurde, dass die Städte in Schutt und Asche versanken
und viele Millionen Tote, Soldaten wie Zivilisten, zu beklagen waren. Und
dass der Zweite Weltkrieg in Frankreich trotz allen erlebten Schrecken und
der traumatischen Besetzung und Kollaboration keineswegs dieselben
Dimensionen erreichte.

Aber es gibt sehr viel weitergehende Gründe, warum es in Deutschland
eine Kontinuität der Erinnerung und des Gedenkens nicht gegeben hat
und weshalb auch heute in Deutschland kein oder kaum ein echtes

Kriegsgedenken feststellbar ist. Man mag zwar die unerwartet vielen Publikationen

und Ausstellungen zum Weltkrieg, die aktuell in Deutschland produziert

worden sind, auch als eine - vermittelte - Form des Kriegsgedenkens
ansehen. Aber der Unterschied zu Frankreich bleibt gleichwohl immens.

Die deutsche Erinnerung an den Ersten Weltkrieg

Die deutsche Erinnerung war und blieb zutiefst davon geprägt, dass das

«Erbe» des Weltkriegs ungeheuer streitig war. Warum hatte man den Krieg
verloren und den «Schandfrieden von Versailles» unterzeichnen müssen?

Eine gemeinsame Erinnerung, ein Schweigen des politischen Streites über
den Gräbern der Gefallenen hat es nicht ansatzweise gegeben.

Das hatte vielfache Gründe. Zunächst gab es auch in der Denkmalspolitik
einen ungeheuren Wirrwarr von Entscheidungsbefugten für den

Denkmalsbau. Die Weimarer Republik war ein Bundesstaat und die Länder
hatten durchaus eigene und sich widersprechende Vorschriften und
Forderungen, wobei es auch deutliche politische Differenzen gab, etwa
zwischen einem «schwarzen» Land wie Bayern und einem «roten» wie Thüringen.

Die einzelnen Länder richteten sogenannte Landesberatungsstellen
für den Denkmalsbau ein, deren Kompetenz vor allem - wie Lurz ironisch
angemerkt hat, im Verhindern von Initiativen lag.1 Zwischen baupolizeilichen

Bedenken und Umsatzsteuer-Geltendmachung waren die Schikanen

je nach Land verschieden, aber in den meisten Fällen extrem restriktiv.
Es gab eine ungeheure Menge von Vorschriften, welche Motive verwendet
werden durften, ob etwa ein «stehender Krieger» nach Westen oder Osten

zu blicken hatte. Im Einzelnen ist das hier nicht weiter auszuführen.

Wichtig ist aber die Folgerung aus der enzyklopädischen Darstellung von



244 Gerd Krumeich

Lurz, dass «regelmässig die indirekte Aufforderung zur Fortsetzung des

Kampfes als eigentliche Aussage der Denkmäler» gefordert und realisiert
wurde.2

So sind schon in der frühen Phase der Denkmalsgestaltungen, in den
Jahren 1919 bis ungefähr 1924, Motive wie Kämpfergestalten, Nackter
Krieger, Trotziger Krieger, Marschierende Einheit durchaus viel häufiger
als die pazifistischen Denkmäler, etwa mit dem Motiv Trauernde Mutter,
Trauernder Kamerad, Verwundeter Krieger.

Jeismann und Westheider folgerten daraus: «Die überwiegende Mehrzahl

der Denkmäler ist geprägt durch einen - oft christlich verbrämten -
dumpfen Heroismus, in dem tendenziell die Niederlage verdrängt oder gar
in einen Sieg uminterpretiert wird. Denkmäler, die reine Trauerbotschaften

vermitteln, sind äusserst selten. Solche hingegen, die einen unverhohlenen

Revanchismus verkünden (<Im Felde unbesiegt>), wurden zahlreich
errichtet.»3

Grundsätzlich ist diese - recht geläufige - Beurteilung zutreffend,
allerdings scheint mir das «im Felde unbesiegt» nicht unbedingt auf «revanchistische»

Absichten hinzudeuten. Zu häufig sind die Fälle, wo diese quasi
stereotype Versicherung nicht mit eindeutig kriegslüsternen Ausdrucksformen

gekoppelt ist. «Im Felde unbesiegt» scheint doch weithin eine
Erweiterung beziehungsweise Präzisierung der Versicherung an die Toten
und die Lebenden gewesen zu sein, dass die Soldaten «nicht umsonst»
gefallen seien. Reinhart Koselleck hat in seinem wegweisenden Aufsatz über
die Kriegerdenkmäler sogar betont, dass der Topos des sinnvollen Todes
der Soldaten in allen politischen Lagern verbreitet gewesen sei. Darüber
hinaus hat er die - wohl etwas zu weit gehende - These formuliert, dass es

in Deutschland nach 1918 überhaupt keine Monumente gegeben habe, die
eine «sichtbare Racheforderung» inszenierten.4

Das ging nicht immer ohne politische Auseinandersetzungen oder
sogar Kampf, auch Strassenkampf, ab. Christian Saehrendt, der die Berliner
Situation untersucht hat, ist zu dem Schluss gekommen, es habe dort einen

regelrechten «Stellungskrieg der Denkmäler» gegeben.5 In der so sehr mit
innenpolitischem Hass aufgeladenen Nachkriegszeit in Deutschland, als

viele Städte beherrscht wurden von auch mit schweren Waffen ausgetragenen

Strassenkämpfen zwischen «rot» und «weiss», etwa zwischen
Kommunisten und «Stahlhelm» oder SA, war auch die Denkmalspolitik direkt
in die politischen Auseinandersetzungen eingewoben. In Berlin hatte man
bisweilen den Eindruck, dass jegliches Kriegsgedenken der Linken («Nie
wieder Krieg») oder die Errichtung entsprechender Denkmäler in einzelnen

«roten» Stadtbezirken sofort Interventionen der Nationalisten zur
Folge hatte, und umgekehrt. Saehrendts Beispiele sind mengenmässig
beeindruckend und sachlich überzeugend - sogar das «Anti-Kriegs-Muse-
um» von Ernst Friedrich, dem Herausgeber der heute noch berühmten



Der Grosse Krieg in der Erinnerung Deutschlands und Frankreichs 245

Ehrenmal für das Niederrheinische Füsilier-Regiment Nr. 39 in Düsseldorf-Golzheim,
von Richard Kuöhl 1936-1938 erbaut. (Marek Gehrmann, Wikimedia Commons)

Kampf-Dokumentation «Krieg dem Kriege»5 wurde regelmässig von
nationalistischen Gruppen «heimgesucht» und verwüstet. Allerdings hatte
Friedrich tatsächlich überhaupt keinen Respekt für die Soldaten und ihre
Schicksale. Seine heute noch berüchtigten Fotografien der «gueules
cassées», der Schwerstkriegsverletzten, stellte er höhnisch neben die Gesichter

der im August 1914 «kriegsbegeistert» ausrückenden Soldaten.7
Ein anderes - berühmtes - Beispiel ist der Streit um das sogenannte

39er-Denkmal in Düsseldorf. Das 39. Niederrheinische Infanterieregiment
hatte eine besondere Bedeutung, weil es Ludendorffs Stammregiment und
von daher besonders prestigeträchtig war. Die Düsseldorfer Stadtverordneten

optierten für ein grosses Denkmal vom Typ «verwundeter Krieger»,
welches an der Tonhalle aufgestellt wurde. Dargestellt wurden zwei
kriechende Soldaten, der eine verwundet, von seinem Kameraden fürsorglich
an die Hand genommen. Für die Nationalisten aller Schattierungen war
dieser zwar sehr realistische - wenn auch nicht besonders kriegskritische -
Topos aber «unwürdig». Er war ihnen auch deshalb nicht akzeptabel, weil
die beiden Männer irgendwie «fremd» oder «semitisch» aussahen, wie die

zeitgenössischen Gegner beklagten. Dieses Denkmal wurde regelmässig
beschädigt und verunziert - und 1933 sofort nach der Machtübernahme
der Nationalsozialisten durch das - heute noch bestehende - «heroische»
Denkmal am Reeserplatz ersetzt (s. weiter unten).8

Die politische Situation in Deutschland war so zerrissen, dass es an vielen

Orten nicht einmal zur Realisierung der geplanten Denkmäler kam.



246 Gerd Krumeich

Nach mehr als zehnjährigem Streit in Marbach nach
1933 errichtetes Denkmal. Hinter dem Weltkriegssoldaten

steht ein junger Soldat der Wehrmacht.
(Bernd Gross, Wikimedia Commons)

Die von Lurz hierfür beigebrachten Beispiele sind quantitativ enorm.9
Eines unter vielen, aber besonders interessant ist das Beispiel der Stadt
Marbach am Neckar, der berühmten «Schillerstadt». Dort steht noch heute
am alten Stadttor eines der ungewöhnlichsten und bemerkenswertesten
Denkmäler des Ersten Weltkriegs überhaupt. Zwei Soldaten, einer aus dem
Ersten Weltkrieg und einer aus der Wehrmacht, am Helm erkenntlich,
stehen in ein und dasselbe Gewand gekleidet, nämlich in die Uniform der
Wehrmacht. Diese Realisierung war das Ergebnis von mehr als zehn Jahren

Streit um das Denkmal,10 der erst durch die Machtergreifung und die

von den neuen Machthabern hier wie an vielen anderen Orten Deutschlands

bereits ab dem März 1933 durchgesetzten «heroischen» Denkmäler
beendet wurde.11

Dies ist kein Einzelfall, wie das monumentale Denkmal der Stadt
Bochum erweist. Hier hält ein Soldat der Wehrmacht gemeinsam mit einem
Soldaten des Ersten Weltkriegs ein Schwert. Ganz ähnlich auch das schon
erwähnte Düsseldorfer Denkmal der 39er. Das 1936 eingeweihte Denkmal

am Reeserplatz zeigt eine Gruppe von Soldaten des 1914er-Kriegs, die

in die Gruft hinabsteigt, und eine Gruppe von Soldaten der neuen
Wehrmacht, die aus dieser Gruft wieder hervortritt. Eingraviert sind die Namen
von Schlachten des Ersten und Zweiten Weltkriegs.



Der Grosse Krieg in der Erinnerung Deutschlands und Frankreichs 247

Kein Zweifel: Der Nationalsozialismus hatte sich der Memorialkultur
des Ersten Weltkriegs in Deutschland bemächtigt. Die Nationalsozialisten
waren in dieser Hinsicht schon seit ungefähr 1925 prominent zu Gange.
Es waren die Nazis, die sich den Kriegsopfern widmeten und darauf drangen,

dass aus den «Kriegskrüppeln» der Weimarer Republik (so der
offizielle bürokratische Ausdruck für die schwerverwundeten Soldaten) wieder

Helden wurden. Adolf Hitler warb in den Wahlkämpfen ab Mitte der
1920er-Jahre ausdrücklich mit seinem Status als Kriegsbeschädigter und
forderte für alle Opfer des Weltkriegs die Ehre und die Ehrenbezeugung
ein. Wie Nils Löffelbein gezeigt hat, hat ihm das einen riesigen Zuspruch
bei den Kriegsbeschädigten und deren Umfeld eingebracht.12 Ab 1928 und
dem mit dem Zehn-Jahres-Gedenken des Weltkriegs überall stark aufkommenden

Interesse an diesem Jahrhundertereignis - sinnbildlich der
Erfolg des Buches «Im Westen nichts Neues» - waren die Nationalsozialisten

ebenfalls in «vorderster Front» an den Auseinandersetzungen um das

«wahre Gedächtnis» beteiligt. Hitlers Versprechen war, die Schande von
Versailles zu tilgen und Deutschlands Ehre wiederherzustellen. Diese Fo-

kussierung des Ersten Weltkriegs in der NS-Ideologie ist heute erst in
Teilbereichen überhaupt bekannt und harrt der näheren Erforschung. Denn
Hitlers Charisma und Beliebtheit lassen sich nicht ableiten aus seinen
extremistischen Umtrieben, sondern aus seinem Versprechen, Deutschland
wieder zur Grossmacht werden zu lassen und den «Verrat» von 1918/19
zu rächen.13 Und zur «Machtergreifung» des Nationalsozialismus gehört
insgesamt auch dessen energischer und nie nachlassender Zugriff auf die
Memorialkultur des Ersten Weltkriegs.14 Nicht von ungefähr wurde das

Tannenberg-Denkmal, das ursprünglich geplant worden war, um auch
für Deutschland eine Gedenkstätte des «Unbekannten Soldaten» zu
erhalten, erst von den Nationalsozialisten vollendet. Zwar ist das Denkmal
bereits 1928 eingeweiht worden, aber wegen der starken Rechtslastigkeit
der Gruppen und Verbände, die es gesponsert und durchgesetzt hatten,
war zur Eröffnung weder ein Mitglied der preussischen Regierung erschienen

noch eine Vertretung der linken und republikanischen Soldatenverbände.15

Jetzt, nach 1933, wurde das «Reichsehrenmal» nicht allein «würdig»
gehalten und ausgebaut, sondern mit dem Tode Hindenburgs, des von allen
Deutschen geachteten beziehungsweise verehrten Weltkriegshelden, von
Hitler persönlich als letzte Ruhestätte des Generalfeldmarschalls ausgewählt.

Die Feiern zur Bestattung Hindenburgs waren, mehr noch als der
Händedruck von Potsdam, ein symbolischer Akt für den Sieg des
Nationalsozialismus in seinem Bestreben, Deutschlands Ehre und Grösse auch

symbolisch wiederherzustellen, gepaart mit dem Versprechen, den Ersten

Weltkrieg doch noch zu gewinnen - was ja im Grunde im Jahre 1940 mit
dem Sieg über Frankreich auch geschah. Wie Ian Kershaw in seiner Arbeit



248 Gerd Krumeich

über den Hitlermythos festgestellt hat, war Hitler in Deutschland niemals
populärer als eben nach dieser Revanche für die Weltkriegsniederlage im
Jahr 1940.16

Die französische Erinnerung an den Ersten Weltkrieg

In Frankreich hingegen konnte der trotz allen Verlusten doch noch
gewonnene Krieg eine grundsätzlich gemeinsame Erinnerung an Leiden und
Heldentum der Soldaten und der Nation stiften. Auch die von der Republik

institutionalisierten örtlichen Trauergemeinschaften schufen ein Band
der Memoria, der gemeinsamen Erinnerung, das auch durch scharfe
innenpolitische Kontroversen nicht zerschnitten wurde.17

Die bis heute wichtigste Institution des französischen Gedenkens an
den Ersten Weltkrieg ist zweifellos der Onze Novembre mit einer Militärparade

und der Gedenkzeremonie am Arc de Triomphe in Paris. Schon bei
der Bekanntgabe des deutschen Waffenstillstandsgesuches am 7. November

1918 versammelten sich hier die Menschen spontan. Und grössere
Umzüge, immer begleitet von kriegsverwundeten anciens combattants in ihren
Rollstühlen oder mit Krücken, waren schon am Tag des offiziellen
Waffenstillstandes am 11. November 1914 im Gang. Es waren Tage einer ungeheuren

Freude, die die Menschen auf den Strassen und Plätzen zusammenströmen

liess. Sie feierten weniger ihren Siegerstolz als die Erleichterung,
dass das ungeheure Blutvergiessen nunmehr ein Ende hatte. Nicht von
vornherein aber war klar, dass der Onze Novembre der Feiertag sein sollte
und nicht etwa der Quatorze Juillet. Im Jahr 1919 wurde tatsächlich ein erster

offizieller Triumph-Aufmarsch der französischen Truppen, gemeinsam
mit britischen und amerikanischen, unter dem Arc de Triomphe durchgeführt.

Bei dieser ersten offiziellen Veranstaltung waren auch die
Kriegsversehrten in ihren Rollstühlen in der ersten Reihe platziert. Offizieller
Gedenktag und Feiertag wurde der Onze Novembre mit Gesetz vom 24.
Oktober 1922.18 Bemerkenswert ist, dass trotz allen Militärparaden den Feiern

des Onze Novembre jeglicher Triumphalismus abgeht, und das war von
vornherein so. Wie Antoine Prost gezeigt hat, waren die Verbände der
anciens combattants darauf bedacht, dass diese Feiern stets sehr viel stärker als

Trauer- und Gedenkfeier für die im Krieg gefallenen Kameraden gedacht
waren, als dass sie ein Lebendighalten der Erinnerung an den Sieg
intendierten.19

Besonders symbolträchtig wurde diese Absicht damit unterstrichen,
dass am Onze Novembre 1920 der Körper eines unbekannten Soldaten
(den man vor Verdun ausgegraben hatte) unter dem Arc de Triomphe
bestattet wurde. Ein Jahr später wurde dann auch noch die ewige Flamme
über diesem Grab vom Kriegsminister André Maginot entzündet. Seitdem
wird sie jeden Tag um 18.30 Uhr von Vertretern der anciens combattants



Der Grosse Krieg in der Erinnerung Deutschlands und Frankreichs 249

Zeremonie zum 11. November am Tombeau du soldat inconnu, 2013. (R. Connan/DICOD)

neu angefacht. Sicherlich hat sich trotz dieses ritualisch-memoristischen
Charakters die Bedeutung der Zeremonie des Onze Novembre je nach den
Zeitläuften verschieben können.20 So etwa 1938, als angesichts der
andauernden Kriegsdrohung die nationale Einheit besonders betont wurde,
weshalb Delegationen von anciens combattants aus ganz Frankreich mit
anmarschierten und die mitgeführten brennenden Pechfackeln gemeinsam
unter dem Arc de Triomphe entzündeten. Oder 1940, als diese Gedenkstätte

Ausgangspunkt einer grossen Demonstration gegen die deutschen
Besetzer wurde. Auch 1944, als Charles de Gaulle gemeinsam mit Winston
Churchill nach der Befreiung von Paris die Parade abnahm, war ein anderer
Geist zu spüren als etwa 1920. Jetzt ging es um die Bekundung der Freude
und des Stolzes über die Befreiung vom Faschismus. 1968 wiederum ging
es nicht allein um die 50. Wiederkehr des Weltkriegsendes, sondern - für
jeden deutlich sichtbar - um eine nationale Sammlung gegen die
Studentenbewegung, die ja die französische Gesellschaft zu jenem Zeitpunkt
zutiefst spaltete. Und die Feiern des Jahres 2014 für die «100 Jahre» des Ersten

Weltkriegs hatten insofern wieder einen besonderen Charakter, als ganz
offensichtlich die Zeremonie am Arc de Triomphe keinen besonderen
Stellenwert hatte, im üblichen Rahmen ablief und deshalb ganz im Schatten
der von Präsident François Hollande gewünschten und realisierten grossen
Denkmalanlage von Notre Dame de Lorette stand. Dort wurde das Gedenken

an den unbekannten französischen Soldaten ja gewissermassen durch
die Re-Individualisierung «überwunden», indem auf der Ringmauer dieses

Denkmals die Namen von gefallenen Soldaten aus allen Nationen, die am
Ersten Weltkrieg beteiligt waren, angebracht worden sind.



250 Gerd Krumeich

Eines der insgesamt über 38 000 Monuments aux Morts

pour la France in den Dörfern und Städten Frankreichs.
(www.cheminsdememoire.gouv.fr/fr/44coueron)

Aber dieser aktuelle Versuch einer gewissen Entnationalisierung der
Weltkriegserinnerung ist für Frankreich auf Dauer sicherlich nicht
charakteristisch und tragfähig. Es war ein Krieg, der sich in seinem wichtigsten
Teil auf französischem Boden abgespielt hat, der zehn Departements
vollständig verwüstet und einen ungeheuren französischen Blutzoll - 1,3
Millionen Gefallene bei einer Bevölkerung von 39 Millionen - gefordert hat.

Nicht von ungefähr war 1920 als «Soldat inconnu» ein Soldat aus der

Gegend von Verdun zum Arc de Triomphe transferiert worden. Verdun ist
und bleibt der grösste französische Erinnerungsort an den Ersten
Weltkrieg. Die Schlacht, in der 1916 mehr als 350 000 französische Soldaten

getötet oder verwundet worden waren, ist der symbolische Ort der Einheit

der kämpfenden Nation. Flier hatte man den deutschen Eindringling
entscheidend aufgehalten: «Ils ne passeront pas» - die Deutschen werden
hier nicht durchkommen. Diese von Pétain im April 1916 ausgegebene
Losung hatte sich 1918 am Onze Novembre endgültig erfüllt: «Ils n'ont pas
passé.» Verdun und die Kampffelder der Umgebung waren und sind zum
Teil bis heute heilige Erde. Es gibt dort Dörfer, die nicht wieder aufgebaut



Der Grosse Krieg in der Erinnerung Deutschlands und Frankreichs 251

wurden, wie etwa Douaumont, die aber gleichwohl bis heute einen
Bürgermeister haben, als Zeichen dafür, dass sie zwar von der Landkarte
ausradiert, nicht aber aus den Herzen gewichen sind. Der Verdun-Kult ging in
der Zwischenkriegszeit so weit, dass Tongefässe in Form eines der
Kilometersteine der Voie Sacrée, der heiligen Strasse zwischen Bar-le-Duc und
Verdun, auf der die Soldaten und der Nachschub transportiert worden waren,
mit der Erde aus der Kampfzone angefüllt und überall in Frankreich aufbewahrt

wurden. Denn nahezu jeder französische Soldat war zumindest einmal

«vor Verdun» im Einsatz. Der Ossuaire, das Gebeinhaus von Douaumont,

ist heute noch die wichtigste französische Nekropole. Hier sind mit
Beginn der 1920er-Jahre die Körper der toten Soldaten bestattet worden,
die beim Aufräumen der Schlachtfelder gefunden worden waren - um die
140 000 unbekannte Soldaten sind hier bestattet. Vor dem Ossuaire haben
sich 1984 Mitterand und Kohl in einer unvergesslichen Geste der stummen
gemeinsamen Ergriffenheit die Hand gereicht. Und eine sehr wichtige
Weiterführung dieses Totenkultes wäre es, endlich auch memorialistisch der
Tatsache gerecht zu werden, dass im Ossuaire mit grösster Sicherheit die
Hälfte der dort gesammelten Gebeine Überreste deutscher Soldaten sind -
woran aber bislang niemand öffentlich zu erinnern wagt.21

Was die Gedenkaktivitäten in Frankreich angeht, so wurde mit Gesetz

vom 23. November 1919 festgelegt, dass jede französische Gemeinde ein
Kriegerdenkmal aufzustellen hatte. Auch heute noch ist dieses Gesetz in
Kraft und es gibt wohl tatsächlich keine Gemeinde, in der des Poilu nicht
gedacht würde.22

In mehr als 38 000 Gemeinden Frankreichs steht ein Monument aux
Morts, sei es in unmittelbarer Nähe des Rathauses und der Schule (in den

linksrepublikanisch orientierten Gemeinden), sei es in der Nähe der
Kirche, woran man sofort eine traditionell eher konservativ-katholische
Gemeinde erkennt.

All diese Monumente wurden geradezu «katalogmässig» produziert.
Die Gemeinden hatten die Auswahl zwischen verschiedenen Typen der
Darstellung des Soldaten: Der vorwärtsstürmende Poilu mit Fahne; der
sterbende Poilu; die weinende Mutter mit ihrem gefallenen Sohn im Arm
(das Pietä-Motiv), viel grösser war die Auswahl nicht. Am häufigsten war
allerdings nur eine schlichte Gedenksäule, mit der Inschrift: «La Commune

XXX à ses enfants morts pour la France». Die im Krieg gefallenen
Soldaten ebendieser Gemeinde wurden auf dem Denkmal alle namentlich
aufgeführt. Man erkennt noch heute den ungeheuren Blutzoll, den Frankreich

im Ersten Weltkrieg zahlte, wenn beispielsweise bei einer Gemeinde
von 800 Einwohnern bis zu 80 Namen eingraviert sind, sehr häufig mehrere

Söhne ein und derselben Familie.
Neben diesen eher neutral gehaltenen und vor allem den inneren Frieden

des Ortes wahrenden Statuen gab es in wenigen Fällen auch natio-



252 Gerd Krumeich

nalistische beziehungsweise chauvinistische Gestaltungen: etwa den poilu
triomphant avec lauriers, oder den Poilu, der eine Pickelhaube tritt. Häufiger
und das französische Selbstbewusstsein wohl am besten spiegelnd ist der

Typ des Soldaten, dessen Körperhaltung das berühmte Wort Pétains in der
Verdun-Schlacht von 1916 symbolisiert: Ils ne passeront pas, die Deutschen
werden nicht durchkommen.

Am wichtigsten aber und der Hauptgrund, warum diese Denkmäler
auch heute noch stehen (soweit sie nicht in der deutschen Besatzungszeit

während des Zweiten Weltkrieges abmontiert und eingeschmolzen
worden sind), ist, dass von vornherein auf Konsensfähigkeit geachtet wurde.

Die Denkmäler in Frankreich sind weder rein kommunal noch rein
staatlich geplant und finanziert worden. Das erwähnte Gesetz von 1919
schreibt Subventionen des Staates, proportional zu den kommunalen
finanziellen Aufwendungen, vor. Der Staat beteiligte sich mit bis zu 15

Prozent an den Gestellungskosten, wobei auch die Auswahl der katalogmässig
angebotenen Motive auf die Höhe der staatlichen Finanzierungsbeteiligung

Einfluss hatte.
Für die Kontinuität und Intensität der örtlichen Feiern spielte die Massgabe

des Gesetzes von 1919 auch eine sehr grosse Rolle, dass nicht die
staatlichen Institutionen selber, sondern die verschiedenen Soldatenverbände

- das war vor allem die heute noch starke Union nationale des Anciens
combattants - für die örtlichen Gedenkfeiern verantwortlich waren. Auch
war zu vermeiden, dass diese einen militärischen Gestus erhielten. Unter
anderem aus diesem Grund sind der Onze Novembre und die örtlichen Feiern

heute noch eher eine Angelegenheit der Zivilisten als der Militärs und
ein dauernder Ort nicht der Gloire, sondern der Trauer Frankreichs für seine

im Krieg gefallenen Söhne.
Im Unterschied zu Deutschland hat es um diese Trauer keinen nennenswerten

Streit gegeben. Das liegt zunächst an der Tatsache, dass mit
verschwindend wenigen Ausnahmen alle Franzosen der Uberzeugung waren

und bis heute geblieben sind, dass Frankreich von 1914 bis 1918 einen
echten Verteidigungskrieg geführt hat. Es hat infolgedessen auch nicht die

Spur eines «Stellungskriegs der Denkmäler» gegeben, auch wenn es
natürlich örtlich Auseinandersetzungen um den Denkmaltyp gab. Eine
Gewissheit war dabei unverbrüchlich und ist es bis heute geblieben: Im Ersten

Weltkrieg haben die Poilus den «heiligen Boden des Vaterlandes» (so

die Marseillaise) gemeinsam gegen den deutschen Eindringling verteidigt.
Schlachten wie an der Marne und in Verdun sind von daher auch im
kollektiven Gedächtnis Frankreichs fest verankert geblieben.

Hinzu kam nach dem Krieg eine ungeheure Kriegsmüdigkeit, die nicht
zuletzt wohl auch der Tatsache zuzuschreiben ist, dass Frankreich am Ende
des Kriegs wirklich «ausgeblutet» war. Bei einer Bevölkerung von 39
Millionen im Jahr 1913 hatte es 1,3 Millionen Gefallene zu beklagen. Zum



Der Grosse Krieg in der Erinnerung Deutschlands und Frankreichs 253

Vergleich: Das Deutsche Reich hatte um 1914 eine Bevölkerungszahl von
annähernd 70 Millionen und ziemlich genau 2 Millionen Kriegsgefallene.

Wenn also Frankreich einen echten und Konsens bildenden
Verteidigungskrieg geführt hatte, so war das in Deutschland ja sehr viel schwieriger.

Zwar waren die meisten Deutschen auch der festen Uberzeugung,
1914 zur Verteidigung des Vaterlandes in alle Welt ausgezogen zu sein.
Aber dieses Konstrukt der «Vorwärtsverteidigung» hatte natürlich auf Dauer

Schwierigkeiten, noch ernst genommen zu werden. So wurde der
«Burgfrieden» schon ab Ende 1914 brüchig, und ab 1917 kam sogar die These

auf, dass Deutschland den Krieg verlieren werde, weil die «Heimat» des

Kriegs überdrüssig sei. Dieser «Verrat» an den kämpfenden Frontsoldaten
wurde dann im Lauf der Jahre 1918 bis 1920 zur sogenannten Dolchstoss-

legende ausformuliert. Diese konnte ganz unterschiedliche Aussagen
beinhalten, aber immer wurde ein Schuldiger für die Niederlage gesucht und
gefunden.23 Die daraus resultierende Gereiztheit im Umgang mit den
gefallenen Soldaten ist oben analysiert worden. Hier sei nur mehr festgehalten,

dass die spätere Nazifizierung der Weltkriegserinnerung dazu führte,
dass diese nach 1945 gleich zusammen mit der NS-Ideologie und deren
Denkmälern «entsorgt» wurde. Das Interesse am Ersten Weltkrieg blieb in
den 1950er-Jahren verschwindend gering, und angesichts der zerstörten
Städte Deutschlands und der masslosen Verluste an Soldaten und Zivilisten,

auch angesichts der Menschheitsverbrechen der Nationalsozialisten,
erschien der Erste Weltkrieg als Idylle oder war schlicht uninteressant.
German Werths grossartiges Buch über die Verdun-Schlacht, mit Interviews

von noch lebenden Verdun-Kämpfern, fand Anfang der 1970er-Jahre
in Deutschland keinen seriösen Verleger, sodass es schliesslich im Bastei-

Verlag erschien, der hauptsächlich Landser-Geschichten publizierte.24
Allein die Frage der Kriegsschuld von 1914 vermochte es, öffentliche

Aufmerksamkeit zu erregen und zu politischem Streit zu führen, wie die

Auseinandersetzung um Fritz Fischers «Griff nach der Weltmacht» ab dem
Jahr 1961 zeigte.25 Es ging dabei nicht allein um die konkrete Frage,
welchen Anteil das Deutsche Reich an der Auslösung des Ersten Weltkriegs
gehabt hatte. Was die Öffentlichkeit erregte und die Historiker bewegte,
war vielmehr die Tatsache, dass nunmehr Deutschland nicht nur an Hitlers
Krieg, sondern auch am Ersten Weltkrieg schuld gewesen sein sollte. Auch
und vor allem die These einer Kontinuität von «Bismarck zu Hitler», die
Fischer in seinem Zweiten Buch sowie in diversen Streitschriften behauptete

und die seine Schüler und Mitkämpfer in «strukturanalytischer» Weise

zu dokumentieren versuchten, sorgte für grossses Aufsehen und
Auseinandersetzungen.

Abschliessend stellt sich die Frage, ob es eine Möglichkeit gibt, dass wir
im Gedenken an den Ersten Weltkrieg die nationalen Grenzen überschreiten

und vielleicht sogar bis zu einer gemeinsamen europäischen Erinne-



254 Gerd Krumeich

rung - als historische Unterfütterung und damit als wesentlichen Baustein
der Einheit Europas - gelangen können.

Ich glaube nicht, dass es zu einer inhaltlich gemeinsamen Erinnerung
kommen kann, dafür sind die Art und Weise, wie die verschiedenen
Nationen den Ersten Weltkrieg erlebt haben, viel zu unterschiedlich. Und dafür
sind auch die langen Zeiten des Erinnerns und Gedenkens beziehungsweise

der Nicht-Erinnerung auch historisch zu prägend gewesen.
Möglich und wünschenswert ist, dass man in Europa die Gedenktraditionen

mit deren Verschiebungen bei den jeweiligen europäischen Nachbarn

ernst nimmt als einen Teil der gemeinsamen Geschichte. Dazu
gehört beispielsweise, dass Frankreich die Tatsache anerkennt, dass auch die
deutschen Soldaten nicht brutale Aggressoren waren, sondern zur
Verteidigung ihres Vaterlandes ausgezogen und gefallen sind. Uns Deutschen
muss klar sein, dass wir diesen «Verteidigungskrieg» in Frankreich und an
vielen anderen Orten geführt haben und dass die anderen Nationen
entsetzliche Leiden zu erdulden hatten, bis sie Deutschland besiegt hatten.
Franzosen, Belgier und Briten wiederum sollten die Tatsache ernst
nehmen, dass die deutschen Soldaten nicht wegen eines «Griff[s] nach der
Weltmacht», sondern zur Verteidigung des Vaterlandes an der Somme und
vor Verdun kämpften und fielen.

Vielleicht wird es ja einmal möglich sein, dass das Gebeinhaus von
Douaumont, in dem mehr als 130000 nicht identifizierte Soldaten des

Ersten Weltkriegs ruhen, eine Inschrift erhält, auf der zu lesen ist: «In
diesem Beinhaus liegen auch die sterblichen Uberreste von mindestens
70 000 deutschen Soldaten».

1 Dies und das Folgende nach Lurz, Meinhold,
Kriegerdenkmäler in Deutschland, Bd. 4, Heidelberg
1986, hier 113f.

2 Lurz, Kriegerdenkmäler, 158.
3 Jeismann, Michael; Westheider, Rolf, «Bürger und

Soldaten. Deutsche und französische Kriegerdenkmäler

zum Ersten Weltkrieg», in: Beck, Stefan;
Schönberger, Klaus; Schulz, Johanna (Hg.),
Gewalt, Kriegstod, Erinnerung. Die unausweichliche
Wiederkehr des Verdrängten, Geschichtswerkstatt
Heft 16, Hamburg 1988, 6-15.

4 Koselleck, Reinhart, «Kriegerdenkmale als Iden¬

titätsstiftungen der Überlebenden», in: Marquard,
Odo; Stierle, Karlheinz (Hg.), Identität, München
1979, 255-276; vgl. ebd., 262f.

5 Saehrendt, Christian, Der Stellungskrieg der
Denkmäler. Kriegerdenkmäler im Berlin der
Zwischenkriegszeit (1919-1939), Bonn 2004.

6 Erstausgabe 1924, vgl. zu diesem Problem meine
Einführung in der Ausgabe 2004 (Stuttgart) in der
Neuauflage im Links-Verlag Berlin, 2015.

7 Weitere Ausführungen zu diesem Hohn bei den
Künstlern der frühen Weimarer Republik bei
Krumeich, Gerd, «Konjunkturen der Erinnerung

an den Ersten Weltkrieg in der Weimarer
Republik», in: Dalbajewa, Birgit; Fleischer,
Simone; Peters, Olaf (Hg.), Otto Dix, Der Krieg -
Das Dresdner Triptychon, Dresden 2014,111-119.

8 Krumeich, Gerd, Denkmäler zwischen Mahnmal

und Schandmal, in: von Looz-Corswarem,
Clemens; Molitor, Hans-Georg (Hg.), Krieg und
Frieden in Düsseldorf. Sichtbare Zeichen der
Vergangenheit, Düsseldorf 2004, 219-238.

9 Vgl. zu den konkurrierenden Konzepten des

Kriegstoten-Gedenkens jetzt auch Kaiser, Alexandra,

Von Helden und Opfern. Eine Geschichte des

Volkstrauertags, Frankfurt/New York 2010, bes.
90-175.

10 Das Stadtarchiv Marbach verfügt über ein - un¬
sortiertes - Aktenbündel zu diesem Denkmal. Die
bislang wohl einzige - leider stark polemische -
Publikation hierzu: Alexander-Seitz-Geschichts-
werkstatt Marbach und Umgebung (Hg.): «Furchtlos

und Treu». Die Geschichte des Marbacher
Kriegerdenkmals, Marbach 1985.

11 Behrenbeck, Sabine, Der Kult um die toten Helden.
Nationalsozialistische Mythen, Riten und Symbole
1923 bis 1945, Vierow bei Greifswald 1996.
URL: www.zvab.com/displayBookDetails.do?
itemld=251382622&b=l

12 Löffelbein, Nils, Ehrenbürger der Nation. Die
Kriegsbeschädigten des Ersten Weltkriegs in Politik
und Propaganda des Nationalsozialismus, Essen
2013.

13 Vgl. Krumeich, Gerd (Hg.), Nationalsozialismus
und Erster Weltkrieg, Essen 2010.



Der Grosse Krieg in der Erinnerung Deutschlands und Frankreichs 255

14 Behrenbeck, Der Kult um die toten Helden; Tha-

mer, Hans-Ulrich, Von der Monumentalisierung
zur Verdrängung der Geschichte. Nationalsozialistische

Denkmalspolitik und die Entnazifizierung
von Denkmälern nach 1945, in: Speitkamp, Winfried

(Hg.), Denkmalsturz. Zur Konfliktgeschichte
politischer Symbolik, Göttingen 1997,109-136,
bes. 113ff.

15 Vgl.: Fischer, Heike, «Tannenberg-Denkmal und
Hindenburgkult. Hintergründe eines Mythus», in:
Hütt, Michael et al. (Hg.), Unglücklich das Land,
das Helden nötig hat. Leiden und Sterben in den
Kriegsdenkmalen des Ersten und Zweiten
Weltkrieges, Marburg 1990, 28-49.

16 Kershaw, Ian, Der Hitler-Mythos. Führerkult und
Volksmeinung, Stuttgart 1999.

17 Einen Uberblick über die Typen von Monumenten,
die in Frankreich errichtet wurden, mit vielen
Bildquellen: Rive, Philippe et al. (Hg.), Monuments
de Mémoire. Les Monuments aux morts de la
Première guerre mondiale, Paris, La documentation
française, o.J. (1995); eine nützliche Zusammenstellung

auch bei: David, Franck, Comprendre le
monument aux morts. Lieu du souvenir, lieu de
mémoire, lieu d'histoire, Paris o.J. (2013).

18 Offenstadt, Nicolas, 14-18 aujourd'hui, La Grande
Guerre dans la France contemporaine, Paris 2010.

19 Prost, Antoine, Les Anciens combattants et la
Société française, 3 Bde., Paris 1977 ; Winter, Jay;
Prost, Antoine, Penser la Grande guerre, Paris
2004, Kap. 8 : Comment vivre quand on ne peut ou
ne veut oublier.

20 Hierzu besonders Offenstadt, 14-18 aujourd'hui.
21 Vgl. hierzu näher das Interview des Verfassers mit

Géo-Histoire, Nr. 13 (février-mars 2014), 24-27.

22 Die wichtigsten Quellen für das Folgende: Prost,
Antoine, «Les Monuments aux Morts. Culte
républicain? Culte civique? Culte patriotique?», in :

Nora, Pierre (Hg.), Les Lieux de Mémoire, Bd. 1

(Paris 1987), 195-225; ders., «Mémoires locales
et Mémoires nationales: Les Monuments de 1914
à 1918 en France», Guerres mondiales et conflits
contemporains, No. 167 (1992), 41-50. Dieses Heft
ist insgesamt den Kriegerdenkmälern des Ersten
Weltkriegs gewidmet, enthält aber leider keinen
Beitrag über Deutschland; hinzu mit reicher
Bebilderung: Becker, Annette, Les Monuments aux
Morts. Mémoire de la Grande Guerre, Paris o.J.
(1998); dies., «Der Kult der Erinnerung nach dem
Grossen Krieg», in: Koselleck, Reinhart; Jeismann,
Michael (Hg.), Der politische Totenkult.
Kriegerdenkmäler in der Moderne, München 1994, 315-
324; Ackermann, Volker, «<Ceux qui sont
pieusement morts pour la Franco. Die Identität des
Unbekannten Soldaten», in: ebd., 281-314. Leider

hat Ackermann die jedem Franzosen geläufige
Xenotaph-Inschrift verdreht, es heisst in Wirklichkeit:

«Ceux qui pieusement sont morts pour la
France.»

23 Hierzu mit der weiterführenden Literatur:
Krumeich, Gerd, «Die Dolchstoss-Legende», in:
François, Etienne; Schulze, Hagen (Hg.): Deutsche
Erinnerungsorte Bd. 1, München 2001, 585-599.

24 Werth, German, Verdun: die Schlacht und der
Mythos, Bergisch Gladbach 1979.

25 Zur «Fischer-Kontroverse gibt es inzwischen eine
umfängliche Literatur, vgl. zuletzt mit
weiterführenden Hinweisen: Krumeich, Gerd, Juli 1914.
Eine Bilanz, Paderborn 2014.



254 Gerd Krumeich

rung - als historische Unterfütterung und damit als wesentlichen Baustein
der Einheit Europas - gelangen können.

Ich glaube nicht, dass es zu einer inhaltlich gemeinsamen Erinnerung
kommen kann, dafür sind die Art und Weise, wie die verschiedenen
Nationen den Ersten Weltkrieg erlebt haben, viel zu unterschiedlich. Und dafür
sind auch die langen Zeiten des Erinnerns und Gedenkens beziehungsweise

der Nicht-Erinnerung auch historisch zu prägend gewesen.
Möglich und wünschenswert ist, dass man in Europa die Gedenktraditionen

mit deren Verschiebungen bei den jeweiligen europäischen Nachbarn

ernst nimmt als einen Teil der gemeinsamen Geschichte. Dazu
gehört beispielsweise, dass Frankreich die Tatsache anerkennt, dass auch die
deutschen Soldaten nicht brutale Aggressoren waren, sondern zur
Verteidigung ihres Vaterlandes ausgezogen und gefallen sind. Uns Deutschen
muss klar sein, dass wir diesen «Verteidigungskrieg» in Frankreich und an
vielen anderen Orten geführt haben und dass die anderen Nationen
entsetzliche Leiden zu erdulden hatten, bis sie Deutschland besiegt hatten.
Franzosen, Belgier und Briten wiederum sollten die Tatsache ernst
nehmen, dass die deutschen Soldaten nicht wegen eines «Griff[s] nach der
Weltmacht», sondern zur Verteidigung des Vaterlandes an der Somme und
vor Verdun kämpften und fielen.

Vielleicht wird es ja einmal möglich sein, dass das Gebeinhaus von
Douaumont, in dem mehr als 130 000 nicht identifizierte Soldaten des

Ersten Weltkriegs ruhen, eine Inschrift erhält, auf der zu lesen ist: «In
diesem Beinhaus liegen auch die sterblichen Überreste von mindestens
70 000 deutschen Soldaten».

1 Dies und das Folgende nach Lurz, Meinhold,
Kriegerdenkmäler in Deutschland, Bd. 4, Heidelberg
1986, hier 113f.

8 Krumeich, Gerd, Denkmäler zwischen Mahnmal

und Schandmal, in: von Looz-Corswarem,
Clemens; Molitor, Hans-Georg (Hg.), Krieg und
Frieden in Düsseldorf. Sichtbare Zeichen der
Vergangenheit, Düsseldorf 2004, 219-238.

2 Lurz, Kriegerdenkmäler, 158.
3 Jeismann, Michael; Westheider, Rolf, «Bürger und

Soldaten. Deutsche und französische Kriegerdenkmäler

zum Ersten Weltkrieg», in: Beck, Stefan;
Schönberger, Klaus; Schulz, Johanna (Hg.),
Gewalt, Kriegstod, Erinnerung. Die unausweichliche
Wiederkehr des Verdrängten, Geschichtswerkstatt
Heft 16, Hamburg 1988, 6-15. 10 Das Stadtarchiv Marbach verfügt über ein - un¬

sortiertes - Aktenbündel zu diesem Denkmal. Die
bislang wohl einzige - leider stark polemische -
Publikation hierzu: Alexander-Seitz-Geschichts-
werkstatt Marbach und Umgebung (Hg.): «Furchtlos

und Treu». Die Geschichte des Marbacher
Kriegerdenkmals, Marbach 1985.

9 Vgl. zu den konkurrierenden Konzepten des

Kriegstoten-Gedenkens jetzt auch Kaiser, Alexandra,

Von Helden und Opfern. Eine Geschichte des

Volkstrauertags, Frankfurt/New York 2010, bes.

90-175.

4 Koselleck, Reinhart, «Kriegerdenkmale als Iden¬

titätsstiftungen der Uberlebenden», in: Marquard,
Odo; Stierle, Karlheinz (Hg.), Identität, München
1979, 255-276; vgl. ebd., 262f.

5 Saehrendt, Christian, Der Stellungskrieg der
Denkmäler. Kriegerdenkmäler im Berlin der
Zwischenkriegszeit (1919-1939), Bonn 2004. 11 Behrenbeck, Sabine, Der Kult um die toten Helden.

Nationalsozialistische Mythen, Riten und Symbole
1923 bis 1945, Vierow bei Greifswald 1996.
URL: www.zvab.com/displayBookDetails.do?

6 Erstausgabe 1924, vgl. zu diesem Problem meine
Einführung in der Ausgabe 2004 (Stuttgart) in der
Neuauflage im Links-Verlag Berlin, 2015.

7 Weitere Ausführungen zu diesem Hohn bei den
Künstlern der frühen Weimarer Republik bei
Krumeich, Gerd, «Konjunkturen der Erinnerung

an den Ersten Weltkrieg in der Weimarer
Republik», in: Dalbajewa, Birgit; Fleischer,
Simone; Peters, Olaf (Hg.), Otto Dix, Der Krieg -
Das Dresdner Triptychon, Dresden 2014,111-119.

13 Vgl. Krumeich, Gerd (Hg.), Nationalsozialismus
und Erster Weltkrieg, Essen 2010.

12 Löffelbein, Nils, Ehrenbürger der Nation. Die
Kriegsbeschädigten des Ersten Weltkriegs in Politik
und Propaganda des Nationalsozialismus, Essen
2013.

itemld=251382622&b=l



Der Grosse Krieg in der Erinnerung Deutschlands und Frankreichs 255

14 Behrenbeck, Der Kult um die toten Helden; Tha-
mer, Hans-Ulrich, Von der Monumentalisierung
zur Verdrängung der Geschichte. Nationalsozialistische

Denkmalspolitik und die Entnazifizierung
von Denkmälern nach 1945, in: Speitkamp, Winfried

(Hg.), Denkmalsturz. Zur Konfliktgeschichte
politischer Symbolik, Göttingen 1997,109-136,
bes. 113ff.

15 Vgl.: Fischer, Heike, «Tannenberg-Denkmal und
Hindenburgkult. Hintergründe eines Mythus», in:
Hütt, Michael et al. (Hg.), Unglücklich das Land,
das Helden nötig hat. Leiden und Sterben in den

Kriegsdenkmalen des Ersten und Zweiten
Weltkrieges, Marburg 1990, 28-49.

16 Kershaw, Ian, Der Hitler-Mythos. Führerkult und
Volksmeinung, Stuttgart 1999.

17 Einen Überblick über die Typen von Monumenten,
die in Frankreich errichtet wurden, mit vielen
Bildquellen: Rive, Philippe et al. (Hg.), Monuments
de Mémoire. Les Monuments aux morts de la
Première guerre mondiale, Paris, La documentation
française, o.J. (1995); eine nützliche Zusammenstellung

auch bei: David, Franck, Comprendre le

monument aux morts. Lieu du souvenir, lieu de
mémoire, lieu d'histoire, Paris o.J. (2013).

18 Offenstadt, Nicolas, 14-18 aujourd'hui, La Grande
Guerre dans la France contemporaine, Paris 2010.

19 Prost, Antoine, Les Anciens combattants et la
Société française, 3 Bde., Paris 1977 ; Winter, Jay;
Prost, Antoine, Penser la Grande guerre, Paris
2004, Kap. 8 : Comment vivre quand on ne peut ou
ne veut oublier.

20 Hierzu besonders Offenstadt, 14-18 aujourd'hui.
21 Vgl. hierzu näher das Interview des Verfassers mit

Géo-Histoire, Nr. 13 (février-mars 2014), 24-27.

22 Die wichtigsten Quellen für das Folgende: Prost,
Antoine, «Les Monuments aux Morts. Culte
républicain? Culte civique? Culte patriotique?», in :

Nora, Pierre (Hg.), Les Lieux de Mémoire, Bd. 1

(Paris 1987), 195-225 ; ders., «Mémoires locales
et Mémoires nationales: Les Monuments de 1914
à 1918 en France», Guerres mondiales et conflits
contemporains, No. 167 (1992), 41-50. Dieses Heft
ist insgesamt den Kriegerdenkmälern des Ersten
Weltkriegs gewidmet, enthält aber leider keinen
Beitrag über Deutschland; hinzu mit reicher
Bebilderung: Becker, Annette, Les Monuments aux
Morts. Mémoire de la Grande Guerre, Paris o.J.
(1998); dies., «Der Kult der Erinnerung nach dem
Grossen Krieg», in: Koselleck, Reinhart; Jeismann,
Michael (Hg.), Der politische Totenkult.
Kriegerdenkmäler in der Moderne, München 1994, 315-
324; Ackermann, Volker, «<Ceux qui sont
pieusement morts pour la France>. Die Identität des
Unbekannten Soldaten», in: ebd., 281-314. Leider

hat Ackermann die jedem Franzosen geläufige
Xenotaph-Inschrift verdreht, es heisst in Wirklichkeit:

«Ceux qui pieusement sont morts pour la
France.»

23 Hierzu mit der weiterführenden Literatur:
Krumeich, Gerd, «Die Dolchstoss-Legende», in:
François, Etienne; Schulze, Hagen (Hg.): Deutsche
Erinnerungsorte Bd. 1, München 2001, 585-599.

24 Werth, German, Verdun: die Schlacht und der
Mythos, Bergisch Gladbach 1979.

25 Zur «Fischer-Kontroverse gibt es inzwischen eine
umfängliche Literatur, vgl. zuletzt mit
weiterführenden Hinweisen: Krumeich, Gerd, Juli 1914.
Eine Bilanz, Paderborn 2014.


	Der Grosse Krieg in der Erinnerung Deutschlands und Frankreichs

