
Zeitschrift: Archi : rivista svizzera di architettura, ingegneria e urbanistica = Swiss
review of architecture, engineering and urban planning

Herausgeber: Società Svizzera Ingegneri e Architetti

Band: - (2013)

Heft: 5: Luoghi del silenzio

Artikel: Il silenzio dei luoghi

Autor: Caruso, Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391246

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Il silenzio dei luoghi
L’ispirazione è la percezione dell’inizio sulla soglia dove si incontrano il Silenzio, con il suo desiderio di essere, e la Luce,
che suscita tutte le presenze.

Louis Kahn, 1967

41

Alberto Caruso

L U O G H I D E L S I L E N Z I O

sono diventate meno coese, sono stati allontanati dai
centri come insalubri e pericolosi, come gli ospedali,
le carceri e i macelli, e come anche i luoghi della
produzione. La morte è stata rimossa dalla cultura
borghese.Oggi si assiste invece al recupero dei luoghi del
silenzio nell’organizzazione della città. Cominciano a
perdere i caratteri di enclave murate e, anche per
l’influenza delle culture nordiche, i cimiteri diventano

oggetto di progetti di paesaggio.
Progettare il silenzio è un tema importante. Più
chiaramente degli architetti, sono stati i musicisti ad
apprezzare il silenzio. John Cage con la sua opera 4’33’’
del 1952, composizione per qualsiasi strumento
consistente nel non suonare lo strumento, ha innovato la
cultura musicale del ’900, dimostrando che ogni luogo

nel quale la composizione viene eseguita ha il suo
silenzio, che il silenzio non esiste. Ha demolito i
concetti tradizionali del suono mettendo in discussione i
luoghi comuni della percezione e ci ha portato ad
ascoltare la realtà per quella che è.

Pochi anni dopo, Louis Kahn supera le posizioni
funzionaliste con il famoso interrogativo – cosa vuol essere

l’edificio? – per cui i luoghi destinati alla trasformazione

architettonica, quando sono ancora vuoti possiedono

già un’essenza che precede il progetto e che il
progetto ha il compito di svelare e tradurre in forma.
Questa volontà di esistere, questo desiderio di essere insito

nei luoghi vuoti è chiamato da Kahn Silenzio, e ha
una dimensione presente, piena di attese, carica di
tensioni.
Come in musica ogni luogo ha il suo silenzio, così in
architettura ogni spazio vuoto ha una dimensione e
un carattere diverso, e diventa possibile progettare
per vuoti, e leggere la forma della città in un modo
completamente nuovo. Così lo spazio pubblico assume

un ruolo portante nella cultura progettuale e nelle

trasformazioni territoriali.
Abbiamo bisogno di riconsiderare il silenzio, per
realizzare il distacco dagli eventi quotidiani utile a capire

quanto sta accadendo, per evitare di progettare
nuovi suoni che si confondano nel rumore di fondo.

I luoghi dedicati ai defunti, e ai riti connessi al loro
ricordo, sono sempre dotati di un’atmosfera speciale
e diversa dagli altri luoghi pubblici della città, a
prescindere dalla cultura religiosa o laica che li distingue

e dalle diverse forme con le quali sono realizzati.
Sono sempre luoghi «sacri» nel senso laicamente
condiviso di luoghi nei quali alla ordinaria percezione

della realtà si aggiungono altre categorie di attributi

e sensazioni, che invitano alla riflessione, alla
meditazione, al pensiero di sé.

Luoghi del silenzio, li abbiamo chiamati, perché il silenzio

ci sembra lo stato più comunemente vissuto dal
visitatore di questi luoghi, anche quando la sua visita
non è specificamente motivata dal ricordo di un
defunto.

Non vogliamo avanzare considerazioni filosofiche o
fare ricorso a conoscenze disciplinari diverse da quelle

proprie del nostro mestiere di costruttori, ma ci
sembra che il silenzio stia diventando o lo è sempre
stato?) una necessità. La ricerca di pause silenziose
nel ritmo veloce del nostro percorso è forse indispensabile,

per realizzarequella distanza necessaria a

conferire il peso appropriato alle scelte, a metterle in fila
per priorità, ascartare direzioni di ricerca non utili, a
capire da che parte guardare.
Talvolta visitare quei luoghi e percepire che il nostro
tempo non è infinito, serve. Serve, appunto, a prendere

le misure.
Alcuni di questi luoghi sono più silenziosi di altri.
Come l’ampliamento del cimitero di Brissago di
Raffaele Cavadini, con la sua intensità poetica. A Brissago

la relazione del luogo con il grande paesaggio del
lago, realizzata in forme elementari, arcaiche e laicissime,

è totale. È un luogo ecumenico nel senso etimologico

del termine, cioè riferito a tutti coloro che abitano

la terra, e che sono capaci di emozionarsi per le
medesime ragioni.
Nelle nostre regioni, i cimiteri un tempo erano luoghi

sociali, al centro degli abitati, intorno alle chiese.
Poi nel secolo XIX, quando con l’industrializzazione
le città hanno cominciato a crescere e le comunità

E D I T O R I A L E



Alberto Caruso

L U O G H I D E L S I L E N Z I O

Die Stille der Orte
Inspiration ist das Gefühl zu Beginn der Schwelle, an der Stille und Licht aufeinandertreffen. Die Stille,
der Wunsch zu sein, trifft auf das Licht, das jede Präsenz erst möglich macht.
Louis Kahn, 1967

42

E D I T O R I A L

häusern, Gefängnissen und Schlachthöfen als ungesund
und gefährlich abgestempelt und ebenso wie die Fertigungszentren

aus den Innenstädten verbannt. Der Tod wurde aus

der bürgerlichen Kultur verdrängt. Heute werden die Orte
der Stille dagegen wieder in die Stadtlandschaft aufgenommen.

Sie verlieren den Charakter der ummauerten Enklave

und werden auch aufgrund der Einflüsse aus dem Norden
zu Objekten der Landschaftsplanung.
Die Planung der Stille ist ein wichtiges Thema. Musiker
haben die Stille schon immer mehr als Architekten zu schätzen

gewusst. John Cage hat mit seinem Opus 4’33’’ aus dem

Jahr 1952, einer Komposition für jedes Instrument, in der

kein Instrument gespielt wird, die Musikkultur des 20.
Jahrhunderts erneuert und gezeigt, dass jeder Ort, an dem die

Komposition aufgeführt wird, seine eigene Stille hat. Damit
betonte er, dass Stille gar nicht existiert. Er brach mit den
traditionellen Klangkonzepten, indem er die allgemeingültigen

Regeln der Wahrnehmung infrage stellte. Er bewegte uns
dazu, die Realität so zu hören, wie sie wirklich ist.
Wenige Jahre später ging Louis Kahn mit der berühmten

Frage «Was will das Gebäude sein?» über die Positionen der

Funktionalisten hinaus. Demnach besitzen Orte, die durch
Architektur verwandelt werden sollen, bereits im leeren

Zustand ein Wesen, das dem Bauvorhaben vorangeht und
durch dieses enthüllt werden muss, um seine Form zu
finden. Dieser Wille zur Existenz, der «Wunsch zu sein» der
leeren Orte, wird von Kahn als Stille bezeichnet und hat
eine spannungsgeladene und erwartungsvolle Dimension
der Präsenz.

Wie in der Musik jeder Ort seine eigene Stille hat, so hat
auch in der Architektur jeder leere Raum eine eigene Dimension

und einen eigenen Charakter. Damit ist das Planen der
Leere möglich, und die Form der Stadt kann vollkommen

neu interpretiert werden. Der öffentliche Raum übernimmt
somit eine tragende Rolle in der Planungskultur und in den
Prozessen zur Veränderung des Raums.

Wir müssen der Stille neuen Wert zumessen, um Abstand
von den täglichen Ereignissen zu gewinnen und zu begreifen,

was geschieht. So können wir es vermeiden, neue Klänge
zu planen, die im Hintergrundgeräusch untergehen.

Unabhängig von ihrer religiösen oder weltlichen Ausprägung

und von ihren Bauformen haben jene Orte, die den
Toten und den mit dem Gedenken zusammenhängenden

Riten gewidmet sind, immer eine besondere Atmosphäre, die
sie von allen anderen öffentlichen Orten der Stadt
unterscheidet. Es sind immer «heilige» Orte im weltlichen Sinn –
Orte, an denen zur normalen Wahrnehmung der Realität
andere Kategorien von Eigenschaften und Empfindungen
hinzukommen, die zum Nachdenken, zur Einkehr und zum
Nachdenken über sich selbst einladen.
Wir haben sie Orte der Stille genannt, weil uns die Stille
als der Zustand erscheint, den die Besucher dieser Orte am
häufigsten erleben – auch dann, wenn der Besuch nicht dem

Gedenken eines Verstorbenen gilt.
Wir möchten keine philosophischen Überlegungen anstellen
oder Kenntnisse aus anderen Disziplinen als der unseren

bemühen, aber wir haben den Eindruck, dass diese Stille zu
einer Notwendigkeit wird oder dies immer gewesen ist?). Die
Suche nach stillen Pausen im schnellen Rhythmus unseres

Lebens ist vermutlich unverzichtbar, um die Distanz zu
schaffen, die wir brauchen, um unseren Entscheidungen
das richtige Gewicht zu verleihen, um Prioritäten zu
setzen, um unnötige Wege zu vermeiden, um zu begreifen,

wohin wir unseren Blick zu richten haben.
Manchmal ist es hilfreich, diese Orte zu besuchen und zu
spüren, dass unsere Zeit nicht unendlich ist. Es ist nötig, um
Mass zu nehmen.

Einige dieser Orte sind stiller als andere. Man denke

beispielsweise an Raffaele Cavadinis Erweiterung des Friedhofs

von Brissago, der durch seine poetische Intensität besticht. In
Brissago ist die mit elementaren, archaischen und sehr
weltlichen Formen umgesetzte Beziehung zu dem Ort mit der

grossartigen Seelandschaft allumfassend. Es handelt sich

um einen ökumenischen Ort im etymologischen Wortsinn:
ein Ort für alle diejenigen, die auf der Erde leben und sich

von den gleichen Gefühlen berühren lassen.

In unserer Region waren Friedhöfe einst gesellschaftliche,

nah an den Kirchen gelegene Orte im Zentrum der Siedlungen.

Als die Städte im Zuge der Industrialisierung im 19.
Jahrhundert wuchsen und der Zusammenhalt der Einwohner

abnahm, wurden Friedhöfe gemeinsam mit Kranken-


	Il silenzio dei luoghi

