Zeitschrift: Nachrichten / Vereinigung Schweizerischer Bibliothekare = Nouvelles /
Association des Bibliothécaires Suisses

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Bibliothekare

Band: 15 (1939)

Heft: 6

Artikel: Die Kunst des Lesens (Fortsetzung)
Autor: Lutz, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-770474

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-770474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

69

Vereinigung schweizerischer Bibliothekare
Association des bibliothécaires suisses
Nachrichten — Nouvelles

XV. Jahrgang — No. 6. 20. Dezember 19039

REDAKTION : Dr. M. GODET, Schweiz. Landesbibliothek, BERN

Die Kunst des Lesens
Von {1 Hans Lutz
(Fortsetzung)

An dieser Stelle mogen zur Technik des wissenschaftlichen
Lesens noch einige Bemerkungen gestattet sein.

Als selbstverstindlich sollte gelten, dass der Student mit dem
Studium der Lehrbiicher und Texte rechtzeitig in den ersten Se-
mestern anfingt und sie nicht erst rasch vor dem Examen durch-
arbeitet, wie das immer noch hiufig geschieht. Wenn er z. B. als
Theologe Heussis Kirchengeschichte, das Neue Testament oder
Luther, als Germanist die Literaturgeschichte etwa von Vogt und
Koch und die Klassiker griindlich vorgenommen hat, dann hat er
einen sichern Gewinn von seinem Studium, weil er damit einen
festen Grundstock des Wissens besitzt, auf den er immer zuriick-
greifen kann und um den aller weitere Lernstoff sich natiirlich
gruppiert.

Dann wird der Vorteil des FKinlesens bei Seminariibungen
meist zu wenig ausgenutzt. Wer z. B. ein oder zwei Shakespeare-
Dramen im Seminar gelesen hat, sollte seine dadurch erworbene
Kenntnisse des elisabethanischen Englisch gleich benutzen und
die iibrigen 35 Dramen Shakespeares und dazu vielleicht einige
seiner Zeitgenossen auch durchlesen; das geht dann recht miihelos.

Ein Wort mochte ich fiir die Anthologien einlegen. Es ist,
glaube ich, seit Schopenhauer Brauch, iiber sie die Nase zu riimpfen,
wie mir scheint mit Unrecht. Namen wie Wilhelm Wackernagel



70

oder Herrig und Forster sollten davor warnen. Natiirlich sollen
sie dem Studenten nicht das Lesen der Klassiker ersparen, aber
fiir die Grossen zweiter und dritter Ordnung ist es besser, er be-
komme durch einige Probeseiten eine Anschauung von ihnen, als
dass er nur die paar Begriffe wisse, die in der Literaturgeschichte
stehen. Kurze Ausziige oder Inhaltsangaben sind ein gutes Mittel,
sich iiber den Inhalt des Gelesenen Rechenschaft zu geben. Durch
all das wird die Arbeit auf das Examen ein wirkliches Repetieren
und bleibt nicht ein blosses Einpauken des Allernotigsten.

Endlich gehort zum wissenschaftlichen Lesen die Fihigkeit,
die Bibliographien zu beniitzen, um sich die brauchbaren Vorar-
beiten fiir sein Thema zu verschaffen. Hiebei gilt es zuerst die
Werke herauszufinden, die wirklich fordern. Gerade hier zeigt sich
die gefidhrliche Seite des Lesens: dass die viele fremde Weisheit
die eigenen Gedanken erstickt. Entweder besteht die Gefahr, dass
ein neuer Einfall erdriickt wird von den guten Arbeiten der Meister
des Faches, oder aber, dass man eine Menge mittelmissiger Lite-
ratur durchlesen muss und dadurch einem die Ausarbeitung des
Eigenen verleidet wird. Lesen — und doch selbst denken, das ist
die Kunst: sich von andern erziehen lassen und doch seine Eigen-
art durchsetzen, diese Paradoxie des Lesens tritt beim bibliogra-
phischen Lesen stark in Erscheinung. Das Beste ist, die wichtigsten
rneuesten Werke zu lesen, dann den Rohbau auszuarbeiten und her-
nach erst ergiinzend die Literatur zweiten Ranges zu durchgehen.
Meist kann man auf diese Weise gut feststellen, wie wenig schopfe-
rische Arbeiten es gibt, wie sich der griéssere Teil der Verfasser
damit begniigt, das vorhandene Wissen in neuer Form darzubieten
und mit einigen eigenen Einfdllen zu vermehren, ohne die eigent-
lichen Probleme einer Losung niher zu fiihren.

Einen besonderen Gewinn hat der Studierende, wenn er 1—2
Semester dazu verwenden kann — vielleicht wihrend der Arbeit
an der Dissertation — sich mit einem Grossen seines Faches griind-
lich auseinanderzusetzen. KEtwa mit Luther, Plato, Shakespeare,
Goethe, Ranke, einem bedeutenden Naturwissenschafter oder Me-



1l

diziner; er gewinnt dadurch weite Gesichtspunkte fiir sein Fach
und fiir sein ganzes Leben.

Ein Haupterfordernis des wissenschaftlichen Lesens ist sodann
die Verbindung mit der Prazis und die Korrektur durch sie. Der
letzte Zettel, den wir von Luthers Hand, zwei Tage vor seinem
Tod geschrieben, besitzen, lautet:

«Den Vergil in seinen Bucolicis kann niemand verstehen,
er sei denn fiinf Jahre Hirte gewesen.

Den Vergil in seinen Georgicis kann niemand verstehen,
er sei denn fiinf Jahre Ackermann gewesen.

Den Cicero in seinen Episteln kann niemand ganz ver-
stehen, er habe denn fiinfundzwanzig Jahre in einem grossen
Gemeinwesen sich bewegt.

Die heilige Schrift meine niemand genugsam verschmecket
zu haben, er habe denn hundert Jahre lang mit Propheten wie
Elias und Elisa, Johannes dem T#ufer, Christus und den Aposteln
die Gemeinden regiert.

Wir sind Bettler, das ist wahr. 16. Februar 1546.»

Wie ergreifend hat es hier Luther zum Ausdruck gebracht,
dass man in einem Beruf gestanden haben muss, um seine Theorie
und seine Geschichte wirklich zu verstehen (Harnack).

Nur wer in einem Gebiet mit Verantwortung tétig war, lernt
es beherrschen. Er besitzt die Féahigkeit zur schopferischen Kritik
beim Lesen, kann Wesentliches von Unwesentlichem unterscheiden
ind vermag Fragen zu stellen und Aufgaben zu sehen, die dem
Verfasser entgangen sind. Bloss die Voélker haben eine grosse
Geschichtschreibung, welche selber Geschichte gemacht haben.
Wissenschaft wie Kunst, die sich Selbstzweck geworden sind,
bleiben tot.
' 4.

Ein so vertieftes Streben nach Wahrheit erhebt sich zum
Streben nach Weisheit. Der Uebergang ist schon rein stofflich ge-
aeben. Theologie, Recht, Philosophie, Geschichte und Naturwissen-
schaften fithren auf ihren Hohepunkten von selbst zu dieser all-
gemein menschlichen Betrachtung. Ein Teil der wissenschaftlichen



2

Krisis riihrt daher, dass viele im engen Suchen nach wissenschaft-
lichen Tatsachen stecken bleiben.

Dieses Streben nach Weisheit kann man als erbaulich in
weitestem Sinne bezeichnen, und sein verbreitetster Lesertyp ist
der Bibelleser: «Dein Wort ist meines Fusses Leuchte . ..»> Weniger
religios Eingestellte bevorzugen einen Grossen der Weltliteratur:
Goethe, Shakespeare, Dante oder die Dichter der Antike. Der
Zweck ist das Erringen der hochsten geistigen Giiter.

Dieses Lesen aus Streben nach Weisheit ist die entwickeltste
Art des Lesens, sie umfasst die fritheren Fahigkeiten, besonders
den ausgebildeten Wirklichkeits- und Wahrheitssinn. Das Charak-
teristische an dieser Art des Lesens ist der efhische Einschlag, die
Verbindung mit dem Handeln des Menschen im weitesten Sinn
nach dem Worte «Denn alles, was der Mensch zu leisten unter-
nimmt . .., muss aus sdmtlichen vereinigten Kriiften entspringen,
alles Vereinzelte ist verwerflich». So lesen, heisst sich weltanschau-
lich auseinandersetzen mit der geistigen Aussenwelt. Aus den
Biichern werden so Lebenswerte geschaffen in engster Verbindung
mit dem Leben. Wenn man hiebei manches in den Text hinein
liest, so macht das bei dieser Art des Lesens nichts aus, im Gegen-
satz zum wissenschaftlichen Lesen, hat doch auch Goethe in dieser
Hinsicht ausdriicklich erklirt, keine Zeile geschrieben zu haben,
in die nicht jeder so viel hinein und hinaus lesen diirfe als er wolle.
Die Ungebildeten konnen oft besser lesen als wir vielwissenden
Leute, weil ihnen das harte Leben den Wirklichkeitssinn viel
schirfer ausgebildet hat. Dagegen haben die Gebildeten den Vor-
zug, nicht dumpf, sondern in schirfster Auswahl lesen zu konnen.

Ich habe versucht, die Lesefihigkeit an Hand der seelischen
Entwicklung zu veranschaulichen und glaube auch, dabei eine
Verschiebung des geistigen Nahrungsbediirfnisses vom Kind bis
zum reifen Menschen aufgedeckt zu haben im Sinn einer stindigen
Verfeinerung des Lesens, die freilich nie zum Abschluss kommt.
Natiirlich folgen sich die vier aufgefiihrten Arten des Lesens nicht



73

hintereinander, sondern gehen nebeneinander her, ja ineinander
iiber. Auch der Erwachsene bleibt bis zu einem gewissen Grade
immer Kind und will spielen. Die vier Funktionen sollen mit ein-
ander abwechseln; gerade im Einatmen und Ausatmen, im Erken-
nen und im Geniessen liegt ein Hauptreiz des Lesens, im Drang
nach Wahrheit und in der Lust am Trug.

Es wire eine dankbare Aufgabe, neben der Einzelentwick-
lung auch die Stammesgeschichte zu verfolgen, und die natiirlich
nirgends gradlinige Entwicklung der Kunst des Lesens in der
Geschichte der Menschheit zu untersuchen. Ich muss mich jedoch
mit einigen kurzen Ausblicken begniigen.

Da haben wir am Anfang den Buchgotzendienst, den Glauben
an die unbedingte Autoritit des Buches, den wir ja auch heute
beim Kind und beim primitiven Menschen beobachten: Alles Ge-
schriebene oder Gedruckte ist wahr. Gerade die heiligen Schriften
von der Veda bis zum Koran geraten in Gefahr, mit dogmatischer
Erstarrung gelesen zu werden. Die jidischen Schriftgelehrten, wie
sie das Neue Testament schildert, sind solche Leser, denen vor
lauter Buchgelehrsamkeit die Korrektur durch das Leben fehlte.
Wie weit die Griechen kritisch lasen, ist schwer zu sagen; Plutarch’s
Schrift «Wie der Jiingling die Klassiker lesen soll», verfillt 1n
engstes Moralisieren. Die mittelalterliche Scholastik und die Re-
naissance stehen im Ganzen wieder unter der Autoritit der kirch-
lichen oder antiken Literatur, mit weitgehendem Verzicht auf das
eigene Urteil. Mit Luther tritt dann der Lesertyp hervor, fiir den
die ethische Anwendung des Gelesenen — die Applicatio — das
Wesentliche ist, ein Typus, der freilich in der christlichen Kirche
immer vorhanden war; man denke an Franz von Assisi oder an
das erste Kapitel der Nachfolge Christi von Thomas von Kempen.
Die protestantische Theologie baut diesen Begriff der Applicatio
aus.

Die Aufklirung bringt dann die Befreiung vom doktriniiren
Lesen, aber noch Lessing vertraut in der Hamburger Dramaturgie
ganz der Autoritit des Aristoteles.



74

Ebenso kann man die Entwicklung von dem Amadisroman
{iber den Don Quixote und den derb realistischen Schelmenroman
zum biirgerlichen Roman Richardsons und dem psychologischen
Roman unserer Zeit als eine Entwicklung des Lesens von der Welt
des Wahnes zur Wirklichkeit auffassen.

Herder und die Romantik lehren uns dann die Literatur mit
einem Verstindnis fiir fremde Eigenart lesen, welche die fritheren
Jahrhunderte nicht kannten. Das aesthetische Einfiihlen wird ganz
neu ausgebildet.

Das 19. Jahrhundert entwickelt die Kunst des kritischen
wissenschaftlichen Lesens. Ich nenne fiir die Philologie den Homer-
kritiker Friedrich August Wolf und Lachmann, fiir die Theologie
Wellhausen und Bernhard Duhm. In der Geschichtswissenschaft
wird die Kunst des Urkundenlesens aufs dusserste verfeinert. Da-
cgegen wird in der Theologie mit Karl Barth auf einmal wieder
mehr Gewicht auf das Horen als auf das blosse Erkennen gelegt.

Auch das pathologische Lesen wiire einer Betrachtung wert,
d. h. die grundsiitzlich falsche Einstellung des Lesens, wobei die
Biicher methodisch einseitig gelesen werden oder wo man in sie
systematisch etwas hineinliest, das gar nicht drin steht. So wenn
Plutarch die Klassiker nur deswegen liest, um moralische Sétze
daraus zu gewinnen; die Hyponolatheorie des Altertums und der
Renaissance, die in Homer und Vergil Handbiicher der Staats- und
Kriegswissenschaft sah, die Literatur mancher christlicher Sekten
cder die Shakespeare-Bacon-Literatur bietet hiefiir gute Beispiele.

Wenn das Lesen so ein Austausch und eine Auseinandersetzung
mit der geistigen Aussenwelt wird, wie ich es skizziert habe, so
wird es zu einem Sonderfall der Aufgabe, sein Leben zum Kunst-
werk zu gestalten. Es ist ein Seitenstiick zu den iibrigen gesell-
schaftlichen Lebensiusserungen: Man wihlt sich seine Biicher aus,
genau wie die Gesellschaft, in der man verkehrt, und gestaltet sich
seinen Lesestoff nach seinen Lebenszielen und Bediirfnissen. Man
lisst sich vom Leben ergreifen und ergreift titiec das Leben und
durchmisst bewusst seine Hohen und Tiefen auch in der Literatur.



75

Homo sum, nil humani a me alienum puto. Gegen die Masse und
die Ueberlieferung sein eigenes Selbst behaupten, aber kein Narr
auf eigene Hand sein wollen, gilt auch im Reiche der Biicher.

Damit kommen wir aber auch zu den Grenzen des Lesens.
Gerade die besten Biicher weisen immer wieder auf das Leben
selbst hin. Und umgekehrt stammen die besten Biicher nicht von
Literaten, sondern von Leuten, die sich im Leben ausgiebig be-
titigt haben. Goethes Betitigung als Staatsmann und Naturfor-
scher ist dem Gehalt seiner Werke nur zugute gekommen: «Was
wire ich denn, wenn ich nicht immer mit klugen Leuten umgegan-
gen wire, und von ihnen gelernt hétte? Nicht aus Biichern, son-
dern durch lebendigen Ideenaustausch miisst ihr lernen.» (Goethe
zu Kanzler von Miiller am 6. Mérz 1818.) Ein guter Teil des heu-
tigen Literaturelends kommt daher, dass die Schriftstellerei ein
Beruf geworden ist wie jeder andere. Als Gliubige sollen wir nicht
nur die schriftlichen Offenbarungen unseres Glaubens und der
religiosen Menschen aller Zeiten lesen, sondern auch die Hand des
lebendigen Gottes in unserm engsten Kreise, im Staat und in der
Welt erkennen.

Die Biicher sind unsere Lehrer und Erzieher, aber wenn sie
uns zur Selbsthilfe erzogen haben, dann treten sie allméhlich zu-
riick und werden unsere Freunde, an die wir uns gerne wenden.
Wir werden vom Leben selbst erfasst und versuchen, ein bewusstes
schopferisches Leben zu fiihren, im unmittelbaren Umgang mit
der Natur, der Kunst und vor allem dem Menschenleben. Ganz
werden wir die Biicher nicht entbehren kénnen, denn gerade, wenn
wir sie richtig lesen, erlangen wir durch sie das demiitige Bewusst-
sein unserer Bedingtheit. Alles, was wir ihnen verdanken, ver-
danken wir der ganzen geistigen Arbeit der Vergangenheit und
der Gegenwart. Dadurch wird uns bewusst, wie winzig unsere
eigene Leistung ist und wie sehr wir von den grossen Zusammen-
hingen der Geschichte und unseres Volkes abhingig sind, so dass
wir nur bitten konnen, dass Gott uns allen unser Lesen fiihren
und segnen moge.



	Die Kunst des Lesens (Fortsetzung)

