
Zeitschrift: Appenzellisches Monatsblatt

Band: 4 (1828)

Heft: 4

Artikel: Rede des Hrn. Rektor H. Krüsi

Autor: Krüsi, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-542295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-542295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— S8 —

Möge Gott seine Obhut übet Euch walten lassen tind
eure Bemühungen segnen, damit ihr dereinst nach einem

thätigen, dem Vaterlande Segen bringenden Leben, Euch
freuen könnet, als bürgerlich, politisch und moralisch freie
Männer hinüber zu gehen in das Vaterland der Helden, die

euern Vätern und Euch die Freiheit erwarben.

Rede des Hrn. Rektor H. Krüsi.

Die Forderung der Religion : „im Lichte zu wan-
dein", als Grundsatz eines christlichen Erziehungs-

Hanfes,

lit.
Zum sechsten Male liegt mir die angenehme Pflicht ob,

bei Eröffnung der jährlichen Prüfungen ein einleitendes Wort
zu sprechen. Reich ist daS Feld der Gegenstände, welche für
einen solchen Anlaß Stoff zu Betrachtungen darbieten; was
könnte aber dem Erzieher einer Schaar von Söhnen des Va.
terlandeö näher am Herzen liegen, als die Frage : Wie
ihre Entwickelung und Bildung geleitet und be-

handelt werden müsse, um in ihnen den Sinn
und dieKraft zu erzeugen, frei von Vorurtheilen
die Wahrheit zu erkennen, frei von Eigendünkel
die Wahrheit zu lieben, und frei von Selbstsucht
der Wahrheil ihr ganzes Leben zu weihen?

Daß dieser dreifachen Frage die höchst einfache Förde-

rung der Religion : „Wandelt im Lichte", zu Grunde

liege, ergiebt sich von selbst. Wer sollte nicht in dieser erha-
denen Forderung den Leitstern aller wahren Erziehung ver-
ehren? Von Geschlecht zu Geschlecht ergeht dieselbe an alle

Menschen und Völker; sie ergehl auch an unser Volk; Zög-

linge! sie ergehl auch an uns.



— S9 —

Schon bei der Bildung der Erde war g Licht " das erff«

SchöpfungSwort. Von ihm aus begann das CbaoS sich zu

ordnen und zu einer Welt zu gestalten. An jedem Morgen
wiederholt sich gleichsam in der TageSschöpfnng die Schöpfung
der Welt und mit ihr daö AllmachtSwort : „ ES werde Licht! "
Und es wird Licht, wenn Gottes Sonne in ihrem Strahlen-
kränze dem Osten entsteigt, und mit himmlischer Anmuth die

Erde begrüßt.
Wie nöthig und wohlthätig das Licht, die Helle, der

Tag auch dem Menschen sey, davon zeuget schon der Säug-
ling auf dem Mutterschooße. Das zarteste Wesen der Schö-
pfung fällt auf daS zarteste Glied seines Leibeö, und äussert

vor allen andern einen entschiedenen Reiz auf ihn. Kaum ist

er geboren, oder, wie die Sprache dieses Ereigniß so sinn-

voll ausdrückt, kaum hat er „das Licht der Welt erblickt",
so wendet sich sein Auge nach demselben, und folgt dessen

Bewegungen nach allen Richtungen hin. Sollte sich nicht

hierin die herrliche Anlage deö Menschen und seine hohe Be-

stimmung, im Lichte zu wandeln", von vorne herein durch
die erste Thätigkeit seiner Sinne beurkunden? Oder sollte er

nur deö äußern Lichtes unumgänglich bedürfen, des innern
aber ohne Schaden ermangeln können? Wenn der körperlich
Blinde unser inniges Bedauern erregt, was sollen wir gegen

denjenigen fühlen, der geistig und sittlich in Finsterniß wan-
belt; was gegen die Jugend einer Haushaltung, einer Ge-
meinde oder eines ganzen Volkes, die in Unwissenheit, Aber-
glauben und Sittenlosigkeit groß gezogen wird? Nein, so hoch

der Himmel über der Erde ist, und so weit der Werth der Seele
den Werth des Leibeö übertrifft, so erhaben ist daS Licht der

Wahrheit über daö Licht der irdischen Sonne und daS

Schauen der Seele über das Sehen des leiblichen Auges.
Der Anerkennung des Werthes der Seele und ihrer zeit-

lichen Bestimmung sowohl, im Lichte der Wissenschaft und

Kunst, als ihrer ewigen, im Lichte der Wahrheit, des Rechtes
und der Tugend zu wandeln, haben alle Schul, und Bil-



— 60 —

dungSanstalten des Menschengeschlechts ihr Daseyn zu ver-
danken; auf eben dieser Anerkennung ruhet ihr Bestand und

ihre Wirksamkeit.

Schon bei dem leiblichen Sehen werden unerläßlich drei

Dinge erfordert, nämlich erstens das Vorhandenseyn des

Lichtes, und die Möglichkeit, auf das menschliche Auge zu

fallen; zweitens, das Daseyn des Auges und eine innere
Beschaffenheit desselben, welche eS zum Auffassen des Lichtes

fähig macht; drittens, daS Leben und Wachen der Seele,
ohne welches Licht und Auge umsonst vorhanden wären. Mit
dem geistigen Schauen hat eS eine ähnliche Bewandtnis. Die
Wahrheit in Lehre und Leben, in menschlicher und göttlicher
Offenbarung muß der Seele deö Kindes entgegcnleuchten;
das Kind hinwieder muß Anlagen besitzen, die es zur Er-
kenntniß, zur Liebe und zur Uebung der Wahrheit fähig
machen; umsonst aber wäre und geschähe beides, wenn nicht
die Kunst der Erziehung einerseits den Stoff der Erkenntniß
nach den Gesetzen des menschlichen Geistes bearbeiten, ander-

seitS die Anlagen des Kindes nach eben diesen Gesetzen enr-
wickeln und seine Fähigkeiten bethätigen würde.

Hiemit ist die Aufgabe aller Geistesbildung auf die un-
abänderliche Grundlage zurückgeführt, die Gott selbst als
Urbildner der Menschheit allen Eltern und Erziehern für ihr
ganzes Thun und Streben zum Heil ihrer Kinder und Zög-
linge angewiesen hat. Ob aber in der häuslichen und öffent-

lichen Erziehung der Inhalt und Umfang dieser Aufgabe

richtig begriffen und Lehre und Uebung auf diese Grundlage
naturgemäß gebaut werde, ist eine andere Frage. Welcher

Vater, welche Mutter, welcher Erzieher dürfte sich selbst daS

Zeugniß geben : Von mir geschieht's; kommet und sehet!

Die wahre Erziehung gehört überhaupt dem Reiche Gottes

an, von welchem man nicht sagen kann : Siehe, hier oder

da ist es! Nie und nirgends finden wir eS förmlich und äus-

serlich in Wirklichkeit und Oertlichkeit dargestellt; wohl aber

liegt zu allen Zeilen und an allen Orten den Eltern und Er-



ziehern die heilige Pflicht ob zu bitten, zu trachten und zu.

arbeiten, daß eS auch zu ihnen kommen möge. Gutes und
Schönes, Erhebendes und Veredelndes geschieht unverkenn-
bar allenthalben, wo Bildung und Gesittung herrschen, wo
die Eltern ihre Kinder als Gaben Gottes und als unsterbliche
Wesen betrachten, wo die Obrigkeit eines Volkes ihr Amt
als Stellvertreter deö himmlischen Vaters verwaltet, und

wo Männer und Frauen, mit Geist und Kraft ausgerüstet,
der Erziehung der Jugend für Gott und Vaterland ihre Zeit
und Kräfte wiedmen; aber das Vollkommene liegt ausser dem

Bereiche der menschlichen Thatkraft, so lange sie in den engen
Schranken des gebrechlichen LeibeS sich äußert, und so begleitet
auch mich bei allem meinem Thun und Streben das demüthigende

und zugleich erhebende Gefühl : »Nicht daß ich's schon er-
griffen habe; ich jage ihm aber nach, ob ich's ergreifen möchte."

Zöglinge der Kantonsschule! Ich begann mein Vorwort
zu dieser öffentlichen Prüfung damit, daß ich der verehrten
Versammlung bezeugte, eS liege mir vor allem die Frage am

Herzen, was für eure Bildung gethan werden müsse, um in
Euch den Sinn und die Kraft zu erzeugen, die Wahrheit zu

erkennen, zu lieben und in euerm ganzen Leben auszuüben.

Sohne des Vaterlandes nannte ich Euch, und ertheile
Euch diesen bedeutungsvollen Namen um so lieber, je inniger
ich mich freue, daß cS auch dieser Anstalt gelungen ist, ein

Band der Verbrüderung von Zöglingen aus mehrcrn Kan-
tonen zu werden, und je lebendiger in mir die Ueberzeugung

waltet, daß ein gemeinschaftlicher Bildungsgang daö gceig-
netste Mittel sey, eine solche Verbrüderung warm, herzlich,
dauerhaft und wirksam zu machen.

Söhne des Vaterlandes! In allen Lagen euerS Lebens,
bei allen Erfordernissen euerS künftigen Berufes, bei aller
eurer einstigen Wirksamkeit für eure Haushaltung, eure
Gemeinde und euer engeres oder weiteres Vaterland wird



— 62 —

Erkenntniß der Wahrheit sich als euer erstes und drin-
gendsieS Bedürfniß offenbaren. Oder wie sollte Gutes und
Löbliches auö euerm Thun und Streben hervorgehen, wenn
ihr über die Zwecke und Mittel desselben in Dunkelheit oder

Irrthum befangen wäret? Wer könnte sein eigenes Wohl
oder dasjenige seiner Mitmenschen zu begründen und zu sör-
dern im Stande seyn, wenn er die wahren und ewigen Be-
dürfnisse der Menschennatur mißkennte und in dieser Miß-
kennung nur den irrigen Ansichten, den verdorbenen Nei-
gungen und den erkünstelten Bedürfnissen eines entarteten
Geschlechtes fröhnte? So, geliebte Zöglinge! ist überall

Erkenntniß der Wahrheit das erste und dringendste Bedürf-
niß des Menschen, sie ist auch euer erstes und dringendstes
Bedürfniß, wenn eS Euch wirklich Ernst ist, nach der erha-
denen Forderung der Religion „im Lichte wandeln" zu wollen.

Die Wahrheit aber, geliebte Zöglinge! ist nicht unter
jenen Schätzen zu finden, welche von Vater und Mutter auf
Sohn und Tochter fortgeerbt werden können. Wäre dieses —
welch unermeßliche Vorzüge hätte der Sohn des Weisen vor
demjenigen, dessen Eltern dem traurigen Schicksale der Ver-
wahrlosung anheimfielen! Aber nein! solche Erbschaften
mögen wohl bei Titel und Habe, als eiteln und vergäng-

lichen Gütern, stattfinden; mit den himmlischen und ewi-

gen, wie deren Eines die Wahrheit ist, hat eS zum Wohl
des Menschengeschlechts eine andere Bewandniß. Da gilt
nur Selbsierwerb, da muß Jeder von vorne anfangen; da

hat der Sohn des Fürsten vor dem Sohn deö niedrigsten
seiner Unterthanen keinen Vorzug; da herrscht, mit einem

Worte, die wahre Gleichheit, welche durch keinen Machtspruch

und durch keine Gewalthandlung je gefährdet werden kann.

Daß der Arme für seinen Lebensunterhalt zum Selbst-
erwerb sich anschicke, dazu führt ihn zwingend die Natur
seiner Lage und die ihr beständig einwohnende liebe Noth,
nach dem allbekannten Sprichwort: „Noth lehrt beren",
dessen Sinn nicht blos die Bitte um Befriedigung seiner Be-



— 63 —

dürfnisse, soüdern auch Anstrengung seiner Kräfte in stch

begreift. Aber auch derjenige Hausvater, der, wie man zu

sagen pflegt, dem Gluck im Schooße sitzt, traut, wenn er
weise ist, nicht auf die Dauer seiner Gunst, sondern leitet
seine Kinder zum Selbsterwerb, als der sichersten Erbschaft

an, die er ihnen hinterlassen kann. Und er thut wohl daran.
Tausend und tausend Erfahrungen zeugen von dem Unbestand

des Reichthums und dem Schmerze der Täuschung, auf
eine Seifenblase gehofft zu haben, welche in dem Augen-
blick zerplatzte, da man von dem leichten, bunten Dinge
Besitz zu nehmen wähnte.

Wie der Selbsterwerb von zeitlichen Gütern auf Arbeit
ruht, eben so kann auch Erkenntniß der Wahrheit nur durch
Arbeit gewonnen werden. Die Arbeit aber, die hiefür erfor-
dert wird, ist geistiger Natur und muß es seyn, wie der

zu verarbeitende Stoff und das zu erringende Ziel; denn nur
dasjenige, was vom Geiste kommt, kann Geist und Leben

wirken, wie nur dasjenige, was auö dem Herzen kommt,

zum Herzen zu dringen vermag.
1 Wenn es also, geliebte Zöglinge! euer Wunsch und

Wille ist, in den Besitz der Wahrheil zu gelangen, zu ihrer
Erkenntniß Euch fähig zu machen, so seyd nicht träge in
dem, was Ihr thun sollet, sondern brünstig im Geiste, daß

Ihr die Keime derselben in eurer eigenen Seele wartet und

pfleget. Das ist das freundliche Eden, das der paradiesische

Garten, in welchen der himmlische Vater heute noch jeden
Menschen setzt, daß er ihn baue und bewahre. Ja, bauen

und bewahren sollet Ihr ihn; denn auf keinem andern Wege
möget Ihr in das Gottesreich der Wahrheit eingehen, auf
keinem andern Wege die Himmelshöhe ihrer Erkenntniß
ersteigen, als auf dem Wege einer allseitigen harmonischen

5 Entwickelung eurer geistigen und sittlichen An-
lagen; diese hinwieder mag durch keine andern Mittel zu
Stande kommen, als durch geistige Thätigkeit und

sittliche Wachsamkeit.



Wandert Euch nicht geliebte Zöglinge.' daß ich für
die Erzeugung der Wahrheit in euerm Geiste, und die Er-
kennlniß derselben in den Erscheinungen des Lebens, im
Gange der Schicksale und in der göttlichen Offenbarung,
neben der Entwickelung der Denkkräfte auch die Entwickelung
der sittlichen Anlagen, und neben der geistigen Thätig-
keit auch sittliche Wachsamkeit fordexe; denn wisset:
Nur denjenigen, die reines Herzens sind, ist cö gegeben,
den Inbegriff aller Wahrheit, das Ziel aller Erkenntniß zu

schauen; und dieser Inbegriff ist kein anderer und diese»

Ziel kein anderes als Gott. Ja, theure Zöglinge! nicht

nur die Liebe ist Gott, er ist auch die Wahrheit, und

wer in der Wahrheit bleibet, der bleibt in Gott, und Gott
in ihm. Wundert Euch daher eben so wenig, daß ich Euch

Gott, euer» himmlischen Vater, nicht nur als das letzte
und höchste, sondern auch als daö erste und nächste Wesen

bezeichne, dessen Erkenntniß all euer Lernen und all unser

Lehren gewidmet seyn soll. In dieser Erkenntniß und durch
sie werdet Ihr erst Euch selbst, eure Anlagen und Kräfte,
eure Verhältnisse und Pflichten, eure zeitliche und ewige

Bestimmung in ihrem wahren Lichte zu schauen vermögen.

Ohne Erkenntniß Gottes ist Selbsterkenntnis schlechterdings

unmöglich; denn jegliches Ebenbild kann nur in seinem

Urbilde den Maßstab seiner Würdigung finden. Eben so

verhält eS sich mit allen Werken der göttlichen Schöpfung,
die ja nichts anders sind als ein Spiegel seiner Allmacht,
seiner Weisheit und seiner Liebe. Getrennt von Erkenntniß
Gottes, mag es auch der rüstigste Verstand in seinen Urtheilen
über Menschen und Dinge nicht weiter bringen, als in ein

Labyrinth von Widersprüchen zu gerathen, und, wie PilatuS,
am Ende eines in Irre und Wirre Verlornen Lebens die

Frage: „WaS ist Wahrheit?" nicht als Frage der Lern-

begierde, sondern als Frage des vollendeten Zweifels an

Himmel und Erde richten zu müssen.

Daß ihr, geliebte Zöglinge! die Wahrheit nicht blos



— 65 —

erkennen, sondern auch lieben möchtet, habe ich als das

Zweite bezeichnet, was mir euerthalben am Herzen liege.

Sollte denn das Gegentheil wohl möglich seyn? Sollte eS

wirklich Menschen geben, deren Seelen durch Geringschätzung

dieser HimmelSgabe oder gar durch Haß gegen dieselbe be-

steckt wären? Leider giebt es solche. Suchet aber diese Menschen

nicht in weiter Ferne, nicht in diesem oder jenem Stande
der menschlichen Gesellschaft, sondern habet vielmehr Acht

auf Euch selbst; denn es giebt auch unpersönliche Feinde der

Wahrheit. Gegen diese vorzüglich sollen wir beständig auf
unserer Huth seyn und uns ernstlich prüfen, ob wir nicht
irgend einem derselben in unserm eigenen Herzen Wohnung
gestatten.

Urtheilet selbst : kann ein Mensch, der trägen Geistes

ist, ein Schüler, der die Mühe des LernenS scheut, ein

Jüngling, der die Schwierigkeiten seiner Bildung lieber

umgehen als besiegen möchte, sich selbst das Zeugniß erthei-
len, daß er die Wahrheit liebe? So meidet denn vorerst

Trägheit und Weichlichkeit, als Feinde der Wahrheit.
Kennet ihr ferner nicht Menschen, die sich groß damit

thun, Andern tüchtig die Wahrheit gesagt, d. h. ihnen Irr-
thümer und Fehler mit scharfer Rüge vorgehalten zu haben?

Zur richtigen Beurtheilung der Denk- und Handelswcise deS

Nächsten wird aber gewöhnlich mehr Meuschenkcnntniß und

mehr Rechtschaffenheit erfordert, als diejenigen besitzen,

die ihren Muth für die Wahrheit ans diese Weise zur Schau
stellen, und nicht selten wird die Reizbarkeit solcher Wahr-
heitshelden zur Erbitterung gesteigert, wenn ihnen von An-
dcrn ein Gleiches geschieht. Auch wirkliche Wahrheiten, wenn
sie eine Rüge ihres Wandels enthalten, mag ihr beleidigter
Stolz nicht an sich kommen lassen. So seyen Euch Stolz und

Eigendünkel ebenfalls als Feinde dcrWahrheit verhaßt, und

wachet, um ihnen den Eingang in eure Herzen zu wehren.
Soll ich fortfahren, Euch solche einzelne Feinde der

Wahrheit zu nennen? Ihre Zahl ist Legion; ich fasse sie

5



— 66 —

aber alle unter dem Namen der Selbstsucht zusammen.

Ja, wenn die Wahrheit den Selbftling zu ihrem Günstling
erwählte, und ihm die Kunst verliehe, nach der gemeinen

Redensart seiner Denk- und Handelöweise, »alles Wasser

auf seine Mühle zu leiten", aller Menschen Kräfte ihm

zinsbar zu machen; dann würde er sie als eine Gottheit
verehren, und vor ihr niederfallen und sie anbeten. Aber

daß andere Menschen seine Absichten und Pläne durch,
schauen, daß sie Unrecht von Recht zu unterscheiden wis-
sen, daß die Waage der menschlichen und bürgerlichen
Rechte zwei Schaalen hat, wo jeder Befugniß gegen-
über eine Pflicht das Gleichgewicht hält, — daS kann
dem Selbstsüchtigen unmöglich in seinen Kram dienen; das

muß ihn, gehe er in Lumpen gekleidet einher, oder schmücke

eine Krone sein Haupt, mit der Wahrheit in heimliche
oder offene Feindschaft setzen. Oder begleitet nicht jeden Be-
trüger, jeden Verführer, jeden Tyrannen, mit einem Worte,
jeden, der Arges thut, eine beständige Furcht, die Leuchte

der Wahrheil möchte Wege finden, die er ihr gerne auf immer
verschlöße, und an'S Licht bringen, was er in ewige Nacht

zu vergraben wünschte? Ihr nicht also, geliebte Zöglinge!
Liebet die Wahrheit, wo Ihr sie immer findet, in welchem

Gewände sie Euch immer erscheinen möge, auch wenn sie

gegen Euch gerichtet wäre. In der Wahrheit liebet Ihr
Gott, in ihrem Dienste dienet Ihr dem Heiligen und Gerech-

ten, dem Falschheit ein Greuel ist, und vor welchem der

Lügner nicht bestehen mag. In cuerm Gewissen ist das Recht

mit der Wahrheit vermählt. Auf seine Stimme höret, auf
seine Regungen achtet mit allem Fleiße. Dann werdet Ihr
immer frei und offen vor Gott und Menschen wandeln, und

nie und nirgends das Licht der Wahrheit zu scheuen haben,
auch wenn es in die geheimsten Falten euers Herzens und

Lebens leuchten sollte. Hiedurch würde dann auch mein drit-
ter Wunsch erfüllt, den ich euerthalben in meinem Herzen

nähre, den Winnsch nämlich, daß Ihr die Wahrheit nicht



— 57 —

bloß erkennen und lieben, sondern auch dieselbe in
euerm ganzen Leben üben möchtet.

Irgendwo muß es auch bei Euch, geliebte Zöglinge!
kund werden, ob und in welchem Grade die Erkenntniß der

Wahrheit eucrn Geist belebe und die Liebe zur Wahrheit
euer Herz beseele. Der Beruf, den Ihr erlernen, die Ver-
Hältnisse, in die Ihr treten, die Verbindungen und Pflich-
ten, die Ihr eingehen sollet, werden tausend Gelegenheiten

darbieten, wo euer Besitz oder euer Mangel an Erkenntniß
und Liebe der Wahrheit sich offenbaren muß. Die Erkennt-
niß der Wahrheit, so weit sie euer Theil ist, wird Einsicht
in eure Geschäfte, Klugheit in eure Verhältnisse und Vor-
sieht in eure Unternehmungen, die Liebe zur Wahrheit
hinwieder Aufrichtigkeit in euern Gesinnungen, Redlichkeit
in euerm Betragen und Treue in der Erfüllung eurer Pflich.
ten bewirken. Ob Einsicht, Klugheit, Aufrichtigkeit, Red-

lichkeit und Treue auch nöthig und nützlich seyen, darf
hoffentlich nicht erst in Frage gestellt werden. Wehe jedem

von Euch, wehe dem Aermstcn und Geringsten in unserm

Volke, wehe jedem Lehrer und Führer desselben, wenn Eine
dieser Tugenden ihm mangelt! Vereint aber bilden sie die

unverwelkliche Krone des menschlichen Lebens.

So gedeihe denn auch Euch, geliebte Zöglinge, theure
Söhne des Vaterlandes! Alles, waS durch eure Eltern und

Lehrer sowohl, als durch euer Leben und eure Schicksale

für eure Entwickelung und Bildung geschieht, zur Erkennt-
niß der Wahrheil, und als Erstes und Letztes derselben zur
Erkenntniß GotteS und seines Willens, zur Erkenntniß eurer
selbst, eurer Anlagen und Kräfte, eurer Tugenden und Fehler,
eurer hohen Bestimmung und der Mittel und Wege, dieselbe

zu erreichen; — eure Liebe zur Wahrheit hinwieder, zur
Liebe Gottes und des Nächsten, zur herzlichen und innigen
Freude an allem Heiligen und Göttlichen in der Menschen,

natur;— eure Uebung der Wahrheit endlich, zur gewis-

senhaften Vollbringung des göttlichen Willens und zur un-



erschütterlichen Treue an Recht und Pflicht, bis der Tod
Euch von hinnen ruft! — Mein Amen aber ist das Wort
des Apostels : Das ist meine Freude, wenn ich sehe?

daß meine Kinder in der Wahrheit wandeln.

Gedanken über Errichtung einer appenzelltsch-amerika-

Nischen Handelsgesellschaft.

Arm waren die Bewohner des Landes Appenzell noch

über die Mitte des vorigen Jahrhunderts; sie lebten von
den Erzeugnissen des Bodens, von dem Ertrag der Viehzucht.
Da kam der Geist der Betriebsamkeit über das Volk von

Ausserrhoden, und eS ergriff mit Lust und Eifer den Lein-
wandgewerb, dann die Baumwollenfabrikation, und beschäf-

tigte sich fort und fort mit Vermehrung und Verbesserung

seiner Industrie. Der Musselinhandel, vorzüglich derjenige
nach Frankreich, hat durch die rastlose Thätigkeit unserer Fabri-
kanten und Kaufleute dem Lande den Grad von Wohlstand

gegeben, auf dem es sich befindet. Nun aber ist der Handel
mit Frankreich, seines freundschaftlichen Sperrsystems wegen,
unbedeutend und gefährlich. Schwierig wären daher unsere

Handelsverhältnisse, bedrängt die Lage unserer Arbeiter, wenn
sich nicht für unsere Waaren ein neuer Weg über entfernte
Meere geöffnet hätte. Der Handel mit Amerika, der jugend-
lichen, im Glänze der Freiheit sich frisch und froh bewe-

genden Welt, hat, wiewohl erst seit wenigen Jahren im

Beginn, unS doch schon den Absatz von Waaren verschafft,
deren Werth auf viele Hunderttausende steigt. — ES müßte

somit für unsere Fabrikation von wesentlichem Nutzen seyn,

wenn dieser Handel durch vereinte Bemühungen für unser

Land auf direktem Wege eingeleitet und befördert würde. —

In der Ueberzeugung, daß eS dem Handelsstande unsers

KantonS weder an Willen noch Kraft noch an vaterländi-
schem Sinn zur Ausführung eines solchen, für des Landes

Wohlstand höchst wichtigen Unternehmens fehle — werden


	Rede des Hrn. Rektor H. Krüsi

