
Zeitschrift: Appenzeller Kalender

Band: 238 (1959)

Artikel: Die Fasnacht im schweizerischen Volksbrauch einst und jetzt

Autor: Lötscher-von Büren, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-375637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-375637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


—

/5

öle /^/e?n-ö«//er L«ren«e/e«en

Vogel (Zr^tk mit Wiigem Ivlsuu unä Leu (Nsck eiuem Hqusteli v«u O, LurcKKsr6t, 1752—i8iy)

Sie Fasnacht tm schweizerischen Bolksbrauch einst und jetzt
Bon S. Lötschersvon Büren

Könnten wir das ganze Jahr durch unser inner-
^stes Wesen zeigen, so brauchten wir nichts zu
überbetonen, keine Grenzen zu überschreiten, kein
Aussichherausgehen, Die Fasnacht sollte uns daher

mahnen, freier im Urteil und gelöster in der
Haltung zu sein.

Das Wort Fasnacht entstand etwa um das Jahr
600, in der Zeit, als Papst Gregor den Aschermltt-
woch als Anfang der vlerzehntägigen Fastenzelt
festlegte. Daher ist die Fasnacht die Nacht, in dcr
das Narrentreiben seine höchste Höhe erreicht hat
und zugleich der grenzenlosen Lustbarkeit ein Ende
setzt. Die Sprachforscher stellen dle Namensform
Fasnacht, mundartlich „Fasnet" aber auch zu der
Sprachwurzel Fas- (fafeln ^ Unsinn treiben usw.).

Diese Deutung hat in den andern Sprachen
allerdings keine Analogle.

Uralt sind die Mummereien, gegen die schon dic

ersten Kirchenväter eiferten. Go predigte u.a. dcr
hl. Plrminius: „Laufet nicht herum als Hirsche
oder alte Weiber, weder in der Fasten- noch in
andern Zeiten. Messet den Zauberlledern keinen Glauben

bel. Kein Christ sühre teuflische Gesänge, Tänze,
Spiele und Scherze auf." Ahnliche Ermahnungen
ertönen noch durch das Mittelalter. Dabei wurde
besonders das Verkleiden in Hirsche getadelt. Der
Hirsch galt unseren Heldnischen Vorfahren als ein

Symbol der Sonne, und die Maskeraden, bci
dcncn diese Tiere vorkamen, hatten darum lhren
Ursprung in cinem Feste zu Ehren des Sonnengottes,



Oie «RlocKiubr» 6er Lüben von IIun6vr

L. Frobenius erbringt in seiner Abhandlung
„Die Masken und Geheimbünde Afrikas" den

Nachweis, daß die alten Totenbräuche die Fas-
uachtsvermummungen stark beeinflußt haben. Dic
Lust am Verkleiden ist also zurückzuführen auf
altüberlieferte Ansichten oon der Übertragung der
Macht und Kraft eines Dämons, in dessen Gestalt
der ihn Nachahmende auftritt. In Gegenden, wo
die Geheimbünde besonders entwickelt slnd, verfehen
die Priester noch heute gewisse Totenfeierlichkeiten
in gespenstischer Vermummung. Damit soll dic

Verbundenheit mit den Geistern der Verblichenen
bekundet werden. Wir sehen also, daß dle fasnächt-
lichen Mummereicn ihren Ursprung lm heidnischen
Ahnenkult haben, trotzdem die Fasnacht ein
christliches, ein katholisches Fest ist. Da die katholische
Kirche die im Volke verankerten oorchrlstlichen Sitten

nicht auszurotten oermochte, hat sie sie einfach
für ihren Giauben und Zweck umgemodelt, d. h.
christianisiert.

In der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, nachdem

die Abschaffung der Kirchweihen gelungen wnr,
machte man sich an die der Fasnacht. Das
sittenverderbende Treiben war vor allem ernsten Männern

ein Dorn im Auge. In der Zeit des IS.
Jahrhunderts, in der die Faschingsfreude ihre höchsten

Triumphe feierte, war es in verschiedenen Städten
und Ländern der alten Eidgenossenschaft übllch, sich

in den Fasnachtstagen gegensel-
tlg zu besuchen. Sowelt es sich
dabel um dle Pflege dcr Brü-
derllchkeit uud Eintracht handelte,

war dies wirklich eine schöne

Sltte. Doch war dem nicht
immer so. Laster, Müßiggang und
sittllche Mlßbräuchc nahmen
überhand. Das bewelst uns die

Fasnacht 1477. In einer
wetterwüsten Nacht ward beschlossen,

Genf und Savoyen zu
brandschatzen. Alt dcm unsinnigen
Tun beteiligten sich 2000 Mann.

Zu den berühmtesten Fas-
nachtsbcsuchen gehört der i486
oon 2t>0 Zürchern zu Pferd und
zu Fuß, mit Bürgermeister
Röust an der Spitze, den
Urnern in Altdorf abstattete.

Zu Beginn des 16. Jahrhunderts

konnte dem Fasnachtstrei-
ben Einhalt geboten werden.
Doch nur auf kurze Zeit; denn
bald brach der Mummcntanz
von neuem los, wenn auch in
etwas anderer Form.

Die Fasnacht ist eines der mannigfaltigsten Feste,

und die verschledenartlgsten Elemente sind iu
ihr zusammengeflossen: altheidnlsche uud römische
Volksbräuche, christllchkirchllche Kulthandlungen,
weltliche Volkssitten mittelalterlicher und neuerer
Zeit. Schon dcr Anfang der Fasnachtszeit ist ganz
verschieden. In den katholischen Gegenden fällt er
meist auf den 7. Januar, der Schluß auf den

Dienstag vor Aschermittwoch. Doch wcrdcn nur
an bestimmten Tagen Feste abgehalten. Wir
erwähnen: die drei Donnerstage vor Estomihi, Sonntag

Estomlhi (Herrenfasnacht, d.h. Fasnacht der
Geistlichen, die früher beginnt), Montag nach Esto-
mihl (Güdls-Montag, abgeleltet von geudeu ^
schlemmen), Fasnachtsdienstag, Aschermittwoch,
Sonntag Jnnvocavit (alte Fasnacht), well sle nach
dem frühern Rltus erst an diesem Tage schloß, oder
Bauernfasnacht (lm Gegensatz zu Herrenfasnacht),
auch Funkensonntag genannt, Montag nach Jnoo-
caoit(Hirsmontag). Baselstadt, Payerne uud Mou-
dou haben ihre Fasnachtstage eine Woche später.
Hier wurde offenbar in der Reformationszcit an
der alten Fasnacht festgehalten, um elnen Unterschied

zu den Katholiken zu schaffen. In der March
(Kt. Schwyz) zeigt die Dorfjugend gleich nachDrei-
königen mit einer ohrenbetäubenden Musik die Fas-
nacht an, um hierauf beinahe allabendlich als
Vermummte durch die Straßen und Gassen zu zieheu.



AM

<?rs/>/>e»/a/»a<7/?/ Lr?na/i»Fe»

nsek vierjskrigem Lnterbrueb,Kam öonntsg Lstsre, äen 27, ivlsr- 19Z8, nsob vierjsbrigem Lnterbrueb, wieger -ur DurcKküKruug, Lin
Li^seugrovpenKscK wirä im Lm-ug gezeigt. Darüber ciie NscKbiläuug cier Kistoriscben LropoeurssnseKts-LrlcuN'

cie von Lspst Jobannes XXIII,
Diesem Lrsuobe liegt lolgenäe gesebiektlicke vberlielerung -ugrunäe: Lspst Jobsnnes XXIII,, 6er sm Xon?!!
-u Lonstsn- snn« 141z sbgeset-t wuräe, rllleblete nsck Lrmstiugen unä wuräe äort mit OroppKscKen bewirtet,
Lr -og Kernscb nsck Lom unä wuräe wieäer in sein Hmt eingeset-t, Hus DsuKbsrlceit Kst er äen Lrmstingern
iu einer LrKunäe äie Lrlsubuis -ur DureKIllKrung einer sog, OropoeukssnscKt, mitten in äer Lssten-eit, gesekeulct.
Der (ZroppeuriseK, äer äem sbgeset-ten Lircbeuoberbsupt sugebliek woki gesckmeckt Kst, ist so -ur s^mbulisebeu

(Zestslt äer Lrmstiuger LssnseKt geworäeu.

Die in der Fasnachtszeit überall abgehaltenen
Umzüge sind mit vorchristlichen Begetations-
rlten in Verbindung zu bringen. Dabei werden
Peitschen, Schellen und Bäumchcn mitgeführt. Sie
sind Symbole der Kraft, der Fruchtbarkeit und des
Wachstums. Auch das Werfen oon Konfetti, an
Stelle der Heublumen, stellt einen ursprüngliche,!
Fruchtbarkeltszauber dar.

Wie die stärker werdende Frühllngssonne Eis
und Schnee oerdrängt, vertreibt das Volk den Winter

in Gestalt eines Bußen. So verbrennt Zürich
seinen „Bögg", Chur seinen „Hanikel", Schuls sei¬

nen „l'homme ström" als symbollsche Darstelluug
des Winters.

Einen weitern Kampf mit dcn Winterdämoncn
stellt auch die Mantinadas dar, die uns aus Dise

utis und aus dcm Tavetschertal bezeugt ist uud
heute noch im Domleschg stattfindet. Den Frühling
verkörpert ein Knabe, während der Winter in
Gestalt eines häßlichen vermummten Weibes auftritt.

Auch dic sog, Punchiadurs (Stopfer), ein seit
dcm 17. Jahrhundert nicht mehr ausgeübter
Brauch, dürften ihren Ursprung ln vorchristlichcn
Vcgetationsriten und heidnischem Ahnenknlt ha-



ben. Tschudi schreibt darüber: „Sy verbüßend sich,

legend Harnasch und gwör an, unnd nympt yeder
ein starken großen stecken, oder knüttel, ziehend also
in einer harscht mit einandren von einem dorff zum
andern, thuond hoch sprüng und seltsam abendthür,
als sy by warheyt verhlend, das sy söllich sprüng,
nach hinthüung jrer Harnisch, und endung jrs für»
nemens, soilicher höhe un wyte nindert gethuou
mögend. Sy loufend starks anlouffs ln elnandren,
stoßend, und putschend mlt krefften, ye einer dem
andern, das es erhillt, stopffend lut mit jren großen

stecken, danenthar werdend sy daselbßt zuoland
die stopfer genennt, sy thuonds das jne jr korn dc-

sterbaß geraten soll, haltend also diesen aberglou-
ben."

Da das Butzenlaufen besonders lm 15.
Jahrhundert erschreckende Formen und Ausmaße an-
genvmmen hatte, ist es begreifllch, daß gegen das
unbändige Tun von behördllcher Seite (nicht nur
oon kirchlicher) ebenfalls immer mehr Sturm ge¬

laufen wurde. Ein Dekret
des Grauen Bundes aus
dem Jahre 1497 verbietet
„gemainllch im obern pund
Churwalden" das Butzeu-
laufen bei einer Buße von
„fünf churwelschmarken".
Wer sedoch die Strafe nicht
erlegen könne, soll „am lib
gestraft würden."
In der Gemeinde Boinat-

Ems, wo die Fasnacht noch
immer ausgiebig gefeiert
wird, werden an den vier
letzten Dienstagen und
Donnerstagen im Hause der
ledigen Mädchen Maskenbälle
abgehalten. Mit Stolz
erzählt dann die Jungfer
ihren Altersgenossinnen, daß
bei ihr Zg odcr noch mehr
Maskierte zu Abend gewesen

selen.
Ein besonders in den

Fasnachtswochen ehemals lm
Engadin und in der Sursel-
oa beliebter Brauch waren
die Spinnstubetcn, wie sie

C. F. Meyer in seinem
Gedicht „Der Hengert"
festgehalten hat. Ble Dorfjung-
fern trugen zu den
„Versammlungen" lhre Spinnräder

in eine große Stube.
Bei frohem Spiel uud

Gesang, Tändeln und Tanz, die ledlgen Burschen fehlten

natürlich nicht, verlief ein solcher Abend im Nu.
Ein kielner Imbiß, von den Hauseigentümern
gespendet, half den jungen Leuten auf den Heimweg,
wobei die Knaben den Mädchen das Spinnrad
nach Hause trugen. AIs Trägerlohn gewährte das
Mädchen ihrem „Galan" eine Hengertstunde,
vielleicht auch mehr.

Im Unterengadm werden in der Fasnachtszeit
von den „plazzlns" die Schlittedas veranstaltet.
Solche prächtigen Schllttenfahrten kannte man
auch in der Gruob, im Oberland, und ln der jüngsten

Zeit finden wir sie gleichfalls belm Jungvolk
des Prättigaus. In seiner „Kulturgeschichte" schildert

Joh. Andreas oon Sprecher eine Schlltteda
oon einst:

„Im Kreislauf des Jahres gab es manchen frohem
Tag. Wenn die Schneobahn gemacht war, versammelte
sich die Knabsnkchast des Dorfes und beriet Ziel und ZM
der nächsten Schlittenfahrt, Mochte die Luft auch vom



Frost kristallen flimmern - mn
bestimmten Tage, ziemlich früh,
setzte sich >der Zug Her ledigen
Mädchen und Burschen, einige
Borreiter in Uniformen Hollands
scher, französischer oder spanischer
Bündner > Regimenter an öor
Spitze, in Bewegung und pfell-
schnell flog er auf der glatten
Bahn dem nächsten Ziele zu, etwa
einem zwel Stunden entfernten
Dorfe, hörte dort, wenn es Sonn,
tags war, die Predigt und fuhr
dann noch weiter bis zu einem guten

Gaschause, wo man bei Speisen

und Getränken und Gesang es
sich ein paar Stunden wohl fein
ließ, bis >die Dunkelheit zur Rückkehr

mahnte, die nicht immer ohne
Unfälle ablief. Dergleichen
Schlittenfahrten unternahm man häufiger

als setzt, selbst in Gegenden,
wo die Beschaffenheit des
Terrains sie kaum zu gestatten schien.
In manchen Talschaften, besonders

im Engadin, knüpfte sich ein
Tänzchen daran, wobei Her Takt,
wenn kein Instrument zur Hand
war. von den Mädchen gesungen
oder von den Knaben gepfiffen
wurde,"

Die Sitte, nach Gesang zu tanzen, herrschte ini
Oberengadin noch bis ins 18. Jahrhundert vor.

Wohl selten ein Volk hat, wie unsere Vorfahren,
der Trunksucht und der Tanzwnt gehuldigt, und
es ist uicht zu verwundern, wenn im 17. rmd 13.
Jahrhundert dle Tanzverbote wie „Pilze aus dem
Boden schoflen". So war z. B. das Tanzen in Davos

und Chur, im Prättigau und lm Schanfigg
das ganze Jahr durch verboten. Für Tanzanlässe
bei Hochzeiten mußte eine Bewilligung eingeholt
werden. Wer das Verbot mißachtete, kam vor das
Bogteigcricht. Im Jahre 177U kam es in Chur zu
cincm argen Tanzstreit, den der Churer Scminar-
direktor Martln Schmid in seinem Dialektlustspiel
„A Churer Tanzgamedi" humorvoll iu Erinnerung
bringt.

Wir wenden uns wieder der Jetztzeit zn. Am
schmutzigen Donnerstag hat Luzern seinen Fritschi-
umzug, während Elgg den Aschermlttwoch-, Herlsau

den Video Hosestoß-, Brunnen den Bartlium-
zug und Basel seine Trommelumzüge und dic reich-
gestaltcten Nachmittagsumzüge am Montag und
Mittwoch nach Jnvocavit hat.

Zug hat elnen alten Fasnachtsbrauch, dcr währcnd

vieler Jahre ln Vergessenheit geraten war,
wieder zu Ehren gezogen. Wir meinen den Gret-
ScKcll-Umzug am Fasnachtsdicnstag. Die Haupt-

lullen ikre Wassersprit-en sm Lrunnen, um 6sun clen Ivlääcnen
Kälten Wassers ?u versbreicken.

einen ötranl

figur ist die Gret Schell, deren wirkliche Namenö-
trägerin als Lehrerin von 1670-1740 iu Zug lebte,
^.rorzdem es ihr untersagt war, auch Knabcn zu
umcrrichten, tat fle es doch immer wieder. Sie
niußte deswegen oft vor dem Zuger Stadtrat
erscheinen. Umsonst! Gret Schell widersetzte flch nach
wie vor dem Gesetz. Aber nicht nnr der Behörde,
sondern auch ihrem winzigen Ehemännchen zeigte
sie den Meister. So kam es, daß es lieber in den

Wirtschaften herumhockte, als die Zeit init seinem
Hausdrachen zu verbringen. Das wollte Gret
Schell ihrein Männchen ein für allemal austrei>
beil. AIs es nun wieder einmal scincn Knmmer im
„Ochsen" zu vergessen suchte, stand plötzlich sein
Weib vor ihm, packte das verdutzte Männchcn belm
Nockkragen und trug es - verfolgt von der lachenden

und lärmenden Einwohnerschaft - in einem
Rückenkorb nach Hause. Am Fasnachtsdier,staa also
lebt die Geschichte um die einst berüchtigte Gret
Schell jeweilen wicder auf. Sie erscheint in
Männerkleidung, eine Rute in der Hand schwingend
und trägt auf dem Rücken ein Stoffmännchen.

Originell lst der Morgenstreich der Basier, d. h.
das Msnachtstreiben am Montag (bis 1912 anch
am Mittwoch) oon 4-7 Uhr, wobei die Züge mächtige

Transparente, die mit satirischen Bildern und
Sprüchen bemalt slnd, mit flch tragen. Der Mor-



/?«//i/)ll/« V0» /La/en//a^
PKot, Vils!!

gcnstreich, ohne den sich ein echter Basler keine

Fasnacht denken konnte, und der seit dem Jahre
endgültig auf 4 Uhr festgesetzt ist, dürfte

seinen Ursprung iit der Tagwache bel Waffenmuste-
ruugen haben.

Umzüge eigener Art, die leider immer mehr der

Vergangenheit angehören, sind die Tannenfuhren,
auch Blockziehen gcnannt, die weit übcr dic Schweiz
hinaus verbreitet sind, und sich in den Kantonen
Appenzell, St, Gallen, Zürich, Luzern und Beru
nachweisen lassen. Auch die Groppeu-Fasnacht iu
Ermatingen, ein Fischerumzug, ist beachtenswert.

Von den einst verbreiteten Fasnachtsspleicn,
haben sich nur mehr wenige zu erhalten vermocht. So

das „Moosfahren" im Muotatal, das im Freie»
aufgeführt wird, und eine Satlre auf alte Jungfern

und Junggesellen ist. Gewissermaßen eine

Strafe auf die menschliche Unfruchtbarkeit.
Erwähnen wir hier noch das iin Kanton Appenzell
ehemals aufgeführte Sommer- und Winterspiel,
das auf die Fruchtbarkeit des kommenden Jahres
hinwies. Der Sommer erscheint in luftigem Hemd,
einen Baum mit Äpfeln, Nüssen und Flittergold
tragend, der Winter in dicke Kleider gehüllt. Der
Sommer beglnnt:

I tretta i die Stuba wohl allzue fest,
i grüeza mine Herra-n-ond ale mime Gest,
Wor ich En oder Hem-Andera nöd grüeza,
wär ich kein rechta Sommer nüd.

Alde, aide, der Ehen Mai,
der Sommer ift fai.

Der Winter antwortet:
Ich bin Her Wenter also fromm,
i sciä de Schnee lm Feld heromm.

Alde, alde, der Herr« Mai,
der Wenter ist fai.

Der Sommer
Wenter, du bist en arga Bogel,
du tribst Hle Wiber wohl hinter i

Alde usw.

m-Ofa.

Der Winter:
Sommer, Hu bist en aadliga Lur,
du machst He Wibora die Milech sur.

Wde usw.

So wlrd weitergestichelt, bls der Winter hinans-
geht und sagt:

Ach Sommer, Hu hest jo eba recht,
bist du der Herr ond i der Chnecht.

In engem Zusammenhang mit den heidnischen

Vegetationsriten steht auch das früher im Wallis
und Bündnerland bekannte Wildenmann-Splel, wo
es fich im abgelegenen, ans Tirol grenzenden Hochtal

Samnaun am längsten erhalten hat.
Die Borbereitung zu dem Wilden-Mann-Spiel

besteht im Fällen elnes inächtigen Baumstammes,
Er wird in das Dörfchen Plan gebracht; dort oo»
Ästen und Rinde befreit und mit Tannenkränzen
und buntem Flitter geschmückt. Am bestlmmten Tag
versammeln sich Spieler und Zuschauer auf dem

Dorfplatz ln Plan. Das Spiel kann beginnen. Es
gilt zunächst den lm Walde hausenden Wilden
Mann einzusaugen oder herzulocken. Eln Tisch mit
Wein darauf ist im Freien aufgestellt. Dann spielt
die Musik, Sie lockt den König des Waldes herbei.
Scheu und zögernd kommt er, bis an den Tisch,



trinkt das mit Wein angefüllte Glas, wirft das
leere Gefäß in den Bach und springt wieder zurück.
Man schießt ihm nach, er bleibt mit einer
Fußwunde liegen. Die Braut, weiß gekleidet, mit einem
weißen Kranz im Haar, verbindet ihm die Wunde.
Der Wilde Mann wird nun gefesselt und mit Ketten

am Fuß des Stammes angebunden. Sein Kleid
besteht aus Tannzapfen, Baumflechten und Zweigen.

Den Stamm knüpft man auf eincn
Bockschlitten. Das ganze Volk stellt sich dahlnter. Jetzt
beginnt das Blockziehen. 23 Jünglinge besorge»
dieses Amt. Der Wilde Mann wird nachgeschleift.
Vorn sitzt ein Fuhrmann, in einen weißen Mantel
gehüllt, mit Peitsche, Unter dem Gefolge befinden
sich ein Narr, ein Barbier und eine Hexe.

Auf dem Dorfplatze von Compatsch hält dcr Zng
an. Der Wilde Mann wird vom Stamm losgebun¬

den und ln dle Mltte des

Platzes geführt. Seine Braut
steht ihm zur Seite. Das
Volk schließt den Ring. Die
Gerichtsoerhandlung
beginnt. Als Rlchter walten
die 28 Jüngllnge, die den
Block zogen. Der Wilde
Mann wlrd entweder
begnadigt oder zum Tode
oerurteilt. Um solcher Schande
zu entgehen, ersticht sich der

König des Waldes mlt
einem Dolche. Zu diesem
Zwecke trägt er unter dem
Wams cinen blutgefüllten
Darm oder Schlauch. Daö
Blut fließt in den Schnee,
und die Braut stürzt sich

jammernd und wehklagend
anf den Sterbenden. Dle
Musik spielt einen
Totenmarsch.

Am Ende des Spiels wird
der Stamm, den die
Gemeinde unentgeitllch abgab,
von den Burschen versteigert.

Aus dem Erlös wird
oor allem der Durst gelöscht.

Auch in diesem
Wildenmann-Spiel finden wir die
Gegenüberstellung: Winter
und Frühling. Die
Gerichtsoerhandlung als Abschluß lst
vielleicht auf die einstigen
Hezenvrozesse zurückzuführen.

Peitsche und Glöcklein,
die im Zuge mitgeführt werden,

sind Symbole der Kraft, der Fruchtbarkelt und
des Wachstums.

Die Lärmzüge, ähnlich wie wir fie um Neujahr
haben, gehöre,: gleichfalls ln die Fasnachtszeit. Es
sei hier besonders die Chalanda marz genannt, wie
sie das Engadin und ein Teil des Bündner
Oberlandes kennt. Chalanda marz ist ein Kinderfest,
doch die Alten freuen sich mit den Jungen. In früher

Morgenstunde des 1. MSrz durchdringt Knh-
glockengMut und vielstimmiger Kinderruf das stille
Dorf. Die Knaben ziehen in langen Reihen mit
Plumpen, Glocken, Schellen, elnzelne mit Pferdc-
gcröll, unter lustigem Winterpeitschcnknall von
Haus zu Haus, von Hof zu Hof. Inr Hansgang
singen sie ein romanisches Frühllngslled. Nach dem
Gesang folgt melodisches Herdengeläut, den Frühling

verkündend. - Früher bestand die Chalanda

PKot, 5K^SI, «s,i!



Lö?.rc/ie7?/s/er ^si/.rc/ieFxere (LsucK-OescKecKterZ
wie sie in gen LssnscKtstsgen in gen Oorleru urngeken ung gie Leute ersckrecken. Nsck ikrern Lrsprung verde,-,
gen «icd Kinter gieseu Oestslren nscd Keigniscdern Olsuben gie Loten, gie ?u bestiinrnter Zeit in gie Oberwelt
KersufKornrnen ung vou gen Lebengen LecdenscKsrt ung Luke KeiscKen.



marz nicht nur in einem
Ausschellcn des Winrcrs
(„um das Gras wachsen zu
machcn"), sondern auch in
cinem Kamps zwischen dcn
Knaben zwcicr Nachbardör-
scr.

Weitere Lärmzüge sind
das Klausen in Murg, das
Räggelcn und Hafentöggc-
len im Glarnerland, das
Kesseln im Solothurnischen.

Im Lötschental ziehen die
Burschen am F>>snachrs-
montag als Roitscheggeten
herum. Sie stecken in
gräulichem Gewand. Das
Gesicht verdeckt cinc geschnitzte
Arocnholz-Laroe. An einem
breiten Leibgurt hangen
Schellen. In dcr Hano halten

sic cincn Holzknebel oder
Haken. Sic nchmcn srcmde Gangart an und brül-
Icn wie Stiere odcr Teuscl. Bor den Roitscheggeten
slücktctcn sich Frauen, Kindcr und noch nicht
zwanzigjährige Burschen. Wer im Freien erwischt wird
bekommt eilten Äschensack um die Ohren und wer
naseweise den Kops zu weit aus dem Guggloch
streckt, wird angespritzt.

Eigenartig ist der „Meitli-Sunntig" im
aargauischen Sectal (zweiter Sonntag nach Neujahr,
an dem die Mädchen dic Burschcn einladen,
bewirten und zum Tanze führen.

Neben dem Berußen dcs Gesichts, ein alter und
verbreiteter, wenn auch derber Scherz, kennt man
das Bestreuen mit Asche, das Schlagen mit Aschen-
sacken, das Bewerfen mit Mehl uno das Beschmieren

mit Kreide. Als Fruchtbarkeitssymbol bat eben-
salis das Pflugumziehcn zu gelten, In engem
Zusammenhang damit steht das Benetzen nnd
Eintauchen als Regenbeschwörung für dcn kommcndcn
Soinmer. Besonders im 15. und 16. Jahrhundert
war es üblich, einander in Brunnen odcr Bäche zu
Wersen. So berichtet uns Härder in scincr Schaff-
bauscr Chronik aus dcm Jahre 1508: „6. ?agc ante
Estomihi wird das Fastnachtsküecbli holc.i. nachts
uff der gasten verbutzcln. umher lauffen und das
einander in brunnen werffen verboten."

Die in die Fasnachtszeit fallenden Höhcnfcuer
reichen in die Hcidenzeit zurück. Wir begegnen
ihnen auch in der Schweiz. Ihr Tag ist hauptsächlich
der Sonntag Jnvocavit. Am gleichen Tage finden
wir mancherorts auch das Schcibenschlagen, so in
einigen Dörfern des St. Galler Rheintals, in Matt
'Glarus). Zurzach (Aargau), Fideris. Untcrvaz lind

-5

5

PKal. Senn, (I9Z8Z

Taoauasa im Bündnerland, in Psesfingcn (Bascl-
land) und in Grellingcn im Kanton Bern. Im
Prättigau wurdcn die Scheiben mit einem gurcn
altcn Fruchibarkcirsscgen auf dcu Weg gcschickr:

Flack us, slack us!
Über alli Splb und Bcrqe us.
Schmalz in der Pfaima
Chorn in dcr Wanna,
Pflueg in dcr Erde,
Gott aös grota lot
zwüschet alle Stege und Wege.

Aus Büren ist uns das „Lichtcrschwemmcn" (das
Bachabschicken brcnncndcr Lichricin zum Zcichcn
daß man von nun an nicht mehr bei Lichr zu ar°
bcitcn habe) übcrliescrt. Der Brauch bcstchr darin,
daß lcichr brcnnbare Stosse odcr auch Lichlstümpsc
ans cin Brett oder in cine ausgehöhlte Rübe
gesteckt und brennend in fließendes WaMr hinuntergelassen

werden, wobei die Lichter unter Jubeln und
Singen begleitet werden.

Im Kanron Glarus werden die Fasnachtsfeucr
ain Fridolinstag (6. März) angezündet. Alte Leute
begrüßen dabei die hintcr dem Glärnisch
hervortretende Sonne, indem sie aufstehen und ihren Hut
abziehen.

Die auf den Höhen angefachten Feuer und die

von dcn Abhängen gleitenden odcr rollenden Zcuer-
räder sind ebcnsalls Reste alter Frühlingsbräuche,
Ursprünglich handelte es stch um ein Opfer an die

Sonne; dcnn unsere airheidnischen Vorfahren
glaubten, den Lauf dcr Sonne durch die brennenden

Räder beeinflussen zn können. Soweit die Rä-



c?l^e« //«/e»/lo/?
Hier liegt d?i6eo riosenstoö sus
Herisau, gemaebt sus Ltrob, blol--
«olle uu6 Bapier un6 an eleu toi-
len Oenüssen 6er Basnackt -um
groüen Be!6wesen 6er Verwan6-
ten gestorben.

der zielten, soweit diese Feuer zünden: soweit wird
auch Acker und Wiese fruchtbar werden.

Rapperswil kannte bis Ende des 13. Jahrhunderts

noch elnen andern Opferbrauch. Jeweilen am
12. März (Gregor) fand das grausame Katzentöte»
statt. Die Katze wurde an eine Schweinsblase
gebunden und vom Kirchturm herabgeworfen

Helschezüge in der Fasnachtszeit waren von
jeher häufig. Die Bitte um eine Gabe wird gewöhnlich

in drohendem Tone vorgebracht. Die Läufelfinger

Buben ziehen mit einem häßllchen Popanz,
dem Hutzgür, oon Haus zu Haus und fingen:

Hutzgüri, geri, Stockfisch und Schwevi
Gepp mer au en Ajer-in-Anke,
Ach will ech dusig mol danke;
Gepp mer Mähl ump Prot;
Lueg, wies Hutzgür stoht!
Wenn der is aber mtt walt ge,
So wat mer ech Chue ung Chalber ne;
Mer wa! ech 's Hus abdecke!

Mer wai ech uferwecke!

Rastig sagt der Zürcher:
Wer mer öppis iledd
ist on guldige Engel;
Wer mer nüd ileid
lst en Söubengel.

oder:
Gemmer au es Schöppli Wi
Und es Stückli Brot Herbi
Oder i rüehri H' Fenster li.

Auch die Berner in Laufen drohen mit
Fenstereinwerfen:

Gsnt mers glil
Suscht schien ech d' Schlba-n-il

Um zu zeigen, daß es nicht nur in unserem Lande
so kräftig gedroht und erpreßt wird, nennen wir
den „frommen" Wunsch der Knaben ln der Nheln-
pfalz:

Hanappel-Ha l Die Fasnacht geht a.
Kichelchm raus! Kichelchen raus!
Sunst Man ich e Loch ins Hinkelhaus.
Reiß em Hahn de Schwanz aus
Und sauf dle Eier alle aus.

Neben den ausgesprochenen Drohungen werden
dem Spender auch überschwengliche Verheißungen
kund getan. Die Bettlerbande verspricht dem
Gebenden volle Töpfe, dem Sohn eine Frau, der Tochter

einen Bräutigam und ein güldenes Haus.
Auch das Betteln um Fasnachtsküchlein ist nichts

Seltenes. So singen die Kinder vor der Haustüre
der Küechllmutter:

Pfanne chrachet, Pfanne chrachet,
Dmne tllesi Ehüechli dache,

Geht mer lieber drü als zwel,
So cha-ni gleitig ume hei!

Ist die Frau ein „Geizhals" und schenkt jedem nur
ein einziges Küchlein, so hat ''ie's mit den Kindern
oerspielt. Lauter als vorher slngen und brüllen ste

dann:



gly het es mi am Rügge We,
D' Chüechllmutter het es bschisse -
Es elnzigs Chüechli git es Hinipi-Bei,
U waggelig dörfe mer nid hei! -
Paß uf, i ghöra d' Schüßla chiinge,
Si wott 'is gwüß e Hampfle bringe.

Am schmutzigen Donnerstag werden nicht
bloß Küchlein gebacken, daß sich die Wände
vor Verwunderung biegen, sondern auch
dem Teufel ein Ohr ab Nidel geschwungen.
Da am Donnerstag oor Fasnacht nicht
gesponnen und nicht gewoben oder gefllckt
werden darf, weil man sonst das ganze Jahr
durch nicht aus den Hudeln wächst, und dle

Hühner überdles keine Eier mehr legen,
gehen an manchen Ortschaften die ledigen
Burschen vor das Haus der Liebsten, um
Fasnachtsküchlein betteln, indem sie singen:

Ringe reihe Anne,
D' Chüechli si >i dr Pfanne,
Si stwdle u si dache,

I ghöre se doch chrache,
Mit-ne use,
Mlt-ne use,
Mit >dr schöne Jungfere use. -

Im St. Galler Oberland wird die Fasnacht ain
Aschermittwoch begraben. Die ledigen Burschen
waschen am Dorfbrunnen ihre leeren Geldsäckel, trocknen

und tragen sie dann, gefolgt von einer
wehklagenden Schar, durch die Straßen, um sie dann
irgendwo zu begraben. In Mels, Vilters und Valens

wird von der Knabenschaft, zum Zeichen der
Trauer ein mit Asche gefüllter Strumpf
herumgeführt, der jedem Borübergehenden - besonders
den Mädchen - auf den Rücken saust, llnd in Ragaz,

Vilters und Berschls begraben die iedigen
Bnrschen eine Strohpuppe - die zuvor unter Seufzen

und Trauergesängen auf einer Bahre dnrch
die Straßen getragen wurde, umrahmt von einer
erschütternden Trauerrede belm Dorfbrunnen.

In Herisau wird am Aschermittwoch der „Gideo
Hosestoß", eine groteske Figur, von den Schülern
uuter Pfannendeckelmuslk zu Grabe geleitet und in
aller Form beerdigt. In der «Appenzeller Zeitung"
vvin 20. Februar 1923 wird die Schuljugend von
Herisau durch folgendes Inserat zu der traditionellen

Feier eingeladen: „Todesanzeige. Der lleben
Herisauer Jugend machen wir hiemit die fröhliche
Mitteilung, daß unser unsterblicher Gideo Hosestoß
schon wieder gestorben ist. Die feierliche Bestattung
findet am Aschermittwoch statt. Recht zahlreiche
und möglichst lärmende Beteiligung (Pfannendeckel)

erwartet für die tieftrauernde Ehegattin
Juliane Fadehäz die geplagte Leckerlikommisslon."

Das Verbrennen und Begraben des Faschings

zeigt deutliche Zusammenhänge mlt dem germanischen

Frühlingsbrauche des „Wintervertreibens"
oder „Todaustragens", der in verschiedenen
Gegenden Deutschlands und der Schmelz schon im
Mittelalter stark verbreitet war.

Die Bewohner dcs Bündner Oberlandes, vorab
die im Kreise Disentis, wissen die Fasnachtszeit auf
eine praktische Art auszunützen, wobei die Geselligkeit

und das Gemütliche keineswegs zu Schaden
kommt. Der Bauer, der sein Losholz vor dem Haus
aufgestapelt hat, ersucht einige Jungburschen zu
ihm als Säger zu kommen (far rasgmuS). Am
nächsten mondhellen Abend nun, im Jänner odcr
Februar, erscheinen lg bis 12 Jünglinge bei dem
betreffenden Bauer und verfügen dessen Losholz.
Gcgen Mitternacht, wenn die Arbeit getan ist, gibt
es für die Säger einen leckeren Fraß (pn,cycgn)
und will es der Zufall, daß eine odcr gar mehrere
Freundinnen der Tochter des, Hauses noch in der
Stube sind, wird ein Tänzchen nicht verschmäht.

Aber es gab Dörfer, so z. B. in der Gegend der
Kantone Aargau und Baselland, in denen am
Fasnachtsdienstag in den Wirtshäusern nur oerheiratete

Männer und Frauen tanzen durften. Die
Jungfrauen und Burschen hatten daheim das Licht zu
hüten. Bei diesem Tanzen entschieden die „Alten"
unter Spaßen und Lachen über Pate und Patin sür
die jungen Erdenbürger, die im Laufe dcs Jahres
etwa anrücken konntcn und steckten fo manch
zuversichtliches Lichtleln für die Zukunft an.


	Die Fasnacht im schweizerischen Volksbrauch einst und jetzt

