
Zeitschrift: Appenzeller Kalender

Band: 220 (1941)

Artikel: Bündner Glocken

Autor: Poeschel, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-375124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-375124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bundner Glocken

St.Anna-Kopelle im Valsektal
lMot, Chr, Meißer, ZUrichl

?öenn sich der jugendliche „Grüne Heinrich" Gottfried

Kellers auch vom offiziellen Kirchentum losgelöst
hatte, so war ihm doch „an einem Pfingstmorgen das
Glockengeläute in der fernen Tiefe die allcrschönste Musik",

und er mußte gestehen, daß bei allem Spintisieren,
„durch welchen Gebrauch bei einer allsälligen Abschaffung
des Kirchentumes das schöne Geläute wohl erhalten
werden dürfte", ihm nichts einfiel, „was nicht töricht
und gemacht ausgesehen hätte". Und die wehmütige
Ergriffenheit, mit der jener jugendliche Freigeist den
Glocken lauschte, „die so viele Jahrhunderte in dem
alten schönen Lande klangen", mag uns ein bewegendes
Zeichen dafür sein, wie tief die Stimmen dieser schwingenden

Berkündcr mit unserem Empfindungsleben
verbunden sind, wie sie - als unermüdliche treue Begleiter
unabsehbarer Generationen - die Jahre und Tage
skandieren und den im Menschenleben bedeutungsvollen
Ereignissen den feierlich dröhnenden Bcgleitakkord
geben.

Diesen Beruf der Glocken beschreibt mit der knappen
Prägnanz einer Formel jener Spruch, den Schiller nicht
umsonst zum Motto seines unvergänglichen Gedichtes
gemacht, das den Lauf des menschlichen Daseins in
epischer Größe vor uns abrollt: „Bivos ooco, mortuos
Piango, fulgura frango". Diese Worte, die Schiller,
der ja nie unser Land betreten, in einer Enzyklopädie

gefunden, trägt - wie beinahe jedes Schweizer Schulkind

weiß - die i486 gegossene „Gchillerglocke" in
Schaffhausen, er hat aber viele andere Glocken in der
gleichen oder einer ähnlichen Form geziert, bisweilen
auch noch durch ein viertes Glied erweitert: „festa
decoro" — „ich schmücke die Feste". Der Satz umfaßt
alles, was der Glocke als Bestimmung aufgetragen ist.
Das „vivos voco" - „ich rufe die Lebenden" steht mit
Recht am Anfang; sie ruft die Gemeinde zu ihren
kirchlichen Versammlungen, sie teilt aber auch - nach
ehrwürdigem Brauch - den Rhythmus des Tages ein
durch das Morgcn-, Mittag- und Abendläuten, kündet
den Menschen also die Stationen ihres ArbeitSlaufes:
den Beginn, die Mittagsruhe und die Stille des
Abends. Und wcnn dies Läuten seinem inneren und
altem Sinn nach die Begleitung zu den dabei gesvroche-
ncn Gebeten, insbesondere dem „Ave Marla" war, so

hat sich die Glockenstimme doch so nah mit dem Leben
verbünde,;, daß dieses Läuten auch an vielen Orten
noch gehalten wird, wo seine alte Bcdeutung
vergessen ist.

Während dieses Erschallen der Glocken, wie auch das
Klagen des Totcngeäutes, von dem das zweite Wort
„mortuos plango"^ ich beweine die Verstorbenen" spricht,
mit christlichen Bräuchen nahe verknüpft ist, so weist das
dritte: „fulgura frango", zurück auf uralte heidnische
Vorstellungen, Der Spruch begnügt sich hier ja nicht
etwa damit zu sagen, daß die Glocke bei nahendem
Unwetter zu frommem Gebet aufruft an den Herrn, der
den Winden gebietet und das Unheil abzulenken
vermag, sie maßt es sich, herrisch und ihrer Kraft bewußt,
selbst an: „ick breche die Blitze",

Mögen solche, denen es überall um materialistische
Erklärungen zu tun ist, dies in Parallele zu unseren
„Hagelkanonen" bringen und es so auslegen, es hätte
Erfahrung gelehrt, daß die von den Schallwellen
bewirkte Lufterschütterung die vom Wetter geladene Wolke
vom Dorf abzuwehren vermöge. Sie gehen in die Irre.
Dcnn hier waltet vielmehr alter Dämonenglaube ebenso

wie er am „Chalcmda marz" (dem ersten März) sein
Wesen treibt, wenn die Engadiner Buben am frühen
Morgen die Gassen ihres Dorfes mit dem vielstimmigen
Geläute der Kuhglocken erfüllen. Wie Kier um die Zeit
der wiedererstattenden Sonne die Mächte, die in der
Finsternis der Winternächte ihre bösen Kräfte zu nähren
vermochten, vertrieben werden sollen, so wird der Glocke
die Macht zugeschrieben, die Gewalt von Sturm und
Blitzschlag zu brechen. Dies spricht unverhüllt die
Inschrift einer Glocke im Borderrheintal aus, in der es

heißt: ..daemones pello" — „ich verjage die Dämonen";
in christlich frommes Gewand gekleidet schwingen aber
die gleichen Vorstellungen noch mit in dem auf
unzähligen Glocken erscheinenden Anruf: „a fnlgure et

tcmpestate libera nos domine" („vor Blitz und Unwetter
bewahre uns, o Herr"), ein Anruf, der sich dann oft
erweitert zur Bitte um Verschonung vor allerlei
sonstigem Uebel, vor Feuers- und Wasternot, vor der
Pest, auch vor Gewürm und Wölfen (Glocke in Ruis),



Das einsame Bergkirchlein im Sertigtal. Blick auf das Mittaghorn, Plattenhorn und Hoch-Ducan,
(Phot, E, Meerkamper, Davos)

ja - als Erinnerung an die Religionswirren - vor
der „Ketzerei".

Als christliche Einkleidung uralter Dämonen-
beschwörung aber dürfen wir wohl auch die Verehrung
der Theodülsglocke betrachten, dic von den Walser»
aus ihrer Heimat im Gebiet der Rhone auch nach
Graubünden verpflanzt wurde. Nach der Legende hatte
der Teufel dem Heiligen eine ihm vom Papst geschenkte
Glocke, die vor Unwetter zu bewahren vermöge, nach
Sitten zu tragen, der Dämon mußte sich also dam
bequemen, selbst das klingende Werkzeug herbeizuschaffen,
das seine Macht zu brechen bestimmt war. Von dieser
legendeilgeschmückten Glocke wlirden im Mittelalter
Partikel abgegeben, die man der Glockenspeise zugab;
und solch ein „Theodulsheiltum" wußten sich durch
feierliche Deputationen die Maicnfeldcr wie die Ober-
sarer zu verschaffen.

Doch ist es jetzt an der Zeit, daß wir uns der Ge -

schichte dcr Glocken in Graubünden zuwenden, und
hier ist es nun die Sprachwissenschaft, die uns einen
Blick in die frühesten Zeiten tun läßt; denn das
Rätoromanische bezeichnet die Glocken mit „Zenn", was aus
„signum — Zeichen" gebildet ist, cinem Wort, das die
früheste uns bekannte Benennung der Kirchenglocke
darstellt und in dieser Bedentung erstmalig im sechsten

Jahrhundert vorkommt. Im siebenten Jahrhundert aber
tauchte die Benennung „campana" auf vermutlich
abgeleitet von der italienischen Landschaft Camvanien,
die ein Zentrum des Glockengusses war, und dieses
Wort verdrängte dann bald das alte „signum" aus
allen romanischen Sprachen mit Ausnahme des
Rätoromanischen, Nach dieser Zeit also konnte in Graubünden
dieses „Zenn" nicht mehr gebildet worden sein, und
das beweist uns, daß die Kirchen,'locke in den rätischen

Bergen spätestens im sechsten Jahrhundert schon heimisch
gewesen sein muß.

Es ivaren wohl das ganze erste Jahrtausend hindurch
noch kleine Glöcklein, die in offenen Jochen über den

Dächern schwangen wie wir es jetzt noch bei Kapellen
sehen. Zwar kennt ja der berühmte, um 820 entworfene
St. Galler Klosterplan schon Türme, von denen wir
indes nicht wissen, ob sic Glocken bargen; jedenfalls aber

dürfen wir in den bescheideneren Verhältnissen der

rätischen Täler für diese Zeit noch nicht damit rechnen,
daß sich »eben den Gotteshäusern schon ein eigener
Campanile erhob. So beobachten wir heute noch, daß
die in der Epoche Karls d. Gr. entstandene ehemalige
Klosterkirche St. Peter zu Mistail im Albulatal
ursprünglich nur ein offenes Glockenjoch über dem
Westgiebel hatte und dcr Turm erst eine jüngere Zntctt ist.

Wie sahen nun dicse Glocken aus? In Graubünden
ist uns zwar kein frühmittelalterliches Stück erhalten,
aber wir wissen von Walafrid Strabo, der von 842-849
Abt des Klosters Reichenau war, daß eS damals außer
dcn gegosscuen auch geschmiedete Glocken gab, die also

unseren Kuhglocken glichen.
Wenn wir die früheste Zeit der Bündner

Glockenqcschichte nicht mit eigenen Beispielen
belege» können, so reicht doch die Reihe dcr erhaltenen
Glocken hoch hinauf: an ihrem Anfang stehen zwci
Glocke», die um 1200 entstanden se!» dürften und beidc

den Namen ihres Gießers „Vivianus Stemadius"
tragen. Sie hängen in Igels im Lugnez und in St.
Vittore im Misor und unterscheiden sich von den späteren
Glocken durch ihre» hclicrcn, auf reichlichen Zinnzusatz
dcutendcn Gilbcrglanz und ihre schiankere, oben
gekuppelte Form. Ihre Inschrift aber ist in der ältesten
Manier - durch Einritzcn der Buchstaben in den



Mantellehm - hergestellt. Auf sie folgt
dann die einige Jahrzehnte jüngere, nun
im Rätischen Museum zu Chur aus-
bewahrte Glocke von Slls, bei der die
Inschrift durch das Auflegen von Wachsfäden

auf das „Hemd" (des Glockenmodells

hergestellt wurde, aus welcher
Technik dann bald die seither allgemein
gebräuchliche Verwendung von aufgesetzten,
in Modeln gepreßten Wachsbuchstaben
hervorging. Alle diese Wachszierate, seien
es nun aufgelegte Fäden und Buchstaben
oder Reliefs, schmolzen hernach beim
Trocknen der Form durch Feuer heraus,
ließen aber im Lehm des „Mantels" ihr
Negativ zurück, das von der flüssigen
Glockenspeise dann ausgefüllt wurde.

Vom IZ. Jahrhundert an hatte nun
auch die Glocke im Umriß die uns allen
vertraute Gestalt erhalten, von der nicht
mehr abgewichen wurde, ein geradezu
klastisches Beispiel einer durch Erfahrung
und Gebracich endgültig herausmodellierten

Gebrauchsform. Graubünden darf sich

auch heute noch des stattlichen Besitzes
von über IM mittelalterlichen Glocken
rühmen, von denen etwa der vierte Teil
vor der Mitte des IS, Jahrhunderts
gegossen sein dürfte. Da sie - ^ie gesagt -
im Umriß ziemlich gleich bleiben, mit
Ausnahme höchstens einiger von südlichen
Meistern gegossener Stücke, die noch bis
ins späte 14. Jahrhundert an der
länglicheren Form festhalten, so spielt sich nun
ihre Entwicklungsgeschichte vorwiegend im
Bereich des Schmuckwertes ab, der
Inschriften, bei denen aus den gotischen Unzialen
(Großbuchstaben) im 14. Jahrhundert die letzten Reste der
Antiquabuchstaben verschwinden, bis sie im 15. Säculum
dann zu den gotischen Minuskeln (Kleinbuchstaben)
übergehen, um im 16. Jahrhundert hinwiederum -
unter dem Einfluß der Renaissance - wieder zur
Antiqua-Majuskel zurückzukehren, die bis auf unsere
Tage herrschend geblieben ist.

Die ersten durch ein genaues Datum gesicherten
Bildreliefs finden wir auf einer Glocke in TersnanS von
1Z95, auf deren „Haube" die Symbole der vier
Evangelisten zu sehen sind. Eine breitere Verwendung
erfährt der figürliche Bildschmuck erst gegen den Ausgang
des Mittelalters hin. Es sind zunächst noch kleine
Plaketten mit schwachem Relief - Heilige, die Kreuzigungsgruppe,

dcr Schmerzensmann, die Muttergottes
allmählich aber werden die Darstellungen größer und die
Formen kräftiger, und auf den 1513 gegoffenen Glocken
von Avers-Cresta treten sie schon in hoher Modellierung
aus der Fläche hervor.

Mit der Glaubenstrennung tritt auch auf diesem
Gebiet dann eine Spaltung ein, indem der katholische
Landesteil die Bilderzier der Glocken beibehält, ja
immer weiter vermehrt, während die Glocken der
reformierten Kirchen sich ihrer enthalten, höchstens Ge-

Das malerische Kirchlein «on Masein am Heinzenberg, Domleschg,
(Phot, E, Meertänwer, Davos)

meindewapven oder Giegelabdrücke prominenter Bürger
tragen, dafür aber, gleichsam als Ersatz, die
Verwendung immer üppiger werdender Borten ausbilden
und die Inschriften wortreicher gestalten. Man braucht
es kaum zu sagen, daß die Konfeffionszugehörigkeit sich

im Inhalt der Inschriften deutlich ausdrückt, da in
katholischen Kirchen einen großen Teil der Texte
Anrufungen der Heiligen, besonders der Patrone der
betreffenden Gotteshäuser oder der Schirmherren gegen
allerlei Unheil ausfüllt. Interessanter ist jedoch die
Beobachtung, daß Ausläufer dieses Brauches auch im
evangelischen Gebiet noch in die nachreformatorische Zeit
hineinreichen. So erhielt sogar im Heimatort des Ober-
engadiner Reformators Johann Travers, in Zuoz, das
1554 zur neuen Lehre übertrat, noch eine Glocke von
1586 die Inschrift: „Sancte Lucii ora pro nobis",
und Gchuls, das schon 15Z0 protestantisch geworden war,
ließ 100 Jahre darauf eine Glocke gießen, auf der nicht
nur das „Ave Maria", sondern auch der Satz aus
einem lateinischen Resvonsorium zu lesen stand: „Freue
dich, Jungfrau Maria, du allein hast alle Häresien
(Ketzereien) vernichtet". Diese Glocke stammt nickt etwa
von einer katholischen Kirche, was daraus zu sehen ist,
daß sie die Namen von Schillser Bürgern trägt, die
damals dort in Amt und Würden standen oder als





Im

romantischen

Vergell.

Blick

vom

malerischen

Bergdörfchen

Soglio

auf

die

Bondasca-Eruppe,

Phot,E,Meerkämper,Davos



Stifter zum Guß beigetragen hatten. Man hat
vielmehr mit Recht daran erinnert, daß der Kultus der

Maria, die als Mutter des Herrn ja auch dem
Reformierten teuer ist, unter dem evangelischen Kirchcnvolk
nur langsam erlosch, und daß selbst der Reformator
Ulrich Campeil in einem seiner Lieder ihr Lob gesungen.

Nicht nur der Zufall hat cs gefügt, daß bisher in
unserer Betrachtung nur von lateinischen Glockeninschriften

die Rede war. Sie herrschen im Mittelalter
oerständlicherweise vor, weil das Lateinische die Kirchensprache

ist; nnd aus dem gleichen Grund nehmen sie auch
in späterer Zeit im katholischen Landeöteil Graubündms
den breitesten Raum ein.

Aber auch die Glockensprüche der evangelischen Gotteshäuser

reden noch oft mit lateinischer Zunge, denn es

ist zugleich auch die Sprache der Humanisten, und aus
der Freude am geiehrten Prunk bedienen sich ja auch
im 17, und 13. Jahrkundert hier noch weitaus die
meisten Grabschriften der Sprache des alten Rom. Das
oerwundert uns nicht, wenn wir wissen, daß es auch in
den rätischen Bergen zu dieser Zeit den meisten
Gebildeten nicht schwer fiel, lateinisch zu reden und zu
schreiben. FUr wen hätten sonst Ulrich Eampell und
Fortunat Sprecher ihre Werke in lateinischer Form
gegossen?

Die älteste in Deutsch gefaßte Glockenschrift Grau-
bUndens dUrfte der anmutig-treuherzige Spruch sein:

„Jch bin ein Schella - Maria Gottis Cell« hab in
diner Hute, was ich überschelle."

Der Satz, in dem Maria als die „Zelle", die
Behausung des Heilandes, angerufen wird, steht auf ciner
Glocke aus Sent (nun im Landesmuseum), die man in
die Zeit um IZM datieren darf und kommt in etwas
anderer Fassung auch auf einer nicht sehr viel jüngeren
Glocke zu St. Peter im Schanfigg vor.

Auffallend spärlich - wenn man der sprachlichen
Pionierarbeit gelehrter Romanen des 16, und 17.
Jahrhunderts gedenkt - sind die Sprüche im heimischen
romanischen Idiom, Das früheste Beispiel ist wohl
ein Glockentext von 1702 in Panix, im übrigen jedoch
hat das Engadin mit mehreren Inschriften am mutig- j

sten das schwer ausrottbare Vorurteil durchbrochen,
daß das Rätoromanische nur zur Umgangssprache,
nicht aber zum gehobenen Stil tauglich sei. "Wenn in '

den italienischen Talschaften eigentlich nur im refor- ^

mierten Bcrgell das Italienische sich in den
Glockeninschriften etwas mehr Geltung oerschaffte, so hängt
dies mit der schon erwähnten Bedeutung deö Lateinischen
als Sprache dcs katholischen Kultus zusammen.

Ueber dieMeister berichten lins die frühen Glocken
wenig. Es ist eine Rarität, daß wir, wie schon gesagt,
auf jenen Glocken, die ivir als die ältesten der noch
erhaltenen des Bündner Landes betrachten dürfen, den
Meister genannt finden. Sonst treten bis zum Ende
des Mittelalters die Gießer in frommer Bescheidenheit
in das Dunkel der Anonymität zurück, so als wollten
sie mit ihrem Namen nicht die Stimme beschweren, die
zum Lob des Herrn erklingt. Zwei Lugcmeser - Bater
lind Sohn - finden wir auf Glocken in Kästris und
Vrin aus den Jahren 1Z94 und 1Z99 verzeichnet, einen
Meister Limdicus auf einer andern in Lostcüio (14Z2),

und erst gcgen das Ende des 15. Jahrhunderts hin
beginnen sich die Namen langsam zu vermehren, bis es

im 17. Jahrhundert dann geradezu zur Regel wird, daß
sich der Meister nennt. Wer wollte ihm dies denn auch
verdenken, wenn doch jetzt auch die Pfarrherren, die
Honorationen des Ortes, voran die Landammänner,
Kirchenvorsteher, Kirchenvögte und Dorfmeister auf
diesem Weg ibrc Namen der Nachweit zu überliefern
suchen, ja wenn ein mehr um sein Lob, als um das

Opfer als solches besorgter Stifter sogar angibt, wieviel
Guiden er für die Kirchenglocke beigesteuert!

Ein stattlicher Harst von Meistern ist es, die
Graubünden mit Glocken versorgten. Rechnen wir jene dazu,
die nur ihre Initialen angebracht haben, so zählen wir
bis auf unsere Tage etwa 150 verschiedene Gießer,
hinter denen sich aber dann, wie schon gesagt, das graue
Heer der Namenlosen in der Ferne verliert. In Chur
selbst begegnen wir kurz nach 14911 zum erstenmal einem
im Bündner Lande ansäßigen Meister (Ulrich Stubensoll),

bald darauf (nach 1507) einem zweiten (Jakob
Tschopp), aber dann wissen wir - mit Ausnahme eines
kurzen Gastspieles eines Lindauers zwischen 16Z6 und
1640 - nichts von einer heimischen Werkstatt bis 1655
die Gießerei des tüchtigen, gleichfalls aus einer Lindauer
Familie stammenden Gaudentz Hempel sich etabliert.
Von nun an fand bis gegen das Jahr 13M in Chur
stets ein Glockengießer sein Auskommen (Mattheus
Albert, Johannes Schmid, Rageth Mathis Sonder).
Die Churer Tradition wurde dann 1817 im Nachbarort

Felsberg von der Familie Theus wieder aufgenommen,

die etwa acht Dezennien lang Graubünden eine

lange Reihe trefflicher Glocken schenkte.
Die anderen Bündner Werkstätten jedoch (P. A,

Gaffori in Poschiavo 1631-1695, Giov. Ant. Giboni
in Roveredo 1637-1725) überlebten nicht das Dasein
einer einzigen Generation. Weit aber spannt sich der

Kreis der Auswärtigen. Sie kamen nicht nur aus der

näheren Nachbarschaft, aus dem Vorarlberg und
vor allem auch aus Lindau, von woher die Familie
Ernst vier Generationen hindurch (von 1598-1719)
fast eine Monopolstellung in Graubünden ausübte und
bis ins Vals, ja ins Calanca vordrang, nicht nur aus
der Eidgenossenschaft, aus Zug, Schaffhausen, Basel,
Freiburg und dem Wallis, sondern auch von Brizen,
Arco, dem Val d'Jntelvi, Bergamo, Como, von Varese,
Crema, ja aus Burgund. In der Regel werden dicsc

Meister ihre Glocken an Ort und Stelle gegossen haben,
wie es übrigens auch die Churer Gießer wohl meist noch

übten, aber es scheint doch häufiger, als man gemeinhin

annimmt, auch schon vor dem Bau der modernen
Straßen vorgekommen zu sein, daß man die Last eines
weiten Transportes - bei einigen Lindauer Glocken ist

uns dies gewiß bis in entlegene Täler, so nach Saften
und ins Rheinwald hinein, nicht scheute. -

Könnte man von einem himmlischen Standpunkt
aus alle die Bündner Glocken zusammen läuten hören,
es wäre wirklich und buchstäblich wie es im Lied heißt,
ein „tausendfacher Chor", ein gewaltiges, über Täler
und Gräte hinwogendes Meer von Klang, strömend aus
einem Tausend tiefer und Heller Stimmen.

Erwln Poeschel.


	Bündner Glocken

