
Zeitschrift: Anthos : Zeitschrift für Landschaftsarchitektur = Une revue pour le
paysage

Herausgeber: Bund Schweizer Landschaftsarchitekten und Landschaftsarchitektinnen

Band: 54 (2015)

Heft: 1: Heilige Landschaften = Paysages sacrés

Artikel: Gibt es das, heilige Klosterlandschaften? = Existe-t-il vraiment des
paysages monastiques sacrés?

Autor: Kirchengast, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-595212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-595212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gibt es das, heilige Klosterlandschaften?
Was heute als Kulturlandschaft par excellence gilt, das Ergebnis tausendjährigen Wirkens
christlicher Orden, wurde nicht immer als «Landschaft» aufgefasst. Dies zeigt ein moderner,
ästhetischer Landschaftsbegriff. Ein Abriss.

Existe-t-il vraiment des paysages monastiques sacres?
Ce que l'on considere aujourd'hui comme paysage cultive par excellence, resultat de faction millenaire
d'ordres Chretiens, n'a pas toujours ete conpu comme «paysage». C'est ce que montre une notion moderne
et esthetique du paysage.

Albert Kirchengast

Das abendländische Monchtum findet seinen

Ursprung im morgenlandischen Ruckzug aus der

Gesellschaft, in der Bescheidung persönlicher
Bedurfnisse, der Spiritualität repetitiven Gebets.'

Wusteneremiten waren die Vorganger unserer Mönche

Ihr Name leitet sich vom griechischen monos,
«allein», ab. Ihre Tradition ist alter als jene der
gemeinschaftlich lebenden Zonobiten, gemein war
ihnen der Wunsch nach einem apostolischen Leben in

der Nachfolge Christi. Genährt vom Glauben an die

baldige Apokalypse, stellten sie die Askese ins
Zentrum ihres Lebens, um gewissermassen bereits im

Diesseits das Jenseits zu proben.
Die im h Jahrhundert im Nahen Osten blühende

Massenbewegung darf man sich aber nicht vollkommen

weltentrückt vorstellen- Immer weiter in die Wüste

vorgerückte Zonobiten bauten um ihre Zellen eine

gemeinsame Mauer, das claustrum. In «Lauren» teilten

sie Brunnen, Kirche, Backerei und die Vertriebsstelle

ihrer Erzeugnisse miteinander, jeder besass

seinen Garten. Die Leiblichkeit der Nonnen und Mönche

führte seit jeher zur paradoxen Situation eines

religiös motivierten Ruckzugs aus der Welt in die Welt.

Materielle Fülle wurde zwar als nicht gottgemass
empfunden, doch blieb man ein lebendiges Wesen,

was als «discretio»2, als Sorge um den eigenen Korper,
in ihre Codices einging. Das «Leibsein» verpflichtete
also weiterhin zur - wenn auch modulierten - Verbindung

mit der Welt und war letztlich bestimmend fur
den Abdruck monastischen Lebens in Architektur und

Landschaft3

Mauer und Tor

Aus dieser Ursituation entstehende Kloster erwiesen
sich nicht nur als wesentliche Gestalter und Trager

Le monachisme occidental trouve son origine dans le

retrait oriental hors de la societe, dans la limitation
des besoins individuels et la spiritualite de prieres
repetitives.1 Les ermites du desert etaient les prede-

cesseurs de nos moines. Etymologiquement, le mot

moine derive du mot grec monos qui signifie «seul».

Leur tradition est plus ancienne que celle des ceno-
bites vivant en communaute; lis partageaient par
contre le souhait dune vie apostolique dans la

succession du Christ: nourris par la croyance en une pro-
chaine apocalypse, its plapaient l'ascese au centre de

leur vie pour, dune certaine fapon, se preparer ä l'au-
delä des la vie ici-bas.

On ne doit pas pour autant se representer ce

mouvement de masse florissant au 4eme siecle apres
Jesus-Christ au Proche-Orient comme entierement
ä l'ecart du monde: les cenobites retires dans le

desert construisaient autour de leurs cellules

toujours unmurcommun.le claustrum. Dans les lau res,

ils se partageaint des fontaines, une eglise, le four ä

pain et les lieux de vente de leur production; chacun

possedait son propre jardin potager. Depuis

toujours, l'inevitabte caractere corporel des nonnes et

des moines conduisait ä la situation paradoxale d'un

retrait, pour des raisons religieuses, hors du monde

physique dans le monde spirituel. L'«abondance»

materielle n'etait certes pas ressentie comme

conforme au divin, mais on n'en restait pas moins un

etre vivant, ce qui correspondait dans les codices

des religieux ä la «discretio»2, au souci de son propre
corps. Le fait d'«etre un corps» mcitait done en outre
ä entretenir une relation - meme modulee - avec le

monde et etait, en fin de compte, determinant pour
l'empreinte de la vie monastique sur l'architecture
et le paysage.3

1 Johann Lucas von
Hildebrandt, «Johannes-
Nepomuk-Kapelle», Park
Schloss Schonborn
(1712-17), Gollersdorf
in Niederosterreich /
Basse-Autriche Auch
abgebildet in / aussi
represents dans Christian

Norberg-Schulz'
Genius Loci, S / p 9

k anthos 1 • 15



Alfons Dworsky

der abendländischen Kultur, sondern waren
Transformatoren der europäischen Wildnis.4 Aufschlussreich

eingegangen ist ihre Kolonisationsleistung -die
Urbarmachung und Melioration ganzer Gegenden - in

einige Ordensnamen, deren Gründer extreme
naturräumliche Gegebenheiten suchten. So nennen sich

die Kartäuser nach dem Gebirgsstock La Chartreuse
in den nördlichen französischen Kalkalpen - aus dem

sie sich nach der Zerstörung ihres Klosters durch

eine Lawine weiter talwärts zurückzogen -, die

Zisterzienser von CTteaux wohl nach dem Röhricht, alt-

Muraille et portail
Les monasteres decoulant de cette situation d'origine

se sont reveles etre non seulement des createurs et

des porteurs essentiels de la culture occidentale,

mais aussi des transformateurs de la region sauvage
qu'etait l'Europe.4 Leur action colonisatrice - le defri-
chement et l'amendement de regions entieres -
transparaTt tres clairement dans quelques noms

d'ordres dont les fondateurs recherchaient des conditions

extremement proches de la nature. C'est ainsi

que les Chartreux tirent leur nom du massif de la

anthos 1*15 5



2 wikipedia

französisch eistet, der in der sumpfigen Gegend südlich

von Dijon wuchs.
Ein altüberliefertes kirchliches Sprichwort

besagt: «Bernardus valles, montes Benedictus amavit,

oppida Franciscus, magnas Ingatius urbes» - die

Zisterzienser liebten das Tal, die Benediktiner den

Berg, die Franziskaner die Stadt, die Jesuiten die

Grossstadt. Man muss daher differenzieren, wenn
die Vorstellung ein Kloster vorschnell in die

Einsamkeit und landschaftliche Idylle verlegt, im Fall

der Zisterzienserniederlassungen jedoch trifft sie

zu.5 Sie siedelten bevorzugt in wasserreichen
Tälern und beherrschten eine gewiefte Teich-Wiesen-

Wechselwirtschaft, wozu kunstvolle Kanäle angelegt

wurden.6 Doch waren auch sie auf die Gunst von

Stiftungen angewiesen und durch Mühlen standen
sie in wirtschaftlichem Kontakt mit der Landbevölkerung;

überschüssige Erträge verkauften sie in

ihren Stadthöfen, was eine gewisse Anbindung an

übergeordnete Handelstrassen erforderte. Zwar
sah die «Regula Benedicti» Eigenwirtschaft und

Autarkie vor, konsequent umsetzen liess sich das
indes nicht, obschon Benedikt dafür plädierte,
Klosteranlagen weiterhin mit einer Mauer gut zu

umschliessen - die Mönche sollten nicht «draussen
herumlaufen».7

Chartreuse dans la partie nord des Alpes calcaires

franpaises - qu'ils ont quittee apres la destruction de

leur monastere par une avalanche pour s'installer
plus en aval - et les cisterciens de Clteaux, nom deri-
vant de la roseliere (cistel en vieux franpais) qui

pousse dans les zones marecageuses au sud de Dijon.

Selon un proverbe religieux: «Bernardus valles,

montes Benedictus amavit, oppida Franciscus, magnas

Ingatius urbes» - les cisterciens aimaient la vallee, les

benedictins la montagne, les franciscains la ville et les

jesuites la grande ville. On doit par consequent nuancer

lorsque la representation des habitations de commu-
nautes religieuses se deplace hätivement vers la solitude

et l'idylie, ce qui est le cas des monasteres
cisterciens.5 Elles privilegiaient une installation dans des

vallees riches en plans d'eau, pratiquaient un astucieux

assolement sur des etangs et des prairies pour lequel
de raffines canaux ont ete amenages.6 Eux aussi de-

pendaient des faveurs de fondations et entretenaient

des contacts economiques avec la population locale

par l'intermediaire des moulins; les excedents etaient

revendus aux granges urbaines, ce qui supposait une

certaine liaison avec les principales routes commer-
ciales. La «Regula Benedicti» (Regle de saint BenoTt)

prevoyait certes l'autarcie economique et l'autosuffi-

sance, mais eile n'etait pas suivie ä la lettre, bien que

2 Giovanni Bellini,
«Die Stigmatisation des
heiligen Franziskus»,
1475-80, Öl auf
Leinwand. / huile sur toile.
Frick Collection,
New York.

3 Caspar David Friedrich,
«Abtei im Eichwald»
(Mönchsbegräbnis im
Eichenhain/ Inhumation
d'un moine dans une fore
de chenes), 1809-10,
Öl auf Leinwand. / huile
sur toile. Alte Nationalgalerie,

Berlin.

6 anthos 1 • 15



3 wikipedia

Landschaftstypologie und Sakralität
Benedikts frühe Ahnung der möglichen Verweltlichung

des Mönchtums war gewiss nicht unbegründet
und verweist auf eine Klostergeschichte als beständige

Reformgeschichte. Erzabbau, Holzwirtschaft oder
der Verkauf künstlerisch hochstehender Erzeugnisse
machten viele Klöster reich - ihrer ursprünglichen
Intention entfremdet, trugen sie so in gesteigerter
Weise zur Überformung des Landes bei.

Mönchische Arbeit hat indes auch eine «geistige»
Berechtigung - schliesslich seien Müssiggang und

Melancholie Feinde der Seele. «Ora et labora» lautet
ein spätmittelalterlicher Grundsatz, doch bereits
Benedikt ergänzte den von Gebetszeiten rhythmisierten

Tagesablauf um «Lesung» und «Handarbeit»8,

welche zur richtigen Jahreszeit im Garten stattfand.
Die früheste europäische Schrift hierzu ist der «Hor-

tulus» des Reichenauer Abts Walahfrid Strabo.'

Versteht man den ummauerten Garten als kleinste
Raumeinheit des klösterlichen Aussenraums, wie ihn

der St.Galler Idealplan um 820 in Nutzgarten,
Kräutergarten, Baumgarten und Kreuzgarten vierfach
auffächert, zählen Felder, Teiche, Wiesen, Wälder, sowie
die manchmal weit abgelegenen Wirtschaftshöfe und

städtischen Niederlassungen zum ausgreifenden
klösterlichen Netzwerk, das in seiner Ausdehnung nur

BenoTt ait plaide en faveur de la construction d'une

muraille autour des ensembles monastiques - les

moines ne devaient pas «se balader dehors».7

Typologie du paysage et sacralite
L'intuition premiere de BenoTt de la possible secularisation

du monachisme n'etait assurement pas infon-
dee et renvoie ä une histoire monacale comme histoire
constante de la Reforme. L'extraction du minerai, l'eco-
nomie forestiere ou la vente de produits artistiques de

quatite est ä l'origine de la richesse de nombreux mo-
nasteres - eloignes de leur intention premiere, ils

contribuaient ainsi ä l'amelioration de la campagne.
Le travail monastique a en ce sens aussi une

justification «spirituelle» - finalement, l'oisivete et la

melancolie seraient des ennemies de l'äme. «Ora et

labora» semble etre un principe du Moyen Äge tardif,
mais BenoTt avait dejä complete le deroulement de la

journee - rythmee par les temps de priere - par la

«lecture» et le «travail manuel»8 qui se deroulaient
dans le jardin pendant les Saisons propices. Le plus
ancien ecrit europeen ä ce sujet est l'«Hortulus» de

l'abbe de Reichenau Walahfrid Strabo.'
Si l'on considere le jardin clos comme la plus petite

unite spatiale de l'espace exterieur d'un monastere,
ainsi que le decline le plan ideal de Saint-Gall de 820

anthos 1-15 7



ubertroffen wurde vom immateriellen Kulturtransfer,
den Orden europaweit, bald weltweit beforderten.
Diese Verflechtungen sind das Komplement monasti-

scher Spiritualität, der räumliche Ausdruck klösterlicher

Arbeit, die ihren systemischen Stellenwert im

Regelwerk der Orden findet. Uber Generationen

hinweg hat sich ihre formende Kraft zu charakteristischen

Typologien - ob auf dem Berggipfel oder im

Talschluss - verfestigt, wie sie uns noch heute tief

prägen. Heilige Landschaften waren es nicht.

Heiliges und Tatsächliches

Glaubige Menschen schrieben der Natur als Schöpfung

Heiligkeit zu: Denkt man nur an die Haine griechischer

Tempel, die Nutzung und Weiternutzung
Jahrtausende alter Kultstätten - oder die Klöster am

Heiligen Berg Athos. Die Feier der Schöpfung beim

Empfinden besonderer naturraumlicher Situationen

zog eine zeichenhafte Besetzung solcher Orte durch

sakrale Riten und Kleinarchitekturen nach sich, die im

Barock einen Höhepunkt erlangte. Flurprozessionen,
Feldmessen, Wegkreuze, Bildstocke, Kapellen, sind

Manifeste einer dünnen sakralen Bedeutungsschicht,
die auch von Klöstern umgeformte Landstriche in

einen clarus ortus, einen leuchtenden Garten, verwandelten.10

Nicht ohne Grund spricht Christian Norberg-
Schulz vom «genius loci», wenn er im gleichnamigen
Buch eine Wegkapelle zeigt.

Das christliche Weltbild beruht auf einem vertikalen,

diesseitig unabgeschlossenen «Bauplan», das

den Menschen nicht als existenziell vereinzeltes
Individuum auffasst. Individuum zu sein ist jedoch die

zentrale Voraussetzung der ästhetischen Erfahrung

gestalteter Natur als Landschaft. Durch Kloster
geformte Landstriche, die heute meist Probleme des

Landschaftsschutzes und Orte des Tourismus
geworden sind, können somit aus Sicht des Schopf ungs-
glaubens nicht zugleich Landschaften und heilig sein.
Was uns heute mit ihnen verbindet, neben der
erstaunlichen Raffinesse bei der Uberformung von Natur

und den städtebaulichen Idealsituationen, die man

hier oftmals antrifft, ist die Genese landschaftlicher
aus religiöser Naturerfahrung.11

Ästhetische Aufladung und Gegenwart
«Landschaft» wird ästhetisch erst in einer modernen

Mensch-Natur-Beziehung erfahren.12 Bereits ein

Landschaftsgemaide und doch eine vorlandschaftli-
che Situation abbildend,13 stellt Giovanni Bellinis
Ölgemälde eine Welt dar, in der die Strahlen der Sonne

Mittler Gottes bleiben: Die Welt ist Zwischenstadium.
Der «Cantico di Frate Sole», den Franziskus um

en dejardin potager, jardin de simples, verger et jardm

en croix, les champs, etangs, prairies, forets, ainsi que
les cours de fermes et filiales urbaines parfois loin-

taines, appartiennent au vaste reseau monastique qui,

dans son expansion, n'a ete depasse que par le trans-

fertculturelimmaterielquelesordresencourageaient
ä l'echelle de l'Europe, puis ä l'echelle mondiale. Ces

imbrications sont le complement de la spiritualite
monastique, expression spatiale du travail monastique

qui trouve son importance systemique dans le

reglement des ordres. Par-delä les generations, leur

force modelante s'est consolidee en typologies carac-

teristiques - au sommet dune montagne comme au

fond dune vallee - qui nous marquent encore au-

jourd'hui profondement. II ne s'agissait pas de pay-

sages sacres.

Dimension sacree et realite
Les personnes croyantes attribuaient ä la nature la

creation de la saintete: il suffit de penser au bosquet
du temple grec, ä l'utilisation et au reemploi de lieux

de culte vieux de plusieurs millenaires - ou aux

monasters du mont Athos. La ceremonie de la creation

liee ä ['impression de situations particulierement

proches de la nature entrainait une occupation sym-
bolique de tels lieux par des rites et de petites
architectures sacrees, occupation qui allait connaTtre son

sommet dans le baroque. Processions ä travers les

champs, messes dans les champs, croix de chemins,

calvaires et chapelles sont autant de manifestes dune
couche fine et sacree de signification qui ont trans-
forme des bandes de terre deformees par des monasters

en un clarus ortus, unjardin lumineux.10 Ce n'est

pas sans raison que Christian Norberg-Schulz parle
de genius loci (l'esprit du lieu) lorsqu'il presente une

chapelle de chemin dans le livre du meme nom.

La vision chretienne du monde repose sur un

«plan de construction» vertical, inacheve de ce cote-ci,

qui ne conqoit pas les hommes comme un individu

isole d'un point de vue existentiel. Etre un individu

constitue toutefois la condition centrale de ('experience

esthetique de la nature amenagee sous forme

de paysage. Les paysages formes par les monasters

- souvent devenus des problemes pour la

protection du paysage et des lieux touristiques - ne

peuvent done pas, du point de vue de la creation, etre
ä la fois des paysages et avoir un caractere sacre. Ce

qui nous relie aujourd'hui ä eux, outre I'etonnant raf-
finement obtenu par la transformation de la nature et

les situations urbaines ideales que I on rencontre sou-
vent ici, est la genese de l'experience paysagere aussi

bien religieuse que liee ä la nature.11

8 anthos 1 • 15



1225 dichtet, spricht die Natur als Schöpfung an: «Gelobt

seist du, mein Herr, mit allen deinen Geschöpfen,

zumal dem Herrn Bruder Sonne: er ist der Tag, und du

spendest uns das Licht durch ihn.» Man weiss nicht,

was er sah, wenn er von seiner Klause in die Welt
geschaut hat - aber sicher keine Landschaft im heutigen
Sinn, sondern eine heilige, von Gott erleuchtete Natur.

Es ist bezeichnend, dass Francesco Petrarca auf

dem Mont Ventoux in einer ähnlichen, fiktiven Ursitua-
tion rund hundert Jahre später erstmals Landschaft

wahrgenommen hat.14 Freilich im Kampf mit sich

selbst, die Worte des Augustinus im Ohr, der die ersten

Ordensregeln niedergeschrieben hatte. Er gemahnt
Petrarca, nicht allein zum eigenen Vergnügen auf

einen Berg zu steigen - der «schonen Aussicht» wegen:
Dem Glauben gefahrlich, verspricht sie ein sinnvolles
Diesseits jenseits der Schopfungsordnung Doch

verändert sich dieser - so gesehen - negative Gehalt

ästhetischer Naturerfahrung parallel zur Entwicklung

einer eigenständigen Naturasthetik: Landschaftliche

Weltzugewandtheit beginnt sich von ihrer Verwandtschaft

mit jener gottlichen Inspiration Franz von Assisis

zu nähren. Uberspitzt formuliert: In der modernen

Welt verschwindet Gott in der Landschaft.
In einer progressiven Deutung vollzieht spates-

tens die Romantik diesen Schritt endgültig, wenn das

aus dem Heilsplan entlassene, moderne Individuum

innerhalb der säkularen Verfasstheit der Welt
Landschaft wahrnimmt.15 Und so vermag erst das moderne

naturasthetische Empfinden «heilige Klosterlandschaften»

zu evozieren.16 Caspar David Friedrich

zeigt dies anschaulich mit seinem Bild der «Abtei im

Eichwald», einem verfallenen Kloster.17 Ohne Umwege

über Glaubenssysteme wird hier die Stimmung
direkt inszeniert Das Ruinensymbol im Zentrum des

Bilds zeugt vom zugrundeliegenden Verfall der alten

Ordnung.

Zeitgenössische Ktosteranlagen
Die beiden vom Wiener Architekten Matthias Mulitzer
auf der Pongauer Kinderalm und in der Provinz Tächi-

ra im Westen Venezuelas über Jahrzehnte entwickelten

Kloster sind landschaftstheoretisch interessante
Orte: Sie setzen einerseits alte klösterliche Bautraditionen

einer «geschöpften Welt» in die Gegenwart
fort, zugleich integrieren sie die Landschaftserfahrung

in ihren Bauplan - schliesslich war jeder Eintritt
ins Kloster mit einem Austritt aus der modernen Welt

verbunden.
Die einzelne Klosterzelle, das Herz lauriotischer

Klosteranlagen, bleibt ein Ort weitabgewandter Askese

und lenkt doch den Blick über wunderbare Land-

Charge esthetique et present
«Paysage» n'est pergu sur un mode esthetique que
selon une relation moderne homme/nature.12 Dejä

(peinture de) paysage, mais illustrant pourtant une

situation prepaysagere13, la peinture ä l'huile de

Giovanni Bellini represente un monde oü persistent les

rayons du soleil du Dieu mediateur: le monde est Stade

intermediaire. Compose par saint Frangois d'Assise

en 1225, le «Cantico di Frate Sole» s'adresse ä la

nature en tant que creation: «Je chante une priere vers
Toi, mon Seigneur, pour tout ce que tu as fait, specia-
lement pour Frere Soleil, qui apporte le jour et ä tra-
vers qui Tu nous donnes la lumiere.» On ignore ce qu'il
a vu, s'il a pu observer le monde depuis sa retraite -
certainement pas un paysage au sens actuel du terme,
mais une nature sacree, illuminee par Dieu.

II est significatif que Francesco Petrarque ait pergu

le paysage pour la premiere fois, quelque cent ans

plus tard, sur le mont Ventoux dans une situation
primitive fictive comparable.14 Reellement en combat

contre lui-meme, avec les mots de Saint Augustin (qui

avait etabli les premieres regies de l'ordre) qui reson-
naient ä ses oreilles. II rappelle ä Petrarque de ne pas

gravir la montagne pour son seul plaisir - pour la

«belle vue»: dangereuse pour la croyance, elle promet
un ici-bas qui aurait du sens au-delä de l'ordre de la

creation. Mais ce contenu negatif - selon cet angle de

vue - dune experience esthetique de la nature evolue

paralletement au developpement dune esthetique
autonome de la nature: l'etre-au-monde relatif au

paysage commence ä se nourrir de sa proximite avec

cette inspiration divine de Frangois d'Assise. Pour

employer une formule provocatrice: Dieu disparaTt

dans le paysage dans le monde moderne.

Dans une interpretation progressive, au plus tard
le romantisme franchit finalement cette etape lorsque
l'individu moderne, libere du plan de salut et done au

sein de la condition seculiere pergoit le monde en tant

que paysage15. Ainsi l'impression esthetique moderne
de la nature peut-elle, la premiere, evoquer des «pay-

sages monastiques sacres».16 Caspar David Friedrich

l'exprime clairement dans sa peinture «Abtei im

Eichwald» (L'Abbaye dans une foret de chenes), un

monastere en ruines.17 Sans le detour par des sys-
temes de croyances, e'est I'ambiance qui est ici direc-

tement mise en scene. Le Symbole des ruines au

centre de l'image temoigne du declin du vieil ordre.

Ensembles monastiques contemporains
Les deux monasteres oongus par I'architecte viennois
Matthias Mulitzer, ä Kinderalm dans le Pongau et dans

la province deTächira ä l'ouest du Venezuela, sont des

anthos 1*15 9



k Matthias Mutitzer/ Petra Steiner

10 anthos 1 • 15



Zeitgenossische Klosteranlagen

/ ensembles
monastiques contempo-
rains von / par
Matthias Mulitzer

4 Oberes Haus, Kloster
«Maria im Paradies» der
Schwestern von
Bethlehem Kinderalm über
St Veit im Pongau, Salzburg

Realisiert ab 1985
Maison superieure
nionastique «Maria im
Paradies» des soeurs de
Bethlehem, Kinderalm
au-dessus de St Veit
dans le Pongau,
Salzburg Realise des 1985

5 «Santa Maria de los
Angeles» der Kamaldu-
lenser von Montecorona,
Provinz Tachira, Venezuela

Realisiert ab /
realise des 1995

schatten So verbinden sich Schopfungsglaube und

naturasthetische Erfahrung - das naturasthetisch

Erfahrene kann als Schönheit der heiligen Schöpfung

aufgefasst werden, der religiose Kern dieser Erfahrung

wird unmittelbar aktiviert. Es gibt sie also doch

heilige Klosterlandschaften, in denen Kloster keine

Ruinen sind

lieux dignes d'interet en theorie du paysage ils pro-
longeaient d'anciennes traditions de construction

monastique d un «monde cree» dans le present tout

en integrant l'experience du paysage dans leur plan de

construction - en fin de compte, chaque entree dans

le monastere etait associee ä une sortie hors du

monde moderne

Chaque cellule de monastere, le cceur des

ensembles monastiques lauriotiques, reste un lieu d'as-

cese ä l'ecart du monde tout en orientant le regard

vers de magnifiques paysages La croyance en la

creation et l'experience esthetique de la nature s'asso-

cient de fait - ce qui est experiments sur un mode

naturel-esthetique peut etre conpu comme beaute de

la creation sacree, le noyau religieux de cette

experience est immediatement active. Celle-ci existe done

bien paysages monastiques sacres dans lesquels les

monasteres ne sont pas des rumes.

1 Eine umfassende Arbeit dazu hat Peter Hawel vorgelegt Das Monchtum im Mittelalter Geschichte, Kultur, Lebensform
Freiburg, Basel Wien, 1993

2 Vgl hierzu die Habilitation Gerd Zimmermanns Ordensleben und Lebensstandard Die Cura Corporis in den Ordens-
vorschnften des abendlandischen Hochmittelalters Munster, 1973

3 Zur Verbindung von Bauen und Glauben Wolfgang Braunfels Abendländische Klosterbaukunst Köln, 1969
4 Auch wenn gelegentlich Umgekehrtes der Fall sein kann dass Kloster Wildnisse erzeugen Vgl hierzu Hoskins, W G

The Making of the English Landscape Dorset, 2013 (1955), S 96
5 Schon die «Descriptio positionis seu situationis Monasteril Claraevallensis» aus dem 6 Jahrhundert beschreibt diesen

Typus anhand der Lage des Klosters Clairvaux
4 Vgl Küster, Hansjorg Das Klosterleben als Insel der Nachhaltigkeit, S 87 In Roth, H J Wolschke-Bulmahn J et al (Hg)

Klostergarten und klösterliche Kulturlandschaften Historische Aspekte und aktuelle Fragen München, 2009 S 83-94
Küster, Hansjorg Geschichte der Landschaft in Mitteleuropa Von der Eiszeit bis zur Gegenwart München, 1995 S 223ff

7 Vgl Holzherr, Georg Die Benediktsregel Eine Anleitung zu christlichem Leben Freiburg, 2005
8 Holzherr, Georg Die Benediktsregel Eine Anleitung zu christlichem Leben Freiburg, 2005 S 287, Regel 48 «Die Ordnung

fur Handarbeit und Lesung»
9 Gleich zu Beginn verdeutlicht er die benediktinische Verbindung von Leib und Seele beim Gärtnern, wobei die dazu notige

Sorgfalt ein «ruhiges», dem «törichten Leichtsinn» abgeneigtes Leben voraussetze Strabo, Walahfrid De cultura
hortorum/Uber den Gartenbau Stuttgart, 2002 S 4 (Kapitel 1)

10 Meier, Johannes Cleholta - Clarus Ortus - Clarholz Das Kloster der Pramonstratenser in der Axtbachniederung, S 72f In

Meier, Johannes (Hg Kloster und Landschaft Das kulturraumliche Erbe der Orden Munster, 2010 S 61-102
11 Die «theoria» («Schau») der griechischen Antike wird als Vorbild der modernen ästhetischen Naturwahrnehmung gedeutet,

die wiederum in Kontinuität mit der Kontemplation monastischer Lebensweisen gesehen werden kann Vgl dazu den «locus
classicus», Joachim Ritters Text zur Landschaft von 1963, oder auch Hawel, a a 0 S 16

12 Ähnliches gilt kulturgeografisch fur die Herausbildung des Begriffs «Landschaft» aus politisch-gesellschaftlichen Strukturen,

etwa Olwig Kenneth R Has «geography» always been modern7 choros, (non)representation, performance, and the

landscape In Environment and Planning 40/2008, S 1843-1861
13 Christus erscheint bei der Stigmatisierung des Franziskus schon nicht mehr selbst, wie es in diesem Sujet üblich war,

sondern die Strahlen der Sonne fugen hier die Nagelwunden zu, was als neuer Realismus der Darstellung eines geistigen-
glaubigen Zusammenhangs aufgefasst werden kann

" Vgl Stierle Karlheinz Francesco Petrarca Ein Intellektueller des 14 Jahrhunderts München, 2003, insbes Kapitel IV/3
15 Von der umfassenden Forschungsliteratur sei auf die Arbeit von Mathias Eberle verwiesen, der über die Voraussetzung

unserer modernen Landschaftswahrnehmung schreibt, es sei « der im Individuum zum Bewusstsein gekommene und

gleichzeitig von ihm ästhetisch vermittelte Gegensatz von Mensch und Natur, der in einem Konflikt mit der Gesellschaft
bewusst wird » Eberle, Mathias Individuum und Landschaft zur Entstehung und Entwicklung der Landschaftsmalerei
Geissen, 1980 S 33

16 Vgl hierzu Friedrich Schillers hilfreiche, kulturgeschichtliche Unterscheidung zwischen dem modernen Empfinden des
«Naturlichen» und dem «natürlichen Empfinden» der Antike

" Fur eine ausfuhrliche Beschäftigung mit diesem Gemälde Wedewer, Rolf Landschaftsmalerei zwischen Traum und

Wirklichkeit Köln, 1978, Kapitel 3

anthos 1*15 11


	Gibt es das, heilige Klosterlandschaften? = Existe-t-il vraiment des paysages monastiques sacrés?

