
Zeitschrift: Anthos : Zeitschrift für Landschaftsarchitektur = Une revue pour le
paysage

Herausgeber: Bund Schweizer Landschaftsarchitekten und Landschaftsarchitektinnen

Band: 50 (2011)

Heft: 4: Poesie = Poésie

Artikel: Die Ferne des Gartens = Le lointain du jardin

Autor: Kirchengast, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-309237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-309237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ferne des Gartens
«Es ist eingefaltet der Ordnung die Wildnis. Der Vernunft das Undenkbare, dem Wort das Unaussprechliche.» Botho Strauss

Le lointain du jardin
«Est replié dans l'ordre, la nature sauvage. Dans la raison, l'impensable, dans le mot, l'indicible.» Botho Strauss

Albert Kirchengast

Mag sein, die Wirksamkeit von Poesie liegt im Kontrast

von Formstrenge und eröffnetem Horizont. Der

Konstruktcharakter gebundener Rede, des in die Zeile

gebogenen Wortes, das auf andere Zeilen verweist,
das in einem gereimten oder ungereimten Netzwerk

eingespannt ist - er scheint notwendig, damit das

einzelne Wort aus der Zeile brechen kann, leuchtet, zum

Symbol wird und schliesslich zu einem Ganzen

beiträgt: «immerdar möge mein herz den kleinen vögeln /

offenstehen denn sie sind das geheimnis des lebens/

was sie auch singen ist besser als wissen/wenn
menschen sie nicht mehr hören dann sind sie alt»1, meint
E. E. Cummings in Versen, die nicht für«meisteleute»
seien. Doch die Erfahrung teilen wohl alle: vom
Verweischarakter des Vogelsangs, wenn wir uns nur auf
ihn einlassen. Auch Vögel sind Transformatoren der

Wirklichkeit: rioir|aiç, Poiesis, das Hervorbringen.

Strenge und Ausschweifung
Diese Doppelnatur aus Strenge und Ausschweifung

liegt auch dem Garten zugrunde, in dem Cummings

Vogel singt; dem eingezäunt, umfriedet-umflechteten
Ort. Selbstverständlich waren es pragmatische
Erwägungen, die die karge Krume mit Steinmauern haben

zusammenhalten lassen gegen Abtragung durch Wind

und Wasser. Zur Sommerneige statten so manchen

noch Reiseeindrücke von Mittelmeerinseln mit ihrer
historischen Gegenwart erster Gärten aus. Dort hat

elementare Praxis kleine steinerne Bezirke hervorgebracht.

Archetypen2 der Nutzniessung und doch auch

Symbole. Innerhalb ihres Gevierts herrscht Fruchtbarkeit

und Ordnung. Der Zyklus der Natur dient, ob

durch Zier oder Fruchtgenuss. Sie transzendieren
indes den Funktionszusammenhang des Alltäglichen,
können sich zur fremden Natur steigern. Natur, das

Il se pourrait que l'efficacité de la poésie se situe dans

le contraste qui s'y forme entre sévérité formelle et

horizon ouvert. Le caractère construit d'un discours qui

se tient, le mot dissimulé dans la ligne et qui renvoie à

d'autres lignes, pris dans un réseau d'autres mots qui

riment ou ne riment pas-tout cela semble nécessaire

pour que le mot unique puisse jaillir de ta ligne dans

un fracas, illuminer, devenir un symbole et, finalement,

contribuer à un tout: «puisse mon cœur à jamais

rester ouvert aux petits oiseaux/car ils sont le secret
de la vie/ce qu'ils chantent aussi vaut mieux que de

savoir/lorsque les hommes ne les écoutent plus, c'est

qu'ils sont vieux»1, dit E. E. Cummings en vers qui ne

sont peut-être pas destinés à «tout le monde». Or nous

partageons tous cette expérience essentielle du chant

d'oiseau, lorsque nous acceptons qu'il nous pénètre.
Les oiseaux sont aussi des agents transformateurs de

réalité: [~lofr|cnç, poiesis, l'enfantement.

Sévérité et débordement
Cette double nature poétique, faite de sévérité et de

débordement, se trouve aussi être celle du jardin dans

lequel chante l'oiseau de Cummings, un lieu clôturé,

clos-imbriqué. Bien évidemment, il s'agissait lors de la

construction des murets de pierre de réflexions
pragmatiques qui permettaient à la maigre terre arable
de résister à l'érosion due au vent et à l'eau. C'est

justement maintenant, à la fin de l'été, que certains

surimpriment sur la présence historique des premiers
jardins leurs impressions de voyage dans des îles
méditerranéennes. La pratique rudimentaire y a donné

lieu à de petits domaines de pierres. Archétypes2 de

l'usufruit, mais aussi symboles: au sein de leur carré

régnent la fécondité et l'ordre. Le cycle de la nature est

utile, que ce soit par son caractère décoratif ou par la

anthos 4 • 11



sind wir ja selbst; unser Körper, der sich meldet, gleich

morgens mit Hunger und irgendwann mit Schmerzen.

Das ist vertraut. Natur ist fremd, wo sie über puren
Physikalismus,3 die strenge Nutzbarkeit der Beete,

hinaus weist - als ästhetische Erscheinung, der wir
«Modernen» immer wieder mit Staunen begegnen.4

Garten als Vermittler
Es ist nicht die biologistisch-szientistische Wirklichkeit,

in der Düfte, Blütenspektakel und Wuchsüppigkeit

nur durch schieres Überleben sich erklären - die

Evolutionsnatur. Es ist diese ästhetisch erlebte Natur, die

auf ein Reich der Freiheit hinweist. «Herausgehen aus

der Natur findet nur statt, wo Natur als sie selbst erinnert

wird. Die Grundbedeutung des Wortes Kultur ist

Ackerbau, Pflege eben jener Natur, aus welcher Kultur

befreit. Der fundamentale Akt der Freiheit ist der

des Verzichtes auf Unterjochung eines Unterjochbaren,

der Akte des Seinlassens»,5 so Robert Spaemann.

Gärten handeln ja immer von der Natur, vermitteln sie.6

Der Garten, Ort gesteigerter Nutzbarkeit und zugleich

poetischen Seinlassens, ist daher ein Januskopf und

consommation de ses fruits. Ces jardins transcendent

ainsi la relation fonctionnelle du quotidien, ils peuvent
s'améliorer jusqu'à (re)devenir nature. La nature que

nous sommes nous-mêmes, notre corps qui se manifeste

dès le matin par la faim et à un moment donné

par les douleurs. Nous en sommes coutumiers. La

nature est étrangère là où elle chasse, par pur physïca-
lisme3, Le caractère strictement utilisable de la plate-
bande - en tant que manifestation esthétique que

nous, Modernes, rencontrons toujours avec surprise.4

Le jardin messager
Cela ne correspond à aucune réalité biologico-scien-

tifique que d'expliquer par la simple survie, dans les

parfums, le spectacle de la floraison et l'exubérance

de la croissance, la nature en évolution. Il s'agit de

cette nature, vécue sur un mode esthétique, qui renvoie

à un royaume de la liberté. «Issue de la nature,
elle ne se produit que là où ta nature est rappelée en

tant que telle. La signification fondamentale du mot

culture est agriculture, soit l'entretien de cette nature
de laquelle est libérée la culture. L'acte fondamen-

1 Das Fremde und das
Vertraute, der Kniff
ästhetischer Verzauberung bei

Wendung des Blicks.13
L'inconnu et le familier,
l'enchantement esthétique

par un détournement

du regard.13

¦ ¦":"-"". '¦ ¦

: 7

'-¦¦:V'!

?SF.

k. *- -

o-
fc éfs

,:/.
/r l â

' ""j.

ù —.-
s A di

r-ii »lu

die poetische Freisetzung aus Naturwüchsigkeit der
basso continuo aufgeklärter Naturästhetik. Darauf

verweist auch Immanuel Kants geflügeltes Wort von

der Schönheit als «Zweckmässigkeit ohne Zweck».

Wiederum mit den Vögeln gesprochen: «Selbst der

Gesang der Vögel, den wir unter keine musikalische

Regel bringen können, scheint mehr Freiheit zu

enthalten, als selbst ein menschlicher Gesang, der
nach allen Regeln der Tonkunst geführt wird (...)».7

tal de la liberté est celui du renoncement à

l'assujettissement d'un «assujettissable», de l'acte du «laisser
être»,5 explique Robert Spaemann. Les jardins traitent

toujours de la nature, ils la transmettent.6 A la fois lieu

de l'utilité croissante et du «laisser être» poétique, le

jardin est donc une tête de Janus et le lieu de la libération

poétique, par croissance naturelle, de L'esthétique

de la nature soulignée en basse continue. C'est à cela

aussi que fait référence le mot ailé d'Emmanuel Kant

anthos 4*11



Der Garten konnte nun aber nicht geschätzt werden,

solange sein Jenseits unbekannt blieb, seine

Grenze nicht bewusst war; bevor nicht das Böse,

malum - der Apfel - zu Erkenntnis geführt hatte. «Um

Hüter zu werden, hätten sie zunächst einmal Gärtner

werden müssen. Erst dadurch, dass sie den Garten

Eden hinter sich Hessen, konnten sie ihr Potenzial

verwirklichen, Pflanzer und Schenker zu werden
und nicht mehr nur Konsumenten und Empfänger zu

sein»,8 meint Robert Harrison. Er erzählt uns freilich

nur eine Paradiesgeschichte; das reale ästhetische

Erlebnis eines im Zwielicht liegenden, duftenden
Gartens kommt und geht in Eile. Die poetische, aus ihrem

Nutzungszusammenhang entführte Natur scheint zu

haben nur im Zeichen ihres Verlusts. Doch die Grenze,

die ja im Wort Garten selbst steckt, kann als ihr
symbolischer Ausdruck gelten. Der hortus conclusus hat

seine Verweisstruktur in der Ummauerung präsent.
Dieter Kienast inszeniert diese Grenze in einem Garten

am Uetliberg.

Sehnsuchtsort Arkadien
Über die Beschaffenheit Arkadiens, eines gebirgigen
Landstrichs im Zentrum des Peloponnes, herrschen
meist grobe Missverständnisse. Das Land nährte in

der Antike kaum ein paar Schafherden. Kein griechischer

Dichter lässt seine literarischen Schäfchen dort
weiden. Daher-«et ego in Arcadia»-ist Arkadien der

Ort, an dem auch der Tod, das Fremde, präsent war.9

Mit dem sichelförmigen Schattenwurf der Hirtenhand

auf dem berühmten Poussinschen Gemälde entsteht
durch den Sonnenstrahl aus der Ferne das Bedrohliche,

während indessen der Blick bei Zürich von
der Gartengrenze zu den fernen Alpen gleitet.10 Eine

Mahnung, die den Stein am Gemälde zum Grabstein

wandelt; ein aus Beton gegossener Schriftzug im Garten,

an der Grenze von Kultur zur Wildnis: «Auch ich

war in Arkadien geboren,/Auch mir hat die Natur/An
meiner Wiege Freude zugeschworen; /Auch ich war in

Arkadien geboren,/Doch Tränen gab der kurze Lenz

mir nur.»11

Fremd ist der schönen Natur ihr alltägliches Ver-

nutztsein; fremd dem Garten die unbedachte Fülle

der Worte, die nicht eingebettet ist in seine Form. Mit

ihnen hat Dieter Kienast auf seinem zweiten Projekt-
plan den Wald dargestellt - mit dem in die Zeichnung
haufenweise kopierten Wort «wald»; dem Jenseits.
Wenn der Garten aber ein Gedicht ist, dann wandelt
seine Form Natur durch Natur in einen Jungbrunnen
der Präsenz.12 Seine Grenze markiert den Rand zum

Anderen, das sich ästhetisch im Garten immer
wiederfür uns ereignet.

à propos de la beauté, vue comme une «finalité sans
fin». Et l'on parle à nouveau des oiseaux: «Même le

chant de l'oiseau, que nous ne parvenons pas à faire
entrer dans une règle musicale, semble contenir plus
de liberté qu'un chant humain guidé par toutes les

règles de l'art vocal (...)».7

Le jardin ne pourrait maintenant pas être apprécié
tant que son au-delà restera inconnu et sa limite non

consciente; pas avantque le mal, malum - la pomme-,
n'ait mené à la connaissance. «Avant de devenir des

chasseurs, ils ont bien dû être d'abord une fois au

moins des jardiniers. Ce n'est qu'après avoir laissé

derrière eux le jardin d'Eden qu'ils ont pu exploiter
leur potentiel, à savoir devenir des planteurs et des

donateurs, et non plus seulement des consommateurs
et des receveurs»,8 estime Robert Harrison. Il nous

raconte simplement une histoire du Paradis; l'expérience

esthétique réelle d'un jardin dans la pénombre,

qui dégage ses parfums, se profile puis disparaît
aussitôt. La nature poétique, dégagée de sa relation à l'utilité,

semble n'être alors que te signe de sa perte. Mais

la limite - qui se cache au sein même du mot jardin -
peut être vue comme son expression symbolique. Le

hortus conclusus, «jardin clos», garde dans sa forme
même le renvoi à son enceinte. C'est cette limite même

que Dieter Kienast met en scène dans un jardin à

l'Uetliberg.

Arcadie, lieu de nostalgie
L'Arcadie, une bande de terre montagneuse au centre
du Péloponnèse fait l'objet de malentendus souvent

flagrants. Dans l'Antiquité, la terre parvenait tout

2 Was ist natürlich?14
Qu'est-ce qui est
naturel?14

3 Wer keine Grenze zieht,
kennt kein innen, kein
aussen.15

Qui ne trace pas de limite
ne connaît ni intérieur ni
extérieur.15

*&m

anthos 4 « 11



^ê^T^^^ijBI^5j£?ai ¦¦¦^àspTgBÊ

ÉÊiï 'v '7 -7 i&i - --JxSR&Tidpm^A

¦& - jjf-Aete¦ ~~~ -^ - ^v5s^Êr^iF^SB
i*3p; ; '^'f /f y ¦'"¦^^^^^^3^nBPl&I^SP^^i > r^^^^^^^SI^^« eP^?

i. J ^^È^^gl •t^^^L^^^M;:: :fg777" " i\^^^»
^^?^^ra î '&JKÈm£?7Ì77 •

'" i-^jtssaf^sH

^l jA
wSÊËrËf ¦wSbNV -¦./¦ --"SKlisF^ÉfiiM

ffj&ÊËi

Bj^^^^BBM^^g : V-j?*j g»
BCÖ^ '^^'- J
MBËSg *P B

g&jdjj"¦ ¦¦•jl
1 m*-*l£aËsSÈ

-¦-*'¦';ì:°A=: :¦¦• --'. -:-"*?-f-?--7-

fc"_ _ii!»sj

i m^ÊÊÊ

juste à nourrir quelques troupeaux de moutons. Aucun

poète grec n'y laisse paître ses petits moutons
littéraires. C'est pourquoi - «et ego in Arcadia» - l'Arcadie

est le lieu où la mort aussi, l'étrangère, était présente.9

Dans la célèbre toile de Poussin, l'ombre en forme de

faucille de la main du berger, formée par un lointain

rayon de soleil, annonce la menace. Et parallèlement,
à Zurich, la vue glisse depuis la limite des jardins
jusqu'aux Alpes lointaines.10 Une mise en garde qui

transforme en pierre tombaLe la pierre représentée

sur la toile; une écriture coulée en béton dans le jardin,

à la timite entre la culture et la région sauvage:
«Et moi aussi, j'étais né en Arcadie,/La nature m'a moi

aussi/Promis la joie dans le berceau;/Et moi aussi,

j'étais né en Arcadie,/Mais le bref printemps ne m'a

donné que des larmes.»11

Loin de son état d'exploitation quotidienne est la

belle nature; loin du jardin la profusion irréfléchie de

mots qui n'est pas intégrée dans sa forme. C'est avec

elles que Dieter Kienast a représenté la forêt dans le

second plan de son projet, avec le mot «forêt» reproduit

de multiples fois dans le dessin - l'au-delà. Si le

jardin est un poème, sa forme se transforme alors,

nature par nature, en une fontaine de jouvence de la

Présence.12 Sa limite marque la frontière avec l'Autre,

et sa manifestation esthétique sans cesse pour nous

se reproduit dans le jardin.

1 E. E. Cummings: Gedichte, Ebenhausen 1958, o. S. Übertragen aus dem Englischen von Eva Hesse.
2 Vgl. die Skizzen und Überlegungen in Charles W. Moore; William J. Mitchell; William Turnbull Jr.: The Poetics of Gardens,

Cambridge/MA1995, 5. 26ff.
3 In seiner Einteilung der Naturphilosophie fasst Mutschier die vollends naturwissenschaftlich erfasste Natur als «Nat /tot /

szien». Sein lesenswerter Überblick über den leicht aus den Händen gleitenden Begriff: Hans-Dieter Mutschier: Naturphilosophie,

Stuttgart 2002.
* Vgl. einen der letzten publizierten Versuche zu einer systematischen Ästhetik der Natur: Martin Seel: Eine Ästhetik der

Natur, Frankfurt/Main 1991.
5 Robert Spaemann: «Natur» (1973), in: Ders.: Philosophische Essays, Stuttgart 1994, S. 36ff.
6 Mit Lucius Burckhardt: «Natur ist unsichtbar, aber: Gärten handeln immer von der Natur. Sie vermitteln das, was direkt

nicht wahrgenommen werden kann, als Bild.» Lucius Burckhardt: «Natur ist unsichtbar» (1989), in: Ders.: Warum ist
Landschaft schön? Die Spaziergangswissenschaft, Kassel 1980, S. 49.

7 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (1790), Frankfurt/Main 1968, S. 163.
8 Robert Harrison: Gärten. Ein Versuch über das Wesen der Menschen, München 2010, S. 25.

So wäre die Geschichte einer Inversion zu erzählen. Der Garten, als den man sich auch das Paradies vorstellt, ist von
einem gegenteiligen Streben geprägt: Die Erkenntnis, die Herrschaft über die Natur sichern sollte, hat den Menschen
aus dem Paradies vertrieben und zu Bewusstsein gebracht. Doch es sind nur Dinge, die Namen tragen, über die er nun
herrscht. Er kultiviert den Garten nun mitunter, um im ästhetischen Erleben wieder zu den Phänomen selbst zu gelangen.

9 Vgl. Erwin Panofsky: «Et in Arcadia ego. Poussin und die Tradition des Elegischen» (1936), in: Ders.: Sinn und Deutung in

der bildenden Kunst, Köln 2002, S. 351ff.
10 «Der Horizont als Grenzphänomen ist für die Regulation der Absenz zuständig, kraft derer die Zeichen des von ihm

umschlossenen Wahrnehmungsfeldes eine semantische Spannung erhalten (...).» Albrecht Koschorke: Die Geschichte des
Horizonts. Grenze und Grenzüberschreitung in literarischen Landschaftsbildern, Frankfurt/Main 1990, S. 8.

11 So beginnt das Gedicht Resignation, von Friedrich Schiller im Jahr 1786 in der Zeitschrift Thalia veröffentlicht; auch
ein Aufruf, nicht auf die Ewigkeit zu warten, sondern die Sinnlichkeit der Gegenwart zu würdigen - die uns die Ewigkeit
geliehen hat.

12 Eine Eloge auf die reale Gegenwart der Dinge schreibt George Steiner- eine Gegenwart, die das Poetische erst hervorrufe

- wir treffen sie vielleicht auch im Garten, den wir hegen und pflegen, der uns dann aber auch «anschaut». George
Steiner: Von realer Gegenwart. Hat unserSprechen Inhalt?, München, Wien 1990.

13 Pedro Meyer: «The Unmasking in the Square», 1981, aus: Naomi Rosenblum: A World History of Photography, New York
1984, S. 539.

14 Harry Callahan: «Eleanor, Port Huron», 1954, aus: Naomi Rosenblum: A World History of Photography, New York 1984, S. 517.
15 Christian Vogt, Fotografie des Gartens am Uetliberg, Zürich, von Dieter Kienast, 1989 (1. Projektplan), aus: Dieter Kienast:

Gärten. Gardens, BaseM997, S. 87.

anthos 4*11


	Die Ferne des Gartens = Le lointain du jardin

