
Zeitschrift: Anthos : Zeitschrift für Landschaftsarchitektur = Une revue pour le
paysage

Herausgeber: Bund Schweizer Landschaftsarchitekten und Landschaftsarchitektinnen

Band: 49 (2010)

Heft: 2: Westschweiz = Suisse romande

Artikel: Von Karpfen und Kaninchen = La carpe et le lapin

Autor: Collet, Stéphane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Karpfen und Kaninchen
Landschaft denken und mit zielgerichteten Methoden beplanen.

La carpe et le lapin
La pensée du paysage et les outils de planification.

Stéphane Collet

Landschaft liegt im Trend. Seit einigen Jahren findet

man in den Bereichen Landschaftsplanung,
Landschaftsbau und Raumplanung zahlloseStudienfächer,
die für sich einen landschaftstheoretischen Ansatz

beanspruchen. Bereits heute wirkt der Begriff der

Landschaft überstrapaziert. Die verschiedenen
institutionellen Akteure, die sich mit Landschaft befassen,

konnten sich dem unwiderstehlichen Charme der

Landschaft nicht entziehen, ja, wurden sogar von der

allgemeinen Welle der Sympathie für die Landschaft

mitgerissen. Dies liegt wohl daran, dass Landschaft

hauptsächlich mit den Schlagworten Natur,
nachhaltige Entwicklung oder mit Landschaftsgeschichte
assoziiert wird. Die Natur verbindet nun einmal! Die

herrschende Meinung besagt, dass die Pflanzenwelt

- mit der man den Begriff Landschaft assoziiert -
liebenswert, friedlich und nicht kontrovers ist.

So wundert nicht, dass der kantonale Richtplan
für den Kanton Waadt in der neuesten Anpassung
erstmals ein Kapitel über die Landschaft enthält.
Die zuständige Behörde hat eine Reihe von Studien

an verschiedene Gruppen aus Architekten und

Landschaftsplanern in Auftrag gegeben, darunter auch an

die Gruppe Cadrages1. Welche Ziele sollen mit einem

solchen Vorgehen verfolgt werden? Was kann man

vernünftigerweise von dieser Einmischung der
Landschaft in die Raumplanung erwarten?

Fürviele Ingenieurewaren Bäume bis vorkurzem
eine Reihe von mit der Kreisschablone gezogenen
Kreisen entlang der eingezeichneten Verkehrswege.
Der Baum wurde also eher aufgrund seiner grafischen
Funktion als Linienmarkierung als wegen seiner
botanischen Eigenschaften geschätzt. Die Raumplaner

dagegen betrachteten einen Baum als abstrakten

Teil einer grösseren Einheit, auch als «Grünfläche»

bezeichnet. Seitdem wurden unbestreitbare
Fortschritte erzielt: Das Desinteresse für die verschiedenen

Dimensionen von Landschaft hat abgenom-

Le paysage est à la mode. En quelques années, parmi
les disciplines liées aux domaines de la planification,
de la construction et de l'aménagement du territoire,
on ne compte plus celles qui se réclament d'une

approche paysagère. Au point que le terme semble

aujourd'hui bien galvaudé. Entraînés par la vague de

sympathie que le paysage suscite, les différents
acteurs institutionnels actifs dans le domaine n'ont pas

échappé à son irrésistible attrait. C'est que le paysage
est généralement associé à la nature, au développement

durable, à l'histoire des terroirs. Le vert fédère.

Selon la doxa actuelle, le monde végétal - auquel
on associe la notion de paysage - est quelque chose

d'aimable, de paisible, qui n'est pas polémique. C'est

ainsi que la dernière révision du plan directeur
cantonal du canton de Vaud a inauguré un volet paysage
dans l'élaboration de son document final. Il a confié

une série d'études de définition à différents groupes
d'architectes et de paysagistes, parmi lesquels on

compte celle du groupe Cadrages'. Quels peuvent
être les enjeux d'une telle démarche? Et que peut-on
raisonnablement attendre de cette intrusion du

paysage dans l'aménagement du territoire?
Il n'y a pas si longtemps, pour beaucoup de

projeteurs, un arbre c'était d'abord un rond tracé à l'aide

d'un chablon à cercle, appelé à se répéter le long
des axes de circulation. L'arbre était donc davantage
considéré pour sa propriété graphique de marqueur
de lignes droites, que pour ses qualités botaniques.
Tandis que chez l'aménagiste, l'arbre composait une

sous-unité abstraite d'un ensemble plus vaste intitulé

«zone de verdure». Depuis, d'incontestables progrès

se sont produits, et si le désintérêt pour les dimensions

paysagères s'estompe - les notions élémentaires

de botanique s'étant propagées au delà du cercle

des spécialistes patentés - il demeure cependant
bien souvent un hiatus essentiel, qui sous-tend le

sens donné à la notion de paysage, propre à anéantir

40 anthos 2*10



XXCïax^XXUVXOO»»« f-QKoaaxtroaKcOCCDCODCaccoeori

h ië
J

~J>
J>

J>

y
-__# 4*m

B_aMKC«X>»\VWOM:ÄCCKr^

3ibliothèque Cantonale Universitaire, Dorigny

1 Einer der drei Zugänge
zur Landschaft: die
Darstellung. Diese Funktion
hat sich im Laufe der
Zeit immer wieder
verändert. Karte des Genfer
Sees von Jean du Villard,
1588.
Une des trois entrées au

paysage: la représentation.
Une fonction qui n'a

pas cessé de varier au
cours du temps. Carte du

Léman, Jean du Villard,
1588.

men, nachdem die Grundbegriffe der Botanik sich

über die Fachkreise hinaus verbreitet haben.

Ein entscheidender Hiatus bleibt dennoch bestehen

und untermauert die verschiedenen Bedeutungsebenen

von Landschaft. Er birgt die Gefahr, den Nutzen

wieder zunichte zu machen, den wir aus einem

differenzierten und nuancierten Verständnis der

Phänomene ziehen könnten, die wir mit der Landschaft
verbinden. Dies liegt nicht allein an der Tatsache,
dass ein hieb- und stichsicherer landschaftstheoretischer

Ansatz aus drei essenziellen Quellen gebildet
werden muss.2

Der landschaftstheoretische Ansatz
Die Landschaft ist ein Fall für die Erkenntnistheorie.

Weit entfernte Wissenschaftszweige, die nichts

gemein haben, müssen hierfür einbezogen werden.
Drei voneinander unabhängige Ebenen sind mit der
Landschaft verbunden: Die erste Ebene ist die
emotionale Ebene, die der Darstellung des Landschaftsbilds,

eine Funktion, die lange von der Malerei ausgefüllt

wurde und die uns, ohne dass es uns bewusst ist,

als ästhetischer Bezugsrahmen dient, anhand dessen

wir Landschaft erst «sehen», sie strukturieren
und schliesslich schätzen können, ihr also durch die

Emotionen, die sie hervorruft, eine Bedeutung geben
können.

Die zweite Ebene besteht aus den reinen Fakten.

Wir betrachten Wasserläufe, Berge, Fabriken, Brücken

und elektrische Leitungen. Bevor sie Gegenstand

einer künstlerischen Verwertung werden, können

wir nur deren Gegenwart wahrnehmen, ob wir sie

nun als schön erachten oder nicht. Auch aus diesen

objektiven, reellen und manchmal nebensächlichen

Bestandteilen setzt sich Landschaft zusammen.
Die dritte Ebene schliesslich ist die der

Sinneswahrnehmung, der Bereich des Unerwarteten, des

Unbekannten, den man einfach akzeptieren muss

le bénéfice d'une compréhension plus fine et nuancée

des phénomènes qu'elle accueille. A commencer par
le fait que pour qu'une approche puisse se prévaloir
d'être paysagère2, elle puise nécessairement à trois

sources irréductibles, qu'aucune synthèse ne saurait
confondre.

L'approche paysagère
Ce qui fait la spécificité épistémologique du paysage,
c'est qu'il fait appel à des disciplines étrangères les

unes aux autres, dont on ne peut attendre aucune
fusion. Trois registres indépendants se rattachent ainsi

au paysage. Tout d'abord c'est par le biais de la

représentation, fonction longtemps assurée par la peinture,

qui nous donne, souvent à notre insu, des grilles
de lecture, esthétiques, par lesquelles nous «voyons»
le paysage, le hiérarchisons, et pouvons enfin

l'apprécier, c'est-à-dire lui donner une signification au

travers des émotions qui s'articulent en lui.

Ensuite, le paysage est aussi une affaire de

données factuelles. On est face à des cours d'eau, à des

montagnes, mais aussi des usines, des ponts, des

lignes électriques. Et, avant d'avoir été «metabolises»

artistiquement, on ne peut que constater leur
présence, qu'on les apprécie ou non. Il ne s'agit que
de réalités objectives, parfois contingentes, qui elles
aussi constituent un paysage.

Enfin, la troisième dimension relève de l'expérience

sensible. C'est la part d'inattendu, de non-savoir

qu'il faut assumer comme telle, qui nous lie au

paysage. Cette expérience, on peut la relier à

l'horizon, au potentiel ainsi qu'au devenir tapi au plus

profond du paysage. C'est ce que l'espace, ou encore
c'est ce qu'un lieu recèle comme énigme, qu'il soit

agréable, beau ou pas n'est pas essentiel. Qu'on se

souvienne du film Stalker du russe Tarkovski pour
s'en convaincre. Trois personnages se trouvent réunis

pour se rendre dans la «Zone», un lieu improbable,

anthos2• 10 41



und der uns mit Landschaft verbindet wie zum
Beispiel das Erleben des Horizontes, ein Potenzial oder

eine Zukunft, die sich weit im Hintergrund der
Landschaft verbirgt. Es geht darum, was der Raum oder

auch ein Ort Rätselhaftes verbirgt. Ob uns etwas

Schönes, Angenehmes oder nichts Derartiges
erwartet, ist unwesentlich. Erinnern wir uns zum
Beispiel an den Film Stalker des russischen Regisseurs
Andrei Tarkowski: Drei Männer machen sich gemeinsam

auf den Weg in die «Zone», einem als unwirklich
beschriebenen Ort, irgendwo inmitten eines verfallenen,

bedrohlichen, abgezäunten Raumes, dessen

Betreten verboten und der von allen Lebewesen
verlassen zu sein scheint. Die Entdeckung dieses Ortes

ist hier vielleicht weniger entscheidend als der Weg,

der dorthin führt.
Es leuchtet ein, dass die Beschäftigung mit der

Landschaft einen ständigen Wechsel zwischen diesen

einander so gegensätzlichen Kategorien bedeutet.

Diese geistige Mobilität hat nichts mit der Rastlosigkeit

unserer Zeit zu tun oder mit der Unbeständigkeit
von Moden. Sie ist wesentlich für eine Haltung, die

den «Denkprozess»3 als Motor des eigenen Handelns

versteht. Landschaft kann also nicht als zusätzliche

Schicht fungieren, die man einfügt, nachdem man

eine Prioritätenliste verschiedener Wissenschaftsgebiete

abgearbeitet und sich an den immer wieder

wechselnden Marketingkriterien orientiert hat.

Das Gemeinwohl
Oft sind es die Landschaftsarchitekten selbst, die diesen

Widerspruch aufrechterhalten, indem sie bereit

sind, sich auf die abschliessende Freiraumgestaltung
zu beschränken, nachdem vorher bereits alles ohne

sie entschieden worden ist. Sie können bestenfalls

Schadensbegrenzung betreiben, wenn sie auf
sensible Art und Weise den Facettenreichtum eines
Geländes herausarbeiten, oder, wenn das Kind schon

in den Brunnen gefallen ist, die Folgen einer blinden

oder gedankenlosen Planung nur noch «reparieren»
oder kaschieren können und die Verantwortung für
das Gemeingut zukünftigeren Generationen überlassen

müssen. Natürlich darf ein Bewusstsein für die

Landschaft nicht die Achillesferse der Politik sein, es

sei denn, es würde erstickt und auf eine einzige
Dimension beschränkt. Wie jedes Denken ist auch das

Bewusstsein fürdie Landschaft immer in Bewegung,

entwickelt sich aus den Bruchlinien und ist notwendigerweise

paradox. Das «Andere» spielt hierbei auch

immer eine Rolle. Die sich daraus ergebenden
Konflikte schaffen schöpferische Energien, die der
Landschaft zugute kommen, ihr aber auch schaden, weil
sie zu Ungleichgewichten führen. Das Bewusstsein für
die Landschaft hält uns einen Spiegel vor, der uns oft

genug die Armseligkeit unserer Projekte vor Augen

führt. Die Umweltschützer würden die Landschaft am

liebsten auf die Themen Naturräume und Artenschutz

beschränken, während die Ästheten die Landschaft

nur unter dem Gesichtspunkt einer künstlerischen

perdu quelque part au sein d'un espace sinistré,

menaçant, clôturé, et de surcroît interdit d'accès, d'où

toute forme de vie semble s'être retirée, et dont la

découverte est peut-être finalement moins décisive

que le cheminement qui y conduit.
On le voit, parler du paysage implique de se mouvoir

en permanence parmi ces catégories irréductibles

les unes aux autres. Cette mobilité, qui n'a rien à

voiravec la bougeotte contemporaine, ni l'inconstance

des modes, est capitale si l'on prétend agir selon «un

processus de pensée»3. Le paysage ne peut donc pas
être une couche supplémentaire qu'on insérait à la

suite d'une liste de disciplines selon un gradient de

priorités, suivant les fluctuations des critères de

marketing.

Le bien commun
Bien souvent, ce sont les paysagistes eux-mêmes,

qui alimentent cette contradiction en acceptant de

terminer le boulot alors que tout à été décidé en

amont, quand ils effectuent les «aménagements
extérieurs». Ils ne peuvent au mieux que minimiser les

dégâts en inscrivant dans un site par leur approche

sensible, la multitude de facettes d'un problème, au

pire lorsqu'on leur demande de «réparer» voir cacher

ce qu'une planification aveugle n'a pas voulu penser,
ils laissent à des jours meilleurs la responsabilité de

penser au bien commun.
On le comprend, la pensée du paysage ne peut

pas être le ventre mou de la politique, à moins d'être
étouffée et restreinte à une seule dimension. Comme

toute pensée, elle est incandescente, elle surgit dans

les lignes de ruptures, et elle est forcément
paradoxale. Elle implique de l'altérité et tire du conflit que

2 «Die Landschaft ist
eine gemischte, hybridisierte

Welt. Vermenschlichte

Natur, Natur
werdende Menschheit.»
J.-M. Besse.
«Le paysage est un
monde mixte, hybride.
Nature humanisée,
humanité naturalisée.»
J.-M. Besse.

3 Die Landschaft ist
in erster Linie eine
objektive und materielle
Realität.
Le paysage est d'abord
une réalité objective et
matérielle.

y

¦

:y.y<-
' ''y- / ¦• :h"t'/ yyyA

¦ ¦' 'je ¦ "!' 'il I ,'sW'lii"
:'.«}:;¦ 'yy'( ''c'-^'-yÂm
!'.'. x/' tôviïa:f- '*''?¦•'y m>,\myy)y\if/C,Kdfi

¦y\
N

m
':}-:. ¦ ' ./• 1

•

Stéphane Collet 12)

42 anthos 2*10



«r y,-.ym..

1p
- ¦ 1

x#S*'

celle-ci porte, des énergies de création porteuses de

déséquilibres, c'est pour cela qu'elle est si difficile à

pratiquer. Elle nous tend un miroir, qui montre bien

souvent la pauvreté de nos projets. Les environne-

mentalistes voudront ramener le paysage à une
affaire de milieux naturels, de sauvegarde d'espèces
menacées, alors que les esthètes «artialiseront»
c'est-à-dire, qu'ils ne considéreront uniquement ce

qui relève de catégories artistiquement valorisées. Et

le reste des décideurs, calculatrice en main, ne verront

que des surfaces à bâtir, avec des coefficients

d'occupation du sol, et distances aux limites, en toute
bonne foi. Aucun n'a tort à priori. Mais la question du

paysage n'est pas là!

Verwertung ansehen können. Und der Rest der

Entscheider, den Taschenrechner in der Hand, sieht

ausschliesslich die bebaubaren Flächen und denkt in den

Kategorien von Flächennutzungskoeffizienten und

Grenzabständen, alles natürlich in bester Absicht. Im

Prinzip hat niemand Unrecht. Aber darum geht es in

der Diskussion über Landschaft gar nicht!

Mögliche Anwendungsgebiete
In der Eigenart des Bewusstseins für die Landschaft

liegt es, dass es sich nicht in einem speziellen

Anwendungsbereich niederschlagen kann. Es vereint
Tatsachen und Erfahrungen und betrachtet sie im

Lichte einer Kultur. Es ist nur im Zusammenhang der

gegensätzlichen und positivistisch geprägten Praxis

der Landschaftsplanung unserer Zeit zu sehen, die

sich in der Berufspraxis durchgesetzt hat. Diese hat

einmal ihre Leistungsmassstäbe gesetzt, um von da

an den nicht in Worte zu fassenden Anteil von Leben

und Sterben - das Sakrale -, das in jedem Projekt
notwendigerweise Thema ist, zu vernachlässigen. Dieses

System ist so allgegenwärtig und tückisch geworden,
dass eine «instrumenteile Rationalität an die Stelle
der Vernunft getreten ist oder sich mit ihr vermischt
und ihre Regeln und Methoden wie einen Fetisch und

als Selbstzweck feiert. Diese Erfahrung schliesslich
wird von einem klassifizierenden Denken dominiert,
in dem alles seinen Platz hat, wo die Regeln aufgestellt

und die Methoden bekannt sind, wo die Vernunft

zum Instrument wird und/oder wo Fragen sich in

dieser positivistischen Welt nur noch auf das
Funktionieren oder Nicht-Funktionieren beziehen und

obendrein auch noch gelöst werden können».'1 «Wir
sollten eine Generation von jungen Leuten ausbilden,
die Landschaft umfassend denken kann», so lautet
der abschliessende Vorschlag der Gruppe Cadrages
in ihrer Studie zur Überarbeitung des kantonalen

Richtplans für den Kanton Waadt. Eine Idee, die sich

in der rechtsgültigen Fassung des Dokuments letztlich

nicht niedergeschlagen hat. Dennoch zeigt sie

uns Wege auf, wie man einem bestimmten Denken

zum Durchbruch verhelfen kann, indem man dafür
zunächst die richtigen Grundlagen schafft.

Quel domaine d'intervention?
Le propre d'une pensée paysagère a ceci de particulier

qu'elle ne réifie pas son domaine d'intervention.
Elle manipule à la fois des faits et des expériences,

placés sous l'éclairage d'une culture. Elle s'inscrit

aux antipodes de la pratique contemporaine positiviste

gestionnaire qui a envahi la totalité du spectre
des pratiques professionnelles, qui une fois érigé

son socle de valeurs de performances, néglige la

part d'indicible de la vie et de la mort, que tout projet
traite nécessairement, incarné par la notion de sacré.

Et ce système est devenu tellement omniprésent et

sournois que «la rationalité instrumentale remplace
la raison ou se confond avec elle, célèbre et fétichise
les règles et les méthodes comme finalités en soi.

Enfin, ce mode d'expérience est dominé par une pensée

classificatrice dans laquelle tout a sa place, où

les règles sont établies, les méthodes connues, où

la raison est instrumentale et où les questions ne

concernent que les fonctionnements et dysfonctionnements

qui peuvent être résolus au sein cet univers

positiviste.»'1 «Enseigner le paysage à l'école, former
une génération au bénéfice d'une bonne culture du

paysage», telle était l'ultime proposition du groupe
Cadrages proposée dans le cadre de son enquête

pour la refonte du plan directeur cantonal vaudois.

Une idée qui n'a finalement pas trouvé d'écho dans le

document administratif. Néanmoins, elle nous montre

que des chemins existent pour faire vivre une pensée,

à commencer par cultiver les conditions de son

épanouissement.

1 Onglets, études de base, paysage plan www.vd.ch/fr/
themes/territoire/amenagement/plan-di recteur-cantonal
Equipe Cadrages: C. Verzone, C. Woods, E. Bonnemaison,
J.P. Dewarrat, F. Margot, A. Turiel, N. Savary, avec la

collaboration au Service de l'aménagement du Territoire
de D. Dupuis, J. Aubert

2 Jean-Marc Besse: Les cinq portes du paysage, in:
Le goût du monde, Actes Sud, 2009

3 «L'incapacité de penser n'est pas la <prérogative> de

tous ceux qui manquent d'intelligence, elle est cette
possibilité toujours présente qui guette chacun.» Hannah
Arendt, cité par E. Enriquez, in: Désir de penser, peur de

penser, Parangon, 2006
4 Jan SPURK, «La peur de penser et la marchandisation du

désir de penser» pp 120-121, op cit.

anthos 2« 10 43


	Von Karpfen und Kaninchen = La carpe et le lapin

