
Zeitschrift: Anthos : Zeitschrift für Landschaftsarchitektur = Une revue pour le
paysage

Herausgeber: Bund Schweizer Landschaftsarchitekten und Landschaftsarchitektinnen

Band: 27 (1988)

Heft: 3: Die Umweltverträglichkeitsprüfung = L'étude de l'impact sur
l'environnement = The Environmental Impact Assessment

Artikel: Umweltverträglichkeitsprüfung als Problem einer neuen Umweltethik

Autor: Summerer, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Umweltverträglichkeitsprüfung
als Problem einer
neuen Umweltethik
Dr. Stefan Summerer,
Umweltbundesamt, Berlin

Mit ihrem erhöhten Anspruchsniveau
führt die UVP sehr rasch zu Grundfragen

wie: Was wollen wir von
unserer Umwelt in welchem Ausmass
und unter welchen Kosten schützen?
Der Beitrag skizziert drei Grundhaltungen

im Verhältnis Mensch/Natur
und die resultierenden Folgerungen
für den Umweltschutz. Möglichkeiten
und Grenzen einer anthropozentrischen

Umweltethik werden aufgezeigt.

1. «Bewertungszauber» oder die
Einsamkeit des UVP-Gutachters
Die UVP ist ein Instrument der
Entscheidungsvorbereitung. Sie mündet in
ein Gesamturteil über die ökologische
Belastung oder die «Umweltverträglichkeit»

bzw. «Umweltunverträglichkeit»
des untersuchten Vorhabens.

Umweltverträglichkeit ist dabei ein
Wertprädikat, das im Sinne einer Ja/
Nein-Entscheidung verwendet wird. Die
im Rahmen einer UVP prognostizierte
und bewertete ökologische Belastung
ist also ein bewertendes Urteil des
Gutachters über die ökologische Qualität
des untersuchten Vorhabens. Dieses
Urteil ist eine der Grundlagen des
nachfolgenden Entscheidungsprozes-
ses über die Durchführung des Vorhabens.

Nachdem der Gutachter den Status quo
der Umwelt am Standort des geplanten
Vorhabens sowie dieses selbst
beschrieben und die vorhersehbaren
Umweltwirkungen mit und ohne
Massnahme ermittelt hat, kann er sich ein
Bild machen über die Veränderung der
Umwelt im Gefolge der Verwirklichung
des untersuchten Projektes. Er steht
nun vor dem entscheidenden Schritt
einer Bewertung dieses Bildes als
Grundlage für seine Ja/Nein-Empfehlung

an den politischen Entscheider.
Die Bewertung setzt einen überzeugenden

Beurteilungsmassstab voraus,
nämlich ein System gesellschaftlich
anerkannter Ziele und Normen. Diesen
Massstab kann die ökologische
Wissenschaft nicht aus sich selbst
produzieren, sie muss sich ihn von aussen,
von der Gesellschaft vorgeben lassen.
Nur auf der Grundlage gesellschaftlich
anerkannter Umweltqualitätsziele ist
eine für den politischen Entschei¬

dungsträger nachvollziehbare Bewertung

der Umweltbeeinträchtigungen
möglich
Dass die Bewertung der ökologischen
Folgewirkungen eines Vorhabens so
häufig eher herbeigezaubert als
herbeiargumentiert wird, hat seine Ursache

nicht zuletzt im Fehlen geeigneter
Beurteilungsmassstäbe für die Umweltqualität.

Es gibt in Deutschland (und in
der Schweiz, Red.) derzeit keine
Aufstellung von Normen oder Skalen zur
Messung von Umweltbelastungen, die
über die gesetzlichen Mindestanforderungen

hinausgehen. Eine ihrem
Anspruch gerecht werdende UVP muss
sich jedoch auf Qualitätsmassstäbe
stützen können, die Vorsorgegrundsätze

der Umweltpolitik und nicht nur
geltendes Recht wiedergeben.
Nun ist es natürlich nicht so, dass die
Umweltlandschaft der Bundesrepublik
Deutschland eine Tabula rasa in bezug
auf grundsätzliche gesellschaftliche
Werthaltungen zum Verhältnis
Mensch/Umwelt darstellte. UVP-Exper-
ten, Entscheider in Politik und Verwaltung

sowie die betroffene Öffentlichkeit
- sie alle beziehen sich in ihren Voten
für oder gegen ein konkretes Projekt
auf gesellschaftlich anerkannte Werte.
Sie tun das selbst dann, wenn sie lediglich

ihre eigenen Interessen bzw. die
Interessen ihrer jeweiligen
Klientelgruppen bedienen. Das Sichberufen
auf solche Werte wird um so wichtiger,
je stärker der Legitimationsdruck ist,
dem man sich ausgesetzt fühlt.

2. Drei mögliche Grundhaltungen
zum Verhältnis Mensch/Natur
Freilich: So gemeinsam ihnen allen das
Bedürfnis ist, ihre Entscheidungen
durch den Rekurs auf gesellschaftlich
anerkannte Wertvorstellungen von dem
zu legitimieren, was uns an unserer
Umwelt in welchem Ausmass
schützenswert erscheint, so unterschiedlich
sind die Anspruchsniveaus, die hinter
Leerformeln wie «Umweltqualität» oder
«lebenswerte Umwelt» usw. stehen.
Von der Erhaltung der Umwelt spricht
derjenige genauso, dem es lediglich um
eine effektivere Nutzung der natürlichen

Ressourcen geht, wie derjenige,
dem ein neues, nicht ausbeutendes
Verhältnis zwischen Mensch und Natur
vorschwebt. Bei aller Vorsicht, die
gegenüber Typologien angebracht ist:
Ihrer Struktur nach lassen sich drei
Grundtypen zum Verhältnis Mensch/
Natur unterscheiden, nämlich eine
e ökonomistische
e anthropozentrische
e biozentrische
Grundorientierung.
Die ökonomistische Grundeinstellung
Für die ökonomistische Grundhaltung
hat die Sicherstellung der ökonomischen

Reproduktionsgrundlage zur
Befriedigung autonomer Bedürfnisse
unbedingte Priorität. Umwelt ist hierbei
Ressource und Dienstleistungslieferant,

Schutz- und Erhaltungsansprüche
stehen in Konkurrenz zu industriellen
und sonstigen Nutzungsansprüchen.

Grenz- und Schwellenwerte haben sich
vor allem an der wirtschaftlichen
Vertretbarkeit zu orientieren. Solange
Beeinträchtigungen der menschlichen
Gesundheit oder lebenswichtiger Güter
nicht wissenschaftlich zweifelsfrei
nachgewiesen sind, haben Eingriffe in
das freie Spiel der Kräfte zu unterbleiben.

Die Beweislast trägt grundsätzlich
derjenige, der in dieses freie Spiel
zugunsten der Umwelt eingreifen will.
Es kann keinen Zweifel daran geben,
dass die ökonomistische Position mit
einem anspruchsvollen, am Vorsorgeprinzip

orientierten Instrument, wie dem
der UVP, unvereinbar ist.

Die anthropozentrische
Grundeinstellung
Für die anthropozentrische Grundeinstellung

ist nicht der wirtschaftende,
sondern der ganzheitliche Mensch
Gegenstand der Betrachtung. Dieser
Mensch hat als geistig-sinnliches Wesen

Anspruch auf eine «humane»
Umwelt. Diese gehört damit zu den
Primärbedürfnissen, nicht zum Bereich der
frei wählbaren, überschüssigen
Zusatzbedürfnisse. Wirtschaftlich
bedingte Eingriffe in die Umwelt müssen
dort beschnitten werden, wo sie zu
einer menschenunwürdigen Umwelt
führen können.
Orientierungsmarke für Grenz- und
Schwellenwerte ist die menschliche
Gesundheit, und zwar die physische
wie die psychische Gesundheit. Weil
dieser umfassende Gesundheitsbegriff
eine funktionsfähige Natur mit ihrer
Erlebnisvielfalt voraussetzt, ist auch die
Natur Schutzgut. Sie hat im Rahmen
des anthropozentrisch definierten
Mensch/Umwelt-Verhältnisses zwar
keinen originären Anspruch - primär ist
immer der Mensch - immerhin jedoch
einen abgeleiteten Anspruch. Grenz-
und Schwellenwerte müssen daher
auch empfindliche Organismen zuverlässig

schützen

Die biozentrische Grundeinstellung
Für die biozentrische Definition des
Mensch/Umwelt-Verhältnisses ist nicht
der Mensch Zentrum, sondern die Natur,

in deren Gesamtgefüge sich der
Mensch einzuordnen hat. Weil diese
Natur Selbstzweck und nicht nur Mittel
für vom Menschen gesetzte Zwecke ist,
hat sie einen genuinen Anspruch auf
Schutz und Schonung. Jede
Umweltbelastung ist zu unterlassen, die
vermeidbar ist, und/oder nicht der
Befriedigung menschlicher Grundbedürfnisse
dient. Angesichts unseres begrenzten
Wissens über die Folgen unseres Tuns
haben wir eine verantwortungsbewuss-
te Zurückhaltung zu üben. Die Grenzen
unseres Wissens müssen die Grenzen
unseres verfügenden Handelns sein.
Der konsequente Biozentrismus lehnt
die herkömmlichen Grenz- und
Schwellenwerte insgesamt als das
Ergebnis fauler Kompromisse ab und
fordert die Nullemission, zumindest aber
eine radikale Reduktion aller Emissionen

an der Quelle. Ethisch zu rechtfertigen

sind nur solche anthropogenen

42



Aktivitäten, die unter so restriktiven
Rahmenbedingungen möglich sind.

3. Reichweite und Grenzen der
anthropozentrischen Umweltethik
Wenden wir uns nun wieder unserem
Experten zu, der das anspruchsvolle
Geschäft einer UVP betreiben muss,
ohne über eine gesellschaftlich
anerkannte Messlatte zu verfügen, die er im
Rahmen der Bewertung der von ihm
beschriebenen Umweltwirkungen
einsetzen kann. Wenn er realistisch, und
das heisst hier vor allem folgenorientiert

arbeitet, wird er auf solche
gesellschaftliche Werthaltungen rekurrieren,
die einerseits anspruchsvoll genug
sind, um einen den Belangen der UVP
genügenden Set von Umweltqualitätszielen

ableiten zu können, die andererseits

aber keinen unvertretbaren
Begründungsaufwand erfordern und in
der Gesellschaft konsensfähig sind.
Diese Voraussetzungen scheinen
zunächst bei der einzigen in der Gesellschaft

heute mehrheitsfähigen
Grundhaltung zum Verhältnis von Mensch
und Natur - nämlich der anthropozentrischen

Grundhaltung - durchaus
gegeben. Eignet sich für diese Grundhaltung

doch ein Grenz- und
Schwellenwertkonzept, das - wenn auch um des
Menschen willen - die Natur wirksam
zu schützen verspricht. Mit diesen Werten

- so scheint es - sind günstige
Ausgangsbedingungen für den Prozess
der Bewertung von Umweltwirkungen
gegeben.
Wenn medial orientierte Umweltstandards

so gut wie nichts über das
Wirkungsspektrum einer Stoffgruppe
aussagen können und die Einhaltung der
Immissionswerte einen no-effect-level
nicht garantieren kann, dann muss sich
der UVP-Experte doch im Rahmen des
anthropozentrischen Grundkonsens
bewegen, wenn er die Messlatte für die
Bewertung der von ihm erhobenen
Umweltwirkungen höher hängt. Er kann
sich auch von diesem Konsens getragen

fühlen, wenn er für die Beeinträchtigung

der sogenannten Intangiblen
neue normative Vorgaben einführt.
Eine anthropozentrische Umweltethik
ist an sich durchaus vereinbar mit einer
standardsetzenden UVP, die im
ungünstigsten Fall mit der Feststellung ab-
schliesst, dass eine geplante
Industrieansiedelung am vorgesehenen Standort

nicht umweltverträglich ist.

4. Irritationen der Abwägung:
das strukturelle Gefälle zuungunsten
der Umweltbelange
Um so erstaunter wird unser Experte
das zur Kenntnis nehmen, was sich im
abschliessenden Entscheidungspro-
zess tut. Und zwar nicht nur in den Fällen,

in denen der Ausgang des Verfahrens

ohnehin feststand, die UVP lediglich

zur Beruhigung aufgerauhter
Gemüter in Auftrag gegeben worden war.
Auch nicht bloss dann, wenn die
Entscheidungsträger unter dem massiven
Druck wirtschaftlicher Interessen von
dem abweichen, was ihre eigentliche
Aufgabe ist, nämlich das Für und Wider

einer geplanten Massnahme sorgsam
und gleichsam neutral gegeneinander
abzuwägen. Nein, das Irritierende für
den aufgeklärt anthropozentrisch
denkenden Experten erwächst gerade aus
der Tatsache, dass die Ergebnisse der
UVP häufig formal völlig korrekt in den
Abwägungsprozess eingehen und -
darin untergehen. Es ist, als ob ein
chronisches Gefälle zuungunsten der
Umweltbelange in den Abwägungsprozess

eingebaut wäre, und dies auch
dann, wenn die politischen
Entscheidungsträger weder blind sind noch
vordergründige Interessen bedienen
und sie sich darüber hinaus genauso
entschieden zu einer anthropozentrischen

Umweltethik bekennen wie der
UVP-Experte.
Wenn der Gesetzgeber die im
Abwägungsprozess zu berücksichtigenden
Belange abstrakt-generell als gleichrangig

einstuft und der Behörde die
Aufgabe überlässt, diese Belange im
Einzelfalle je nach der konkret gegebenen

Situation zu gewichten, so haben
dem Umweltschutz entgegenstehende
Belange - etwa wirtschafts-, verkehrs-
oder energiepolitische Überlegungen -
deutlich bessere Durchsetzungschancen

als die Umweltbelange. Solange die
dialektische Spannung im Verhältnis
Mensch/Natur nicht festgehalten,
sondern ständig nach der Seite des
Menschen aufgelöst wird, zieht die Natur im
Zweifel grundsätzlich den kürzeren.
Der Entscheider wird den Zielkonflikt
zwischen ökologischen Erfordernissen
und den an ihn herangetragenen
Bedürfnissen immer nur als Problem einer
Güterabwägung ansehen und von der
Natur das übrig lassen, was bei einer
solchen Abwägung im Augenblick noch
nicht unbedingt gebraucht wird. Genau
diese Haltung hat jedoch zum sukzessiven

Ausverkauf der Natur geführt. Im
Namen scheinbar unabweisbarer
Bedürfnisse ist sie Stück für Stück vereinnahmt

worden, bis die stetigen quantitativen

Beanspruchungen qualitative
Folgen zeitigten.

5. Von der brutalen zur listigen
Naturausbeutung
So einleuchtend die Argumente
zunächst sein mögen, die für eine
anthropozentrische Umweltethik sprechen, so
fraglich ist es, ob sich eine solchermas-
sen begründete Umweltethik gegen
vermeintlich unabweisbare
Nutzungsinteressen durchsetzen kann. Jede
anthropozentrische Umweltethik verbleibt
innerhalb eines Subjketivismus, der die
Natur immer schon in bezug auf vom
Menschen gesetzte Zwecke instrumentalisiert

hat. Primär ist immer nur der
Mensch als sich selbst und die Natur
bestimmendes Subjekt, die Natur ist als
Objekt sekundär, zweitrangig. Solange
diese Grundhaltung nicht aufgebrochen

wird, bleibt die Natur lediglich
Material für das verfügende Handeln,
ist ihre Zerstörung unentrinnbar. Allenfalls

wird der Mensch seine Herrschaft
über die Natur aufgeklärter ausüben: Er
wird von der brutalen zur listigen
Ausbeutung übergehen.

Das Dilemma einer anthropozentrischen

Umweltethik hat seine Ursache
darin, dass mit ihr das bestehende
Gewaltverhältnis zwischen Mensch und
Natur nicht ernsthaft in Frage gestellt
werden kann. Es sieht aber ganz so
aus, als ob es ohne ein grundlegend
neues Naturverständnis nicht möglich
ist, die treibenden Kräfte bereitzustellen,

die einer Umweltethik die Chance
verschaffen, sich gegen anderslautende

Interessen und Neigungen
durchzusetzen. Wenn eine Umweltethik
die - überlebensnotwendig gewordene
- Macht über die Macht unseres
technischen Handlungsvermögens entfalten
können soll, muss sie auf einem
Naturverständnis aufbauen, in dem der
Mensch die Natur grundsätzlich als von
gleichem Rang erkennt und anerkennt.

6. Von der Natur als Alter ego
In diesem Anerkennen ist zugleich das
Sicheinlassen thematisiert, der Wille,
das Gemeinsame von Mensch und Natur

gegenüber dem Trennenden stärker
zu betonen. Dem, was man als
wesensverwandt anerkennt, billigt man
gemeinhin einen Wert zu, der nicht ohne
weiteres zur Disposition steht. Die Natur

als anerkanntes Gegenüber ist nicht
mehr nur Objekt von Betrachtung und
Begierde, sie ist als das andere der
Vernunft immer auch - nicht nur - Alter
ego. In ihr und damit auch in ihren
Wunden und Zerstörungen erkennt der
Mensch zugleich sich selbst. Was er ihr
antut, das tut er sich selbst an. Mit der
Verteidigung der Natur verteidigt der
Mensch somit einen unverzichtbaren
Teil seiner eigenen Identität.
Gegenüber den Aneignungs- und
Verwertungsimperativen der modernen
wissenschaftlich-technischen Zivilisation

hat die Natur längerfristig nur dann
eine Chance, wenn sie nicht mehr als
das Andere der Vernunft vom Ich
abgespalten und im Ernstfall aufgegeben
wird, sondern mit dem denkenden und
handelnden Ich so untrennbar verbunden

ist, dass alles, war ihr angetan
wird, unmittelbar als Schmerz erlebt
wird. Nur derjenige, der die Natur als
Alter ego nicht nur zu erkennen,
sondern auch anzuerkennen gelernt hat,
ist bereit, die volle Verantwortung für
die Folgen seines Handelns auf seine
Umwelt zu übernehmen.

43


	Umweltverträglichkeitsprüfung als Problem einer neuen Umweltethik

