
Zeitschrift: Anthos : Zeitschrift für Landschaftsarchitektur = Une revue pour le
paysage

Herausgeber: Bund Schweizer Landschaftsarchitekten und Landschaftsarchitektinnen

Band: 15 (1976)

Heft: 4: Friedhofskultur heute und morgen = Cimetières et civilisation
aujourd'hui et demain = Cemetery culture : today and tomorrow

Artikel: Alte Bestattungsformen = Formes anciennes de sépulture = Old forms
of interment

Autor: Sommer, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alte Bestattungsformen

Text: H. Sommer
Fotos: U. Sommer

Formes anciennes de
sépulture
Texte: H. Sommer
Photos: U. Sommer

Old Forms of Interment

Text: H. Sommer
Photographs: U. Sommer

Der Tod als die Schwelle zu einem anderen

Dasein ist für den Menschen schlechthin

der tiefste Einschnitt, den er seit ur-
denklichen Zeiten zu überwinden versucht.
Die Frage nach dem Wohin galt es zu
klären, ihre Antwort war der Beginn der
ersten Religion.

Der Sonne und dem Feuer übergeben

Eine der ältesten Religionen der Erde ist
die des Zarathustra. Seine Lehren vom
Licht des Guten und der Finsternis des
Bösen, dem sogenannten Dualismus, sind
in Juden- und Christentum hineingeflossen.
Der christliche Glaube einer vorübergehenden

Weltherrschaft des Satans, die
durch das kommende Reich Gottes abgelöst

wird, sowie das Jüngste Gericht als
Wertmesser des menschlichen Lebens sind
das Erbe dieses Zoroastrismus.
Das Licht ist das Feuer und noch mehr die
Sonne. Um die Erde und vielleicht auch
das wohltätige Wasser vor jeglicher
Beschmutzung zu bewahren, wurden die
Leichen auf südwärts geneigten, felsigen Hängen

der Sonne ausgesetzt. Hohe Mauern
versperrten Tieren und neugierigen Blik-
ken den Zugang. Dass nur die aus der
Luft herbeigeflogenen Geier sich am
verwesenden Fleisch gütlich taten, war eine
unangenehme Begleiterscheinung, jedoch
nicht die Absicht. Vielmehr sollte die Sonne

die Toten «verbrennen» und sie somit
symbolisch reinigen.
Diese Bestattungsform im mittleren Iran
wurde erst in diesem Jahrhundert durch
ausdrücklichen Erlass des Schahs verboten.

Seitdem werden die Verstorbenen wie
bei uns im Erdgrab auf einem Friedhof
beigesetzt.
Ein Beispiel echter Feuerbestattung finden
wir dagegen in Xanthos, der im Altertum
bedeutendsten Stadt Lykiens im Südwesten

der Türkei. Die Urnen wurden in einer
oberen Kammer auf Totenpfeilern beigesetzt,

die etwa seit dem 6. Jahrhundert
v. Chr. gebaut wurden und nach zweihundert

Jahren wieder verschwanden. Eine
Bestattungsform, die weder in der griechischen

noch orientalischen Kunst ihresgleichen

hat.
Der sogenannte Harpienpfeiler ist der
berühmteste in Xanthos. Um 500 v. Chr.
entstanden, erhebt sich auf einem zweistufigen

Unterbau ein fünf Meter hoher
Monolithpfeiler mit quadratischem Grundriss von
etwa 1,5 Metern. Die auf Pfeilerhöhe mit
Reliefplatten umgebene Kammer bot gut
zehn Urnen Platz. Das Dach bildet eine
dreifach vorkragende Steinplatte, von einem
flachen Quadratwürfel bekrönt.
Interessant sind die Hochreliefs der
Grabkammern (heute Gipsabdrücke, die Originale

befinden sich im Britischen Museum

La mort, porte qui s'ouvre vers un
«ailleurs», n'est pour l'homme rien d'autre
qu'un abîme dont depuis les temps les plus
reculés il cherche à triompher. La question

de l'au-delà devait être éclaircie, la
réponse fut le début de la première
religion.

Livré au soleil et au feu

Une des plus anciennes religions de la
terre est celle de Zarathoustra. Sa doctrine

de la lumière du bien et des ténèbres
du mal, appelée le dualisme, s'est
insinuée dans le judaïsme et dans le christianisme.

La croyance chrétienne à un temps de
domination du monde par Satan ayant pris
fin à l'avènement du règne de Dieu, ainsi
qu'au jugement dernier comme critère de
la vie humaine, est un héritage de ce zo-
roastrisme.
La lumière, c'est le feu, et plus encore le
soleil. Afin de préserver de toute pollution
la terre, et peut-être aussi la bienfaisante
eau, les corps étaient exposés au soleil
sur des pentes rocheuses inclinées au sud.
De hautes murailles en barraient l'accès
aux animaux et empêchaient les regards
indiscrets. Que seuls les vautours venus
du ciel puissent se régaler de la chair
décomposée était un phénomène secondaire
désagréable, mais ce n'était pas le but
recherché. On voulait que le soleil «brûle-
les morts et les nettoie ainsi symboliquement.

En Iran central, cette forme de sépulture
ne fut interdite qu'au cours de ce siècle
par un décret formel du Schah. Depuis
lors les morts sont mis en terre, comme
chez nous, dans un cimetière.
Nous trouvons en revanche un exemple
de crémation véritable à Xanthos, dans
l'Antiquité ville la plus importante de Lycie,
au sud-ouest de la Turquie. Les urnes
étaient enterrées dans une chambre, au
haut d'obélisques funéraires construits au
6e siècle av. J.-C. environ, et qui disparurent

deux cent ans après. Une forme
de sépulture dont ni l'art grec, ni l'art
oriental ne donnent d'exemples.
L'obélisque dit des harpies est le plus
célèbre de Xanthos. Erigé au 5e siècle av.
J.-C, un obélisque monolithique haut de
cinq mètres, à base quadrangulaire de
quelque 1.5 mètre, se dresse sur un socle
à deux gradins. La chambre, entourée à

hauteur d'obélisque de dalles à reliefs,
offrait largement place à 10 urnes. Le toit
revêt la forme d'une dalle de pierre à

triple saillie, couronnée d'un cube plat
carré.
Les hauts-reliefs de l'hypogée sont intéressants

(actuellement modèles en plâtre, les
originaux se trouvant au British Museum

Death as the threshold to another existence
is absolutely the deepest chasm that man
has for times immemorial attempted to
overcome. The question as to «where to» was
to be answered, and the answer was the
beginning of the first religion.

Committed to the sun and to fire

One of the world's oldest religions isthat
of Zoroaster. His teachings of the light of

good and the darkness of evil, the so-
called dualism, have passed into the
Jewish and the Christian religions.
Christian belief in a temporary world
supremacy of Satan which is superseded
by the kingdom of God, and the Last Judgment

as the standard of the value of human
life are the heritage of this Zoroastrianism.
Light is the fire and, even more so, the
sun. In order to protect the earth and,
possibly, beneficial water against all pollution,

corpses were exposed to the sun on
rocky slopes with a southern exposure.
High walls barred access to animals and
curious eyes. That only vultures flew in
to help themselves to the decaying flesh
was an unpleasant concomitant and not
intentional. Much rather, the sun was to
«burn» the dead, thus cleansing them.
This form of burial in Central Iran was
prohibited by the Shah's express orders
only in the course of this century. Since
then, the dead have been interred in a

cemetery as is the custom here.
An example of true cremation is found in

Xanthos, the most important city of ancient
Lycia in south-west Turkey. The urns were
buried in an upper chamber of funeral
pillars which had been built since about the
6th century B.C. and vanished again after
two hundred years. A form of burial which
has no parallel in either Greek or Oriental
art.
The so-called Harpyan pillar is the most
famous in Xanthos. Made about 500 B.C..
it rises from a foundation with two steps,
a five-metre monolithic pillar of square
cross-section with sides 1.5 metres long.
The chamber enclosed by relief plaques
at the top accommodated some ten urns,
and the roof is formed by a triple jutting
stone slab topped by a flat cube.
The high reliefs of the burial chamber are
most interesting (plaster casts today; the
originals are kept at the British Museum in

London). The motif is the adoration of the
heroized dead. Sitting women and men
are honoured by their kinsmen, Harpies
(half human, half bird) carry their souls
away on all sides. Important in terms of art
history are the sizes of the figures, the
rankless uniform representation of men
and the finely draped clothes.



in London). Das Motiv stellt die Anbetung
der heroisierten Toten dar. Sitzende Frauen

und Männer werden von ihren Verwandten

geehrt, Harpien (Vogelmenschen)
tragen nach allen Seiten ihre Seelen fort.
Kunsthistorisch bedeutsam sind die Grösse

der Figuren, die ranglose, gleiche
Darstellung der Menschen und die feingefalteten

Gewänder.

Felsengräber
Zur Zeit der persischen Achämeniden führte

Darius I. (521—485 v. Chr.) die Monumentalform

der Felsengräber ein. Im senkrechten
Felsen des Hossein Kuh, unweit Per-

sepolis, liess er auf 22x22 m grosser Fläche

die Form eines riesigen Schweizerkreuzes

ausschlagen. In der Mitte gewährt
eine von Halbsäulen gerahmteTür im
ägyptischen Stil Zutritt zur Grabkammer mit
spitz zulaufender Decke. Im oberen Teil
erkennt man zwei Reihen unterworfener Völker,

die scheinbar mühelos den Thron des
Grosskönigs tragen, davor der Feueraltar
und darüberschwebend der grosse Gott,
Ahuramazda. So blieb Darius auch nach
dem Tode seinem Volke allgegenwärtig.
Diese Grabform setzte sich fast gleichzeitig

in weit entfernteren Ländern durch.
In Fethiye, dem antiken Telmessos, im
Südwesten der Türkei, sind es die
Monumentalfelsengräber, allen voran das Grab
des Amyntas (4. Jahrhundert v.Chr.), die
eine griechische Tempelanlage mit
Säulenvorhalle, Kranzgesims und Giebelfeld
kopieren. Hier wurden Türen mit allen
Einzelheiten der Beschläge und Holzverarbeitung

in Stein gehauen, die noch heute zu
den besterhaltenen des griechischen Altertums

gehören.
Demre, das alte Myra, eine Stadt, die auch
die Apostelgeschichte erwähnt (27, 5—6),
gilt als Heimat der Nikolauslegende. Dieser
Heilige, dessen Todestag wir am 6.
Dezember feiern, wurde durch die Gemahlin

Theophano, Kaiser Otto II. (973—983)
bei uns bekannt, als Schutzpatron der Kinder,

Jungfrauen und Seeleute.
Hier in Demre beeindrucken lykische
Felsengräber aus dem 5. und 4. Jahrhundert
v. Chr. Uebereinandertürmend, gleich
Fenstern eines vielschichtigen Hochhauses,
reihen sich die Grabfassaden so aneinander,

dass man sich fragt, wie solche Arbeiten

früher ausgeführt werden konnten. Die
Beispiele aus der Holzarchitektur sind
geradezu faszinierend: Querbalken mit
Zapfenlöchern und Zapfen; Nachbildungen von
Flachdächern mit Balkenlage und
Knüppelschichten; Spitzbogendächer im Profil
der Barken, mit dem Kiel nach oben oder

à Londres). Le motif représente l'adoration
des morts héroïsés. Des femmes et des
hommes assis sont honorés par leurs
parents, des harpies (femmes-oiseaux)
emportent leurs âmes de tous les côtés. La
grandeur des figures, la représentation
identique sans distinction de rang des
personnages, et les vêtements finement plissés

sont significatifs de l'histoire de l'art.

Tombeaux pratiqués dans le roc
Pendant le règne de la dynastie perse des
Achéménides, Darius 1er (521—485 av.
J.-C.) introduisit la forme monumentale des
tombeaux pratiqués dans le roc. Dans les
rochers à pic du Hossein Kuh, non loin de
Persépolis, il fit tailler, sur une surface de
22 x 22 m, la forme d'une gigantesque croix
suisse. Au centre, une porte encadrée de
demi-colonnes de style égyptien permet
d'accéder à la chambre funéraire au
plafond en pointe. Dans la partie supérieure,
on distingue deux rangées de sujets qui
portent, sans peine semble-t-il, le trône
du grand roi, sur le devant, l'autel du feu
et, planant au-dessus, le dieu tout puissant

Ahuramazda. Darius restait ainsi
omniprésent à son peuple, même après sa
mort.
Cette forme de tombeau s'imposa presque
en même temps dans des pays très
éloignés.

A Fethiye, l'ancienne Telmessos, au sud-
ouest de la Turquie, se trouvent les
tombeaux monumentaux pratiqués dans le roc,
et tout d'abord le tombeau d'Amyntas (4e
siècle av. J.-C), qui copient l'ordre d'un
temple grec, avec péristyle, corniche et
tympan. Leurs portes, qui comptent
aujourd'hui encore parmi les mieux conservées

de l'antiquité grecque, sont sculptées
dans la pierre avec tous les détails de
ferrures et du travail sur bois.
Demre, l'ancienne Myra, une ville
mentionnée dans l'Acte des Apôtres (27. 5—6),
passe pour être le berceau de la légende
de St-Nicolas. Ce saint, dont on célèbre
la mort le 6 décembre, est connu chez
nous comme le patron des enfants, des
vierges et des marins, grâce à Théophanie,
épouse de l'empereur Otton II (973—983).
A Demre, les tombeaux lyciens des 5e et
4e siècles av. J.-C. pratiqués dans le roc
sont impressionnants. Entassées les unes
sur les autres, à l'image des fenêtres d'une
maison-tour, les façades des tombeaux se
juxtaposent de telle sorte, qu'on se
demande comment de tels travaux ont pu
être exécutés autrefois. Les exemples tirés
de l'architecture des constructions en bois
sont proprement fascinants: traverses avec
chevilles et trous; répliques de toits plats

«¦_ x
w-3

^SgSA^Ss«»--'"'
S__JK*-*'

£Mr-9m-»-VS
«..-.oafc-iräL'-<*- <y

» *¦*-Jr*

¦*v

v
X

Rock graves
At the time of the Persian Achaemenidae,
Darius I (521—485 B.C.) introduced the
monumental form of rock graves. From the
vertical rock of Hossein Kuh not far from
Persepolis he had a vast Swiss cross cut
out of a face of 22 by 22 metres. At the
centre, a door in the Egyptian style flanked
by half columns gives access to the sepulchral

chamber with a pyramidal ceiling.
In the upper portion are two rows of
subjugated peoples who carry the throne of
the king of kings with apparent ease; in

front of it, the fire altar and, hovering
above it, Ahura Mazda. This is how
Darius remained a presence to his people
even after death.
This grave form became prevalent in very
remote countries almost at the same time.
In Fethiye, ancient Telmessos in south-east
Turkey, it is the monumental rock graves,
particularly the sepulchre of Amyntas (4th
century B.C.) that copy the Greek temple
with portico, cornice and tympanum.
Doors were here hewn from stone with
all details of their hinges and wooden
structure which are still among the best
preserved witnesses of Greek antiquity.
Old Myra, now Demre, a city also mentioned

in Acts, ch. 27, 5—6, is considered to
be the home of the Nicholas legend. This
saint, the anniversary of whose death we
celebrate on 6 December, became known
to us by Theophano, wife of Emperor
Otto II (97a—983), as the patron saint of
children, virgins and sailors.
Lycian rock sepulchres of the 5th and 4th
centuries B.C. impress us here at Demre.
Piled up, as it were, like the windows of
a multi-storeyed high rise, the grave
façades are clustered in such a manner as
to pose the question of how it was possible
to do that type of work at the time. The
examples of timber architecture are truly
fascinating crossbeams with tenons and
mortises; reproductions of flat roofs with
courses of beams and log layers; pointed
arch roofs in the section of barges, keel
upward or on poles so as to offer the
sailors temporary shelter.
In Amasya, the former Amaseia in Turkey's
north, reigned the Kings of Pontus in the
Hellenistic era of the 3rd and 2nd
centuries B.C. Their tombs above the Jesil
Irmak river outwardly resemble the
monumental rock graves but here also
comprise a very ancient place of worship of
the chthonian gods, which clearly points
to the traditionalism of the Pontian kings.
The next step on the tracks of ancient

«Türme des Schweigens» bei Jasd (Zen'ral-lran)
haben das Aussehen einer Burg. Ihre oft über
10 m hohe Mauer, in den letzten Jahrhunderten

nur noch auf Bergkuppen errichtet, garantierte

den Zoroastern ihre Bestattungsform in

einer ihnen sonst feindlich gesinnten Umgebung.

«Towers of Silence» near Jasd (central Iran)
central) ont l'aspect d'un château. Leurs murs
d'une hauteur dépassant souvent 10 m, qui au
cours des derniers siècles n'étaient plus
érigés que sur des sommets arrondis, garantissaient

aux zoroastriens leur mode de sépulture

dans un environnement qui leur était
sinon hostile.

«Towers of Silence» near Jasd (central Iran)
have the appearance of citadels. Built only on
mountain tops in the past few centuries, the
walls, often more than ten metres high,
guaranteed the followers of Zoroaster their form
of interment in an environment otherwise
inimical to them.



—

V
\-m

-* 1
Im

*%_j"

&*

• -.- - ,**' '•

Marabuts und Tausende von weissgetünchten
Einzelgräbern auf weitem, sanftem Hügel bei
Monastir an der Ostküste Tunesiens sind noch
heute ein Beweis von einstiger Bedeutung, die
diese Stadt im 11. Jahrhundert als Heilige
Stadt im Heiligen Krieg gegen das christliche
Abendland hatte.

réjY"

Sur l'immense et douce colline près de
Monastir, sur la côte est de la Tunisie, des
marabouts et des milliers de tombes individuelles
badigeonnées de blanc sont aujourd'hui
encore un témoignage de l'importance ancienne
de cette ville qui, au 11e siècle lors de la

guerre sainte contre l'Occident chrétien, était
ville sainte.

••?iC;'«;^i

Marabouts and thousands of whitewashed
individual tombs on a broad gentle hill near
Monadir on Tunisa's east coast are even now
witnesses to the importance of the city in the
11th century as the holy city in the holy war
against the Christian occident.

auf Pfählen, um den Seeleuten vorübergehend

Unterstand zu bieten.
In Amasya, dem damaligen Amaseia, im
Norden der Türkei, regierten während des
Hellenismus im 3. und 2. Jahrhundert die
Könige von Pontos. Ihre Grablege oberhalb
des Flusses Jesil Irmak gehört äusserlich
zur Gruppe der monumentalen Felsengräber,

umschliesst hier gleichzeitig eine
uralte Kultstätte für chthonische Götter, was
deutlich auf das Traditionsbewusstsein der
pontischen Könige hinweist.
Der nächste Sprung auf den Spuren alter
Felsengräber führt uns nach Sizilien. Im
Südosten, zwischen Gela und Syrakus,
breitet sich eine wild zerklüftete
Tafellandschaft aus, abgetragene Vulkane unter

tausend Metern, die Monti Iblei. In der
Pantalicaschlucht oder der Cava d'lspica
starren aus felsigen Steilwänden — gleichsam

einem Emmentaler Käse — Tausende
von prähistorischen Forno — (Ofen)
Gräbern, es ist die Totenstadt der Sikuler.
Diese Menschen bewohnten schon vor der
Landung der Griechen den Osten der
Insel. In stetigem Rückzug vor der griechischen

Kolonisation fanden sie schliesslich
hier im bergigen Landinnern ihre letzte
Zufluchtstätte.
Die sikulische Nekropole stammt aus dem
12. bis 8. Jahrhundert v.Chr. Die Grabhöhlen

sind immer in natürliche, senkrechte
Kalksteinwände über zwei Meter tief
hineingetrieben, zum Teil auch als Familien-

avec solivure et couches de rondins: toits
en ogive au profil de barques, avec la
quille vers le haut ou sur pilotis, pour offrir
un abri temporaire aux marins.
A Amasya, à cette époque Amaseia, au
nord de la Turquie, régnaient pendant
l'hellénisme, au cours des 3e et 2e siècles,
les rois du Pont. Leurs sépultures, en
amont du fleuve Jesil Irmak, font apparemment

partie du groupe des tombeaux
monumentaux pratiqués dans le roc et englobent

simultanément un lieu de culte très
ancien dédié au dieux chtoniens révélant
nettement le traditionalisme des rois pon-
tois.
Notre prochaine étape à la découverte
d'anciens tombeaux pratiqués dans le roc
nous mène en Sicile. Dans le sud-est, entre
Gela et Syracuse, s'étend une mesa
sauvagement crevassée, des volcans abaissés
par l'érosion au-dessous de mille mètres,
les monts Iblei. Dans les gorges de Panta-
lica ou de Cava d'lspica, des tombeaux —
milliers de «forni» (fours) préhistoriques
— émergent des abruptes parois rocheuses,

leur conférant l'aspect d'un fromage
d'Emmentaler, c'est la nécropole des Sicu-
les.
Ce peuple occupait l'est de l'île avant le

débarquement des Grecs déjà. Se repliant
sans cesse pour fuir la colonisation grecque,

c'est finalement en ce lieu, dans
l'intérieur montagneux, qu'ils trouvèrent leur
dernière retraite.

rock caves leads us to Sicily. To the southeast

between Gela and Syracuse there
extends a very rugged tableland, eroded
volcanoes less than 1000 metres high, the
Monti Iblei. In the Pantalica Gorge or the
Cava d'lspica, thousands of prehistoric
forno graves stare at us, Swiss cheese
fashion, from the rocky faces — the necropolis

of the Siculi. This tribe populated the
eastern part of the Island even before the
Greeks landed. In steady retreat before
Greek colonization they finally found their
last refuge in the mountainous interior.
The necropolis of the Siculi dates back to
the 12th to 8th centuries B.C. The tomb
caves were always driven into natural
vertical limestone cliffs to a depth of over
two metres, partly also widened to
accommodate entire families, with rectangular,
square or almost circular entrances about
one metre high which were formerly closed
by stone slabs placed in front of them
without using mortar. (The objects included

in the burials reflect cultural history
and are indications of the belief in afterlife.)

These closure slabs in part reveal
spiral ornaments in relief. One from Castel-
lucio near Noto, now kept at the Syracuse
Museum, is particularly noteworthy: it

represents coition schematically, as it were
hieroglyphically as a symbol of life. It
evidences the fact that earlier people saw
the divine act of creation in the parable
of sexuality; immortality by reincarnation.



grüfte erweitert, mit etwa einem Meter
hohen, rechteckigen, quadritischen oder fast
runden Türöffnungen, die einst durch
mörtellos vorgesetzte Steinplatten verschlossen

waren. (Die Grabbeigaben sind ein
Spiegelbild der Kulturgeschichte und
zugleich Hinweis des Glaubens auf ein
Weiterleben nach dem Tode.)
Diese Verschlussplatten zeigen zum Teil
Spiralornamente im Relief. Besonders
bemerkenswert eine aus Castellucio bei Noto,

heute im Museum von Syrakus, die den
Geschlechtsakt formelhaft, sozusagen
hieroglyphisch als Sinnbild des Lebens
darstellt. Ein Beweis dafür, dass die
Menschen früherer Zeiten den göttlichen
Schöpfungsakt vor allem unter dem Gleichnis
des Geschlechtlichen gesehen haben,
Unsterblichkeit durch Wiedergeburt.
In Sardinien beschliessen wir das Thema
Felsengräber. Bei der Besiedelung der
Insel vor mehr als 4000 Jahren haben die
Menschen aus dem Vorderen Orient wohl
die Bestattungskulte ihrer Väter
mitgebracht, indem sie ihre Toten zuerst in
natürlichen Grotten, an denen die Insel überreich

ist, später in künstlichen Kammern
an Kalkstein-, Tuff- und Lavawänden
beisetzten.

Diese «domus de Janas», Hexen-, Jungfernoder

auch Feenwohnungen genannt, sind
die Wohnstätten für Lebende und Verstorbene,

zum Teil auch heute noch. Die Toten

werden im Volksglauben zu den meist
gütigen und hilfreichen, weiblichen, kleinen
Geistern, die dem Tageslicht entfliehen,
und «auf goldenen Webstühlen weben».
Dass diese Totengeister als Frauen
gedacht sind, erklärt sich aus dem weiblichen

Charakter, den die Seele, auch die
des Mannes, in den Anschauungen vieler
Mittelmeervölker besitzt. Klein sind sie
durch die zunehmende Entmachtung während

der Dauer ihres Totseins. In diesen
Vorstellungen lebt sichtlich eine verblasste
Erinnerung an die Seelen der Ahnen, die
im Dunkeln fortdauern, Segen bringen und
am günstigen Schicksal göttergleich
wirken.

Das Zusammenleben mit den Toten wurde
auf Sizilien noch gesteigert, indem man
während der Zeit im 17. Jahrhundert bis
1881 in den Katakomben der Cappucini
von Palermo die Verstorbenen einbalsamiert

und eingekleidet beisetzte, stehend
an den Wänden, sitzend oder liegend auf
den Konsolen und in offenen Särgen. Man
konnte über Jahrzehnte hinweg die
einstigen Mitmenschen von Angesicht zu
Angesicht sehen, mit ihnen sprechen und sie
alljährlich neu einkleiden. Wenn dann die
Kinder am Allerseelentage beschenkt wurden,

lautete oft die Frage der Verwandten:
«Was haben Dir die Toten geschenkt?»

Aegypten

Im Tod sind alle Menschen gleich. Gerade
in diesem Punkt versuchte der Mensch
schon früh sich von seinesgleichen
abzusetzen. Die eindrücklichsten Beispiele dieser

Art sind die grossen Pyramiden in
Aegypten. Diese gewaltigen Grablegen waren

einerseits äusseres Symbol der
Pharaonenmacht, andererseits sollten sie den
Grosskönig nach seinem Ableben vor
Raub und Plünderung beschützen, um
möglichst ein angenehmes, seiner Person
entsprechendes Folgeleben zu garantieren.
So imponierend durchdacht diese
unübertroffenen Ingenieuranlagen auch geplant
und gebaut waren, so erreichten sie den-

La nécropole siculienne remonte du 12e
au 8e siècle av. J.-C. Les grottes funéraires
s'enfoncent toujours de plus de 2 m dans
des parois calcaires naturelles et à pic:
elles sont en partie agrandies en caveau
de famille et comportent des ouvertures
d'environ 1 m de haut, rectangulaires,
carrées ou rondes, qui étaient jadis fermées
par des dalles de pierre mises en place
sans liaison de mortier. (Le mobilier funéraire

est un reflet de la civilisation et
simultanément le signe de la croyance à

une vie après la mort).
Ces dalles de fermeture sont en partie
ornées de reliefs en forme de spirale. L'une
d'elles, provenant de Castellucio près de
Noto et se trouvant aujourd'hui au musée
de Syracuse, est particulièrement
remarquable. Elle représente l'acte sexuel, symbole

de la vie, sous une forme schématique
pour ainsi dire hiéroglyphique. Une preuve
que les hommes des temps anciens
voyaient surtout dans l'allégorie de l'accouplement

l'acte divin de la création, l'immortalité

par la régénération.
C'est en Sardaigne que nous en finirons
avec le thème des tombeaux pratiqués dans
le roc. II semble bien qu'en enterrant leurs
morts d'abord dans des grottes naturelles
dont l'île abonde, et plus tard dans des
chambres pratiquées dans les parois de
roche calcaire, de tuf ou de lave, les
peuples du Proche-Orient ont apporté avec
eux les rites funèbres de leurs pères, lors
de la colonisation de l'île, voici plus de
4000 ans.
Ces «domus de Janas», appelés logis des
sorcières, des vierges ou également des
fées, constituent le séjour des vivants et
des morts, pour certains aujourd'hui
encore. Dans la croyance populaire, les
morts deviennent pour la plupart de petits

esprits féminins, bons et secourables,
qui fuient la lumière du jour et «filent des
quenouilles d'or». Que ces esprits soient
imaginés femmes, s'explique par le caractère

féminin prêté à l'âme, celle de l'homme

également, par de nombreux peuples
méditerranéens. Et ils sont de petite taille
en raison de leur perte de substance
s'accroissant au cours de leur séjour parmi
les morts. Ces idées témoignent manifestement

de réminiscences des mânes des
ancêtres se perpétuant dans l'ombre, portant

bonheur et, semblables aux dieux,
contribuant aux destinées heureuses.
En Sicile, au cours du 17e siècle et
jusqu'en 1881, on intensifia encore cette vie
en commun avec les morts en les enterrant

dans les catacombes des Cappucini
de Palerme. embaumés et vêtus, debout
contre les parois, assis ou couchés sur
les consoles et dans les cercueils ouverts.
On pouvait pendant des dizaines d'année
voir les défunts face à face, leur parler et
les habiller de neuf chaque année. Et

lorsqu'à la Fête des Morts, les enfants
recevaient leurs cadeaux, on entendait
souvent les parents questionner: «Que
t'ont offert les morts?»

Egypte

Dans la mort, tous les hommes sont égaux.
C'est sur ce point justement que l'homme
a cherché très tôt déjà à se dissocier de
ses semblables. Les grandes pyramides
d'Egypte en constituent les exemples les
plus frappants. Ces prodigieuses sépultures

étaient d'une part un signe extérieur
de la puissance du pharaon, et d'autre
part elles devaient après son trépas protéger

le grand roi contre le pillage et les

We conclude the subject of rock
sepulchres in Sardinia. When the island was
colonized more than 4000 years ago, the
people from the Middle East probably
brought with them the burial cults of their
fathers in that they first buried their dead
in natural caves which abound on the
Island, later in artificial chambers hewn into
limestone, tuff and lava cliffs.
These «domus de Janas», the dwellings of
witches, virgins or fairies as they were
called, are the abodes of the living and
the dead, in part still today. In popular
belief the dead become the commonly kind
and helpful female little spirits which flee
the light of day and «weave on golden
looms». That these spirits are supposed to
be female is explained by the feminine
character which the soul — that of men
included — possesses in the eyes of many
Mediterranean peoples. They are small
because they gradually lose power while they
are dead. There obviously survives in these
ideas a fading memory of the souls of
ancestors which continue in darkness, bringing

blessings and exerting a god-like
influence on a favourable fate.
Life with the dead was enhanced in Sicily
by burying the dead embalmed, fully
clothed, in the Cappucini catacombs of
Palermo, standing along the walls, sitting
or reclining on shelving or in open coffins,
from the 17th century till 1881. For
decades it was possible to see the former
contemporaries, to talk to them and put
new clothes on them every year. When
gifts were given to the children on All
Souls' Day, relatives would frequently ask.
«What have the dead given you?»

Egypt

All men are equal in death. It was in this
very respect that man attempted to distinguish

himself from his equals at an early
date. The most impressive examples are
the large pyramids in Egypt. These huge
sepulchral monuments were the visible
symbol of pharaonic power on the one
hand and, on the other, they were designed
to protect the king from robbery and
pillage after his demise in order to ensure
the most agreeable afterlife in keeping with
his exalted status.
Impressively and ingeniously as these
unparalleled works of engineering were planned

and constructed, they never achieved
their most important objective: perfect
protection of the pharao from the prédation
of his former subjects.
Still, miraculously conserved, the sepulchre
of Tutenkhamon gives a fantastic insight
into the life and the spirit of his time.
Belief in afterlife must have been firmly
rooted for everything that an individual
could use in earthly existence was placed
in the pharao's tomb: ample provisions and
every conceivable convenience from a bed,
cupboard to a comfortable chair and
rocking-chair, innumerable men and women
servants in the form of wall frescoes and
clay figurines.

Mausolea

A change of mind regarding the afterlife is
sensed at the sight of the tomb of Cyrus
at Pasargadae (Central Iran) dating back to
the 6th century B.C.
Cyrus the Great (559—529), founder of the
kingdom of the Achaemenidae which existed

for over 200 years and was destroyed
only by Alexander the Great in 333 and 331

B.C., this «king of kings» had himself



noch nie ihr wichtigstes Ziel: den absoluten

Schutz des Pharao vor dem Raubgriff

seiner Mitmenschen.
Dennoch gibt das wie durch ein Wunder
entdeckte Grab des Tutench-Amon einen
phantastischen Einblick in das Leben und
den Geist dieser Zeit. Der Glaube an ein
Weiterleben muss fest verankert gewesen
sein. Denn alles, was ein Mensch zum
irdischen Leben gebrauchen könnte, war dem
Pharao mitgegeben: Reichlicher Essvorrat,
dazu jeglicher Lebenskomfort vom Bett,
Schrank bis zum bequemen Sessel und
Schaukelstuhl, die unzähligen Diener und
Dienerinnen in Form von Wandfresken und
Tonfigürchen.

Mausoleen

Einen Gesinnungswandel über das Leben
nach dem Tode empfinden wir beim Anblick
des Kyros-Grabmals in Pasargadae
(Zentraliran) aus dem 6. Jahrhundert v. Chr.
Kyros der Grosse (559—529), der Begründer

des Achämenidenreiches, das über
200 Jahre bestand und erst durch Alexander

den Grossen 333 und 331 v. Chr.
vernichtet wurde, dieser «König der Könige»
liess sich in einem steinernen Haus mit
durchaus menschlichen Proportionen
beisetzen, das offensichtlich schon zu seinen
Lebzeiten erbaut worden war. Auf einem
sechsstufigen, pyramidalen Unterbau aus
grossen Quadersteinen steht ein fast
quadratischer, mit einem Satteldach versehener

Steinbau. Eine längst zerstörte Tür
führt ins Innere, in dem einst der Kyros-
Sarkophag gestanden haben muss.
Dieses Grabmonument, durch Form und
Schnitt der Steine den urartäischen Bauten

verwandt, unmittelbar in Palastnähe
errichtet, dem einstigen Zentrum der Stadt,
war lediglich Begräbnisstätte, nichts sonst.
Der Gedanke von einem weniger körperli-

déprédations, afin de lui garantir une vie
dans l'au-delà aussi agréable que possible,
correspondant à son rang.
En dépit de la grandeur de leur conception

et de leur réalisation, ces constructions

inégalées n'atteignirent cependant
jamais leur objectif le plus important: la
protection absolue du pharaon contre le
pillage de ses congénères.
Toutefois, le tombeau de Toutankhamon,
comme par miracle inviolé donne un aperçu
fantastique de la vie et de l'esprit de cette

époque. La croyance à une vie après
la mort devait être fortement ancrée, car
tout ce qu'un homme pouvait utiliser au
cours de son existence terrestre accompagnait

le pharaon: d'abondantes réserves
alimentaires, en outre, tout le confort
domestique, du lit à l'armoire jusqu'au douillet

fauteuil et à la berceuse, ainsi que
d'innombrables valets et servantes sous
la forme de fresques murales et de figurines

en argile.

Mausolées

Face au tombeau de Cyrus à Pasargadae
(Iran central) remontant au 6e siècle av.
J.-C, nous nous prenons à reconsidérer
nos opinions sur la vie après la mort.

Cyrus le Grand (559—529), le fondateur de
la dynastie des Achéménides qui régna
plus de 200 ans et ne fut anéantie qu'en
333 et 331 av. J.-C. par Alexandre le Grand,
ce «roi des rois» donc se fit enterrer dans
une maison de pierre aux dimensions
humaines qui fut manifestement construite
alors qu'il était encore en vie. Sur une
base pyramidale à six gradins composée
de pierres de taille, se dresse une
construction de pierre presque carrée, dotée
d'un toit en bâtière. Une porte depuis
longtemps en ruine mène à l'intérieur,

buried in a stone house of entirely human
proportions which had apparently been
built during his lifetime. Standing on a

substructure rising in six great steps and
made of large squared stones is a stone
structure, almost square, covered by a

gable roof. Long since destroyed, a door
leads into the interior where the sarcophagus

of Cyrus must have stood.
This monument, akin to ancient Artean
structures in terms of configuration and
cut of the stones, erected in the immediate
vicinity of the palace, the former centre of
the city, was only a burial place, nothing
else. The conception of a less physical and
more spiritual afterlife was the new
substance of human religion.
In the vicinity of present-day Budrum,
ancient Halicarnassus (Turkish west coast),
Mausolus (377—353 B.C.), ruler of Caria
and at the same time Persian satrap, had
an edifice started in his lifetime of which
he was not to see completion. This edifice
was designed as his resting place after
death. The idea behind it and, even more
so, its outer design gained it such renown
that it was counted among the seven wonders

of the world.
Nothing remains to be seen of this structure,

its stones have long since been
reused by the Turks and the Knights of
St. John to build citadels. Only its name
has remained immortal to this day and the
hallmark of this type of building: mausoleum.

Only about 50 miles to the north-east of
Budrun is Mylâs, ancient Mylasa. Standing
on the edge of this little Turkish city
today, almost unscathed, is a small Roman
mausoleum, a memento of its antique
model even if it is of modest dimensions.
It is a synthesis of an open peristyle and
a dark windowless tomb chamber. A firmly

Links: Fethiye, zur Römerzeit Telmessos,
besitzt die monumentalsten lykischen Felsengräber,

oft in Form eines griechischen Antentem-
pels. Eine besondere Kostbarkeit für die
Archäologie sind die guterhaltenen Türen aus
dem 4. Jahrhundert v. Chr.

Rechts: Achämenidisches Felsengrab bei
Naqsch-e-Rustam (Nähe Persepolis. Zentral-
Iran) von Darius dem Grossen. Hier verschmilzt
ägyptische Monumentalarchitektur mit persischer

Reliefgestaltung.

A gauche: Fethiye. à l'époque romaine Telmessos,

possède les tombeaux lyciens pratiqués
dans le roc les plus monumentaux, qui souvent
revêtent la forme d'un temple grec à antes.
Les portes bien conservées du 4e siècle av.
J.-C. représentent une grande valeur pour
l'archéologie.

A droite: Tombeau achémin'de pratiqué dans
le roc de Darius le Grand, près de Nasq-e-
Rustam (aux environs de Persépolis, Iran
central). L'architecture monumentale égyptienne
s'unit ici aux reliefs ornementaux des Perses.

Left: Named Telmessos in Roman times, Fethiye

possesses the most monumental rock tombs,
often in the shape of a Greek antae temple.
The well-preserved 4th century B. C. doors are
a particular archaeological treasure.

Right: Rock tomb of the Achaemenidae near
Naqsh-e-Rustam (near Persepolis, central Iran)
of Darius the Great, Egyptian monumental
architecture here blends with Persian relief
design.

Sl S ïiS.<-

Hjjr
I MiV*•¦>,-

...I,i-,-
¦A f%Y

h

-Y

*v y

K \ le *yS Csî 'i'y ~/fe<* ,v

.* (V*
!«

¦¦¦*>•.



chen, vielmehr geistigen Weiterleben, war
neuer Inhalt menschlicher Religion.
In der Nähe des heutigen Bodrum, dem
antiken Halikarnassos (türkische Westküste)

liess Mausolos (377—353 v. Chr.),
Herrscher über ganz Karien und zugleich
persischer Satrap, noch zu seinen Lebzeiten
ein Bauwerk beginnen, dessen Fertigstellung

er jedoch nicht mehr erleben sollte.
Dieses Bauwerk war als Ruhestätte nach
seinem Tode gedacht. Durch die Idee,
mehr noch durch seine äussere Form,
gelangte es zu solcher Berühmtheit, dass es
im Altertum zu den sieben Weltwundern
gezählt wurde.
Von diesem Bau ist nichts mehr zu sehen,
seine Steine sind längst von Türken und
Johannitern beim Zitadellenbau
wiederverwendet worden. Nur sein Name ist bis
auf den heutigen Tag unsterblich geblieben

und zum Begriff dieses Gebäudetypus
geworden: Mausoleum.
Nur etwa 80 km nordöstlich von Bodrum
liegt Milâs, das alte Mylasa. Am Rande der
kleinen türkischen Stadt steht noch heute,
fast unversehrt ein kleines römisches
Mausoleum, das unmittelbar an das antike Vorbild

erinnert, wenn auch mit bescheidenen
Ausmassen. Es ist eine Synthese aus offener

Tempelhalle und dunkler, fensterloser
Grabkammer. Auf quadratischem, etwa
5x5 m grossem Grundriss erhebt sich ein
festgefügter Sockelunterbau aus grossen
Quadersteinen. Auf der Westseite betritt
man durch eine kleine Tür die vertieft
angelegte, jetzt leere Grabkammer. Im oberen

Teil tragen im korinthischen Stil, etwa
fünf Meter hohe Säulen (acht Stück) und
vier Eckpfeiler eine mehrfach gestufte
Dachpyramide, ein würdiger Besinnungsund

Betraum.
Die Verschmelzung von Grabkammer und
Andachtsraum finden wir noch stärker
ausgeprägt in den seldschukischen Grabtürmen.

Sie sind eine uralte Baugestalt, die
durch die von Nordosten in den Iran
eindringenden Turkvölker nach Persien und
Anatolien gebracht wurde.
Im Iran tritt das Kuppeldach als Gipfel
orientalischer Wölbkunst gleichbedeutend
neben den Moscheebau. Auf festem Unterbau

mit schwerer Kuppel ragt ein vieleckiger

bis runder Oberbau hoch empor,
immer ebenfalls überkuppelt und oft noch
mit konischer Haube versehen, hinter der
die Kuppel verschwindet. Sie sind in ihrer
Form wie in den äusseren Schmuckmotiven

unverkennbar Nachbildungen des
Nomadenzeltes, das im Totenkult der
innerasiatischen Steppenkulturen eine wichtige
Rolle spielt.
Als weitere Variante müssen wir die Koub-
bas (koubba, arabisch Kuppelmoschee)

Lykischer Sarkophag aus dem 5. Jahrhundert
v. Chr. bei Fethiye an der Südwestküste der
Türkei. Längst hat die Stadt die einstige Ne-
kropole «überwuchert», so dass diese Relikte
fast als unverständliche Fremdkörper in den
Gassen erscheinen.

Sarcophage lycien du 5e siècle av. J.-C. près
de Fethiye sur la côte sud-ouest de la
Turquie. La ville a depuis longtemps «envahi»
l'ancienne nécropole, si bien que ces vestiges
apparaissent presque comme d'inexplicables
corps étrangers parmi les ruelles.

Lycian sarcophagus of the 5th century B. C.
near Fethiye on Turkey's south-western coast.
The city has long since overgrown the former
necropolis so that these relics appear in the
alleys as almost unintelligible foreign bodies.

où devait jadis se trouver le sarcophage
de Cyrus.
Ce monument funéraire, s'apparentant par
la forme et la taille des pierres aux
constructions chaldéennes, et érigé à proximité

du palais, jadis le centre de la ville,
n'était rien d'autre qu'un lieu de sépulture.
La pensée d'une survie beaucoup plus
spirituelle que matérielle était un nouveau
concept de religion humaine.
Dans les environs de l'actuelle Bodrum,
anciennement Halikarnassos (côte ouest
de la Turquie), Mausole (377—353 av. J.-C.)
souverain de Carie et en même temps
satrape en Perse, fit entreprendre de son
vivant un édifice dont il ne devait toutefois
plus voir l'achèvement. Cet édifice devait
lui servir de dernière demeure. Sa conception,

et plus encore son apparence
extérieure, lui valurent un tel renom que dans
l'Antiquité il comptait parmi les sept
merveilles du monde.
De ce monument, il ne reste plus rien. Ses
pierres ont depuis longtemps été réutilisées

par les Turcs et les chevaliers de
Saint-Jean de Jérusalem pour la construction

de citadelles. De nos jours, seul son
nom subsiste, qui sert à désigner ce type
d'édifices: mausolée.
A quelque 80 km seulement au nord-est de
Bodrum, on trouve Milâs, l'ancienne
Mylasa. Aux abords de cette petite ville
turque, se dresse un mausolée romain aujourd'hui

encore presque intact, qui, bien que
de dimensions plus modestes, rapelle
immédiatement le modèle antique. C'est une
synthèse de salle de temple ouverte et
d'hypogée sombre, sans fenêtres. Sur une
grande surface plane carrée, d'environ
5x5 m, un socle composant la partie
inférieure s'élève, construit en grosses pierres

de taille solidement assemblées. Sur
la face ouest, on accède par une petite
porte à l'hypogée enfouie, actuellement

joined understructure of large blocks on a

square area of about 5x5 metres is the
foundation. The sunken tomb chamber,
now empty, is accessible from the west
through a small door. Corinthian columns
about 5 metres high (eight of them) and
four corner pillars carry a stepped roof
pyramid, forming a solemn place of prayer
and contemplation.
This blend of tomb chamber and place
of contemplation is found, yet more
pronounced, in the Seljuk sepulchral towers.
They are a very ancient type of structure
which the Turkic tribes that penetrated into
Iran brought to Persia and Anatolia from
the north-east.
In Persia the domed tomb joins mosque
construction as its equal in the art of building

vaults. Rising from a solid understructure

with a heavy dome is a polygonal or
round superstructure, always domed as
well and frequently provided with a conical
hood behind which the dome vanishes.
Both their design and extraneous
ornamental motifs are obviously reflections of
the nomadic tent which plays an important
role in the cult of the dead in the steppe
cultures of interior Asia.
A further variant are the koubbas (koubba

Arabic for domed mosque) in the North
African region. The saint's sepulchre here
becomes the dwelling of the devout, the
Syrian single-room house with a clay
cupola being its origin, its cupola being
more and more monumentalized. These
so-called marabouts have one room,
frequently surrounded by a plurality of individual

rooms, arranged around the court in

the centre of which a well with a tree are
frequently found which was planted by
the dead himself. The mausoleum being
both residential and a prayer room, death
and life are in continuous dialogue.
Domed or in the form of a Greek temple,

tit -.

y^f,

y
„-..

«•¦

\z?

7*«Rrf

8



SA* -«Nr 4¦an Aé i*\tfc
¦*

PS
Sur *•«***

«**-
|% ^s _ «# -r-SK-

•>..<.--*»<**» 3. "¦¦K*. * ìS3-V _' >-US* '^^SÈSta« **-^¦* -jj0 --' ¦*»-•
•*•*¦- » :.«S^L«S^ >¦-»-•as* • ¦',¦« ». -*.- >%'•; ~V -'Ä

ÉJtStóSf^A.., „*__»*
-Mp* ^*E^S

• .-..

*& *.--
_>;

.% ¦m
Bei Kandahar, im Süden Afghanistans, liegt
dieser Friedhof in öder Flur. Wassermangel
und sturmbrausender Wind lassen jede Vegetation

verkümmern. Oft steht an den Grabsteinen

ein Topfscherben, der genau zu denen
passt, die bei den Angehörigen aufbewahrt
werden — ein sicheres Erkennungszeichen.

Zwischen Kelibia und Cap Bon im nordöstlichen

Tunesien steht dieser Marabut (Mausoleum,

jedoch häufig von einem Weisen
bewohnt), von wenigen, uralten Olivenbäumen
umgeben, in einsamer Landschaft, vom Wind
zerzaust unter glühender Sonne.

Près de Kandahar, dans le Sud de l'Afghanistan,

on trouve dans l'aride campagne ce cimetière.

Le manque d'eau et le vent qui souffle
en tempête font dépérir toute végétation. II y
a souvent sur la pierre tombale un morceau
de pot cassé, qui s'adapte exactement à ceux
qui sont conservés chez les parents — un
signe de reconnaissance infaillible.

Entre Kelibia et Cap Bon, dans le Nord-Est de
la Tunisie, se dresse ce marabout (mausolée,
fréquemment occupé toutefois par un sage),
entouré de quelques oliviers séculaires, dans
un paysage désert, subissant les assauts du
vent sous un ardent soleil.

Near Kandahar in the south of Afghanistan this
cemetery is found on a desolate plain. Lack
of water and raging winds cause all vegetation

to wither. A potsherd often rests against
the tombstones; it matches those kept by the
relatives — a reliable means of identification.

Surrounded by a few venerable olive trees in
a lonely landscape, dishevelled by the wind
and under a blazing sun, this Marabout is
found between Kelibia and Cape Bon in
northeastern Tunisia (a mausoleum, but frequently
inhabited by a sage).

•ir^r.^^W
y

TriTMr'ïï iii'«¦ • •¦ :

'«%*-». W\ ¦>*

*'^m%.

5*«*
«fPßtA*«1

*, ¦*-



im nordafrikanischen Raum betrachten.
Hier wird das Heiligengrab zum Wohnkomplex

der Gottergebenen, wobei als Ursprung
das syrische Einraumhaus mit Lehmkuppel
anzusehen ist, an dem die Kuppel immer
mehr monumentalisiert wurde. Diese
sogenannten Marabuts sind einräumig. oft
umgeben von einer Vielzahl von
Einzelräumen, einen Hof umschliessend, in dessen

Zentrum häufig der Brunnen mit einem
Baum steht, der vom Verstorbenen selbst
gepflanzt worden war. Mausoleum
Wohn- und Andachtsraum zugleich. Tod
und Leben in ständiger Zwiesprache.
Auf Korsika schliesslich ist das Mausoleum,

überkuppelt oder auch in Form eines
griechischen Tempels, noch heute
Beisetzungsraum der Mitglieder der Grossfamilie.

Friedhöfe sind auf dem Lande kaum
anzutreffen. Stattdessen erhebt sich würdig

am Rande der Ortschaften, umgeben
von üppiger Macchia, die Familiengrabkapelle

mit Einzelgrablegen bis zu zehn
Personen.

Der Friedhof

Mit dem Gang über einen Friedhof be-
schliessen wir das Thema. In Monastir
(Tunesien) stockt unser Atem angesichts tau-
sender Mörtelsarkophage auf baumlosem
Feld. Diese Stadt wurde im 11. Jahrhundert

zur Heiligen Stadt gegen das christliche

Abendland erklärt. Die Klosterburgen
von Monastir und Sousse zentrierten den
Wehrwillen und die gleichzeitige Verehrung

für die rechtmässigen Glaubensritter
derart, dass Gläubige und Pilger von weit
her anreisten und sogar noch ihre Toten
mitbrachten, um sie hier in geheiligtem
Boden zu begraben.
Die neue Religion, der Islam, hatte auch
hier, wie einst in den Anfängen des
Christentums, die Schwelle zum Tod so
erniedrigt, dass es für die überzeugten
Anhänger geradezu eine Lust war, sie zu
überspringen, um in diesem Rausch ihr
Paradies zu erleben.

Literatur

Blaue Führer «Mittlerer Osten», 1966, Verlag

Hachette, Paris.
Blaue Führer «Türkei», 1968. Verlag
Hachette», Paris.
«Die Kunst des Iran», von André Godard,
1964, Verlag Herbig, Berlin-Grunewald.
Kunst und Technik der Wölbung, von Franz
Hart, 1965. Verlag Georg D.W. Callwey.
München.
«Istanbul und die vordere Türkei», von Dr.
Vera Hell, 1966. Verlag Paul Georg Hopfer,
Tübingen.
«Islamische Kunst», Band 20, von Ernst
Diez, 1964, Verlag Ullstein GmbH,
Frankfurt/Main, Berlin.
«Italien III», von Eckart Peterich, 1963,
Prestel-Verlag, München.
«Einladung nach Sardinien», von Ingeborg
Tetzlaff, 1970, Fischer-Verlag, Frankfurt/
Main, Hamburg.
«Tunesien», von Hans Strelocke, 1970, Verlag

Hans E. Günther. Stuttgart.

vide. Dans la partie supérieure, 8 colonnes
d'environ 5 m et 4 piliers d'angle supportent,

dans le style corinthien, une pyramide
à plusieurs gradins, formant toit, un

admirable lieu de méditation et de prière.
Cette réunion de la chambre funéraire et
du lieu de dévotion, nous la trouvons
encore plus fortement marquée dans les
tours funéraires des Seldjoukides. II s'agit
d'une forme de construction très ancienne
qui fut amenée en Perse et en Anatolie par
les peuples turcs, qui du Nord-Ouest
avaient envahi l'Iran.
En Iran, le tombeau à dôme, sommet de
l'art oriental de la voûte, apparaît aussi
important que la mosquée. Sur une solide
construction de base surmontée d'une
lourde coupole, une superstructure
polygonale ou ronde s'élève très haut,
toujours coiffée d'une coupole également,
et souvent dotée en outre d'une calotte
conique masquant la coupole. Ces édifices

sont par leur forme, ainsi que par
leurs motifs ornementaux extérieurs,
d'évidentes répliques de la tente de nomade,
qui joue un rôle important dans le culte
des morts des civilisations des steppes
de l'Asie centrale.
Les koubbas (koubba, en arabe
mosquée à coupole) en territoire nord-africain
sont une autre variante qu'il nous faut
mentionner. Le tombeau-sanctuaire se mue
ici en complexe résidentiel des adorateurs
d'une divinité; la maison syrienne composée

d'une pièce unique avec dôme en
torchis peut en être considérée comme
l'origine, avec un dôme rendu sans cesse plus
monumental. Ces constructions nommées
marabouts ne comportent qu'un local,
souvent entouré d'une multitude de locaux
détachés ceignant une cour, au centre de
laquelle se trouve fréquemment la fontaine
avec un arbre planté par le défunt même.
Simultanément mausolée, lieu de séjour
et de dévotion, c'est le perpétuel conflit
entre la vie et la mort.
En Corse finalement, surmonté d'un dôme
ou bien en forme de temple grec, le
mausolée sert aujourd'hui encore de sépulture
aux membres de ia grande famille. On ne
rencontre guère de cimetières dans le

pays. A leur place, on trouve aux abords
des localités, entourée de haies luxuriantes,

la chapelle funéraire familiale avec
caveaux individuels offrant la place à 10

corps.

Le cimetière

Nous concluons ce thème par le passage
dans un cimetière. A Monastir (Tunisie),
la vue de milliers de sarcophages en mortier

sur un champ nu nous coupe le souffle.

Cette ville fut déclarée ville sainte au
11e siècle, en opposition à l'Occident
chrétien. Les monastères-citadelles de
Sousse et de Monastir concentraient à tel
point ia volonté de défense et simultanément

la vénération pour les légitimes
chevaliers de la foi, que fidèles et pèlerins y
venaient de loin et y amenaient même
leurs morts afin qu'ils reposent en terre
sainte.
Ici aussi, la nouvelle religion de l'Islam,
comme jadis le christianisme à ses débuts,
avait tellement banalisés les portes de la
mort, que les adeptes convaincus se
faisaient un véritable plaisir de les franchir,
pour accéder dans l'ivresse à leur paradis.

Bibliographie
Guide bleu «Moyen-Orient», 1966, éditions
Hachette, Paris.

the mausoleum of Corsica is still the burial
place of the members of a clan. Cemeteries

are hardly found in the country. In
their place, there monumentally rises, on
the edge of villages and embedded in
macchia, the family's sepulchral chapel
with individual tombs for up to ten.

The Cemetery

We will conclude this subject with a stroll
through a cemetery. Our hearts miss a
beat at Monastir (Tunisia) in view of
thousands of mortar sarcophagi on a treeless
plain. The city was declared to be the holy
city against the Christian occident in the
11th century. The monastery fortresses of
Monastir and Sousse concentrated the will
to fight and the reverence for the lawful
knights of the faith to an extent that the
pious and pilgrims came there from afar,
sometimes even bringing their dead to
commit them to hallowed ground.
Islam, the new religion, had lowered the
threshold to death to such a level here too
— just as it had been done by the early
Christians — that it was almost a joy to
jump over in order to experience paradise
in this ecstasy.

References:

Blaue Führer, «Mittlerer Osten», 1966,
Hachette, Paris.
Blaue Führer, «Türkei», 1968, Hachette,
Paris.
André Godard, «Die Kunst des Iran», 1964,
Verlag Herbig, Berlin-Grunewald.
Franz Hart, «Kunst und Technik der
Wölbung», 1965, Georg D.W. Callwey, Munich.
Dr. Vera Hell, «Istanbul und die vordere
Türkei», 1966, Paul Georg Hopfer, Tübingen.

Eckart Peterich, «Italien III», 1963, Prestal-
Verlag, Munich.
Ernst Diez, «Islamische Kunst» Vo. 20.
1964, Ullstein GmbH, Frankfurt/Main, Berlin.

Ingeborg Tetzlaff, «Einladung nach
Sardinien», 1970, Fischer-Verlag, Frankfurt/Main,
Hamburg.
Hans Strelocke, «Tunesien», 1970, Hans
E. Günther, Stuttgart.

Guide bleu «Turquie». 1968, éditions
Hachette, Paris.
«L'art de l'Iran», de André Godard, 1964,
éditions Herbig, Berlin-Grunewald.
Art et technique de la voûte, de Franz
Hart, 1965, éditions Georg D. W. Callwey.
Munich.
«Istanbul et la Proche-Turquie», du Dr
Vera Hell, 1966. éditions Paul Georg Hopfer,

Tübingen.
«Art islamique», volume 20, de Ernst Diez,
1964, éditions Ullstein Sàrl, Francfort/Main,
Berlin.
«Italie III» de Eckart Peterich, 1963,
éditions Prestel, Munich.
«Invitation en Sardaigne», de Ingeborg
Tetzlaff, 1970, éditions Fischer,
Francfort/Main, Hambourg.
«Tunisie», de Hans Strelocke, 1970,
éditions Hans E. Günther, Stuttgart.

10


	Alte Bestattungsformen = Formes anciennes de sépulture = Old forms of interment

