Zeitschrift: Anthos : Zeitschrift fur Landschaftsarchitektur = Une revue pour le

paysage
Herausgeber: Bund Schweizer Landschaftsarchitekten und Landschaftsarchitektinnen
Band: 15 (1976)
Heft: 4: Friedhofskultur heute und morgen = Cimetieres et civilisation

aujourd’hui et demain = Cemetery culture : today and tomorrow

Artikel: Alte Bestattungsformen = Formes anciennes de sépulture = Old forms
of interment

Autor: Sommer, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134775

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alte Bestattungsformen

Text: H. Sommer
Fotos: U. Sommer

Der Tod als die Schwelle zu einem ande-
ren Dasein ist flir den Menschen schlecht-
hin der tiefste Einschnitt, den er seit ur-
denklichen Zeiten zu Uberwinden versucht.
Die Frage nach dem Wohin galt es zu
klaren, ihre Antwort war der Beginn der
ersten Religion.

Der Sonne und dem Feuer iibergeben

Eine der &ltesten Religionen der Erde ist
die des Zarathustra. Seine Lehren vom
Licht des Guten und der Finsternis des
Bosen, dem sogenannten Dualismus, sind
in Juden- und Christentum hineingeflossen.
Der christliche Glaube einer voriiberge-
henden Weltherrschaft des Satans, die
durch das kommende Reich Gottes abge-
I6st wird, sowie das Jiingste Gericht als
Wertmesser des menschlichen Lebens sind
das Erbe dieses Zoroastrismus.

Das Licht ist das Feuer und noch mehr die
Sonne. Um die Erde und vielleicht auch
das wohltatige Wasser vor jeglicher Be-
schmutzung zu bewahren, wurden die Lei-
chen auf sidwarts geneigten, felsigen Han-
gen der Sonne ausgesetzt. Hohe Mauern
versperrten Tieren und neugierigen Blik-
ken den Zugang. Dass nur die aus der
Luft herbeigeflogenen Geier sich am ver-
wesenden Fleisch gitlich taten, war eine
unangenehme Begleiterscheinung, jedoch
nicht die Absicht. Vielmehr solite die Son-
ne die Toten «verbrennen» und sie somit
symbolisch reinigen.

Diese Bestattungsform im mittleren Iran
wurde erst in diesem Jahrhundert durch
ausdricklichen Erlass des Schahs verbo-
ten. Seitdem werden die Verstorbenen wie
bei uns im Erdgrab auf einem Friedhof
beigesetzt.

Ein Beispiel echter Feuerbestattung finden
wir dagegen in Xanthos, der im Altertum
bedeutendsten Stadt Lykiens im Siidwe-
sten der Tirkei. Die Urnen wurden in einer
oberen Kammer auf Totenpfeilern beige-
setzt, die etwa seit dem 6.Jahrhundert
v. Chr. gebaut wurden und nach zweihun-
dert Jahren wieder verschwanden. Eine
Bestattungsform, die weder in der griechi-
schen noch orientalischen Kunst ihresglei-
chen hat.

Der sogenannte Harpienpfeiler ist der be-
rihmteste in Xanthos. Um 500 v. Chr. ent-
standen, erhebt sich auf einem zweistufi-
gen Unterbau ein finf Meter hoher Mono-
lithpfeiler mit quadratischem Grundriss von
etwa 1,5 Metern. Die auf Pfeilerhéhe mit
Reliefplatten umgebene Kammer bot gut
zehn Urnen Platz. Das Dach bildet eine
dreifach vorkragende Steinplatte, von einem
flachen Quadratwiirfel bekront.

Interessant sind die Hochreliefs der Grab-
kammern (heute Gipsabdricke, die Origi-
nale befinden sich im Britischen Museum

Formes anciennes de
sépulture

Texte: H. Sommer
Photos: U. Sommer

La mort, porte qui s’ouvre vers un «ail-
leurs», n'est pour I'homme rien d'autre
qu'un abime dont depuis les temps les plus
reculés il cherche a triompher. La ques-
tion de l'au-dela devait étre éclaircie, la
réponse fut le début de la premiere reli-
gion.

Livré au soleil et au feu

Une des plus anciennes religions de la
terre est celle de Zarathoustra. Sa doctri-
ne de la lumiére du bien et des ténébres
du mal, appelée le dualisme, s’est insi-
nuée dans le judaisme et dans le christia-
nisme.

La croyance chrétienne a un temps de do-
mination du monde par Satan ayant pris
fin & 'avénement du regne de Dieu, ainsi
qu’'au jugement dernier comme critere de
la vie humaine, est un héritage de ce zo-
roastrisme.

La lumiere, c'est le feu, et plus encore le
soleil. Afin de préserver de toute pollution
la terre, et peut-étre aussi la bienfaisante
eau, les corps étaient exposés au soleil
sur des pentes rocheuses inclinées au sud.
De hautes murailles en barraient I'acces
aux animaux et empéchaient les regards
indiscrets. Que seuls les vautours venus
du ciel puissent se régaler de la chair dé-
composée était un phénoméne secondaire
désagréable, mais ce n’'était pas le but re-
cherché. On voulait que le soleil «brile»
les morts et les nettoie ainsi symbolique-
ment.

En lIran central, cette forme de sépulture
ne fut interdite qu'au cours de ce siécle
par un décret formel du Schah. Depuis
lors les morts sont mis en terre, comme
chez nous, dans un cimetiére.

Nous trouvons en revanche un exemple
de crémation véritable a Xanthos, dans
I’Antiquité ville la plus importante de Lycie,
au sud-ouest de la Turquie. Les urnes
étaient enterrées dans une chambre, au
haut d’obélisques funéraires construits au
6e siécle av. J.-C. environ, et qui dispa-
rurent deux cent ans aprés. Une forme
de sépulture dont ni I'art grec, ni l'art
oriental ne donnent d’exemples.
L'obélisque dit des harpies est le plus
célébre de Xanthos. Erigé au 5e siécle av.
J.-C., un obélisque monolithique haut de
cing meétres, a base quadrangulaire de
quelque 1,5 métre, se dresse sur un socle
a deux gradins. La chambre, entourée a
hauteur d'obélisque de dalles a reliefs,
offrait largement place a 10 urnes. Le toit
revét la forme d'une dalle de pierre a
triple saillie, couronnée d’'un cube plat
carré.

Les hauts-reliefs de I'hypogée sont intéres-
sants (actuellement modeéles en platre, les
originaux se trouvant au British Museum

Old Forms of Interment

Text: H. Sommer
Photographs: U. Sommer

Death as the threshold to another existence
is absolutely the deepest chasm that man
has for times immemorial attempted to over-
come. The question as to «where to» was
to be answered, and the answer was the
beginning of the first religion.

Committed to the sun and to fire

One of the world's oldest religions is that
of Zoroaster. His teachings of the light of
good and the darkness of evil, the so-
called dualism, have passed into the
Jewish and the Christian religions.
Christian belief in a temporary world
supremacy of Satan which is superseded
by the kingdom of God, and the Last Judg-
ment as the standard of the value of human
life are the heritage of this Zoroastrianism.
Light is the fire and, even more so, the
sun. In order to protect the earth and,
possibly, beneficial water against all pollu-
tion, corpses were exposed to the sun on
rocky slopes with a southern exposure.
High walls barred access to animals and
curious eyes. That only vultures flew in
to help themselves to the decaying flesh
was an unpleasant concomitant and not
intentional. Much rather, the sun was to
«burn» the dead, thus cleansing them.

This form of burial in Central Iran was
prohibited by the Shah's express orders
only in the course of this century. Since
then, the dead have been interred in a
cemetery as is the custom here.

An example of true cremation is found in
Xanthos, the most important city of ancient
Lycia in south-west Turkey. The urns were
buried in an upper chamber of funeral pil-
lars which had been built since about the
6th century B.C. and vanished again after
two hundred years. A form of burial which
has no parallel in either Greek or Oriental
art.

The so-called Harpyan pillar is the most
famous in Xanthos. Made about 500 B.C.,
it rises from a foundation with two steps,
a five-metre monolithic pillar of square
cross-section with sides 1.5 metres long.
The chamber enclosed by relief plaques
at the top accommodated some ten urns,
and the roof is formed by a triple jutting
stone slab topped by a flat cube.

The high reliefs of the burial chamber are
most interesting (plaster casts today; the
originals are kept at the British Museum in
London). The motif is the adoration of the
heroized dead. Sitting women and men
are honoured by their kinsmen, Harpies
(half human, half bird) carry their souls
away on all sides. Important in terms of art
history are the sizes of the figures, the
rankless uniform representation of men
and the finely draped clothes.



in London). Das Motiv stellt die Anbetung
der heroisierten Toten dar. Sitzende Frau-
en und Manner werden von ihren Verwand-
ten geehrt, Harpien (Vogelmenschen) tra-
gen nach allen Seiten ihre Seelen fort.
Kunsthistorisch bedeutsam sind die Gros-
se der Figuren, die ranglose, gleiche Dar-
stellung der Menschen und die feingefal-
teten Gewander.

Felsengraber

Zur Zeit der persischen Achameniden fiihr-
te Darius I. (521—485 v. Chr.) die Monumen-
talform der Felsengraber ein. Im senkrech-
ten Felsen des Hossein Kuh, unweit Per-
sepolis, liess er auf 22 x 22 m grosser Fla-
che die Form eines riesigen Schweizer-
kreuzes ausschlagen. In der Mitte gewahrt
eine von Halbsaulen gerahmte Tir im agyp-
tischen Stil Zutritt zur Grabkammer mit
spitz zulaufender Decke. Im oberen Teil er-
kennt man zwei Reihen unterworfener Vél-
ker, die scheinbar mihelos den Thron des
Grosskonigs tragen, davor der Feueraltar
und dariiberschwebend der grosse Gott,
Ahuramazda. So blieb Darius auch nach
dem Tode seinem Volke allgegenwartig.

Diese Grabform setzte sich fast gleichzei-
tig in weit entfernteren Landern durch.

In Fethiye, dem antiken Telmessos, im
Sidwesten der Turkei, sind es die Monu-
mentalfelsengraber, allen voran das Grab
des Amyntas (4. Jahrhundert v. Chr.), die
eine griechische Tempelanlage mit S&au-
lenvorhalle, Kranzgesims und Giebelfeld
kopieren. Hier wurden Tiren mit allen Ein-
zelheiten der Beschlage und Holzverarbei-
tung in Stein gehauen, die noch heute zu
den besterhaltenen des griechischen Alter-
tums gehoren.

Demre, das alte Myra, eine Stadt, die auch
die Apostelgeschichte erwahnt (27, 5—6),
gilt als Heimat der Nikolauslegende. Dieser
Heilige, dessen Todestag wir am 6. De-
zember feiern, wurde durch die Gemah-
lin Theophano, Kaiser Otto II. (973—983)
bei uns bekannt, als Schutzpatron der Kin-
der, Jungfrauen und Seeleute.

Hier in Demre beeindrucken lykische Fel-
sengraber aus dem 5. und 4. Jahrhundert
v. Chr. Uebereinandertiirmend, gleich Fen-
stern eines vielschichtigen Hochhauses,
reihen sich die Grabfassaden so aneinan-
der, dass man sich fragt, wie solche Arbei-
ten friher ausgefiihrt werden konnten. Die
Beispiele aus der Holzarchitektur sind ge-
radezu faszinierend: Querbalken mit Zap-
fenlochern und Zapfen; Nachbildungen von
Flachdachern mit Balkenlage und Knip-
pelschichten; Spitzbogendacher im Profil
der Barken, mit dem Kiel nach oben oder

a Londres). Le motif représente I'adoration
des morts héroisés. Des femmes et des
hommes assis sont honorés par leurs pa-
rents, des harpies (femmes-oiseaux) em-
portent leurs ames de tous les coétés. La
grandeur des figures, la représentation
identique sans distinction de rang des per-
sonnages, et les vétements finement plis-
sés sont significatifs de I'histoire de I'art.

Tombeaux pratiqués dans le roc

Pendant le régne de la dynastie perse des
Achéménides, Darius ler (521—485 av.
J.-C.) introduisit la forme monumentale des
tombeaux pratiqués dans le roc. Dans les
rochers a pic du Hossein Kuh, non loin de
Persépolis, il fit tailler, sur une surface de
22 x 22 m, la forme d’une gigantesque croix
suisse. Au centre, une porte encadrée de
demi-colonnes de style égyptien permet
d'accéder a la chambre funéraire au pla-
fond en pointe. Dans la partie supérieure,
on distingue deux rangées de sujets qui
portent, sans peine semble-t-il, le tréne
du grand roi, sur le devant, l'autel du feu
et, planant au-dessus, le dieu tout puis-
sant Ahuramazda. Darius restait ainsi om-
niprésent a son peuple, méme apres sa
mort.

Cette forme de tombeau s’imposa presque
en méme temps dans des pays trés éloi-
gnés.

A Fethiye, I'ancienne Telmessos, au sud-
ouest de la Turquie, se trouvent les tom-
beaux monumentaux pratiqués dans le roc,
et tout d’abord le tombeau d’Amyntas (4e
sieécle av. J.-C.), qui copient I'ordre d'un
temple grec, avec péristyle, corniche et
tympan. Leurs portes, qui comptent au-
jourd’hui encore parmi les mieux conser-
vées de I'antiquité grecque, sont sculptées
dans la pierre avec tous les détails de fer-
rures et du travail sur bois.

Demre, I'ancienne Myra, une ville men-
tionnée dans I'’Acte des Apodtres (27. 5—6),
passe pour étre le berceau de la légende
de St-Nicolas. Ce saint, dont on célebre
la mort le 6 décembre, est connu chez
nous comme le patron des enfants, des
vierges et des marins, grace a Théophanie,
épouse de I’empereur Otton Il (973—983).
A Demre, les tombeaux lyciens des 5e et
4e siecles av. J.-C. pratiqués dans le roc
sont impressionnants. Entassées les unes
sur les autres, a I'image des fenétres d'une
maison-tour, les fagades des tombeaux se
juxtaposent de telle sorte, qu'on se de-
mande comment de tels travaux ont pu
étre exécutés autrefois. Les exemples tirés
de I'architecture des constructions en bois
sont proprement fascinants: traverses avec
chevilles et trous; répliques de toits plats

Rock graves

At the time of the Persian Achaemenidae,
Darius | (521—485 B.C.) introduced the
monumental form of rock graves. From the
vertical rock of Hossein Kuh not far from
Persepolis he had a vast Swiss cross cut
out of a face of 22 by 22 metres. At the
centre, a door in the Egyptian style flanked
by half columns gives access to the sepul-
chral chamber with a pyramidal ceiling.
In the upper portion are two rows of sub-
jugated peoples who carry the throne of
the king of kings with apparent ease; in
front of it, the fire altar and, hovering
above it, Ahura Mazda. This is how Da-
rius remained a presence to his people
even after death.

This grave form became prevalent in very
remote countries almost at the same time.
In Fethiye, ancient Telmessos in south-east
Turkey, it is the monumental rock graves,
particularly the sepulchre of Amyntas (4th
century B.C.) that copy the Greek temple
with portico, cornice and tympanum.
Doors were here hewn from stone with
all details of their hinges and wooden
structure which are still among the best
preserved witnesses of Greek antiquity.
Old Myra, now Demre, a city also mention-
ed in Acts, ch. 27, 5—86, is considered to
be the home of the Nicholas legend. This
saint, the anniversary of whose death we
celebrate on 6 December, became known
to us by Theophano, wife of Emperor
Otto Il (973—983), as the patron saint of
children, virgins and sailors.

Lycian rock sepulchres of the 5th and 4th
centuries B.C. impress us here at Demre.
Piled up, as it were, like the windows of
a multi-storeyed high rise, the grave fa-
¢ades are clustered in such a manner as
to pose the question of how it was possible
to do that type of work at the time. The
examples of timber architecture are truly
fascinating crossbeams with tenons and
mortises; reproductions of flat roofs with
courses of beams and log layers; pointed
arch roofs in the section of barges, keel
upward or on poles so as to offer the
sailors temporary shelter.

In Amasya, the former Amaseia in Turkey's
north, reigned the Kings of Pontus in the
Hellenistic era of the 3rd and 2nd cen-
turies B.C. Their tombs above the Jesil
Irmak river outwardly resemble the mo-
numental rock graves but here also com-
prise a very ancient place of worship of
the chthonian gods, which clearly points
to the traditionalism of the Pontian kings.
The next step on the tracks of ancient

«Turme des Schweigens» beiJasd (Zentral-Iran)
haben das Aussehen einer Burg. lhre oft uber
10 m hohe Mauer, in den letzten Jahrhunder-
ten nur noch auf Bergkuppen errichtet, garan-
tierte den Zoroastern ihre Bestattungsform in
einer ihnen sonst feindlich gesinnten Umge-
bung.

«Towers of Silence» near Jasd (central lran)
central) ont 'aspect d’'un chateau. Leurs murs
d’une hauteur dépassant souvent 10 m, qui au
cours des derniers siécies n’étaient plus éri-
gés que sur des sommets arrondis, garantis-
saient aux zoroastriens leur mode de sépul-
ture dans un environnement qui leur était
sinon hostile.

«Towers of Silence» near Jasd (central lran)
have the appearance of citadels. Built only on
mountain tops in the past few centuries, the
walls, often more than ten metres high, gua-
ranteed the followers of Zoroaster their form
of interment in an environment otherwise in-
imical to them.



Marabuts und Tausende von weissgetliinchten
Einzelgrabern auf weitem, sanftem Higel bei
Monastir an der Ostkiste Tunesiens sind noch
heute ein Beweis von einstiger Bedeutung, die
diese Stadt im 11. Jahrhundert als Heilige
Stadt im Heiligen Krieg gegen das christliche
Abendland hatte.

auf Pfahlen, um den Seeleuten voriberge-
hend Unterstand zu bieten.

In Amasya, dem damaligen Amaseia, im
Norden der Tirkei, regierten wahrend des
Hellenismus im 3. und 2. Jahrhundert die
Konige von Pontos. Ihre Grablege oberhalb
des Flusses Jesil Irmak gehort ausserlich
zur Gruppe der monumentalen Felsengra-
ber, umschliesst hier gleichzeitig eine ur-
alte Kultstatte fir chthonische Gotter, was
deutlich auf das Traditionsbewusstsein der
pontischen Koénige hinweist.

Der nachste Sprung auf den Spuren alter
Felsengraber fiihrt uns nach Sizilien. Im
Sldosten, zwischen Gela und Syrakus,
breitet sich eine wild zerkliftete Tafel-
landschaft aus, abgetragene Vulkane un-
ter tausend Metern, die Monti Iblei. In der
Pantalicaschlucht oder der Cava d’lspica
starren aus felsigen Steilwanden — gleich-
sam einem Emmentaler Kdse — Tausende
von prahistorischen Forno — (Ofen) Gra-
bern, es ist die Totenstadt der Sikuler.
Diese Menschen bewohnten schon vor der
Landung der Griechen den Osten der In-
sel. In stetigem Rickzug vor der griechi-
schen Kolonisation fanden sie schliesslich
hier im bergigen Landinnern ihre letzte
Zufluchtstatte.

Die sikulische Nekropole stammt aus dem
12. bis 8. Jahrhundert v. Chr. Die Grabhoh-
len sind immer in natirliche, senkrechte
Kalksteinwande uber zwei Meter tief hin-
eingetrieben, zum Teil auch als Familien-

Sur I'immense et douce colline prés de Mo-
nastir, sur la cote est de la Tunisie, des ma-
rabouts et des milliers de tombes individuelles
badigeonnées de blanc sont aujourd'hui en-
core un témoignage de l'importance ancienne
de cette ville qui, au 11e siécle lors de la
guerre sainte contre I'Occident chrétien, était
ville sainte.

avec solivure et couches de rondins: toits
en ogive au profil de barques, avec la
quille vers le haut ou sur pilotis, pour offrir
un abri temporaire aux marins.

A Amasya, a cette époque Amaseia, au
nord de la Turquie, régnaient pendant
I’'hellénisme, au cours des 3e et 2e siecles,
les rois du Pont. Leurs sépultures, en
amont du fleuve Jesil Irmak, font apparem-
ment partie du groupe des tombeaux mo-
numentaux pratiqués dans le roc et englo-
bent simultanément un lieu de culte trés
ancien dédié au dieux chtoniens révélant
nettement le traditionalisme des rois pon-
tois.

Notre prochaine étape a la découverte
d’anciens tombeaux pratiqués dans le roc
nous méne en Sicile. Dans le sud-est, entre
Gela et Syracuse, s’étend une mesa sau-
vagement crevassée, des volcans abaissés
par I'érosion au-dessous de mille métres,
les monts Iblei. Dans les gorges de Panta-
lica ou de Cava d’'Ispica, des tombeaux —
milliers de «forni» (fours) préhistoriques
— émergent des abruptes parois rocheu-
ses, leur conférant I'aspect d'un fromage
d’Emmentaler, c’est la nécropole des Sicu-
les.

Ce peuple occupait I'est de I'ile avant le
débarquement des Grecs déja. Se repliant
sans cesse pour fuir la colonisation grec-
que, c'est finalement en ce lieu, dans I'in-
térieur montagneux, qu'ils trouverent leur
derniére retraite.

Marabouts and thousands of whitewashed in-

dividual tombs on a broad gentle hill near
Monadir on Tunisa's east coast are even now
witnesses to the importance of the city in the
11th century as the holy city in the holy war
against the Christian occident.

rock caves leads us to Sicily. To the south-
east between Gela and Syracuse there ex-
tends a very rugged tableland, eroded voi-
canoes less than 1000 metres high, the
Monti Iblei. In the Pantalica Gorge or the
Cava d’'Ispica, thousands of prehistoric
forno graves stare at us, Swiss cheese
fashion, from the rocky faces — the necro-
polis of the Siculi. This tribe populated the
eastern part of the Island even before the
Greeks landed. In steady retreat before
Greek colonization they finally found their
last refuge in the mountainous interior.

The necropolis of the Siculi dates back to
the 12th to 8th centuries B.C. The tomb
caves were always driven into natural ver-
tical limestone cliffs to a depth of over
two metres, partly also widened to accom-
modate entire families, with rectangular,
square or almost circular entrances about
one metre high which were formerly closed
by stone slabs placed in front of them
without using mortar. (The objects includ-
ed in the burials reflect cultural history
and are indications of the belief in after-
life.) These closure slabs in part reveal
spiral ornaments in relief. One from Castel-
lucio near Noto, now kept at the Syracuse
Museum, is particularly noteworthy: it re-
presents coition schematically, as it were
hieroglyphically as a symbol of life. It
evidences the fact that earlier people saw
the divine act of creation in the parable
of sexuality; immortality by reincarnation.



grufte erweitert, mit etwa einem Meter ho-
hen, rechteckigen, quadritischen oder fast
runden Turoffnungen, die einst durch mor-
tellos vorgesetzte Steinplatten verschlos-
sen waren. (Die Grabbeigaben sind ein
Spiegelbild der Kulturgeschichte und zu-
gleich Hinweis des Glaubens auf ein Wei-
terleben nach dem Tode.)

Diese Verschlussplatten zeigen zum Teil
Spiralornamente im Relief. Besonders be-
merkenswert eine aus Castellucio bei No-
to, heute im Museum von Syrakus, die den
Geschlechtsakt formelhaft, sozusagen hie-
roglyphisch als Sinnbild des Lebens dar-
stellt. Ein Beweis dafiir, dass die Men-
schen friherer Zeiten den gottlichen Schop-
fungsakt vor allem unter dem Gleichnis
des Geschlechtlichen gesehen haben, Un-
sterblichkeit durch Wiedergeburt.

In Sardinien beschliessen wir das Thema
Felsengraber. Bei der Besiedelung der In-
sel vor mehr als 4000 Jahren haben die
Menschen aus dem Vorderen Orient wohl
die Bestattungskulte ihrer Vater mitge-
bracht, indem sie ihre Toten zuerst in na-
tirlichen Grotten, an denen die Insel liber-
reich ist, spater in kiinstlichen Kammern
an Kalkstein-, Tuff- und Lavawanden bei-
setzten.

Diese «domus de janas», Hexen-, Jungfern-
oder auch Feenwohnungen genannt, sind
die Wohnstatten fiir Lebende und Verstor-
bene, zum Teil auch heute noch. Die To-
ten werden im Volksglauben zu den meist
gltigen und hilfreichen, weiblichen, kleinen
Geistern, die dem Tageslicht entfliehen,
und «auf goldenen Webstiihlen webens».
Dass diese Totengeister als Frauen ge-
dacht sind, erklart sich aus dem weibli-
chen Charakter, den die Seele, auch die
des Mannes, in den Anschauungen vieler
Mittelmeervolker besitzt. Klein sind sie
durch die zunehmende Entmachtung wah-
rend der Dauer ihres Totseins. In diesen
Vorstellungen lebt sichtlich eine verblasste
Erinnerung an die Seelen der Ahnen, die
im Dunkeln fortdauern, Segen bringen und
am glinstigen Schicksal géttergleich wir-
ken.

Das Zusammenleben mit den Toten wurde
auf Sizilien noch gesteigert, indem man
wéahrend der Zeit im 17. Jahrhundert bis
1881 in den Katakomben der Cappucini
von Palermo die Verstorbenen einbalsa-
miert und eingekleidet beisetzte, stehend
an den Wanden, sitzend oder liegend auf
den Konsolen und in offenen Sargen. Man
konnte lber Jahrzehnte hinweg die ein-
stigen Mitmenschen von Angesicht zu An-
gesicht sehen, mit ihnen sprechen und sie
alljahrlich neu einkleiden. Wenn dann die
Kinder am Allerseelentage beschenkt wur-
den, lautete oft die Frage der Verwandten:
«Was haben Dir die Toten geschenkt?»

Aegypten

Im Tod sind alle Menschen gleich. Gerade
in diesem Punkt versuchte der Mensch
schon friih sich von seinesgleichen abzu-
setzen. Die eindriicklichsten Beispiele die-
ser Art sind die grossen Pyramiden in
Aegypten. Diese gewaltigen Grablegen wa-
ren einerseits dusseres Symbol der Pha-
raonenmacht, andererseits sollten sie den
Grosskonig nach seinem Ableben vor
Raub und Plinderung beschiitzen, um
méglichst ein angenehmes, seiner Person
entsprechendes Folgeleben zu garantieren.
So imponierend durchdacht diese uniiber-
troffenen Ingenieuranlagen auch geplant
und gebaut waren, so erreichten sie den-

6

La nécropole siculienne remonte du 12e
au 8e siecle av. J.-C. Les grottes funéraires
s’enfoncent toujours de plus de 2 m dans
des parois calcaires naturelles et a pic;
elles sont en partie agrandies en caveau
de famille et comportent des ouvertures
d’environ 1 m de haut, rectangulaires, car-
rées ou rondes, qui étaient jadis fermées
par des dalles de pierre mises en place
sans liaison de mortier. (Le mobilier funé-
raire est un reflet de la civilisation et si-
multanément le signe de la croyance a
une vie aprés la mort).

Ces dalles de fermeture sont en partie or-
nées de reliefs en forme de spirale. L'une
d'elles, provenant de Castellucio prés de
Noto et se trouvant aujourd’hui au musée
de Syracuse, est particulierement remar-
quable. Elle représente I'acte sexuel, sym-
bole de la vie, sous une forme schématique
pour ainsi dire hiéroglyphique. Une preuve
que les hommes des temps anciens vo-
yaient surtout dans I'allégorie de I'accouple-
ment I'acte divin de la création, I'immor-
talité par la régénération.

C’est en Sardaigne que nous en finirons
avec le théeme des tombeaux pratiqués dans
le roc. Il semble bien qu'en enterrant leurs
morts d'abord dans des grottes naturelles
dont I'lle abonde, et plus tard dans des
chambres pratiquées dans les parois de
roche calcaire, de tuf ou de lave, les
peuples du Proche-Orient ont apporté avec
eux les rites funébres de leurs péres, lors
de la colonisation de l'ile, voici plus de
4000 ans.

Ces «domus de janas», appelés logis des
sorciéres, des vierges ou également des
fées, constituent le séjour des vivants et
des morts, pour certains aujourd’hui en-
core. Dans la croyance populaire, les
morts deviennent pour la plupart de pe-
tits esprits féminins, bons et secourables,
qui fuient la lumiére du jour et «filent des
quenouilles d'or». Que ces esprits soient
imaginés femmes, s’explique par le carac-
tére féminin prété a I'ame, celle de I'hom-
me également, par de nombreux peuples
méditerranéens. Et ils sont de petite taille
en raison de leur perte de substance
s'accroissant au cours de leur séjour parmi
les morts. Ces idées témoignent manifeste-
ment de réminiscences des manes des
ancétres se perpétuant dans I'ombre, por-
tant bonheur et, semblables aux dieux,
contribuant aux destinées heureuses.

En Sicile, au cours du 17e siécle et jus-
qu'en 1881, on intensifia encore cette vie
en commun avec les morts en les enter-
rant dans les catacombes des Cappucini
de Palerme, embaumés et vétus, debout
contre les parois, assis ou couchés sur
les consoles et dans les cercueils ouverts.
On pouvait pendant des dizaines d’année
voir les défunts face a face, leur parler et
les habiller de neuf chaque année. Et
lorsqu'a la Féte des Morts, les enfants
recevaient leurs cadeaux, on entendait
souvent les parents questionner: «Que
t'ont offert les morts?»

Egypte

Dans la mort, tous les hommes sont égaux.
C’est sur ce point justement que I'nomme
a cherché trés tét déja a se dissocier de
ses semblables. Les grandes pyramides
d’Egypte en constituent les exemples les
plus frappants. Ces prodigieuses sépultu-
res étaient d'une part un signe extérieur
de la puissance du pharaon, et d'autre
part elles devaient aprés son trépas proté-
ger le grand roi contre le pillage et les

We conclude the subject of rock se-
pulchres in Sardinia. When the island was
colonized more than 4000 years ago, the
people from the Middle East probably
brought with them the burial cults of their
fathers in that they first buried their dead
in natural caves which abound on the Is-
land, later in artificial chambers hewn into
limestone, tuff and lava cliffs.

These «domus de janas», the dwellings of
witches, virgins or fairies as they were
called, are the abodes of the living and
the dead, in part still today. In popular
belief the dead become the commonly kind
and helpful female little spirits which flee
the light of day and «weave on golden
looms». That these spirits are supposed to
be female is explained by the feminine
character which the soul — that of men
included — possesses in the eyes of many
Mediterranean peoples. They are small be-
cause they gradually lose power while they
are dead. There obviously survives in these
ideas a fading memory of the souls of an-
cestors which continue in darkness, bring-
ing blessings and exerting a god-like in-
fluence on a favourable fate.

Life with the dead was enhanced in Sicily
by burying the dead embalmed, fully
clothed, in the Cappucini catacombs of
Palermo, standing along the walls, sitting
or reclining on shelving or in open coffins,
from the 17th century till 1881. For de-
cades it was possible to see the former
contemporaries, to talk to them and put
new clothes on them every year. When
gifts were given to the children on All
Souls’ Day, relatives would frequently ask,
«What have the dead given you?»

Egypt

All men are equal in death. It was in this
very respect that man attempted to distin-
guish himself from his equals at an early
date. The most impressive examples are
the large pyramids in Egypt. These huge
sepulchral monuments were the visible
symbol of pharaonic power on the one
hand and, on the other, they were designed
to protect the king from robbery and pil-
lage after his demise in order to ensure
the most agreeable afterlife in keeping with
his exalted status.

Impressively and ingeniously as these un-
paralleled works of engineering were plan-
ned and constructed, they never achieved
their most important objective: perfect pro-
tection of the pharao from the predation
of his former subjects.

Still, miraculously conserved, the sepulchre
of Tutenkhamon gives a fantastic insight
into the life and the spirit of his time.
Belief in afterlife must have been firmly
rooted for everything that an individual
could use in earthly existence was placed
in the pharao’s tomb: ample provisions and
every conceivable convenience from a bed,
cupboard to a comfortable chair and rock-
ing-chair, innumerable men and women
servants in the form of wall frescoes and
clay figurines.

Mausolea

A change of mind regarding the afterlife is
sensed at the sight of the tomb of Cyrus
at Pasargadae (Central Iran) dating back to
the 6th century B.C.

Cyrus the Great (559—529), founder of the
kingdom of the Achaemenidae which exist-
ed for over 200 years and was destroyed
only by Alexander the Great in 333 and 331
B.C., this «king of kings» had himself



noch nie ihr wichtigstes Ziel: den abso-
luten Schutz des Pharao vor dem Raub-
griff seiner Mitmenschen.

Dennoch gibt das wie durch ein Wunder
entdeckte Grab des Tutench-Amon einen
phantastischen Einblick in das Leben und
den Geist dieser Zeit. Der Glaube an ein
Weiterleben muss fest verankert gewesen
sein. Denn alles, was ein Mensch zum irdi-
schen Leben gebrauchen kénnte, war dem
Pharao mitgegeben: Reichlicher Essvorrat,
dazu jeglicher Lebenskomfort vom Bett,
Schrank bis zum bequemen Sessel und
Schaukelstuhl, die unzahligen Diener und
Dienerinnen in Form von Wandfresken und
Tonfiglirchen.

Mausoleen

Einen Gesinnungswandel uber das Leben
nach dem Tode empfinden wir beim Anblick
des Kyros-Grabmals in Pasargadae (Zen-
traliran) aus dem 6. Jahrhundert v. Chr.
Kyros der Grosse (559—529), der Begrin-
der des Achamenidenreiches, das uber
200 Jahre bestand und erst durch Alexan-
der den Grossen 333 und 331 v. Chr. ver-
nichtet wurde, dieser «Konig der Koénige»
liess sich in einem steinernen Haus mit
durchaus menschlichen Proportionen bei-
setzen, das offensichtlich schon zu seinen
Lebzeiten erbaut worden war. Auf einem
sechsstufigen, pyramidalen Unterbau aus
grossen Quadersteinen steht ein fast qua-
dratischer, mit einem Satteldach versehe-
ner Steinbau. Eine langst zerstorte Tir
fahrt ins Innere, in dem einst der Kyros-
Sarkophag gestanden haben muss.

Dieses Grabmonument, durch Form und
Schnitt der Steine den urartdischen Bau-
ten verwandt, unmittelbar in Palastnahe er-
richtet, dem einstigen Zentrum der Stadt,
war lediglich Begrabnisstatte, nichts sonst.
Der Gedanke von einem weniger korperli-

Links: Fethiye, zur Romerzeit Telmessos, be-
sitzt die monumentalsten Iykischen Felsengra-
ber, oft in Form eines griechischen Antentem-
pels. Eine besondere Kostbarkeit fiir die Ar-
chéaologie sind die guterhaltenen Turen aus
dem 4. Jahrhundert v. Chr.

Rechts:  Achamenidisches Felsengrab bei
Nagsch-e-Rustam (Nahe Persepolis, Zentral-
Iran) von Darius dem Grossen. Hier verschmilzt
agyptische Monumentalarchitektur mit persi-
scher Reliefgestaltung.

déprédations, afin de lui garantir une vie
dans l'au-dela aussi agréable que possible,
correspondant a son rang.

En dépit de la grandeur de leur concep-
tion et de leur réalisation, ces construc-
tions inégalées n’atteignirent cependant
jamais leur objectif le plus important: la
protection absolue du pharaon contre le
pillage de ses congéneres.

Toutefois, le tombeau de Toutankhamon,
comme par miracle inviolé donne un apergu
fantastique de la vie et de I'esprit de cet-
te époque. La croyance a une vie apres
la mort devait étre fortement ancrée, car
tout ce qu’'un homme pouvait utiliser au
cours de son existence terrestre accom-
pagnait le pharaon: d'abondantes réserves
alimentaires, en outre, tout le confort do-
mestique, du lit a I'armoire jusqu’au douil-
let fauteuil et a la berceuse, ainsi que
d'innombrables valets et servantes sous
la forme de fresques murales et de figuri-
nes en argile.

Mausolées

Face au tombeau de Cyrus a Pasargadae
(Iran central) remontant au 6e siécle av.
J.-C., nous nous prenons a reconsidérer
nos opinions sur la vie aprées la mort.

Cyrus le Grand (559—529), le fondateur de
la dynastie des Achéménides qui régna
plus de 200 ans et ne fut anéantie qu'en
333 et 331 av. J.-C. par Alexandre le Grand,
ce «roi des rois» donc se fit enterrer dans
une maison de pierre aux dimensions hu-
maines qui fut manifestement construite
alors qu'il était encore en vie. Sur une
base pyramidale a six gradins composée
de pierres de taille, se dresse une cons-
truction de pierre presque carrée, dotée
d'un toit en batiere. Une porte depuis
longtemps en ruine mene a [lintérieur,

A gauche: Fethiye, a I'époque romaine Telmes-
sos, posséde les tombeaux lyciens pratiqués
dans le roc les plus monumentaux, qui souvent
revétent la forme d'un temple grec a antes.
Les portes bien conservées du 4e siecle av.
J.-C. représentent une grande valeur pour l'ar-
chéologie.

A droite: Tombeau achéminide pratiqué dans
le roc de Darius le Grand, prés de Nasg-e-
Rustam (aux environs de Persépolis, Iran cen-
tral). L’architecture monumentale égyptienne

s'unit ici aux reliefs ornementaux des Perses.

buried in a stone house of entirely human
proportions which had apparently been
built during his lifetime. Standing on a
substructure rising in six great steps and
made of large squared stones is a stone
structure, almost square, covered by a
gable roof. Long since destroyed, a door
leads into the interior where the sarcopha-
gus of Cyrus must have stood.

This monument, akin to ancient Artean
structures in terms of configuration and
cut of the stones, erected in the immediate
vicinity of the palace, the former centre of
the city, was only a burial place, nothing
else. The conception of a less physical and
more spiritual afterlife was the new sub-
stance of human religion.

In the vicinity of present-day Budrum, an-
cient Halicarnassus (Turkish west coast),
Mausolus (377—353 B.C.), ruler of Caria
and at the same time Persian satrap, had
an edifice started in his lifetime of which
he was not to see completion. This edifice
was designed as his resting place after
death. The idea behind it and, even more
so, its outer design gained it such renown
that it was counted among the seven won-
ders of the world.

Nothing remains to be seen of this struc-
ture, its stones have long since been
reused by the Turks and the Knights of
St. John to build citadels. Only its name
has remained immortal to this day and the
hallmark of this type of building: mauso-
leum.

Only about 50 miles to the north-east of
Budrun is Mylas, ancient Mylasa. Standing
on the edge of this little Turkish city to-
day, almost unscathed, is a small Roman
mausoleum, a memento of its antique
maodel even if it is of modest dimensions.
It is a synthesis of an open peristyle and
a dark windowless tomb chamber. A firmly

Left: Named Telmessos in Roman times, Fethiye
possesses the most monumental rock tombs,
often in the shape of a Greek antae temple.
The well-preserved 4th century B. C. doors are
a particular archaeological treasure.

Right: Rock tomb of the Achaemenidae near
Nagsh-e-Rustam (near Persepolis, central Iran)
of Darius the Great. Egyptian monumental ar-
chitecture here blends with Persian relief
design.




chen, vielmehr geistigen Weiterleben, war
neuer Inhalt menschlicher Religion.

In der Nahe des heutigen Bodrum, dem
antiken Halikarnassos (tiirkische Westki-
ste) liess Mausolos (377—353 v. Chr.), Herr-
scher lUber ganz Karien und zugleich persi-
scher Satrap, noch zu seinen Lebzeiten
ein Bauwerk beginnen, dessen Fertigstel-
lung er jedoch nicht mehr erleben solite.
Dieses Bauwerk war als Ruhestatte nach
seinem Tode gedacht. Durch die Idee,
mehr noch durch seine aussere Form, ge-
langte es zu solcher Beriihmtheit, dass es
im Altertum zu den sieben Weltwundern
gezahlt wurde.

Von diesem Bau ist nichts mehr zu sehen,
seine Steine sind langst von Tirken und
Johannitern beim Zitadellenbau wieder-
verwendet worden. Nur sein Name ist bis
auf den heutigen Tag unsterblich geblie-
ben und zum Begriff dieses Gebaudetypus
geworden: Mausoleum.

Nur etwa 80 km nordéstlich von Bodrum
liegt Milas, das alte Mylasa. Am Rande der
kleinen tiirkischen Stadt steht noch heute,
fast unversehrt ein kleines rémisches Mau-
soleum, das unmittelbar an das antike Vor-
bild erinnert, wenn auch mit bescheidenen
Ausmassen. Es ist eine Synthese aus offe-
ner Tempelhalle und dunkler, fensterloser
Grabkammer. Auf quadratischem, etwa
5x5m grossem Grundriss erhebt sich ein
festgefligter Sockelunterbau aus grossen
Quadersteinen. Auf der Westseite betritt
man durch eine kleine Tir die vertieft an-
gelegte, jetzt leere Grabkammer. Im obe-
ren Teil tragen im korinthischen Stil, etwa
funf Meter hohe Séaulen (acht Stiick) und
vier Eckpfeiler eine mehrfach gestufte
Dachpyramide, ein wiirdiger Besinnungs-
und Betraum.

Die Verschmelzung von Grabkammer und
Andachtsraum finden wir noch starker aus-
gepragt in den seldschukischen Grabtiir-
men. Sie sind eine uralte Baugestalt, die
durch die von Nordosten in den Iran ein-
dringenden Turkvolker nach Persien und
Anatolien gebracht wurde.

Im lran tritt das Kuppeldach als Gipfel
orientalischer Wolbkunst gleichbedeutend
neben den Moscheebau. Auf festem Unter-
bau mit schwerer Kuppel ragt ein vielecki-
ger bis runder Oberbau hoch empor, im-
mer ebenfalls Uberkuppelt und oft noch
mit konischer Haube versehen, hinter der
die Kuppel verschwindet. Sie sind in ihrer
Form wie in den &ausseren Schmuckmoti-
ven unverkennbar Nachbildungen des No-
madenzeltes, das im Totenkult der inner-
asiatischen Steppenkulturen eine wichtige
Rolle spielt.

Als weitere Variante miissen wir die Koub-
bas (koubba, arabisch = Kuppelmoschee)

Lykischer Sarkophag aus dem 5. Jahrhundert
v. Chr. bei Fethiye an der Siidwestkiiste der
Turkei. Langst hat die Stadt die einstige Ne-
kropole «iiberwuchert», so dass diese Relikte
fast als unverstandliche Fremdkérper in den
Gassen erscheinen.

Sarcophage lycien du 5e siécle av. J.-C. prés
de Fethiye sur la cote sud-ouest de la Tur-
quie. La ville a depuis longtemps «envahi»
I'ancienne nécropole, si bien que ces vestiges
apparaissent presque comme d'inexplicables
corps étrangers parmi les ruelles.

Lycian sarcophagus of the 5th century B. C.
near Fethiye on Turkey's south-western coast.
The city has long since overgrown the former
necropolis so that these relics appear in the
alleys as almost unintelligible foreign bodies.

8

ou devait jadis se trouver le sarcophage
de Cyrus.

Ce monument funéraire, s'apparentant par
la forme et la taille des pierres aux cons-
tructions chaldéennes, et érigé a proxi-
mité du palais, jadis le centre de la ville,
n'était rien d'autre qu'un lieu de sépulture.
La pensée d'une survie beaucoup plus
spirituelle que matérielle était un nouveau
concept de religion humaine.

Dans les environs de I'actuelle Bodrum,
anciennement Halikarnassos (cote ouest
de la Turquie), Mausole (377—353 av. J.-C.)
souverain de Carie et en méme temps
satrape en Perse, fit entreprendre de son
vivant un édifice dont il ne devait toutefois
plus voir I'achévement. Cet édifice devait
lui servir de derniére demeure. Sa concep-
tion, et plus encore son apparence exté-
rieure, lui valurent un tel renom que dans
I’Antiquité il comptait parmi les sept mer-
veilles du monde.

De ce monument, il ne reste plus rien. Ses
pierres ont depuis longtemps été réutili-
sées par les Turcs et les chevaliers de
Saint-Jean de Jérusalem pour la construc-
tion de citadelles. De nos jours, seul son
nom subsiste, qui sert a désigner ce type
d’édifices: mausolée.

A quelque 80 km seulement au nord-est de
Bodrum, on trouve Milas, I'ancienne My-
lasa. Aux abords de cette petite ville tur-
que, se dresse un mausolée romain aujour-
d’hui encore presque intact, qui, bien que
de dimensions plus modestes, rapelle im-
médiatement le modéle antique. C'est une
synthése de salle de temple ouverte et
d’hypogée sombre, sans fenétres. Sur une
grande surface plane carrée, d’environ
5x5m, un socle composant la partie in-
férieure s'éléve, construit en grosses pier-
res de taille solidement assemblées. Sur
la face ouest, on accéde par une petite
porte a I'hypogée enfouie, actuellement

joined understructure of large blocks on a
square area of about 5x5 metres is the
foundation. The sunken tomb chamber,
now empty, is accessible from the west
through a small door. Corinthian columns
about 5 metres high (eight of them) and
four corner pillars carry a stepped roof
pyramid, forming a solemn place of prayer
and contemplation.

This blend of tomb chamber and place
of contemplation is found, yet more pro-
nounced, in the Seljuk sepulchral towers.
They are a very ancient type of structure
which the Turkic tribes that penetrated into
Iran brought to Persia and Anatolia from
the north-east.

In Persia the domed tomb joins mosque
construction as its equal in the art of build-
ing vaults. Rising from a solid understruc-
ture with a heavy dome is a polygonal or
round superstructure, always domed as
well and frequently provided with a conical
hood behind which the dome vanishes.
Both their design and extraneous orna-
mental motifs are obviously reflections of
the nomadic tent which plays an important
role in the cult of the dead in the steppe
cultures of interior Asia.

A further variant are the koubbas (koubba
= Arabic for domed mosque) in the North
African region. The saint’'s sepulchre here
becomes the dwelling of the devout, the
Syrian single-room house with a clay
cupola being its origin, its cupola being
more and more monumentalized. These
so-called marabouts have one room, fre-
quently surrounded by a plurality of indivi-
dual rooms, arranged around the court in
the centre of which a well with a tree are
frequently found which was planted by
the dead himself. The mausoleum being
both residential and a prayer room, death
and life are in continuous dialogue.

Domed or in the form of a Greek temple,




N * g

Bei Kandahar, im Siiden Afghanistans, liegt
dieser Friedhof in o6der Flur. Wassermangel
und sturmbrausender Wind lassen jede Vege-
tation verkimmern. Oft steht an den Grabstei-
nen ein Topfscherben, der genau zu denen
passt, die bei den Angehdrigen aufbewahrt
werden — ein sicheres Erkennungszeichen.

Zwischen Kelibia und Cap Bon im norddstli-
chen Tunesien steht dieser Marabut (Mauso-
leum, jedoch haufig von einem Weisen be-
wohnt), von wenigen, uralten Olivenbaumen

umgeben, in einsamer Landschaft, vom Wind
zerzaust unter glihender Sonne.

) P
Prés de Kandahar, dans le Sud de I'Afghanis-
tan, on trouve dans |'aride campagne ce cime-
tiere. Le manque d’eau et le vent qui souffle
en tempéte font dépérir toute végétation. Il y
a souvent sur la pierre tombale un morceau
de pot cassé, qui s'adapte exactement a ceux
qui sont conservés chez les parents — un
signe de reconnaissance infaillible.

Entre Kelibia et Cap Bon, dans le Nord-Est de
la Tunisie, se dresse ce marabout (mausolée,
fréquemment occupé toutefois par un sage),
entouré de quelques oliviers séculaires, dans
un paysage désert, subissant les assauts du
vent sous un ardent soleil.

cemetery is found on a desolate plain. Lack
of water and raging winds cause all vegeta-
tion to wither. A potsherd often rests against
the tombstones; it matches those kept by the
relatives — a reliable means of identification.

Surrounded by a few venerable olive trees in
a lonely landscape, dishevelled by the wind
and under a blazing sun, this Marabout is
found between Kelibia and Cape Bon in north-
eastern Tunisia (a mausoleum, but frequently
inhabited by a sage).




im nordafrikanischen Raum betrachten.
Hier wird das Heiligengrab zum Wohnkom-
plex der Gottergebenen, wobei als Ursprung
das syrische Einraumhaus mit Lehmkuppel
anzusehen ist, an dem die Kuppel immer
mehr monumentalisiert wurde. Diese so-
genannten Marabuts sind einrdumig, oft
umgeben von einer Vielzahl von Einzel-
raumen, einen Hof umschliessend, in des-
sen Zentrum haufig der Brunnen mit einem
Baum steht, der vom Verstorbenen selbst
gepflanzt worden war. Mausoleum =
Wohn- und Andachtsraum zugleich, Tod
und Leben in standiger Zwiesprache.

Auf Korsika schliesslich ist das Mauso-
leum, Uberkuppelt oder auch in Form eines
griechischen Tempels, noch heute Bei-
setzungsraum der Mitglieder der Grossfa-
milie. Friedhofe sind auf dem Lande kaum
anzutreffen. Stattdessen erhebt sich wir-
dig am Rande der Ortschaften, umgeben
von Uuppiger Macchia, die Familiengrab-
kapelle mit Einzelgrablegen bis zu zehn
Personen.

Der Friedhof

Mit dem Gang uber einen Friedhof be-
schliessen wir das Thema. In Monastir (Tu-
nesien) stockt unser Atem angesichts tau-
sender Mortelsarkophage auf baumlosem
Feld. Diese Stadt wurde im 11. Jahrhun-
dert zur Heiligen Stadt gegen das christli-
che Abendland erklart. Die Klosterburgen
von Monastir und Sousse zentrierten den
Wehrwillen und die gleichzeitige Vereh-
rung fir die rechtmassigen Glaubensritter
derart, dass Glaubige und Pilger von weit
her anreisten und sogar noch ihre Toten
mitbrachten, um sie hier in geheiligtem
Boden zu begraben.

Die neue Religion, der Islam, hatte auch
hier, wie einst in den Anfangen des Chri-
stentums, die Schwelle zum Tod so er-
niedrigt, dass es fiir die berzeugten An-
hanger geradezu eine Lust war, sie zu
Uberspringen, um in diesem Rausch ihr Pa-
radies zu erleben.

Literatur

Blaue Fihrer «Mittlerer Osten», 1966, Ver-
lag Hachette, Paris.

Blaue Fiihrer «Turkei», 1968, Verlag Ha-
chette», Paris.

«Die Kunst des Iran», von André Godard,
1964, Verlag Herbig, Berlin-Grunewald.
Kunst und Technik der Wélbung, von Franz
Hart, 1965, Verlag Georg D.W. Callwey,
Minchen.

«Istanbul und die vordere Tiirkei», von Dr.
Vera Hell, 1966, Verlag Paul Georg Hopfer,
Tubingen.

«Islamische Kunst», Band 20, von Ernst
Diez, 1964, Verlag Ullstein GmbH, Frank-
furt/Main, Berlin.

«Italien 1ll», von Eckart Peterich,
Prestel-Verlag, Miinchen.

«Einladung nach Sardinien», von Ingeborg
Tetzlaff, 1970, Fischer-Verlag, Frankfurt/
Main, Hamburg.

«Tunesien», von Hans Strelocke, 1970, Ver-
lag Hans E. Gunther, Stuttgart.

1963,

10

vide. Dans la partie supérieure, 8 colonnes
d’environ 5m et 4 piliers d'angle suppor-
tent, dans le style corinthien, une pyrami-
de a plusieurs gradins, formant toit, un
admirable lieu de méditation et de priére.
Cette réunion de la chambre funéraire et
du lieu de dévotion, nous la trouvons en-
core plus fortement marquée dans les
tours funéraires des Seldjoukides. Il s'agit
d’'une forme de construction trés ancienne
qui fut amenée en Perse et en Anatolie par
les peuples turcs, qui du Nord-Ouest
avaient envahi I'lran.

En Iran, le tombeau a déme, sommet de
I'art oriental de la volte, apparait aussi
important que la mosquée. Sur une solide
construction de base surmontée d'une
lourde coupole, une superstructure poly-
gonale ou ronde s’éleve trés haut, tou-
jours coiffée d'une coupole également,
et souvent dotée en outre d'une calotte
conique masquant la coupole. Ces édifi-
ces sont par leur forme, ainsi que par
leurs motifs ornementaux extérieurs, d’'évi-
dentes répliques de la tente de nomade,
qui joue un rdle important dans le culte
des morts des civilisations des steppes
de I'Asie centrale.

Les koubbas (koubba, en arabe = mos-
quée a coupole) en territoire nord-africain
sont une autre variante qu'il nous faut
mentionner. Le tombeau-sanctuaire se mue
ici en complexe résidentiel des adorateurs
d'une divinité; la maison syrienne compo-
sée d'une piéce unique avec dome en tor-
chis peut en étre considérée comme I'ori-
gine, avec un déme rendu sans cesse plus
monumental. Ces constructions nommées
marabouts ne comportent qu’un local, sou-
vent entouré d’'une multitude de !ocaux dé-
tachés ceignant une cour, au centre de la-
quelle se trouve fréquemment la fontaine
avec un arbre planté par le défunt méme.
Simultanément mausolée, lieu de séjour
et de dévotion, c'est le perpétuel conflit
entre la vie et la mort.

En Corse finalement, surmonté d’'un déme
ou bien en forme de temple grec, le mau-
solée sert aujourd’hui encore de sépulture
aux membres de la grande famille. On ne
rencontre guére de cimetiéres dans le
pays. A leur place, on trouve aux abords
des localités, entourée de haies luxurian-
tes, la chapelle funéraire familiale avec
caveaux individuels offrant la place a 10
corps.

Le cimetiére

Nous concluons ce théeme par le passage
dans un cimetiére. A Monastir (Tunisie),
la vue de milliers de sarcophages en mor-
tier sur un champ nu nous coupe le souf-
fle. Cette ville fut déclarée ville sainte au
11e siécle, en opposition a I'Occident
chrétien. Les monastéres-citadelles de
Sousse et de Monastir concentraient a tel
point ia volonté de défense et simultané-
ment la vénération pour les légitimes che-
valiers de la foi, que fideles et pélerins y
venaient de loin et y amenaient méme
leurs morts afin qu'ils reposent en terre
sainte.

Ici aussi, la nouvelle religion de [I'lslam,
comme jadis le christianisme a ses débuts,
avait tellement banalisés les portes de la
mort, que les adeptes convaincus se fai-
saient un véritable plaisir de les franchir,
pour accéder dans l'ivresse a leur paradis.

Bibliographie

Guide bleu «Moyen-Orient», 1966, éditions
Hachette, Paris.

the mausoleum of Corsica is still the burial
place of the members of a clan. Ceme-
teries are hardly found in the country. In
their place, there monumentally rises, on
the edge of villages and embedded in
macchia, the family’s sepulchral chapel
with individual tombs for up to ten.

The Cemetery

We will conclude this subject with a stroll
through a cemetery. Our hearts miss a
beat at Monastir (Tunisia) in view of thou-
sands of mortar sarcophagi on a treeless
plain. The city was declared to be the holy
city against the Christian occident in the
11th century. The monastery fortresses of
Monastir and Sousse concentrated the will
to fight and the reverence for the lawful
knights of the faith to an extent that the
pious and pilgrims came there from afar,
sometimes even bringing their dead to
commit them to hallowed ground.

Islam, the new religion, had lowered the
threshold to death to such a level here too
— just as it had been done by the early
Christians — that it was almost a joy to
jump over in order to experience paradise
in this ecstasy.

References:

Blaue Fuhrer, «Mittlerer Osten», 1966, Ha-
chette, Paris.
Blaue Flhrer,
Paris.

André Godard, «Die Kunst des Iran», 1964,
Verlag Herbig, Berlin-Grunewald.

Franz Hart, «Kunst und Technik der Wal-
bung», 1965, Georg D. W. Callwey, Munich.
Dr. Vera Hell, «Istanbul und die vordere
Tirkei», 196€, Paul Georg Hopfer, Tlbin-

«Tlrkei», 1968, Hachette,

gen.

Eckart Peterich, «Italien IlI», 1963, Prestal-
Verlag, Munich.

Ernst Diez, «Islamische Kunst» Vo. 20,

1964, Ullstein GmbH, Frankfurt/Main, Ber-
lin.

Ingeborg Tetzlaff, «Einladung nach Sardi-
nien», 1970, Fischer-Verlag, Frankfurt/Main,
Hamburg.

Hans Strelocke, «Tunesien»,
E. Gunther, Stuttgart.

1970, Hans

Guide bleu «Turquie», 1968, éditions Ha-
chette, Paris.

«L'art de I'lran», de André Godard, 1964,
éditions Herbig, Berlin-Grunewald.

Art et technique de la voiate, de Franz
Hart, 1965, éditions Georg D.W. Callwey,
Munich.

«|stanbul et la Proche-Turquie», du Dr
Vera Hell, 1966, éditions Paul Georg Hop-
fer, Tubingen.

«Art islamique», volume 20, de Ernst Diez,
1964, éditions Ullstein Sarl, Francfort/Main,
Berlin.

«Italie Ill» de Eckart Peterich, 1963, édi-
tions Prestel, Munich.

«Invitation en Sardaigne», de Ingeborg
Tetzlaff, 1970, éditions Fischer, Franc-
fort/Main, Hambourg.

«Tunisie», de Hans Strelocke, 1970, édi-
tions Hans E. Gunther, Stuttgart.



	Alte Bestattungsformen = Formes anciennes de sépulture = Old forms of interment

