
Zeitschrift: Anthos : Zeitschrift für Landschaftsarchitektur = Une revue pour le
paysage

Herausgeber: Bund Schweizer Landschaftsarchitekten und Landschaftsarchitektinnen

Band: 2 (1963)

Heft: 2

Artikel: Was steckt hinter Kinderspielen? = Les jeux d'enfants et leur sens
profond = What do the games of these children mean?

Autor: Schmidt, Trudy / Mathys, F.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was steckt hinter
Kinderspielen?

Les jeux d'enfants
et leur sens profond

What do the games
of these children mean?

~}VlX

Geschichtliches, Psychologisches,
Pädagogisches anhand des Bildes
«Kinderspiele»
von Pieter Bruegel d. Ä. (1560)
von Trudy Schmidt und F. K. Mathys

Im Kunsthistorischen Museum in Wien
hängt ein Bild des niederländischen Malers

Pieter Bruegel d. Ä. (etwa 1525 bis
1569), auf welchem gegen achtzig Kinderspiele

dargestellt sind. Was da auf dem

grossen, weiten Platz an Kinderunterhaltungen

vereinigt ist, zeigt uns, wie reichhaltig

und bewegt das Jugendleben im
16. Jahrhundert gewesen sein muss. Dieses

Gemälde fasziniert jeden Betrachter
und führt ihn zurück in das eigene
Jugendparadies. Er wird jedoch kaum ahnen,
was sich hinter diesen Jugendbelustigungen

verbirgt. Friedrich Schiller hat schon
angedeutet, es stecke «hoher Sinn im
kindschen Spiel» und Goethe wies darauf
hin, dass sich die «Spiele von Jahrhundert

zu Jahrhundert fortpflanzen», ja,
jahrtausendelang sich kaum verändert von
Generation zu Generation vererbt haben.
Viele Kinderspiele gehen bis in
vorgeschichtliche Menschheitsepochen zurück
und sind in ähnlicher Form in allen
Kulturkreisen anzutreffen. Auf antiken Vasenbildern

ist das Reifentreiben abgebildet.
Der griechische Grammatiker und Lexi-
graph Julius Pollux — ein ausgezeichneter

Gewährsmann für viele alte Spiele —

erwähnt es ebenso wie der griechische
Arzt Orbasius im 4. Jahrhundert n.Chr.
oder der römische Dichter Tibull (60 bis
19 v.Chr.), Cicero, Ovid u.a.m. Oder
nehmen wir das Spiel mit fünf Steinchen,
Scherben, Knöcheln, Würfeln, das schon
Sueton (70 bis 140 n.Chr.) genauso
gekannt hat wie der schon erwähnte Pollux.
Beinahe ebenso ergiebig sind die antiken
Quellen über Hüpf-, Rate-, Verstecken-
und Fangspiele.
Die Tiefenpsychologie ist seit etwa 60 Jahren

damit beschäftigt, mit überholten
Vorstellungen von der harmlosen,
konfliktfreien und geschlechtslosen Kinderzeit

aufzuräumen. Die Entdeckung der
Entwicklungsstufen hat uns neben den
Erkenntnissen über das menschliche
Gefühlsleben auch zu einem besseren
Verständnis der kindlichen Spielinhalte und
Formen verholfen. Im Kinderspiel treffen

sich phylogenetische, also
stammesgeschichtliche Gegebenheiten mit onto-
genetischen, d. h. individuellen biologischen

Entwicklungsgesetzen.
In der Wahl der Spielarten wird uns
einesteils gezeigt, welcher Stufe das Kind
angehört, andernteils aber auch, welchen
Freudenquellen es sich nach Anlage oder
Umweltseinflüssen mehr oder weniger
zuneigt, gar verhaftet blieb. In der ersten

Considérations historiques, psychologiques

et pédagogiques inspirées
par le tableau «Les jeux d'enfants»
de Pieter Bruegel l'Ancien (1560)
par Trudy Schmidt et F. K. Mathys

Parmi les œuvres du peintre flamand
Pieter Bruegel l'Ancien (né vers 1525

et décédé en 1569) exposées au
«Kunsthistorisches Museum» de Vienne, il en
est une qui offre une vision très vivante
de ce que furent les jeux d'enfants au
XVIe siècle. Elle représente en effet une
place grouillante de gosses qui se livrent
à près de quatre-vingts jeux. Et il n'est
pas rare de voir un visiteur plongé dans
ia contemplation de cette évocation, le
visage éclairé du sourire attendri de
l'adulte qui a retrouvé le paradis de son
enfance. Mais sans doute ignore-t-il l'origine

et la signification profonde de ces
divertissements enfantins. Et pourtant leur
importance ne fait plus aucun doute. De
grands esprits comme Schiller et Goethe
l'avaient déjà reconnu! Depuis des
millénaires, les jeux d'enfants se transmettent
de génération en génération. II faut même
remonter jusqu'à l'époque préhistorique
pour reconstituer la genèse de certains
d'entre eux que l'on rencontre dans toutes
les civilisations et sous une forme à peu
près identique. Ainsi le jeu du cerceau
sert fréquemment de motif ornemental
aux vases antiques. II est également
mentionné par le grammairien et lexicographe
grec Julius Pollux — qui révèle en la
matière une abondante information — de
même que par le médecin grec Oribase,
quatre siècles av. J.-C, par le poète latin
Tibulle (60-19 av. J.-C), par Cicéron et
Ovide. Quant aux osselets et aux dés,
c'étaient là des passe-temps aussi familiers

à l'historien Suétone (70—140 après
J.-C.) qu'à Julius Pollux. Tout aussi riches
sont les sources antiques d'information
sur les exercices qui donnent à l'enfant
l'occasion de développer sa force, son
adresse et son intelligence, tels que la
marelle, le jeu de cache-cache, la balle
au chasseur, le jeu du gendarme et des
voleurs, des devinettes, etc.
Voici approximativement 60 ans que la
psychologie s'évertue à faire table rase
des conceptions à l'eau de rose selon
lesquelles l'enfant en bas âge serait un
être en quelque sorte asexué vivant dans
la plus parfaite béatitude. Au fur et à

mesure que le voile se lève sur le mystère

des diverses phases de la maturation
neurobiologique comme sur celui de la
vie affective, nous découvrons toujours
mieux que les jeux d'enfants ne sont pas
l'effet du hasard, mais procèdent de
causes profondes. Et l'on peut affirmer
qu'ils portent à la fois les traces du déve-

A historical, psychological and
pedagogical comment
on the picture «Children at Play»
by Pieter Bruegel the Elder (1560)
by Trudy Schmidt and F. K. Mathys

At the Historical and Art Museum of
Vienna there is a picture by the Dutch
painter Pieter Bruegel the Elder (about
1525—1569) representing about 80 different

games played by children. This
large, broad square, where children
indulge in all sorts of entertainment, shows
us how rich and lively childhood must
have been in the 16th Century. This
painting fascinates everyone who sees it
and reminds him of his own youth. He
may, however, not realize that behind
these seemingly meaningless sorts of
entertainment there is some sense. The
German poet Friedrich Schiller alludes
to these games and says that there is
«some deep sense in childish play», and
Goethe points to the fact that these
games have for centuries been handed
down from one generation to the next,
and that some of them have hardly
changed during thousands of years. Many
of them go back to prehistorical times
and are found in similar forms among
nearly all the different cultures. Antique
vases show pictures of hoop bowling.
The Greek grammarian and lexicographer
Julius Pollux—a remarkable expert who
mentions many old games—refers to this
pastime, and so does Oribasius, a Greek
physician of the 4th Century, as well as
the Roman poet Tibullus (60-19 B.C.),
Cicero, Ovidius and many more ancient
writers. Or let us take as another
example the game with the five little stones,
shivers, bones, and dice which was known
to Sueton (A.D. 70-140) just as well as
to Pollux. Antique sources also give
information about a good many other
games such as Hide-and-Seek, catching,
jumping, guessing contests and such
sorts of entertainment.
About 60 years ago psychology started
disposing of conventional ideas about
a harmless, carefree and sexless childhood.

The discovery of the stages of
development has not only led to better
comprehension of human behaviour and
emotions but has also helped to understand

more thoroughly the fundamental
ideas and forms of children's games.
In these games phylogenetic facts—i. e.
facts relating to the development of a
race—meet with ontogenetic data, which
refer to the development of an individual.
The game a child indulges in informs us
of the stage of development that has
been reached and also discloses the
sources of joy to which the youngster

9



Lebensphase, der oralen, erfährt der
Säugling seine Lust- und Versagungs-
gefühle durch den Mund. Von dort her
bezieht er auch seine ersten Kenntnisse
seiner selbst, der Welt, die ihn umgibt,
da alles, seine eigenen Finger und Zehen,
die ersten fremden Gegenstände, ins
Mäulchen wandern. Lutschen, Saugen,
Blasen, Krähen, Lallen sind orale Freuden,

die sich auch in späteren Spielen
äussern. Auf Bruegels Bild sehen wir
Vergnügungen, die mit der Mundzone
zusammenhängen, als Seifenblasen (links
unten) beim Mädchen, das in ein Horn
bläst (unten Mitte), etwas weiter rechts
beim Kind, das eine Schweinsblase
aufbläst, oder beim Kind, das ins Spundloch
des Fasses ruft (unten Mitte).
Ein weiterer Entwicklungsablauf, der sich
im kindlichen Spiel manifestiert, ist die
muskulär-anale Phase. Diese beginnt im
ersten Lebensjahr und geht weit über das
zweite hinaus. Es ist die Zeit der
Reinlichkeitsgewöhnung. Mit diesem neuen
Abschnitt beginnt das Bewusstsein der
Möglichkeiten von Hergeben und
Festhalten. Das Kind weiss, dass es die
Forderungen des Erwachsenen nach
Reinlichkeit seinem eigenen Willen nach
bejahen oder sich ihnen widersetzen kann.
Ist das Verhältnis zur Pflegeperson gut,
so wird die äussere Stimme, die etwas
verlangt, nämlich einen Triebverzicht, zur
inneren und damit zur Stimme des Gewissens.

Wie stark die Triebwünsche auf
analem Gebiet sind, zeigt sich an dem
strengen Tabu, das die Zivilisation gegen
deren Äusserungen aufgerichtet hat.
Spielereien mit dem Kot sind beim kleinen
Kind nichts Seltenes; es kennt das
Ekelgefühl noch nicht.
Mindestens eines dieser analen Spiele ist
gut sichtbar auf Bruegels Bild enthalten.
In der Mitte des Bildes im Vordergrund
sehen wir einen Steckenpferdchenreiter.
Rechts davon ein Mädchen, das in ein
Horn bläst (wie bei den oralen Spielen
schon erwähnt) und die Trommel rührt.
Ein drittes Kind hat wohl ein Geschäftchen

verrichtet, nachher den Nachttopf
nach links geschoben, um neugierig das
Ergebnis zu betrachten und mit einem
Stab darin herumzurühren. Diese Art
«Belustigung» ist heute nicht ausgestorben.
Der Berner Pädagoge Hans Zulliger
beschrieb zwei davon: den «goldenen Stab»
oder den «Kaiserstuhl», die sich nach
bestimmten Regeln abwickeln.
Das sehr dynamische leib-seelische
Geschehen, das beim Kind mit dem
Beherrschen seiner Gliedmassen einsetzt,
ist auf Bruegels Bild vielfach dokumentiert.

Das Antreiben des Kreisels mit der
Peitsche (unter den Arkaden im Hintergrund

links), das Schrecken des Vogels

loppement phylogénétique et du
développement ontogénétique.
Aussi non seulement le choix des jeux
par l'enfant permet de constater le stade
de son évolution, mais il permet également

de discerner quelles sont ses
prédilections sensorielles, qu'elles soient
déterminées par un penchant naturel ou

par le milieu ambiant.
Dans la première phase de sa vie, c'est
par la bouche que le nourrisson manifeste

son contentement ou sa répugnance.
Plus sa préhension devient fine et
précise, plus il se met à tout porter à la
bouche: ses mains et ses pieds — par
lesquels il prend connaissance des
limites de son corps —, puis les objets
étrangers — par lesquels il prend
connaissance des limites de son entourage.
Et les jeux auxquels l'enfant se livrera
plus tard sont marqués par toutes les
sensations qu'il aura éprouvées bébé
par le suçotement des lèvres, la succion
du pouce, le gazouillis, etc.
Le tableau de Bruegel en présente
quelques-uns. On voit par exemple deux
enfants faire des bulles de savon (en bas
à gauche), une fillette souffler dans un
instrument (en bas au centre), un enfant qui
s'époumonne à gonfler une vessie (un peu
plus vers la droite), un autre qui crie dans
la bonde d'un tonneau (en bas au centre).
Vers la première année commence la
phase sphinctérienne, c'est-à-dire la
conquête de la maîtrise musculaire et de la
propreté. Elle se prolongera bien au-delà
de la seconde. L'enfant, prenant
conscience de ses fonctions naturelles comme
de ses facultés de rétention et d'expulsion,

s'aperçoit en même temps qu'il peut
s'opposer à l'autorité de ses éducateurs
ou l'accepter. Ainsi, suivant les
sentiments qu'il éprouvera à leur égard, il

acceptera ou non de renoncer à la
satisfaction physique d'un besoin naturel.
Tout ce qui se rapporte aux fonctions
d'excrétion répond à un instinct tellement
profond que le monde civilisé en a fait
un tabou. Mais l'enfant en bas âge ne
connaît pas encore de sentiment de
dégoût et s'il joue parfois avec ses
excréments, il ne faut pas y voir une
anomalie. L'un de ces jeux au moins est bien
visible sur la toile de Bruegel. Nous
distinguons au centre, au premier plan,
un enfant qui a enfourché un dada. A sa
droite, une fillette souffle dans un instrument

et bat du tambour. Et près d'elle, un
marmot qui a vidé son pot de chambre,
en contemple avec curiosité le contenu,
qu'il remue à l'aide d'un bâton. Ce genre
de divertissement n'a pas disparu et le
pédagogue Hans Zulliger décrit deux
scènes semblables qui se déroulent selon
des règles bien déterminées.

feels attracted as a result of his natural
inclination or the influence of his
surroundings. The infant in the first stage
of his life, the so-called oral stage,
experiences all feelings of enjoyment as
well as of restraint through the mouth.
Thence the infant also derives all knowledge

about himself and the small world
about him, for he puts everything he can
reach into his little mouth, including his
own fingers and toes. Sucking, blowing,
crying and stuttering are oral jòys which
manifest themselves later on in games
as well. On Bruegel's picture we see
some pastimes of this kind, such as blowing

bubbles (bottom of the picture, left
hand side), the girl blowing the horn
(bottom, centre), the child blowing up a
hog's bladder (farther to the right), and
the child yelling into the bung-hole of a
barrel (bottom, centre).
The second stage, which also manifests
itself in games, is known as the muscular-
anal stage. It begins during the first year
of the infant's life and reaches far beyond
the second. It is the time of getting used
to cleanliness. The infant begins to
realize that he can hold and let go. He
also begins to understand that he can,
according to his own free will, either
comply with adults' wishes concerning
cleanliness or reject them. If the relations
between infant and parent or nurse are
good, than the outer voice that demands
something—to overcome a natural
inclination—becomes in time the inner voice
of conscience. How strong inclinations
in the anal field are is made clear by
the fact that civilisation has erected a

strong taboo wall against such
manifestations. Playing with excrements is no
uncommon occurance with infants, as
feelings of disgust are still unknown to
them.
At least one of such anal pastimes is
also to be found in Bruegel's picture.
In the centre of the painting, in the
foreground, we see a hobby-horse rider, next
to it there is a girl blowing a horn
(already mentioned in connection with oral
pastimes) and a child beating the drum.
A third child has probably done its little
business and pushed the chamber-pot
aside to contemplate the result with
curiosity and to stir it with a little stick.
This sort of "entertainment" is still a
familiar sight and Hans Zulliger, a Berne
pedagogue, describes two such games
under the titles "the golden wand" and
"the emperor's chair". He suggests that
even this pastime has certain rules of its
own.
The very dynamic corporal-mental
happenings that begin as soon as an Infant
learns to master his limbs are illustrated

10



mit einer Wasserspritze (vorn links an
der Hauswand), Turnierspiele (hinter dem
Gartenzaun), Steckenpferdchenreiten, das
Fuchteln mit den Stecken (auf dem Zaun),
Messerklinge und Stock beim
«Topfschlagen» (neben der Prozession am
Gartenzaun gegen die Mitte hin) und
noch manches andere tragen eindeutig
phallisches Gepräge.
Wählen wir in diesem Zusammenhang
ein Spiel auf Bruegels Darstellung aus,
das heute kaum noch anzutreffen ist.
In der Mitte, am Rand der rechten
Bildseite, können wir sechs Knaben sehen,
in deren Mitte ein siebenter steht. Er hält
in den Händen einen Stock, an dessen
Ende ein dunkles Objekt baumelt.
Augenscheinlich versucht er damit die ihn
umgebenden Kameraden zu schlagen, die
ihrerseits versuchen, ihm den Sack zu
entreissen. Es handelt sich hier um eine
Variante des Plumpsackes, wie ihn schon
Guthsmuths 1796 in seinem Buch «Spiele
und Übungen zur Erholung des Körpers»
erwähnt hat. Die älteste Form des Plumpsackes

schildert uns Pollux. Er bestand
in der Antike aus einem geknoteten
Strick — später auch aus einem geknoteten

Taschentuch —, ja, zu Goethes Zeiten

sogar aus einem Weidenpfeiflein.
Jenes Kind, das den Plummsack trug,
Umschrift damit einen Kreis von Kindern
und liess unbemerkt den Plumpsack hinter

dem Rücken eines der Dastehenden
fallen. Bemerkte er das niedergelegte
Objekt, so nahm er es auf und eilte dem
Knüppelleger nach, um ihn mit dem
Plumpsack zu schlagen, damit erlöst zu
sein und in die Geborgenheit des Kreises

zurückkehren zu können. Eine andere
Form des Spiels war die, welche Bruegel
dargestellt hat. Wir fanden es auch
auf einer Daumier-Karikatur von 1850,
einer holländischen Ofenkachel aus dem
18. Jahrhundert und einer Basler Karikatur

von etwa 1815 wiedergegeben. Von
einer anderen Rolle, die der Plumpsack
noch spielt, soll später noch gesprochen
werden.
Wenn wir etwas mit der Symbolsprache
vertraut sind, die sich hinter der äusseren
Spielfassade verbirgt, so fällt uns ein,
dass der Kreis oftmals als Sinnbild des
Mutterleibes gilt. Stock mit Sack ist ein
ausgesprochen männliches Geschlechtssymbol.

So könnte man hier den Spieler,
d. h. Angreifer selbst als feindlichen Vater
ansehen, der dem Kind den Eintritt in
den Mutterleib verwehren will. Der «Sohn»
hingegen bemüht sich, den Vater zu
entmachten. Das Necken des Plumpsackbesitzers

dürfte einer Herausforderung
zum Kampf gleichzusetzen sein. Der
Versuch mehrerer Spieler, sich in den Besitz
dieses Machtsinnbildes zu setzen, könnte

Le phénomène psychosomatique qui
intervient chez l'enfant à la recherche
de la maîtrise de ses membres a été
également illustré par Bruegel. La toupie
actionnée par un fouet (sous les arcades,
à l'arrière-plan, à gauche), les oiseaux
effarouchés par un jet d'eau (devant, à
gauche, le long de la façade de la
maison), les joutes (derrière la clôture du
jardin), le dada, les duels à coups de
bâtons, les lames de couteau et le gourdin

utilisés dans le «jeu du casse-pot»
(à côté de la procession défilant devant
la clôture, vers le centre), tous ces jeux
portent le signe très net du phallus.
Arrêtons-nous à l'un deux qu'on ne connaît

plus guère de nos jours. Sur la

droite du tableau, au milieu, on remarque
un groupe de six garçons entourant un
septième qui tient un bâton au bout
duquel se balance une espèce de sac. Il a
l'air de vouloir en frapper ses camarades
qui, eux, tentent de le lui arracher. II

s'agit là d'un jeu semblable à ceux dont
parlait déjà Guthsmuths en 1796 dans un
ouvrage intitulé «Spiele und Uebungen
zur Erholung des Körpers» et dont la
forme la plus ancienne est décrite par
Pollux. L'enfant en possession de l'objet
courait autour de ses camarades placés
en cercle et le laissait choir furtivement
derrière l'un d'eux. Dès qu'il s'en
apercevait, ce dernier se lançait à sa
poursuite, afin de pouvoir le toucher et
réintégrer le cercle. Le jeu représenté par
Bruegel n'est d'ailleurs qu'une des
nombreuses formes qu'il a revêtues. On pourrait

citer encore bien d'autres exemples
tels que la décoration d'un poêle de
faïence hollandais du XVIIe siècle, une
caricature bâloise de 1815 environ et une
autre caricature de Daumier datant de
1850. Mais ce qui est plus intéressant
encore, c'est l'aspect symbolique de ce
jeu. On sait en effet que la mère est
souvent symboliquement représentée par
un cercle, tandis qu'un bâton et un sac
constituent un symbole typique de la
virilité. Aussi celui qui est en possession
de l'objet, soit l'attaquant, pourrait-il
bien représenter le père jalousé
empêchant l'enfant d'entrer dans le giron
de sa mère et faisant ainsi obstacle à
l'amour exclusif que ce dernier lui porte.
En revanche, le «fils» s'efforce de
déposséder son père. Quant aux taquineries
du possesseur de l'objet, elles constituent

sans doute une provocation au
combat, tandis que les tentatives des
autres enfants de s'en emparer
pourraient être comparées aux luttes entre
frères et sœurs pour la succession
paternelle.
Dans son besoin d'identification avec la
personne à laquelle l'unissent des liens

by Bruegel in several examples. The
actions of spinning the top with a whip
(under the arcades in the background at
the left), of frightening a bird with a
water squirt (near the wall of the house
at the left), tilting games (behind the
hedge), riding a hobby-horse, swaying
sticks (on the fence), pot hitting with
blade and stick (next to the procession
at the garden fence) and many other
examples clearly bear characteristic
features relating to the phallus.
Let us select, in this connection, one of
the games depicted by Bruegel which
has gone almost entirely out of use today.
At the border at the right hand side of
the picture we see six boys standing
about and in their midst a seventh holding

a stick to the end of which some
dark object is loosely attached. Apparently

he tries to hit with it one of the
boys standing about him, whereas others
try to snatch the stick away from him.
It seems to be a variation of the game
with the knotted handkerchief which
Guthsmuths mentioned already in 1796 in
his book on games and physical
exercises («Spiele und Übungen des
Körpers»). The oldest form of this game is
described by Pollux. In ancient times a
knotted piece of a rope was used, and in
later days the knotted handkerchief.
Goethe mentions a willow branch in the
shape of a pipe. One child carrying the
knotted object began the game by walking

around the other children standing
about in a circle. He then dropped the
object behind the back of one of the
children, if possible without being seen
to do so; for if the one behind whose
back the object was dropped noticed the
action, he picked it up and started to run
after the dropper with a view to hitting him
with it. If he could do so, he was released
from the spell and could return to the
safety of the circle. What Bruegel depicts
is a variation of this game. We also found
it in a drawing by Daumier dated 1850,

on a Dutch stove tile of the 18th Century
and on a Basle cartoon of the year 1815.

We shall later on again refer to the knotted

handkerchief in another connection.
Those who are more or less familiar with
the language of symbols—as manifested
in games—will be reminded of the fact
that a circle is frequently used as a symbol

for the womb, whereas a stick with a
sack clearly symbolizes the male sex.
Thus the player who attacks might be
considered as the one that represents
the hostile father trying to prevent the
child from entering the womb, while the
"son" makes an attempt to dispossess the
father of his power. Teasing the holder
of the knotted object would mean a chal-

11



ein symbolischer Kampf unter den
Geschwistern um die Nachfolge des Vaters
bedeuten.
Eine sehr viel betriebene Spielart des
Kindes ist das Imitieren alltäglicher und
religiöser Handlungen seiner Eltern. In
der Identifikation mit ihnen überwindet
es die anscheinend unüberwindlichen
Schranken der Grössenunterschiede
zwischen seinem Unvermögen und ihrer
«Vollkommenheit». In der Nachahmung
ihrer Beschäftigungen stellt es sich
spielerisch auf dieselbe Stufe mit ihnen.
Dass die Knaben schon im antiken Hellas

die reitenden Väter nachahmten, Alki-
biades mit seinem Söhnchen auf einem
Stock geritten sei und Sokrates in gleicher

Art sich mit seinen Kleinen abgab,
ist bezeugt. Homer, Plato, Lukian und
Virgil erwähnen die verschiedensten Arten
von Kreiselspielen, und Schliemann
förderte bei den Ausgrabungen von Troja
Tonkreisel zutage. Fast alle Naturvölker
benützten den Kreisel als magisches
Wahrsagegerät, doch auch als
Kinderspielzeug war er weit verbreitet.
Kinder beschäftigen sich in ihrer Spielwelt

intensiv mit den Fragen, die für sie
brennend sind. Wenn sie in ihren
Handlungen die Motive der Brautwerbung,
Hochzeit, Geburt und des Todes wählen,
so ist es, weil sie sich mit den Geschehnissen

des Werdens, Seins und
Vergehens auf ihre Weise auseinandersetzen.

Die Scheidung zwischen reiner Imitation

von Alltagsverrichtungen, wie
Verkaufenspielen (im Bruegelschen Bild in
der rechten unteren Bildecke), und
übernommenem religiösem Brauchtum ist
wegen der Überschneidungen nicht immer
leicht vorzunehmen. Wenn uns auf Bruegels

Bild auffällt, dass gewisse Spielarten,

wie Taufprozession (links im
Vordergrund), die Prozession (an der Ecke
des Gartenzauns) u. a. m., gleich
kultischen Handlungen betrieben werden, so
ist es auch, aber nicht nur, weil die Kleinen

diese Zeremonien den Grossen
abgeguckt haben und sich in den äusseren
Gesten daran anlehnen. Diese Vorgänge
kommen einem Bedürfnis des Kindes
entgegen. Seine Denk- und Empfindungsweise

ist ähnlich wie bei den Naturvölkern:

prälogisch, magisch, in diesem
Entwicklungsabschnitt, da das Ich noch nicht
erstarkt ist, wird Innen- und Aussenwelt
nicht rein geschieden. Das Kind
verarbeitet seine Eindrücke nicht logisch
denkend und überlegt, sondern vielmehr
agierend. Die Körpersprache kommt
bekanntlich vor der Wortsprache, emotionelles

Erleben drückt sich auch beim
Kulturmenschen rascher und unverhohlener
aus in der Mimik, der Gestik als im Wort.
Das Kind beantwortet sich die Fragen

d'affection les plus étroits, l'enfant
cherche à imiter ceux qui l'entourent et,
tout particulièrement, ses parents. C'est
pour lui une façon de se hisser à leur
niveau, soit à une perfection qui lui
paraît inaccessible. Ainsi l'imitation de
leurs gestes quotidiens et de leurs
pratiques religieuses est un des jeux que
l'on rencontre très fréquemment.
On possède de nombreux témoignages
établissant que déjà chez les Grecs les
garçons imitaient les prouesses équestres
de leurs pères, qu'Alcibiade enfourchait
un bâton et caracolait avec son fils et
que Socrate lui-même en faisait tout
autant. Quant à Homère, Platon, Lucien
et Virgile, ils mentionnent les différentes
sortes de toupies et Schliemann a
découvert une toupie d'argile lors des
fouilles de Troie. Jeu d'enfant largement
répandu, la toupie était également
considérée par les peuples primitifs comme
un instrument divinatoire magique. Le
grand mystère de la vie et de la mort
intrigue également l'enfant et si ses jeux
ont souvent pour thème la naissance, la
demande en mariage, la cérémonie nuptiale

ou funéraire, c'est qu'il essaie à sa
manière de comprendre les origines de
la vie, l'être et le néant, bref, les
problèmes que l'homme se pose de toute
éternité. Toutefois, il n'est pas toujours
aisé de discerner dans les jeux d'imitation,

ceux inspirés par les actes profanes
quotidiens (comme le jeu de la
marchande évoqué au bas de la toile de
Bruegel, dans le coin droit) et ceux
inspirés par des rites religieux, les limites
qui les séparent étant extrêmement
floues. Et si certains jeux de fiction
représentés sur ce tableau frappent par
leur caractère purement imitatif (par
exemple le cortège de baptême, au
premier plan à gauche, ou la procession, à

l'angle de la clôture), i! ne faut pas croire
pour autant que l'enfant se borne à

copier les gestes qu'il a observés chez
l'adulte. II ne s'agit pas de cabotinage
ou de singerie. Loin d'être superficielle,
cette imitation répond au contraire à un
besoin profond. Comme chez les hommes
primitifs, la pensée de l'enfant à cette
époque est imprégnée de conceptions
prélogiques ou magiques. L'enfant,
incapable d'analyse et de synthèse, confond

encore les mondes réels et fictifs.
On sait que le langage mimique précède
le langage parlé, on sait aussi que même
chez l'homme civilisé, ce n'est pas la
parole qui traduit avec le plus de vérité
et le plus spontanément ses états
émotionnels, mais bien les réactions corporelles,

c'est-à-dire la mimique. L'enfant
exprime fréquemment par ses actes et
ses pantomimes les questions qu'il se

lange to fight. The attempt of several
players to gain possession of the token
of power might imply a symbolic struggle
between children for the succession of
the father.
One of the favourite pastimes of children
consists in imitating the parents' everyday

actions or their religious rites. In

doing so the child overcomes the
apparently unsurmountable barriers set up
between him and the big grown-up
people, and between his own inability
and their "perfection". In imitating their
doings he playfully makes himself their
equal.
That boys in ancient Greece used to
imitate their fathers on horseback is obvious
from many sources, but the fact is also
reported that Alcibiades was wont to ride
a hobby-horse together with his little son
and that Socrates would frequently take
part in his children's games. Homer,
Plato, Lucianus and Virgilius mention
different kinds of games played with spinning

tops and Schlieman discovered
some earthen tops among the implements
excavated at Troy. Nearly all the primitive

races used spinning tops as a magic
implement to foretell the future, although
the top was also widely known as a toy
for children.
In their games children also refer to
problems that call their special interest.
Their choosing of such subjects as wooing,

wedding, birth and death, is their way
of coping with the secrets of evolution,
existence and decay. To make a difference

between the imitation of everyday
actions such as playing shop (in Bruegel's
picture at the right hand bottom corner)
and the enacting of conventional religious
rites is not always easy as these actions
often overlap. If in Bruegel's painting
children play certain games as for example

the enacted Christening of a child
(foreground, left), the procession (at the
corner of the garden fence) and others
with the seriousness of an actual rite,
then they do so also—but not exclusively
—because they have seen grown-up people

perform such ceremonies and try to
imitate every gesture. These actions
appeal to a child. A child's mind works
very much like the minds of primitive
races. His thinking is not yet logical and
he feels attracted by everything magical.
At this stage of evolution the ego is not
yet fully developed and the inside world
not clearly segregated from the outside.
A child ponders over his impressions,
but logical deductive thinking is still
foreign to him. He has to act. The language
of gestures is older than the language
of words and even cultured people will
express their emotions more quickly and

12



um Diesseits und Jenseits sehr oft in

Handlungen und Gebärden, projiziert
seine Gefühle in die Umwelt, die belebte
wie die unbelebte. Was hier
entwicklungsbedingter und deshalb natürlicher
Ablauf ist, wie beim Menschen auf der
Stufe der Naturvölker, erlebt der
gesunde Mensch im Traumgeschehen, der
Neurotiker in seinen Phantasien, der
Geisteskranke im Wahn. Diese Erkenntnis
lässt uns das kindliche Bedürfnis nach
Symbolspielen erklären. In einer Art
Wiederholungsdrang werden eindrucksvolle
Erlebnisse immer wieder aufs neue
«gespielt» und dadurch abreagiert. Es ist
doch so: dem Machtwillen des Kindes
steht die (scheinbare) Allmacht der
Erwachsenen gegenüber. Die Reaktion des
Kindes ist oft ein Versuch, seine aggressiven

oder angstbetonten Gefühle im

Spiele zu bändigen, abzuführen. Es setzt
seiner physischen Machtlosigkeit die
psychische Allmacht entgegen.
Versuchen wir noch ein Bruegelsches
Kinderspiel — eines, das kaum noch
bekannt ist — näher zu betrachten. Neben
dem Gartenzaun, links im Bild, haben
sich zehn Kinder in zwei Reihen auf den
Boden gesetzt, strecken ihre Beine
gegeneinander, während andere Spieler
versuchen müssen, zwischen dieser
Beinbarrikade unbehelligt durchzukommen.
Die auf dem Boden Hockenden bemühen
sich, die darüber Wegschreitenden zu
Fall zu bringen. Es dürfte sich hier um
die Verharmlosung des beim Militär
üblichen Spiessrutenlaufens handeln und ein
ausgesprochenes Strafspiel sein. Ernst
Ludwig Rochholz — der als erster sein
Augenmerk auf die kulturellen Inhalte des
Kinderspiels lenkte — berichtete in
seinem 1857 erschienenen Werk «Alemannisches

Kinderlied und Kinderspiel» von
zwei Spiessrutenlaufspielen, dem «Durch
die Mütsche laufen» oder «Durch den
Knüttliswald». Beide Male handelt es sich
um Strafen für die Verlierer anderer
Spiele. In Holland war, wie in vielen anderen

Gegenden, das «door de spitsroeden
loppen» gleichfalls die Strafe für die
Verlierer des Brückenspiels (als holländische,
London-, goldene oder faule Brücke
bezeichnet). Es handelt sich bei der
Unterhaltung um jenes Spiel, bei dem sich
zwei Kinder die Hände gaben, diese zu
einer Torwölbung erhoben, unter der die
Gefährten durchzuschreiten hatten.
Unvermutet wurde das Händepaar gesenkt,
und der also Gefangene müsste sich
entscheiden, hinter welchen der beiden Fänger

er sich stellen wollte. Waren alle
Kinder gefangen, dann hielten sich die
beiden Gruppen an ihrem Vordermann
fest, und nun gab es ein kräftiges
Ziehen. Wer dabei verlor, müsste Spiess-

pose sur ce monde et sur l'autre et la

réponse qu'il leur donne. Son mécanisme
de projection étant universel, il prête ses
propres sentiments aussi bien aux êtres
qu'aux objets qui l'entourent. Et ce qu'il
éprouve à l'âge du «préconcept», à ce
stade normal du développement génétique

de sa psychologie où la pensée est
syncrétique comme celle des primitifs,
l'adulte sain l'éprouve également dans
ses rêves, le névrosé dans ses
fantasmes, l'aliéné mental dans ses divagations.

Fort de cette constatation, on
s'explique mieux le besoin qu'a l'enfant de
se livrer à des jeux chargés de
symboles. En effet, c'est en revivant
continuellement dans ses jeux des événements

qui ont provoqué en lui un choc
émotionnel qu'il parvient à le surmonter
par assimilation. L'enfant aspire à la
puissance, mais son ambition se heurte à la
toute-puissance (apparente) de l'adulte.
Le jeu devient dès lors un moyen de
réagir contre les sentiments d'agressivité
ou d'anxiété que le monde adulte suscite
en lui et il lui permet de se complaire
dans une illusion qui compense son
infériorité physique.
Continuons notre examen et voyons
également de plus près un autre jeu
reproduit par Bruegel et qui a, lui aussi,
pour ainsi dire totalement disparu. Sur
la gauche du tableau, on remarque à
côté de la clôture dix enfants assis par
terre, face à face sur deux rangs. Leurs
jambes allongées forment une barricade
qui doit être franchie par d'autres
enfants. II s'agit sans doute d'une pénitence
infligée dans les jeux et dérivant d'une
peine disciplinaire militaire connue dans
les régions d'expression allemande sous
le nom de «Spiessrutenlaufen» (la peine
du passage par les verges). Ernst Ludwig
Rochholz — qui fut le premier à se pencher

sur l'aspect culturel des jeux d'enfants

— parle de deux jeux analogues
dans son ouvrage paru en 1857, qui
constituent également des pénitences infligées
aux perdants d'autres jeux. II existait en
outre, notamment en Hollande, un jeu
appelé «door de spitsroeden loppen» qui
servait de pénitence aux perdants du
jeu bien connu en France sous le nom
de «pont pourri» (sur l'air de «Enfilons
les aiguilles de bois»). Deux enfants se
prenant par les mains élèvent leurs bras
en forme d'arceau sous lequel doivent
passer leurs camarades. Lorsque,
laissant brusquement retomber leurs bras,
ils emprisonnent l'un d'eux, celui-ci doit
opter pour un camp ou pour l'autre. Une
fois tous les joueurs prisonniers, les
deux camps font la chaîne et mesurent
leur force, les vaincus devant ensuite
franchir le mur formé par le camp victo-

more openly by mimicry and gestures
than by words. A child answers the questions

of the present world and the hereafter

by actions and gestures. He
projects his sensations into the surrounding
world, the living as well as the dead. This
is a natural course of evolution and therefore

typical for people of primitive races
as well. A man of normal good health
experiences these things in his dreams, a
neurotic in his fancies, an insane person
in his fantastic visions. This explains the
children's predilection for symbolic
games. In their eagerness for repetition
they enact again and again certain
experiences that impressed them particularly

and in doing so they work them off.
The child's will to power finds itself in

opposition to the (apparent) omnipotence

of the adults. In reaction the child
often makes the attempt of working off
his aggressiveness or fear in games. He
opposes psychical omnipotence to his
physical impotence.
Let us now try to examine another game
depicted by Bruegel which is rarely played

nowadays. Next to the garden fence
at the left hand side of the picture we
see ten children sitting in two rows on
the ground and stretching their legs to
one another, whereas other children have
to try to get through this barrier. Those
sitting on the ground try to make the
runners fall. This looks like a harmless
way of running the gauntlet and is probably

meant as a playful punishment.
In his book "Allemannisches Kinderlied
und Kinderspiel" (Children's songs and
games in Southern Germany) published
in the year 1857 Ernst Ludwig Rochholz
—the first writer to call the reader's attention

to the cultural value of children's
games—points to two playful variations
of running the gauntlet, which he calls
"Durch die Mütsche laufen" or "Durch
den Knüttliswald" (running through the
wood of sticks). They are the punishment
for the losers of other games. Also in

Holland, as in many other countries,
"door de spitsroeden lopen" (running
through the pointed sticks) is the punishment

of the losers in the game of the
Bridge (also called the Dutch, the London,

the golden or the rotton bridge).
Two children take each other's hands
and hold them up in such a manner as to
form a gate through which the other
children will pass. Suddenly the two pairs
of hands come down to catch one of the
runners and the prisoner is given the
choice of placing himself behind the one
or the other of his catchers. When all the
children are caught the two groups form
two teams in which every child holds on
to the one in front. Thus holding on the

13



rufen laufen durch die andere Gruppe
hindurch, die sich mit Plumpsäcken bewaffnete

und mit geknoteten Taschentüchern
auf die Durchlaufenden einhieb. Weitere
aggressive Spiele stellen das Turnieren
mit Windrädchen dar — ein Abbild
wirklicher Turniere —, die Reiterwettkämpfe
(im Zentrum des Bildes). Diese sind
schon 2000 v. Chr. auf ägyptischen
Felsreliefs verewigt worden, wie sie später
auch, wie Pollux meldet, bei den Griechen

üblich waren. Ein Imitationsspiel der
Erwachsenen stellt das Bockspringen
(rechts vom Reiterwettkampf) dar. Wenn
wir wissen, dass es schon im antiken Rom
künstliche Pferde gab, an denen die
Reiterei Auf- und Abschwünge übte, so
verstehen wir, dass die Kinder dies auf
einfachere Art nachzuahmen suchten. Überhaupt

gehen viele Knabenspiele auf
militärische Ursprünge zurück: neben dem
schon erwähnten Turnier das Erstürmen
von Schnee- oder Sandburgen (links oben
neben dem Hausgiebel) und die nicht
von Bruegel dargestellten verschiedenen
Arten des Schiessens mit Bogen und
Armbrust. Vielleicht geht das (rechts bei
dem langen Holzbalken) dargestellte
Hobeln auf eine militärische Strafe
zurück. Auch hier dürfte es sich um eine
Strafe handeln. Vier Knaben halten einen
fünften an Armen und Beinen fest,
schwenken ihn hin und her und lassen
ihn wohl zeitweise am Balken anstossen.
Im französischen Saitonge (Dép.Charente
Maritime) herrschte ein ähnlicher Brauch
bei der Weinlese, und der schweizerische
Spielforscher Jean-BaptisteMasüger
überliefert uns Spiele aus dem Vorderrheintal
(Graubünden) ganz ähnlichen Charakters
als «Vannar». In Disentis spielten das
sogar die Mädchen.
Rechts am Bildrand gibt Bruegel eine
Handlung wieder, wo fünf oder sechs
Kinder ihre Hände auf den Kopf eines
in der Mitte stehenden Kindes legen.
Hans Sachs erwähnt es «dein rotten
kamp schütteln», «pirnpaum zurütteln» und
«putzpirn». Rabelais nennt es in seinem
Spielverzeichnis aus dem 16. Jahrhundert
als «au poirier», und Claude Bouzonet
Stella stellte es 1657 auf einem Kupferstich

dar. Im Egerer Fronleichnamspiel
aus dem Jahre 1480 wurde es szenisch
bei der Verhöhnung Christi als «putzpirn»
dargestellt. Der verurteilte Heiland wurde
hier an Haaren und Bart gezupft,
deswegen nennt Fischart diese Strafe auch
«Harlin zupffen».
Bei der Besprechung solcher derben
Spiele werden uns die darin zum
Ausdruck gelangenden erschreckenden
Aggressionen bewusst. Es ist nicht immer
ganz leicht zu unterscheiden, wo die
Aktivität, das gesunde Kräftemessen auf-

rieux armé de mouchoirs à nœuds. Les
tournois opposant des combattants armés
de moulins — fidèle imitation des
véritables tournois — ainsi que le «jeu de
cheval fondu» (au centre du tableau)
appartiennent également à la catégorie
des jeux permettant à l'enfant de satisfaire

ses tendances agressives. Immortalisés

par les bas-reliefs égyptiens déjà
2000 ans av. J.-C, ils furent, selon Pollux,
également très en vogue plus tard chez
les Grecs. Le jeu de saute-mouton (à
droite des joutes équestres) est, lui

aussi, l'imitation d'un exercice pratiqué
par les adultes. II s'inspire notamment
de celui auquel se livraient les cavaliers
dans la Rome antique pour apprendre, à

l'aide de chevaux de bois, à se hisser
sur leur monture et à en descendre.
Beaucoup de jeux de garçon ont une
origine militaire. C'est le cas des joutes
évoquées ci-dessus ainsi que de l'assaut
des châteaux forts construits avec du
sable ou de la neige (en haut à gauche,
à côté du pignon de la maison) et de
diverses sortes de tir à l'arc et à l'arbalète

qui ne figurent pas sur le tableau de
Bruegel. Peut-être est-ce également celui
de la pénitence reproduite à droite près
du long madrier?
Quatre garçons tiennent fermement un

cinquième par les bras et les jambes et
le balancent en le cognant de temps en
temps contre la poutre. On connaissait
dans la Saintonge (Charente-Maritime)
une coutume analogue pratiquée pendant
les vendanges, et des jeux semblables
très populaires dans la vallée du Rhin
antérieur (Grisons). A Disentis, les filles
elles-mêmes y jouaient volontiers.
A droite du tableau, le maître flamand a
représenté cinq ou six gamins qui ont
placé leurs mains sur la tête d'un camarade

debout au milieu d'eux. Hans Sachs
donne différents noms à ce jeu, que
Rabelais intitule «au poirier» dans son
répertoire de jeux du XVIe siècle, et qui
figure sur une eau-forte de 1657, due à
Claudine Bouzonet Stella. On le retrouve
sous le nom de «putzpirn» dans le jeu de
la Fête-Dieu d'Eger, en 1480, dans l'épisode

des insultes au Christ, auquel on
tire barbe et cheveux.
Ces jeux brutaux nous montrent l6S
manifestations d'une violente agressivité et
il n'est pas toujours aisé de distinguer
où s'arrête le besoin d'action qui s'y
exprime, la saine épreuve de force, et où
commence le combat véritable. II est
notoire que l'agressivité est l'élément
principal de bien des jeux. La limite entre
la libération naturelle des tendances
agressives et l'attaque qui sort du cadre
du jeu se situe là où le besoin d'action
dégénère en haine destructrice. Les ex-

two teams pull, and the team that loses
its ground has to run through the rows
formed by the winning team whose members

armed with knotted handkerchiefs
or little bags attached to sticks thrash
down on the runners. Other games of a
rather aggressive nature are tournaments
with little fans as represented in the
centre of the picture—an imitation of the
real tournaments practised by the knights.
Representations of such games were found
on Egyptian relieves of the second mil-
lenium B.C. and were, as Pollux
mentions, also familiar to the Greeks. Vaulting

over the buck-horse is an ancient
sport. The Romans used to have such
wooden horses on which riders practised
mounting and dismounting and it is
understandable that children were soon to
imitate this exercise in a simplified manner

(in our picture at the right hand side
of the riders' contest). Military exercises
of all kinds have always been enacted
by boys and another game of this sort which
Bruegel depicts is the assault on sand or
snow castles (left hand top near the
gable-roof). To this one might add longbow

and crossbow shooting which Bruegel

has omitted in his painting. Another
sort of punishment for the losers of a
previous game which might also have its
origines in some military practice is
shown at the right hand side of the
picture near the long wooden beam. Four
boys are holding a fifth by the arms and
legs, swinging him probably from time to
time against the beam. A custom of this
sort has survived at Saintonge, in the
Département Charente Maritime in France
during the vintage and Jean Baptiste Ma-
suger, a Swiss writer who takes particular
interest in ancient games reports similar
entertainments from the valley of the
Upper Rhine where this game is called
"Vannar" in Romanch, the ancient native
language, and at Disentis (Grisons) even
girls go in for that kind of sport.
Near the right hand border of his picture
Bruegel depicts a game in which five
or six children place their hands on the
head of a boy standing in their midst. The
German poet Hans Sachs mentions such
a game which he calls "dein rotten Kamp
schütteln" (shaking thy red crest) "pirn-
baum schütteln" (shaking the pear-tree)
and "putzpirn" (idem). The French poet
Rabelais also mentions it in his list of
games of the 16th Century and calls it
"au poirier" (at the pear-tree) and Claudine

Bouzonet Stella represents it in a

copper engraving dated 1657. In a play
on Corpus Christi Day in the year 1480
this "putzpirn" was enacted on the scene
at Eger, symbolizing the mockery Jesus
Christ had to undergo at the hands of

14



hört und der ernste Kampf beginnt. Es

ist offenkundig, dass in vielen Spielen
Angriffslust das wichtigste Element
darstellt. Die Grenze zwischen natürlicher
Aggressionsabfuhr im Spiel und einem
Angriff, der nichts spielerisches mehr in
sich trägt, ist dort, wo die Aktivität in

zerstörerischen Hass ausartet. Wutausbrüche

führen zum Abbruch eines jeden
Spiels. Zulliger schrieb 1932, wenn er als
Leiter einer Schulklasse aufgestaute
Triebenergie wahrnehme, dann beuge er
Explosionen vor, indem er vermehrte Aktivität

fördere, nämlich zuerst grobschlachte
Spiele machen lasse, wie Schinkenklopfen,

Pferdchen-Kämpfe, im Winter
Schneeballschlachten, Eroberungen von Schneeburgen.

Ein Spiel, das wir alle noch aus eigener
Anschauung kennen, hinter dem aber
mehr steht, als wir im allgemeinen glauben,

ist das Blindekuhspiel (auf Bruegels
Bild links bei der dunklen Mauer). Es war
schon im alten Hellas unter dem Namen
«eherne Fliege» heimisch, ist fast in allen
Ländern Europas noch lebendig,
merkwürdigerweise überwiegend mit
Tiernamen bezeichnet: «Blinde Kuh», «Blinde
Maus», «Blinde Eule», «Blinde Ziege»,
«Blinde Katze» usw. Vielleicht wurden
ursprünglich diese Tiere mit einfachen
Masken dargestellt, später bloss mit einer
Binde vermummt oder indem man dem
Fänger die Kapuze übers Gesicht zog.
Dass es sich dabei um Dämonen handelt,
schliessen wir daraus, dass die «Blinden»
vielerorts Menschenfleisch zu fressen
suchen.
Gertrud Züricher hat zu Beginn unseres
Jahrhunderts noch in Bern ein Spiel
gesehen, bei dem die «Blinde» als Hexe
auftrat und in einer hübschen Wechselrede,

die sich wie ein dramatisiertes
Märchen ausnimmt, dürstet die Hexe nach
«Menschenblut», will den «Menschen die
Augen ausstechen». Ganz ähnlich mutet
ein Spiel in Cornwall an. In solchen Spielen

erleben die Kinder wie im Märchen
gefahrlos die «süsse Angst» vor dem
Übersinnlichen. In den magisch mythischen

Spielen dürfen Kinder die in jedem
Menschen innewohnenden archaischen
Reaktionsformen ausleben.
Die vielen Tiernamen, die beim
Blindekuhspiel vorkommen, lassen uns auch an
das Totemtier denken. Dieses wird von
den Ur- oder Naturvölkern verehrt als
Stifter des Stammes, gilt als Ersatz für
den Urvater. Wenn wir diesen Gedankengang

weiter verfolgen, so können wir die
Vermutung aufstellen, dass das Kind sich
an die Stelle des Vaters gestellt hatte
und dafür erblindete. Erblindung für
unerlaubtes Schauen ist bekannt als mythisches

Motiv (vgl. dieOedipus-Sage). Und

plosions de colère mettent fin à
n'importe quel jeu. En 1932, Zulliger écrivait
que lorsqu'il sentait dans sa classe une
accumulation d'énergie réfrénée, il
prévenait l'explosion en incitant ses élèves
à se libérer par des jeux violents.
II est un jeu que nous connaissons tous
par expérience, dont les origines et les
mobiles sont plus complexes qu'on ne
l'imagine communément. C'est celui de
colin-maillard (sur la gauche du tableau,
près du mur sombre). Populaire dans la
Grèce antique déjà sous le nom de
«mouche d'airain», il existe encore dans

presque tous les pays. Dans les régions
d'expression allemande, on lui donne
généralement le nom d'un animal auquel on
accole l'épithète «aveugle». Ainsi: la
«vache aveugle», la «souris aveugle», etc.
Peut-être ces animaux étaient-ils à l'origine

représentés par un masque
sommaire. Plus tard, on banda les yeux ou on
abaissa le capuchon sur le visage de
celui qui devait essayer d'attraper les
autres à tâtons. On peut déduire de ces
différents noms qu'il s'agit de la
représentation de démons, car il était
fréquent de croire que les aveugles
recherchaient la chair humaine.*
* Note du traducteur: Une légende
liégeoise conte qu'un guerrier de Liège,
Colin, fait chevalier en 999 par le roi
Robert le Pieux, fut surnommé Maillard
à cause du maillet dont il s'armait. Ayant
eu les yeux crevés au combat, il continua
à frapper sans y voir: telle serait l'origine
du jeu dit de colin-maillard.
Gertrude Züricher a vu encore au début
de ce siècle, à Berne, un jeu dans lequel
l'«aveugle» apparaît sous la forme d'une
sorcière qui réclame «du sang humain»
et veut «crever les yeux des hommes».
On retrouve un jeu analogue en Cor-
nouailles. Dans ces jeux comme dans les
contes de fées, les enfants peuvent goûter

le délicieux sentiment de peur que
suscite le surnaturel.
Les noms d'animaux variés que l'on
donne en allemand au jeu de colin-maillard

font également penser au totem
vénéré par les peuplades primitives en
tant qu'ancêtre de la tribu. Et il suffit de
poursuivre ce raisonnement pour en
conclure que l'enfant a pris la place du père,
ce qui l'a rendu aveugle. On sait en effet
que la cécité en tant que punition pour
avoir bravé l'interdiction de regarder (cf.
la légende d'Œdipe) est un thème
mythique. L'enfant, donc, placé dans un
état d'infériorité, doit tenter de trouver
une nouvelle victime qui le délivrera de
cette malédiction. On voit sur le tableau
de Bruegel (à droite du jeu de saute-
mouton, au milieu de la toile), un autre
enfant qui a été aveuglé à l'aide d'un

the soldiers. They pulled the condemned
Saviour's hair and beard, and therefore
Fischart refers to this punishment as
"Harlin zupfen" (hair pulling).
In examining such rough games we realize

the somewhat horrifying aggressive
tendences in youth. It is not always easy
to draw the line between an active and
healthy comptetitive sport and actual
fighting. It is obvious that many games
are of an aggressive nature. Children
give vent to their natural aggressiveness
in harmless games. But such games cease
to be harmless and playful if they run to
destructive hatred. A game is no longer
a game if the players fly into a passion.
Zulliger wrote in 1932 that whenever he
noticed an accumulation of wild instincts
in his class-room, his preventive measures

against explosions of rage consisted
in arranging some games of the rougher
kind such as hot-cockles, men on horse
fightings, in winter snowball battles and
the assault on snow-castles.
A game which is familiar to all of us and
behind which there is more than one
should think is blind-man's buff (in Bruegel's

picture at the left near the dark
wall). It was known already in ancient
Greece under the name "bronce fly" and
is still popular in almost all the countries
of the world and goes under different
(usually animal) names such as "blind
cow", "blind mouse", "blind owl", "blind
goat", "blind cat" etc. It is possible that
in former times one of the players used
to wear a mask representing such an
animal and that later on the game was
simplified by putting something over the
catcher's eyes. That there is a daemonic
element in it may be infered from the fact
that blind daemons frequently try to
procure themselves human meat.
Gertrud Züricher reports of a game which
she saw being played at Berne in Switzerland

at the beginning of this century and
in which the "blind" represented a witch.
It began with a dialogue, some sort of a
dramatised fairy tale. The witch thirsts
for "human blood" and wants to "pluck
out other persons' eyes". A similar game
is reported from Cornwall. In such games
children experience, like in fairy tales,
without danger a "sweet fear" of the
supernatural. Thus in magic, mystic
games the archaic formes of reaction that
have survived in every man find their
expression still today.
The various animal names used to
describe this game also remind us of the
Totem animal. It is worshipped by the
primitive races as the founder of the
tribe and is looked upon as a substitute
for the great ancestor and forefather. In

following up this idea we might come to

15



nun muss das Kind in dieser geschwächten
Situation versuchen, ein neues Opfer

zu finden, um von seinem Fluch befreit
zu sein. Ausser beim Blindekuhspiel
findet sich bei Bruegel noch ein Spiel, bei
dem der eine Spieler das Gesicht mit
einer Mütze bedeckt hat, also blind
gemacht wurde (rechts neben dem Böckli-
gumpen, Bildmitte). Die äussere Spielregel

dieses «Hütlein, Hütlein, durch die
Bein» oder «Lauf-Mond»-Spiels ist etwas
anders, das Symbol ähnlich.
Es ist zu bedenken, dass sich in der
Kinderwelt Urzeit und Zivilisation treffen.
Was heute Mythos, Märchen und Spiel
ist, war einmal Realität: Vatermord,
Kindertötung, Inzest. Das Triebwesen Kind,
das in einen Kulturmenschen umgewandelt

werden muss, erfährt von seinen
Eltern Gebote, Verbote, Versagungen.
Der Erwachsene, vor allem der Vater, .er¬
scheint ihm riesenhaft, gottähnlich. In
einer bestimmten Zeit der Entwicklung,
der sogenannten Oedipus-Phase, fühlt das
Kind sich vom gleichgeschlechtlichen
Elternteil bedroht und möchte ihn beseitigen,

um den gegengeschlechtlichen
Elternteil ganz für sich allein zu besitzen.
Die Hexe in dem erwähnten Spiel aus
Bern trägt — ähnlich wie bei Hansel und
Gretel — deutlich kannibalistische Züge.
Die Gefühle des Kindes den Eltern
gegenüber sind ambivalent. Wie der Vater
gleichzeitig allmächtig und Nebenbuhler
ist, so verkörpert die Mutter Beschützerin,

Nährerin, also Lebensspenderin, und
in ihrer Macht über des Kindes Leben,
ihrer Vorrangstellung beim Vater auch
das Bedrohliche, die unheimliche Hexe.
Die Beseitigungsbestrebungen des Kindes

werden in den geliebten Feind
verlegt, projiziert, der nur mit List und Magie
überwunden werden kann. Zahllos sind
die Märchen von Riesen und Hexen,
welche die Kinder bedrohen und entweder

von guten Geistern, Tieren oder gar
vom Kind selbst mit Zauberkräften, da
die physischen Kräfte fehlen, unschädlich

gemacht werden können. Die
Vorstellung des Kannibalismus trägt ebenfalls

Zeichen der Gefühlsambivalenz,
einesteils bedeutet das Einverleibtwerden
Vernichtung, andernteils grösstmögliche
Nähe.
Mit dem Hinweis auf einige der auf Bruegels

Bild dargestellten Kinderspiele
wurde der Versuch unternommen, die
Motive, die dem Spiel ganz allgemein
zugrunde liegen, zu beleuchten. Die
Triebkomponenten, die das Spiel auslösen,
wurden schon vom voranaiytischen Deuter

Karl Groos Ende des vergangenen
Jahrhunderts hervorgehoben. Er spricht
von natürlichen, ererbten Spieltrieben,
Fortsetzung Seite 40

bonnet. Si les règles de ce jeu sont
différentes, le symbole est le même.
II ne faut pas oublier que l'on retrouve
chez l'enfant les traits caractéristiques
de l'être primitif et de l'être civilisé. Passés

aujourd'hui dans le domaine des
mythes, contes ou jeux, des crimes tels
que le parricide, l'infanticide et l'inceste
étaient jadis monnaie courante. L'enfant,
être mû par ses instincts, doit devenir un
homme civilisé, et les parents conduisent
cette évolution par des ordres, des interdits,

des refus. L'adulte, et plus
particulièrement le père, apparaît à l'enfant
comme un géant, une sorte de divinité.
Dans la période de son développement
où l'enfant souffre de ce qu'on appelle le
complexe d'Œdipe, il se sent menacé
par le parent de son sexe et souhaiterait
l'écarter pour jouir du sentiment exclusif
qui le lie au parent du sexe opposé.
Dans le jeu bernois mentionné plus haut
— comme d'ailleurs dans le conte de
Hansel et Gretel —, la sorcière a des
traits nettement anthropophages. C'est
que les sentiments de l'enfant pour ses
parents sont ambivalents. En effet, le
père est à la fois un être tout-puissant
admiré et un rival. Quant à la mère, elle
protège, elle nourrit, elle dispense la vie;
et par l'empire qu'elle exerce sur
l'enfant, elle supplante le père tout-puissant
et devient le personnage inquiétant de
la sorcière qui incarne cette menace. Les
tendances agressives de l'enfant seront
reportées, projetées sur le parent jalousé
qui ne pourra être vaincu que par la ruse
ou la magie. Ainsi, il existe d'innombrables

contes où un géant, une sorcière,
menace un enfant et est mis hors d'état
de nuire soit par des esprits bienfaisants,
des animaux ou même par l'enfant lui-
même, subitement doué de pouvoirs
magiques à défaut de force physique. La
représentation du cannibalisme est elle
aussi une manifestation de l'ambivalence
des sentiments, puisqu'il signifie à la fois
la destruction et aussi la fusion du moi
et de l'autre.
En examinant quelques-uns des jeux
représentés par Bruegel, nous avons
tenté de mettre en lumière les mobiles
du jeu et son essence. Karl Groos, interprète

préanalytique de la fin du siècle
dernier, avait déjà révélé les caractères
constitutifs des différentes tendances
instinctives qui déclenchent le mécanisme
du jeu. II parle du besoin instinctif de
jouer qui a engendré au cours des
millénaires les diverses formes de jeux. Lorsqu'il

évoque les jeux corporels, il n'a
jamais à l'esprit uniquement les bienfaits

physiques qui en résultent, mais il
pense au contraire toujours à l'organisme
Suite à la page 40

the assumption that the child had put himself

in the place of his father and that for
assuming unlawful powers he was struck
with blindness. Such punishment for looking

at things that one is not supposed to
see is well known in mythology, for
example in the Oedipus Saga. And now the
child thus handicapped has to find a new
victim to deliver him from this curse.
Besides blind-man's buff Bruegel also
shows another game in which one of the
players has his face covered with a cap
(centre of this picture, next to vaulting
over the buck-horse). The rules of this
game (course round the moon) are
different, the motive is similar.
We have to bear in mind that in the
realm of childhood the primeval world
meets with civilisation. Things which are
a myth, a fairy tale and a game today
were once reality: parricide, infanticide,
incest. The primitive child that has to be
turned into a civilised human being is
given orders by his parents, is told what
to do and what not to do, and to put
restraints upon his wishes. Adults are
giants and father is almost like a god.
At a certain period of his development,
the so-called Oedipus stage, the child
feels threatened by the parent of the
same sex and wishes to dispose of him
in order to have no one to claim any
rights on the other parent of the opposite

sex.
The witch in the game watched at Berne
—just as the one in the tale of Hansel
and Gretel—clearly has cannibalistic
features. The way a child feels for his parents
is ambivalent, i. e. there is a simultaneous
operation in the mind of two irreconcilable

wishes. Father is almighty and at the
same time a rival; mother the protectress,
who nourishes and gives life has, on the
other hand, great power over the child
and enjoys a privileged position with
father; she therefore also personifies the
ominous, the weird witch. The child's
attempts to dispose of the parent are
projected into the beloved enemy who
can only be overcome by magic and
cunning. There are countless tales of
giants and witches threatening children,
and they can only be destroyed by faries,
animals or the child himself on the
condition that he be given magic powers as
his physical strength would be
inadequate. The very idea of cannibalisme has
its ambivalent features, as embodiment
means destruction as well as the closest
possible nearness.
In referring to children's games as
depicted by Bruegel we made an attempt
of elucidating the motives that form the
basis of these kinds of pastimes. The
Continued on page 40

16



J JvA-tLftJ
»-_¦

___Prr
Mosrn r-

pp^f' #^

mm tITP»
'SSH J__-*f

^Lm.•*¦'

% « J^*
-i* r

i

*»*-

^mm

\
fir«

v*T

/

^ßi^--%
v>

Nf^j /
17



Jj_*"S*. ff%

%II ¦^ji
"t___t^S

__u _*____¦"'

5 fcj* 5
t_

tu SÉ*"*

x
i

^
<*

%¦*_»*

l
y *. T

^ iI
•s W ^____l

â *¦*».» -

\dwl

Mi'-y*
~1*Ji*

K -<C

/5
^r

/f

vr
x^

-s»

«



Was steckt hinter
Kinderspielen?

Les jeux d'enfants
et leur sens profond

What do the games
of these children mean?

Schluss von Seite 16

von denen die erworbenen Spielformen
die Folge seien. Wenn er von den
Übungsspielen spricht, so meint er nicht
nur die daraus resultierende körperliche
Kräftigung, sondern umfasst immer den
gesamten, nämlich den psychophysischen
Organismus. Die Abfuhr von psychischen
Spannungen im Tummeln, in der Bewegung

also, lässt Kräfte frei werden, die
der geistigen Entfaltung dienen.
Im kindlichen Spiel spiegelt sich die
ganze Menschheitsentwicklung und
Geschichte. Verschwundene Arbeitsverrichtungen,

religiöses Brauchtum, Götter- und
Dämonenglaube, Liebes- und Brautzauber,

Erntesitten, Begräbniszeremonien
und noch vieles andere wird spielend
erlebt. Ähnlich wie im Märchen, jedoch
aktiver, wird zeitloses Kulturgut
aufgenommen und verarbeitet.

Buchbesprechungen

Fortsetzung von Seite 36
In deutscher Sprache erschienen:
«Gärten für uns»
von Dr. Alois Bernatzky
C Bertelsmann Verlag
Gütersloh 1962
220 Seiten mit 27 Färb- und 85 Schwarz-
weiss-Fotos und 100 Zeichnungen.
DM 16.80
Der bekannte Verfasser und der leistungsfähige

Verlag haben zusammen ein schönes

und reich ausgestattetes Buch
herausgebracht, das sich hauptsächlich an
die Gartenbesitzer und solche, die es
werden wollen, wendet und ihnen helfen
will, den eigenen Garten auszudenken.
Dem Gartenarchitekten kann es im
Gespräch mit seinen Bauherren ein
wertvoller Helfer sein, auf den er sich
verlassen darf, denn der Verfasser schöpft
aus reichen Kenntnissen und grosser
Erfahrung. Er scheut sich auch nicht, auf
Probleme von einigen Gartentypen
einzugehen, die sonst in der Gartenliteratur
eher zu kurz kommen, nämlich den
Reihenhaus- und den Vorgarten, «kleine
Gärten in der grossen Stadt» und
Wochenendgärten. Darum ist das Buch auch für
den Fachmann wertvoll.

Fin de la page 16
dans son ensemble, soit psychosomatique.
Dans ses ébats, l'enfant libère des
tensions psychiques et donne ainsi libre
cours a des forces qui servent son
développement mental.
Le jeu de l'enfant reflète toute l'évolution

et l'histoire de l'humanité. Procédés
de travail aujourd'hui disparus, rites
religieux, croyances aux divinités et aux
démons, mystères de l'amour et de l'hymen,
coutumes du temps des moissons,
cérémonies funèbres et tant d'autres usages
et pratiques de la vie des hommes se
retrouvent dans les jeux des enfants. Plus
vivants que les contes, ils rassemblent
comme eux les trésors éternels de la
civilisation.

Livres

Fin de la page 36
du style dans les chapitres où l'auteur
exalte son amour et son respect de la
Création. Schweizer

A paru en allemand
«Gärten für uns» (Des jardins pour nous)
par le Dr Aloïs Bernatzky
Aux Editions C Bertelsmann
Gütersloh 1962
220 pages, 27 photos en couleurs et 85 en
noir et blanc. 100 dessins. DM 16.80.
Les efforts conjugués de cet auteur
réputé et de cette entreprenante maison
d'édition ont permis la publication d'un
ouvrage richement illustré qui s'adresse
principalement aux propriétaires de
jardins ainsi qu'à ceux désireux de le devenir,

auxquels il suggère de fort intéressantes

solutions.
Cet ouvrage, qui témoigne d'une grande
érudition alliée à une longue expérience,
constitue également un auxiliaire
précieux et sûr pour les architectes-paysagistes.

L'auteur n'hésite pas à aborder
les problèmes posés par différents types
de jardins que les ouvrages spécialisés
ont trop tendance à négliger. II s'agit des
jardins alignés devant des rangées de
maisons, des jardins séparant les maisons
de la rue, des «jardinets dans les grandes
cités», et des jardins de week-end. Aussi,
répétons-le, les professionnels le liront
également avec profit.

Conclusion from page 16

component conative elements that find
their expression in games were already
emphasised by the pre-analyst Deuter
Karl Groos at the end of last century.
He speaks of a natural, hereditary
instinct to play, resulting in the familiar
forms of games. When referring to games
as an exercise he means more than
mere physical training; he always brings
these games into relation with the entire
psycho-physical organisme. In these bodily

exercises psychical tensions are worked
off in motion and make energy free which
contributes to spiritual development.
Children's games reflect the entire
development of mankind and its history.
Obsolete working functions, religious
customs, acts of whorship of pagan gods and
demons, ceremonies of courting and wedding,

harvest-customs, funeral ceremonies
and a good many other rituals are
manifested in games. As in fairy tales, but in an
active manner, an age-gold inheritance of
culture ist thus absorbed and expressed.

Books

Conclusion from page 36
attention we would especially call to
those chapters in which he speaks of his
beloved landscape, of living things, of
soil and water, bush and tree, in a
language and a style inspired by Goethe.

Schweizer

Books published in German
Gardens for all (Gärten für uns)
By Dr. Alois Bernatzky
Publishers: C Bertelsmann, Gütersloh,
1962. 220 pages, 27 colour photographes,
85 black and white photographs,
100 drawings. Price DM 16.80.
A well known author and an efficient firm
of publishers have brought forth a fine,
richly illustrated book for garden owners
and future amateurs who will find the
suggestions it contains most helpful when
planning their own gardens.
It can also be most welcome to the
garden architect when discussing plans
with his client, and he can fully rely on
the author's wide experience and thorough

knowledge of his subject. He also
fully deals with problems to which other
books of this kind pay but little attention,
namely the front gardens of houses standing

in rows, the small gardens in large
towns and the weekend gardens. Thus
this book will also be appreciated by
experts.

R.A.


	Was steckt hinter Kinderspielen? = Les jeux d'enfants et leur sens profond = What do the games of these children mean?

