Zeitschrift: Anthos : Zeitschrift fur Landschaftsarchitektur = Une revue pour le

paysage
Herausgeber: Bund Schweizer Landschaftsarchitekten und Landschaftsarchitektinnen
Band: 2 (1963)
Heft: 2
Artikel: Was steckt hinter Kinderspielen? = Les jeux d'enfants et leur sens
profond = What do the games of these children mean?
Autor: Schmidt, Trudy / Mathys, F.K.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-131617

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-131617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was steckt hinter
Kinderspielen?

Geschichtliches, Psychologisches,
Pédagogisches anhand des Bildes
«Kinderspiele»

von Pieter Bruegel d. A. (1560)

von Trudy Schmidt und F. K. Mathys

Im Kunsthistorischen Museum in Wien
hangt ein Bild des niederldandischen Ma-
lers Pieter Bruegel d.A. (etwa 1525 bis
1569), auf welchem gegen achtzig Kinder-
spiele dargestellt sind. Was da auf dem
grossen, weiten Platz an Kinderunterhal-
tungen vereinigt ist, zeigt uns, wie reich-
haltig und bewegt das Jugendleben im
16. Jahrhundert gewesen sein muss. Die-
ses Gemilde fasziniert jeden Betrachter
und fithrt ihn zuriick in das eigene Jugend-
paradies. Er wird jedoch kaum ahnen,
was sich hinter diesen Jugendbelustigun-
gen verbirgt. Friedrich Schiller hat schon
angedeutet, es stecke «hoher Sinn im
kindschen Spiel» und Goethe wies darauf
hin, dass sich die «Spiele von Jahrhun-
dert zu Jahrhundert fortpflanzen», ja, jahr-
tausendelang sich kaum verdndert von
Generation zu Generation vererbt haben.
Viele Kinderspiele gehen bis in vorge-
schichtliche Menschheitsepochen zuriick
und sind in dhnlicher Form in allen Kul-
turkreisen anzutreffen. Auf antiken Vasen-
bildern ist das Reifentreiben abgebildet.
Der griechische Grammatiker und Lexi-
graph Julius Pollux — ein ausgezeichne-
ter Gew#hrsmann fiir viele alte Spiele —
erwdhnt es ebenso wie der griechische
Arzt Orbasius im 4.Jahrhundert n.Chr.
oder der rémische Dichter Tibull (60 bis
19 v.Chr.), Cicero, Ovid u.a.m. Oder
nehmen wir das Spiel mit fiinf Steinchen,
Scherben, Knécheln, Wiirfeln, das schon
Sueton (70 bis 140 n.Chr.) genauso ge-
kannt hat wie der schon erwéhnte Pollux.
Beinahe ebenso ergiebig sind die antiken
Quellen iiber Hiipf-, Rate-, Verstecken-
und Fangspiele.

Die Tiefenpsychologie ist seit etwa 60 Jah-
ren damit beschiftigt, mit iberholten
Vorstellungen von der harmlosen, kon-
fliktfreien und geschlechtslosen Kinder-
zeit aufzurdumen. Die Entdeckung der
Entwicklungsstufen hat uns neben den
Erkenntnissen ilber das menschliche Ge-
fiihlsleben auch zu einem besseren Ver-
standnis der kindlichen Spielinhalte und
Formen verholfen. Im Kinderspiel tref-
fen sich phylogenetische, also stammes-
geschichtliche Gegebenheiten mit onto-
genetischen, d.h. individuellen biologi-
schen Entwicklungsgesetzen.

In der Wahl der Spielarten wird uns
einesteils gezeigt, welcher Stufe das Kind
angehdrt, andernteils aber auch, welchen
Freudenquellen es sich nach Anlage oder
Umweltseinfliissen mehr oder weniger zu-
neigt, gar verhaftet blieb. In der ersten

9

Les jeux d’enfants
et leur sens profond

2 3 o
“/ s
4 J C

Considérations historiques, psycholo-
giques et pédagogiques inspirées
par le tableau «Les jeux d'enfants»
de Pieter Bruegel I'’Ancien (1560)

par Trudy Schmidt et F. K. Mathys

Parmi les ceuvres du peintre flamand
Pieter Bruegel I'Ancien (né vers 1525
et décédé en 1569) exposées au «Kunst-
historisches Museum» de Vienne, il en
est une qui offre une vision trés vivante
de ce que furent les jeux d’enfants au
XVle siécle. Elle représente en effet une
place grouillante de gosses qui se livrent
a prés de quatre-vingts jeux. Et il n'est
pas rare de voir un visiteur plongé dans
la contemplation de cette évocation, le
visage éclairé du sourire attendri de
I'adulte qui a retrouvé le paradis de son
enfance. Mais sans doute ignore-t-il I'ori-
gine et la signification profonde de ces
divertissements enfantins. Et pourtant leur
importance ne fait plus aucun doute. De
grands esprits comme Schiller et Geethe
I'avaient déja reconnu! Depuis des millé-
naires, les jeux d'enfants se transmettent
de génération en génération. |l faut méme
remonter jusqu'a I'époque préhistorique
pour reconstituer la genése de certains
d’'entre eux que |'on rencontre dans toutes
les civilisations et sous une forme a peu
prés identique. Ainsi le jeu du cerceau
sert fréquemment de motif ornemental
aux vases antiques. |l est également men-
tionné par le grammairien et lexicographe
grec Julius Pollux — qui révele en la
matiére une abondante information — de
méme que par le médecin grec Oribase,
quatre siécles av. J.-C., par le poéte latin
Tibulle (60—19 av.J.-C.), par Cicéron et
Ovide. Quant aux osselets et aux dés,
c'étaient |a des passe-temps aussi fami-
liers a I'historien Suétone (70—140 aprés
J.-C.) qu'a Julius Pollux. Tout aussi riches
sont les sources antiques d'information
sur les exercices qui donnent a I'enfant
I'occasion de développer sa force, son
adresse et son intelligence, tels que la
marelle, le jeu de cache-cache, la balle
au chasseur, le jeu du gendarme et des
voleurs, des devinettes, etc.

Voici approximativement 60 ans que la
psychologie s’évertue a faire table rase
des conceptions a l'eau de rose selon
lesquelles I'enfant en bas age serait un
étre en quelque sorte asexué vivant dans
la plus parfaite béatitude. Au fur et a
mesure que le voile se léve sur le mys-
tére des diverses phases de la maturation
neurobiologique comme sur celui de la
vie affective, nous découvrons toujours
mieux que les jeux d'enfants ne sont pas
'effet du hasard, mais procédent de
causes profondes. Et 'on peut affirmer
qu'ils portent a la fois les traces du déve-

What do the games
of these children mean?

A historical, psychological and
pedagogical comment

on the picture «Children at Play»
by Pieter Bruegel the Elder (1560)
by Trudy Schmidt and F. K. Mathys

At the Historical and Art Museum of
Vienna there is a picture by the Dutch
painter Pieter Bruegel the Elder (about
15256—1569) representing about 80 differ-
ent games played by children. This
large, broad square, where children in-
dulge in all sorts of entertainment, shows
us how rich and lively childhood must
have been in the 16th Century. This
painting fascinates everyone who sees it
and reminds him of his own youth. He
may, however, not realize that behind
these seemingly meaningless sorts of
entertainment there is some sense. The
German poet Friedrich Schiller alludes
to these games and says that there is
«some deep sense in childish play», and
Goethe points to the fact that these
games have for centuries been handed
down from one generation to the next,
and that some of them have hardly
changed during thousands of years. Many
of them go back to prehistorical times
and are found in similar forms among
nearly all the different cultures. Antique
vases show pictures of hoop bowling.
The Greek grammarian and lexicographer
Julius Pollux—a remarkable expert who
mentions many old games—refers to this
pastime, and so does Oribasius, a Greek
physician of the 4th Century, as well as
the Roman poet Tibullus (60—19 B.C.),
Cicero, Ovidius and many more ancient
writers. Or let us take as another ex-
ample the game with the five little stones,
shivers, bones, and dice which was known
to Sueton (A.D. 70—140) just as well as
to Pollux. Antique sources also give
information about a good many other
games such as Hide-and-Seek, catching,
jumping, guessing contests and such
sorts of entertainment.

About 60 years ago psychology started
disposing of conventional ideas about
a harmless, carefree and sexless child-
hood. The discovery of the stages of
development has not only led to better
comprehension of human behaviour and
emotions but has also helped to under-
stand more thoroughly the fundamental
ideas and forms of children’'s games.
In these games phylogenetic facts—i.e.
facts relating to the development of a
race—meet with ontogenetic data, which
refer to the development of an individual.
The game a child indulges in informs us
of the stage of development that has
been reached and also discloses the
sources of joy to which the youngster



Lebensphase, der oralen, erfdahrt der
S#dugling seine Lust- und Versagungs-
gefiihle durch den Mund. Von dort her
bezieht er auch seine ersten Kenntnisse
seiner selbst, der Welt, die ihn umgibt,
da alles, seine eigenen Finger und Zehen,
die ersten fremden Gegenstinde, ins
Méulchen wandern. Lutschen, Saugen,
Blasen, Kridhen, Lallen sind orale Freu-
den, die sich auch in spéateren Spielen
dussern. Auf Bruegels Bild sehen wir
Vergniigungen, die mit der Mundzone zu-
sammenhéngen, als Seifenblasen (links
unten) beim Maéadchen, das in ein Horn
blast (unten Mitte), etwas weiter rechts
beim Kind, das eine Schweinsblase auf-
blast, oder beim Kind, das ins Spundloch
des Fasses ruft (unten Mitte).

Ein weiterer Entwicklungsablauf, der sich
im kindlichen Spiel manifestiert, ist die
muskulédr-anale Phase. Diese beginnt im
ersten Lebensjahr und geht weit tiber das
zweite hinaus. Es ist die Zeit der Rein-
lichkeitsgewdhnung. Mit diesem neuen
Abschnitt beginnt das Bewusstsein der
Méglichkeiten von Hergeben und Fest-
halten. Das Kind weiss, dass es die For-
derungen des Erwachsenen nach Rein-
lichkeit seinem eigenen Willen nach be-
jahen oder sich ihnen widersetzen kann.
Ist das Verhéltnis zur Pflegeperson gut,
so wird die dussere Stimme, die etwas
verlangt, ndmlich einen Triebverzicht, zur
inneren und damit zur Stimme des Gewis-
sens. Wie stark die Triebwiinsche auf
analem Gebiet sind, zeigt sich an dem
strengen Tabu, das die Zivilisation gegen
deren Ausserungen aufgerichtet hat. Spie-
lereien mit dem Kot sind beim kleinen
Kind nichts Seltenes; es kennt das Ekel-
gefiihl noch nicht.

Mindestens eines dieser analen Spiele ist
gut sichtbar auf Bruegels Bild enthalten.
In der Mitte des Bildes im Vordergrund
sehen wir einen Steckenpferdchenreiter.
Rechts davon ein Miadchen, das in ein
Horn blast (wie bei den oralen Spielen
schon erwdhnt) und die Trommel riihrt.
Ein drittes Kind hat wohl ein Geschift-
chen verrichtet, nachher den Nachttopf
nach links geschoben, um neugierig das
Ergebnis zu betrachten und mit einem
Stab darin herumzuriithren. Diese Art «Be-
lustigung» ist heute nicht ausgestorben.
Der Berner Padagoge Hans Zulliger be-
schrieb zwei davon: den «goldenen Stab»
oder den «Kaiserstuhl», die sich nach
bestimmten Regeln abwickeln.

Das sehr dynamische leib-seelische Ge-
schehen, das beim Kind mit dem Be-
herrschen seiner Gliedmassen einsetzt,
ist auf Bruegels Bild vielfach dokumen-
tiert. Das Antreiben des Kreisels mit der
Peitsche (unter den Arkaden im Hinter-
grund links), das Schrecken des Vogels

10

loppement phylogénétique et du déve-
loppement ontogénétique.

Aussi non seulement le choix des jeux
par I'enfant permet de constater le stade
de son évolution, mais il permet égale-
ment de discerner quelles sont ses pré-
dilections sensorielles, qu'elles soient
déterminées par un penchant naturel ou
par le milieu ambiant.

Dans la premiére phase de sa vie, c'est
par la bouche que le nourrisson mani-
feste son contentement ou sa répugnance.
Plus sa préhension devient fine et pré-
cise, plus il se met a tout porter a la
bouche: ses mains et ses pieds — par
lesquels il prend connaissance des
limites de son corps —, puis les objets
étrangers — par lesquels il prend con-
naissance des limites de son entourage.
Et les jeux auxquels I'enfant se livrera
plus tard sont marqués par toutes les
sensations qu'il aura éprouvées bébé
par le sugotement des lévres, la succion
du pouce, le gazouillis, etc.

Le tableau de Bruegel en présente quel-
ques-uns. On voit par exemple deux
enfants faire des bulles de savon (en bas
a gauche), une fillette souffler dans un ins-
trument (en bas au centre), un enfant qui
s’époumonne & gonfler une vessie (un peu
plus vers la droite), un autre qui crie dans
la bonde d'un tonneau (en bas au centre).
Vers la premiére année commence la
phase sphinctérienne, c'est-a-dire la con-
quéte de la maitrise musculaire et de la
propreté. Elle se prolongera bien au-dela
de la seconde. L'enfant, prenant cons-
cience de ses fonctions naturelles comme
de ses facultés de rétention et d’expul-
sion, s'apergoit en méme temps qu'il peut
s'opposer a l'autorité de ses éducateurs
ou l'accepter. Ainsi, suivant les senti-
ments qu'il éprouvera a leur égard, il
acceptera ou non de renoncer a la satis-
faction physique d'un besoin naturel.
Tout ce qui se rapporte aux fonctions
d’excrétion répond a un instinct tellement
profond que le monde civilisé en a fait
un tabou. Mais I'enfant en bas age ne
connait pas encore de sentiment de
dégoat et s'il joue parfois avec ses ex-
créments, il ne faut pas y voir une ano-
malie. L'un de ces jeux au moins est bien
visible sur la toile de Bruegel. Nous
distinguons au centre, au premier plan,
un enfant qui a enfourché un dada. A sa
droite, une fillette souffle dans un instru-
ment et bat du tambour. Et prés d'elle, un
marmot qui a vidé son pot de chambre,
en contemple avec curiosité le contenuy,
qu'il remue a l'aide d'un baton. Ce genre
de divertissement n’a pas disparu et le
pédagogue Hans Zulliger décrit deux
scénes semblables qui se déroulent selon
des régles bien déterminées.

feels attracted as a result of his natural
inclination or the influence of his sur-
roundings. The infant in the first stage
of his life, the so-called oral stage,
experiences all feelings of enjoyment as
well as of restraint through the mouth.
Thence the infant also derives all knowl-
edge about himself and the small world
about him, for he puts everything he can
reach into his little mouth, including his
own fingers and toes. Sucking, blowing,
crying and stuttering are oral joys which
manifest themselves later on in games
as well. On Bruegel’s picture we see
some pastimes of this kind, such as blow-
ing bubbles (bottom of the picture, left
hand side), the girl blowing the horn
(bottom, centre), the child blowing up a
hog's bladder (farther to the right), and
the child yelling into the bung-hole of a
barrel (bottom, centre).

The second stage, which also manifests
itself in games, is known as the muscular-
anal stage. It begins during the first year
of the infant’s life and reaches far beyond
the second. It is the time of getting used
to cleanliness. The infant begins to
realize that he can hold and let go. He
also begins to understand that he can,
according to his own free will, either
comply with adults’ wishes concerning
cleanliness or reject them. If the relations
between infant and parent or nurse are
good, than the outer voice that demands
something—to overcome a natural in-
clination—becomes in time the inner voice
of conscience. How strong inclinations
in the anal field are is made clear by
the fact that civilisation has erected a
strong taboo wall against such mani-
festations. Playing with excrements is no
uncommon occurance with infants, as
feelings of disgust are still unknown to
them.

At least one of such anal pastimes is
also to be found in Bruegel's picture.
In the centre of the painting, in the fore-
ground, we see a hobby-horse rider, next
to it there is a girl blowing a horn (al-
ready mentioned in connection with oral
pastimes) and a child beating the drum.
A third child has probably done its little
business and pushed the chamber-pot
aside to contemplate the result with
curiosity and to stir it with a little stick.
This sort of ‘“‘entertainment” is still a
familiar sight and Hans Zulliger, a Berne
pedagogue, describes two such games
under the titles ‘‘the golden wand"” and
‘“the emperor's chair”. He suggests that
even this pastime has certain rules of its
own.

The very dynamic corporal-mental hap-
penings that begin as soon as an infant
learns to master his limbs are illustrated



mit einer Wasserspritze (vorn links an
der Hauswand), Turnierspiele (hinter dem
Gartenzaun), Steckenpferdchenreiten, das
Fuchteln mit den Stecken (auf dem Zaun),
Messerklinge und Stock beim «Topf-
schlagen» (neben der Prozession am
Gartenzaun gegen die Mitte hin) und
noch manches andere tragen eindeutig
phallisches Geprége.

Wihlen wir in diesem Zusammenhang
ein Spiel auf Bruegels Darstellung aus,
das heute kaum noch anzutreffen ist.
In der Mitte, am Rand der rechten Bild-
seite, kédnnen wir sechs Knaben sehen,
in deren Mitte ein siebenter steht. Er halt
in den Hénden einen Stock, an dessen
Ende ein dunkles Objekt baumelt. Augen-
scheinlich versucht er damit die ihn um-
gebenden Kameraden zu schlagen, die
ihrerseits versuchen, ihm den Sack zu
entreissen. Es handelt sich hier um eine
Variante des Plumpsackes, wie ihn schon
Guthsmuths 1796 in seinem Buch «Spiele
und Ubungen zur Erholung des Kérpers»
erwihnt hat. Die édlteste Form des Plump-
sackes schildert uns Pollux. Er bestand
in der Antike aus einem geknoteten
Strick — spéter auch aus einem gekno-
teten Taschentuch —, ja, zu Goethes Zei-
ten sogar aus einem Weidenpfeiflein.
Jenes Kind, das den Plummsack trug, um-
schritt damit einen Kreis von Kindern
und liess unbemerkt den Plumpsack hin-
ter dem Riicken eines der Dastehenden
fallen. Bemerkte er das niedergelegte
Objekt, so nahm er es auf und eilte dem
Kniippelleger nach, um ihn mit dem
Plumpsack zu schlagen, damit erlést zu
sein und in die Geborgenheit des Krei-
ses zuriickkehren zu kdnnen. Eine andere
Form des Spiels war die, welche Bruegel
dargestellt hat. Wir fanden es auch
auf einer Daumier-Karikatur von 1850,
einer hollandischen Ofenkachel aus dem
18. Jahrhundert und einer Basler Karika-
tur von etwa 1815 wiedergegeben. Von
einer anderen Rolle, die der Plumpsack
noch spielt, soll spater noch gesprochen
werden.

Wenn wir etwas mit der Symbolsprache
vertraut sind, die sich hinter der dusseren
Spielfassade verbirgt, so féllt uns ein,
dass der Kreis oftmals als Sinnbild des
Mutterleibes gilt. Stock mit Sack ist ein
ausgesprochen méannliches Geschlechts-
symbol. So kénnte man hier den Spieler,
d. h. Angreifer selbst als feindlichen Vater
ansehen, der dem Kind den Eintritt in
den Mutterleib verwehren will. Der «Sohn»
hingegen bemiiht sich, den Vater zu ent-
machten. Das Necken des Plumpsack-
besitzers durfte einer Herausforderung
zum Kampf gleichzusetzen sein. Der Ver-
such mehrerer Spieler, sich in den Besitz
dieses Machtsinnbildes zu setzen, kénnte

1

Le phénoméne psychosomatique qui
intervient chez I'enfant a la recherche
de la maitrise de ses membres a été
également illustré par Bruegel. La toupie
actionnée par un fouet (sous les arcades,
a l'arriére-plan, a gauche), les oiseaux
effarouchés par un jet d'eau (devant, a
gauche, le long de la fagade de la mai-
son), les joutes (derriere la cléture du
jardin), le dada, les duels a coups de
batons, les lames de couteau et le gour-
din utilisés dans le «jeu du casse-pot»
(a coté de la procession défilant devant
la cléture, vers le centre), tous ces jeux
portent le signe trés net du phallus.
Arrétons-nous a 'un deux qu’'on ne con-
nait plus guére de nos jours. Sur la
droite du tableau, au milieu, on remarque
un groupe de six gargons entourant un
septiéme qui tient un baton au bout du-
quel se balance une espéce de sac. Il a
I'air de vouloir en frapper ses camarades
qui, eux, tentent de le lui arracher. Il
s'agit la d'un jeu semblable a ceux dont
parlait déja Guthsmuths en 1796 dans un
ouvrage intitulé «Spiele und Uebungen
zur Erholung des Kérpers» et dont la
forme la plus ancienne est décrite par
Pollux. L'enfant en possession de I'objet
courait autour de ses camarades placés
en cercle et le laissait choir furtivement
derriére I'un d’eux. Dés qu'il s’en aper-
cevait, ce dernier se langait a sa pour-
suite, afin de pouvoir le toucher et ré-
intégrer le cercle. Le jeu représenté par
Bruegel n'est d'ailleurs qu’'une des nom-
breuses formes qu'il a revétues. On pour-
rait citer encore bien d'autres exemples
tels que la décoration d'un poéle de
faience hollandais du XVlle siécle, une
caricature béloise de 1815 environ et une
autre caricature de Daumier datant de
1850. Mais ce qui est plus intéressant
encore, c'est I'aspect symbolique de ce
jeu. On sait en effet que la mére est
souvent symboliquement représentée par
un cercle, tandis qu'un baton et un sac
constituent un symbole typique de la
virilité. Aussi celui qui est en possession
de l'objet, soit [I'attaquant, pourrait-il
bien représenter le pére jalousé em-
péchant I'enfant d'entrer dans le giron
de sa mére et faisant ainsi obstacle a
I'amour exclusif que ce dernier lui porte.
En revanche, le «fils» s'efforce de dé-
posséder son pére. Quant aux taquineries
du possesseur de |'objet, elles consti-
tuent sans doute une provocation au
combat, tandis que les tentatives des
autres enfants de s'en emparer pour-
raient étre comparées aux luttes entre
fréres et sceurs pour la succession
paternelle.

Dans son besoin d’identification avec la
personne a laquelle l'unissent des liens

by Bruegel in several examples. The
actions of spinning the top with a whip
(under the arcades in the background at
the left), of frightening a bird with a
water squirt (near the wall of the house
at the left), tilting games (behind the
hedge), riding a hobby-horse, swaying
sticks (on the fence), pot hitting with
blade and stick (next to the procession
at the garden fence) and many other
examples clearly bear characteristic
features relating to the phallus.

Let us select, in this connection, one of
the games depicted by Bruegel which
has gone almost entirely out of use today.
At the border at the right hand side of
the picture we see six boys standing
about and in their midst a seventh hold-
ing a stick to the end of which some
dark object is loosely attached. Appar-
ently he tries to hit with it one of the
boys standing about him, whereas others
try to snatch the stick away from him.
It seems to be a variation of the game
with the knotted handkerchief which
Guthsmuths mentioned already in 1796 in
his book on games and physical exer-
cises («Spiele und Ubungen des Kér-
pers»). The oldest form of this game is
described by Pollux. In ancient times a
knotted piece of a rope was used, and in
later days the knotted handkerchief.
Goethe mentions a willow branch in the
shape of a pipe. One child carrying the
knotted object began the game by walk-
ing around the other children standing
about in a circle. He then dropped the
object behind the back of one of the
children, if possible without being seen
to do so; for if the one behind whose
back the object was dropped noticed the
action, he picked it up and started to run
after the dropper with a view to hitting him
with it. If he could do so, he was released
from the spell and could return to the
safety of the circle. What Bruegel depicts
is a variation of this game. We also found
it in a drawing by Daumier dated 1850,
on a Dutch stove tile of the 18th Century
and on a Basle cartoon of the year 1815.
We shall later on again refer to the knot-
ted handkerchief in another connection.
Those who are more or less familiar with
the language of symbols—as manifested
in games—will be reminded of the fact
that a circle is frequently used as a sym-
bol for the womb, whereas a stick with a
sack clearly symbolizes the male sex.
Thus the player who attacks might be
considered as the one that represents
the hostile father trying to prevent the
child from entering the womb, while the
‘“‘son” makes an attempt to dispossess the
father of his power. Teasing the holder
of the knotted object would mean a chal-



ein symbolischer Kampf unter den Ge-
schwistern um die Nachfolge des Vaters
bedeuten.

Eine sehr viel betriebene Spielart des
Kindes ist das Imitieren alltaglicher und
religiéser Handlungen seiner Eltern. In
der Identifikation mit ihnen iberwindet
es die anscheinend uniiberwindlichen
Schranken der Gréssenunterschiede zwi-
schen seinem Unvermégen und ihrer
«Vollkommenheit». In der Nachahmung
ihrer Beschaftigungen stellt es sich spie-
lerisch auf dieselbe Stufe mit ihnen.
Dass die Knaben schon im antiken Hel-
las die reitenden Viter nachahmten, Alki-
biades mit seinem Séhnchen auf einem
Stock geritten sei und Sokrates in glei-
cher Art sich mit seinen Kleinen abgab,
ist bezeugt. Homer, Plato, Lukian und
Virgil erwdhnen die verschiedensten Arten
von Kreiselspielen, und Schliemann for-
derte bei den Ausgrabunger von Troja
Tonkreisel zutage. Fast alle Naturvélker
beniitzten den Kreisel als magisches
Wahrsagegerat, doch auch als Kinder-
spielzeug war er weit verbreitet.

Kinder beschiftigen sich in ihrer Spiel-
welt intensiv mit den Fragen, die fiir sie
brennend sind. Wenn sie in ihren Hand-
lungen die Motive der Brautwerbung,
Hochzeit, Geburt und des Todes wihlen,
so ist es, weil sie sich mit den Gescheh-
nissen des Werdens, Seins und Ver-
gehens auf ihre Weise auseinanderset-
zen. Die Scheidung zwischen reiner Imita-
tion von Alltagsverrichtungen, wie Ver-
kaufenspielen (im Bruegelschen Bild in
der rechten unteren Bildecke), und
tibernommenem religiosem Brauchtum ist
wegen der Uberschneidungen nicht immer
leicht vorzunehmen. Wenn uns auf Brue-
gels Bild auffillt, dass gewisse Spiel-
arten, wie Taufprozession (links im Vor-
dergrund), die Prozession (an der Ecke
des Gartenzauns) u.a.m., gleich kulti-
schen Handlungen betrieben werden, so
ist es auch, aber nicht nur, weil die Klei-
nen diese Zeremonien den Grossen ab-
geguckt haben und sich in den &usseren
Gesten daran anlehnen. Diese Vorgénge
kommen einem Bediirfnis des Kindes ent-
gegen. Seine Denk- und Empfindungs-
weise ist dhnlich wie bei den Naturvél-
kern: prélogisch, magisch. in diesem Ent-
wicklungsabschnitt, da das Ich noch nicht
erstarkt ist, wird Innen- und Aussenwelt
nicht rein geschieden. Das Kind ver-
arbeitet seine Eindriicke nicht logisch
denkend und iiberlegt, sondern vielmehr
agierend. Die Kérpersprache kommt be-
kanntlich vor der Wortsprache, emotio-
nelles Erleben driickt sich auch beim Kul-
turmenschen rascher und unverhohlener
aus in der Mimik, der Gestik als im Wort.
Das Kind beantwortet sich die Fragen

12

d'affection les plus étroits, [I'enfant
cherche a imiter ceux qui I'entourent et,
tout particulierement, ses parents. C'est
pour lui une fagon de se hisser a leur
niveau, soit & une perfection qui lui
parait inaccessible. Ainsi I'imitation de
leurs gestes quotidiens et de leurs pra-
tiques religieuses est un des jeux que
I'on rencontre trés fréquemment.

On posséde de nombreux témoignages
établissant que déja chez les Grecs les
gargons imitaient les prouesses équestres
de leurs péres, qu'Alcibiade enfourchait
un baton et caracolait avec son fils et
que Socrate lui-méme en faisait tout
autant. Quant & Homére, Platon, Lucien
et Virgile, ils mentionnent les différentes
sortes de toupies et Schliemann a dé-
couvert une toupie d'argile lors des
fouilles de Troie. Jeu d’enfant largement
répandu, la toupie était également con-
sidérée par les peuples primitifs comme
un instrument divinatoire magique. Le
grand mystére de la vie et de la mort
intrigue également I'enfant et si ses jeux
ont souvent pour théme la naissance, la
demande en mariage, la cérémonie nup-
tiale ou funéraire, c'est qu'il essaie a sa
maniére de comprendre les origines de
la vie, I'étre et le néant, bref, les pro-
blémes que I'nomme se pose de toute
éternité. Toutefois, il n'est pas toujours
aisé de discerner dans les jeux d'imita-
tion, ceux inspirés par les actes profanes
quotidiens (comme le jeu de la mar-
chande évoqué au bas de la toile de
Bruegel, dans le coin droit) et ceux ins-
pirés par des rites religieux, les limites
qui les séparent étant extrémement
floues. Et si certains jeux de fiction
représentés sur ce tableau frappent par
leur caractére purement imitatif (par
exemple le cortége de baptéme, au pre-
mier plan a gauche, ou la procession, a
I'angle de la cléture), il ne faut pas croire
pour autant que l'enfant se borne a
copier les gestes qu'il a observés chez
I'adulte. Il ne s’agit pas de cabotinage
ou de singerie. Loin d’étre superficielle,
cette imitation répond au contraire a un
besoin profond. Comme chez les hommes
primitifs, la pensée de I'enfant a cette
époque est imprégnée de conceptions
prélogiques ou magiques. L’enfant, in-
capable d'analyse et de synthése, con-
fond encore les mondes réels et fictifs.
On sait que le langage mimique précéde
le langage parlé, on sait aussi que méme
chez I'hnomme civilisé, ce n'est pas la
parole qui traduit avec le plus de vérité
et le plus spontanément ses états émo-
tionnels, mais bien les réactions corpo-
relles, c’est-a-dire la mimique. L'enfant
exprime fréquemment par ses actes et
ses pantomimes les questions qu'il se

lange to fight. The attempt of several
players to gain possession of the token
of power might imply a symbolic struggle
between children for the succession of
the father.

One of the favourite pastimes of children
consists in imitating the parents’ every-
day actions or their religious rites. In
doing so the child overcomes the ap-
parently unsurmountable barriers set up
between him and the big grown-up
people, and between his own inability
and their “perfection”. In imitating their
doings he playfully makes himself their
equal.

That boys in ancient Greece used to imi-
tate their fathers on horseback is obvious
from many sources, but the fact is also
reported that Alcibiades was wont to ride
a hobby-horse together with his little son
and that Socrates would frequently take
part in his children’s games. Homer,
Plato, Lucianus and Virgilius mention dif-
ferent kinds of games played with spin-
ning tops and Schlieman discovered
some earthen tops among the implements
excavated at Troy. Nearly all the primi-
tive races used spinning tops as a magic
implement to foretell the future, although
the top was also widely known as a toy
for children.

In their games children also refer to
probiems that call their special interest.
Their choosing of such subjects as woo-
ing, wedding, birth and death, is their way
of coping with the secrets of evolution,
existence and decay. To make a differ-
ence between the imitation of everyday
actions such as playing shop (in Bruegel's
picture at the right hand bottom corner)
and the enacting of conventional religious
rites is not always easy as these actions
often overlap. If in Bruegel's painting
children play certain games as for exam-
ple the enacted Christening of a child
(foreground, left), the procession (at the
corner of the garden fence) and others
with the seriousness of an actual rite,
then they do so also—but not exclusively
—because they have seen grown-up peo-
ple perform such ceremonies and try to
imitate every gesture. These actions ap-
peal to a child. A child's mind works
very much like the minds of primitive
races. His thinking is not yet logical and
he feels attracted by everything magical.
At this stage of evolution the ego is not
yet fully developed and the inside world
not clearly segregated from the outside.
A child ponders over his impressions,
but logical deductive thinking is still for-
eign to him. He has to act. The language
of gestures is older than the language
of words and even cultured people will
express their emotions more quickly and



um Diesseits und Jenseits sehr oft in
Handlungen und Gebé&rden, projiziert
seine Gefiihle in die Umwelt, die belebte
wie die unbelebte. Was hier entwick-
lungsbedingter und deshalb natiirlicher
Ablauf ist, wie beim Menschen auf der
Stufe der Naturvélker, erlebt der ge-
sunde Mensch im Traumgeschehen, der
Neurotiker in seinen Phantasien, der Gei-
steskranke im Wahn. Diese Erkenntnis
lasst uns das kindliche Bediirfnis nach
Symbolspielen erkldren. In einer Art Wie-
derholungsdrang werden eindrucksvolle
Erlebnisse immer wieder aufs neue «ge-
spielt» und dadurch abreagiert. Es ist
doch so: dem Machtwillen des Kindes
steht die (scheinbare) Allmacht der Er-
wachsenen gegeniiber. Die Reaktion des
Kindes ist oft ein Versuch, seine aggres-
siven oder angstbetonten Gefiihle im
Spiele zu béandigen, abzufiihren. Es setzt
seiner physischen Machtlosigkeit die
psychische Allmacht entgegen.

Versuchen wir noch ein Bruegelsches
Kinderspiel — eines, das kaum noch be-
kannt ist — ndher zu betrachten. Neben
dem Gartenzaun, links im Bild, haben
sich zehn Kinder in zwei Reihen auf den
Boden gesetzt, strecken ihre Beine gegen-
einander, wahrend andere Spieler ver-
suchen miissen, zwischen dieser Bein-
barrikade unbehelligt durchzukommen.
Die auf dem Boden Hockenden bemiihen
sich, die dariiber Wegschreitenden zu
Fall zu bringen. Es diirfte sich hier um
die Verharmlosung des beim Militér iibli-
chen Spiessrutenlaufens handeln und ein
ausgesprochenes Strafspiel sein. Ernst
Ludwig Rochholz — der als erster sein
Augenmerk auf die kulturellen Inhalte des
Kinderspiels lenkte — berichtete in sei-
nem 1857 erschienenen Werk «Aleman-
nisches Kinderlied und Kinderspiel» von
zwei Spiessrutenlaufspielen, dem «Durch
die Mitsche laufen» oder «Durch den
Kniittliswald». Beide Male handelt es sich
um Strafen fiir die Verlierer anderer
Spiele. In Holland war, wie in vielen ande-
ren Gegenden, das «door de spitsroeden
loppen» gleichfalls die Strafe fiir die Ver-
lierer des Briickenspiels (als hollandische,
London-, goldene oder faule Briicke be-
zeichnet). Es handelt sich bei der Unter-
haltung um jenes Spiel, bei dem sich
zwei Kinder die Hiande gaben, diese zu
einer Torwdlbung erhoben, unter der die
Geféhrten durchzuschreiten hatten. Un-
vermutet wurde das H#éndepaar gesenkt,
und der also Gefangene musste sich ent-
scheiden, hinter welchen der beiden Fan-
ger er sich stellen wollte. Waren alle
Kinder gefangen, dann hielten sich die
beiden Gruppen an ihrem Vordermann
fest, und nun gab es ein kriftiges Zie-
hen. Wer dabei verlor, musste Spiess-

13

pose sur ce monde et sur l'autre et la
réponse qu'il leur donne. Son mécanisme
de projection étant universel, il préte ses
propres sentiments aussi bien aux étres
qu'aux objets qui I'entourent. Et ce qu'il
éprouve a l'age du «préconcept», a ce
stade normal du développement géné-
tique de sa psychologie ou la pensée est
syncrétique comme celle des primitifs,
I'adulte sain I'éprouve également dans
ses réves, le névrosé dans ses fan-
tasmes, I'aliéné mental dans ses divaga-
tions. Fort de cette constatation, on s’ex-
plique mieux le besoin qu'a I'enfant de
se livrer & des jeux chargés de sym-
boles. En effet, c’est en revivant conti-
nuellement dans ses jeux des événe-
ments qui ont provoqué en lui un choc
émotionnel qu'il parvient & le surmonter
par assimilation. L’enfant aspire a la puis-
sance, mais son ambition se heurte a la
toute-puissance (apparente) de I'adulte.
Le jeu devient dés lors un moyen de
réagir contre les sentiments d'agressivité
ou d’anxiété que le monde adulte suscite
en lui et il lui permet de se complaire

dans une illusion qui compense son
infériorité physique.
Continuons notre examen et voyons

également de plus prés un autre jeu
reproduit par Bruegel et qui a, lui aussi,
pour ainsi dire totalement disparu. Sur
la gauche du tableau, on remarque a
co6té de la cléture dix enfants assis par
terre, face a face sur deux rangs. Leurs
jambes allongées forment une barricade
qui doit étre franchie par d'autres en-
fants. Il s'agit sans doute d’'une pénitence
infligée dans les jeux et dérivant d'une
peine disciplinaire militaire connue dans
les régions d'expression allemande sous
le nom de «Spiessrutenlaufen» (la peine
du passage par les verges). Ernst Ludwig
Rochholz — qui fut le premier & se pen-
cher sur I'aspect culturel des jeux d’en-
fants — parle de deux jeux analogues
dans son ouvrage paru en 1857, qui cons-
tituent également des pénitences infligées
aux perdants d’autres jeux. Il existait en
outre, notamment en Hollande, un jeu
appelé «door de spitsroeden loppen» qui
servait de pénitence aux perdants du
jeu bien connu en France sous le nom
de «pont pourri» (sur l'air de «Enfilons
les aiguilles de bois»). Deux enfants se
prenant par les mains élévent leurs bras
en forme d'arceau sous lequel doivent
passer leurs camarades. Lorsque, lais-
sant brusquement retomber leurs bras,
ils emprisonnent I'un d’eux, celui-ci doit
opter pour un camp ou pour l'autre. Une
fois tous les joueurs prisonniers, les
deux camps font la chaine et mesurent
leur force, les vaincus devant ensuite
franchir le mur formé par le camp victo-

more openly by mimicry and gestures
than by words. A child answers the ques-
tions of the present world and the here-
after by actions and gestures. He pro-
jects his sensations into the surrounding
world, the living as well as the dead. This
is a natural course of evolution and there-
fore typical for people of primitive races
as well. A man of normal good health
experiences these things in his dreams, a
neurotic in his fancies, an insane person
in his fantastic visions. This explains the
children's predilection for symbolic
games. In their eagerness for repetition
they enact again and again certain ex-
periences that impressed them particu-
larly and in doing so they work them off.
The child’s will to power finds itself in
opposition to the (apparent) omnipo-
tence of the adults. In reaction the child
often makes the attempt of working off
his aggressiveness or fear in games. He
opposes psychical omnipotence to his
physical impotence.

Let us now try to examine another game
depicted by Bruegel which is rarely play-
ed nowadays. Next to the garden fence
at the left hand side of the picture we
see ten children sitting in two rows on
the ground and stretching their legs to
one another, whereas other children have
to try to get through this barrier. Those
sitting on the ground try to make the
runners fall. This looks like a harmless
way of running the gauntlet and is prob-
ably meant as a playful punishment.

In his book ‘“Allemannisches Kinderlied
und Kinderspiel” (Children’'s songs and
games in Southern Germany) published
in the year 1857 Ernst Ludwig Rochholz
—the first writer to call the reader’s atten-
tion to the cultural value of children’s
games—points to two playful variations
of running the gauntlet, which he calls
“Durch die Miitsche laufen” or ‘Durch
den Kniittliswald” (running through the
wood of sticks). They are the punishment
for the losers of other games. Also in
Holland, as in many other countries,
“door de spitsroeden lopen” (running
through the pointed sticks) is the punish-
ment of the losers in the game of the
Bridge (also called the Dutch, the Lon-
don, the golden or the rotton bridge).
Two children take each other’s hands
and hold them up in such a manner as to
form a gate through which the other
children will pass. Suddenly the two pairs
of hands come down to catch one of the
runners and the prisoner is given the
choice of placing himself behind the one
or the other of his catchers. When all the
children are caught the two groups form
two teams in which every child holds on
to the one in front. Thus holding on the



ruten laufen durch die andere Gruppe hin-
durch, die sich mit Plumpsacken bewaff-
nete und mit geknoteten Taschentiichern
auf die Durchlaufenden einhieb. Weitere
aggressive Spiele stellen das Turnieren
mit Windradchen dar — ein Abbild wirk-
licher Turniere —, die Reiterwettkdampfe
(im Zentrum des Bildes). Diese sind
schon 2000 v. Chr. auf dgyptischen Fels-
reliefs verewigt worden, wie sie spéter
auch, wie Pollux meldet, bei den Grie-
chen iiblich waren. Ein Imitationsspiel der
Erwachsenen stellt das Bockspringen
(rechts vom Reiterwettkampf) dar. Wenn
wir wissen, dass es schon im antiken Rom
kiinstliche Pferde gab, an denen die Rei-
terei Auf- und Abschwiinge libte, so ver-
stehen wir, dass die Kinder dies auf ein-
fachere Art nachzuahmen suchten. Uber-
haupt gehen viele Knabenspiele auf mili-
tdrische Urspriinge zuriick: neben dem
schon erwédhnten Turnier das Erstiirmen
von Schnee- oder Sandburgen (links oben
neben dem Hausgiebel) und die nicht
von Bruegel dargestellten verschiedenen
Arten des Schiessens mit Bogen und
Armbrust. Vielleicht geht das (rechts bei
dem langen Holzbalken) dargestellte
Hobeln auf eine militdrische Strafe zu-
riick. Auch hier durfte es sich um eine
Strafe handeln. Vier Knaben halten einen
finften an Armen und Beinen fest,
schwenken ihn hin und her und lassen
ihn wohl zeitweise am Balken anstossen.
Im franzésischen Saitonge (Dép. Charente
Maritime) herrschte ein @hnlicher Brauch
bei der Weinlese, und der schweizerische
SpielforscherJean-Baptiste Masiigeriber-
liefert uns Spiele aus dem Vorderrheintal
(Graubiinden) ganz dhnlichen Charakters
als «Vannar». In Disentis spielten das so-
gar die Madchen.

Rechts am Bildrand gibt Bruegel eine
Handlung wieder, wo fiinf oder sechs
Kinder ihre Hande auf den Kopf eines
in der Mitte stehenden Kindes legen.
Hans Sachs erwdhnt es «dein rotten
kamp schiitteln», «pirnpaum zuriitteln» und
«putzpirn». Rabelais nennt es in seinem
Spielverzeichnis aus dem 16. Jahrhundert
als «au poirier», und Claude Bouzonet
Stella stellte es 1657 auf einem Kupfer-
stich dar. Im Egerer Fronleichnamspiel
aus dem Jahre 1480 wurde es szenisch
bei der Verh8hnung Christi als «putzpirn»
dargestellt. Der verurteilte Heiland wurde
hier an Haaren und Bart gezupft, des-
wegen nennt Fischart diese Strafe auch
«Harlin zupffen».

Bei der Besprechung solcher derben
Spiele werden uns die darin zum Aus-
druck gelangenden erschreckenden Ag-
gressionen bewusst. Es ist nicht immer
ganz leicht zu unterscheiden, wo die
Aktivitdt, das gesunde Kréftemessen auf-

14

rieux armé de mouchoirs a nceuds. Les
tournois opposant des combattants armés
de moulins — fidéle imitation des véri-
tables tournois — ainsi que le «jeu de
cheval fondu» (au centre du tableau)
appartiennent également a la catégorie
des jeux permettant a I'enfant de satis-
faire ses tendances agressives. Immorta-
lisés par les bas-reliefs égyptiens déja
2000 ans av. J.-C., ils furent, selon Pollux,
également trés en vogue plus tard chez
les Grecs. Le jeu de saute-mouton (a
droite des joutes équestres) est, lui
aussi, Iimitation d'un exercice pratiqué
par les adultes. Il s'inspire notamment
de celui auquel se livraient les cavaliers
dans la Rome antique pour apprendre, a
'aide de chevaux de bois, a se hisser
sur leur monture et a en descendre.
Beaucoup de jeux de gargon ont une
origine militaire. C'est le cas des joutes
évoquées ci-dessus ainsi que de I'assaut
des chateaux forts construits avec du
sable ou de la neige (en haut a gauche,
a co6té du pignon de la maison) et de
diverses sortes de tir a I'arc et a l'arba-
léte qui ne figurent pas sur le tableau de
Bruegel. Peut-étre est-ce également celui
de la pénitence reproduite a droite prés
du long madrier?

Quatre gargons tiennent fermement un
cinquiéme par les bras et les jambes et
le balancent en le cognant de temps en
temps contre la poutre. On connaissait
dans la Saintonge (Charente-Maritime)
une coutume analogue pratiquée pendant
les vendanges, et des jeux semblables
trés populaires dans la vallée du Rhin
antérieur (Grisons). A Disentis, les filles
elles-mémes y jouaient volontiers.

A droite du tableau, le maitre flamand a
représenté cing ou six gamins qui ont
placé leurs mains sur la téte d'un cama-
rade debout au milieu d’eux. Hans Sachs
donne différents noms a ce jeu, que
Rabelais intitule «au poirier» dans son
répertoire de jeux du XVle siécle, et qui
figure sur une eau-forte de 1657, due a
Claudine Bouzonet Stella. On le retrouve
sous le nom de «putzpirn» dans le jeu de
la Féte-Dieu d’'Eger, en 1480, dans |'épi-
sode des insultes au Christ, auquel on
tire barbe et cheveux.

Ces jeux brutaux nous montrent les mani-
festations d'une violente agressivité et
il n'est pas toujours aisé de distinguer
ou s'arréte le besoin d'action qui s'y ex-
prime, la saine épreuve de force, et ou
commence le combat véritable. Il est
notoire que l'agressivité est I'élément
principal de bien des jeux. La limite entre
la libération naturelle des tendances
agressives et |'attaque qui sort du cadre
du jeu se situe la ou le besoin d'action
dégénére en haine destructrice. Les ex-

two teams pull, and the team that loses
its ground has to run through the rows
formed by the winning team whose mem-
bers armed with knotted handkerchiefs
or little bags attached to sticks thrash
down on the runners. Other games of a
rather aggressive nature are tournaments
with little fans as represented in the
centre of the picture—an imitation of the
real tournaments practised by the knights.
Representations of such games were found
on Egyptian relieves of the second mil-
lenium B.C. and were, as Pollux men-
tions, also familiar to the Greeks. Vault-
ing over the buck-horse is an ancient
sport. The Romans used to have such
wooden horses on which riders practised
mounting and dismounting and it is under-
standable that children were soon to
imitate this exercise in a simplified man-
ner (in our picture at the right hand side
of the riders’ contest). Military exercises
of all kinds have always been enacted
by boys and another game of this sort which
Bruegel depicts is the assault on sand or
snow castles (left hand top near the
gable-roof). To this one might add long-
bow and crossbow shooting which Brue-
gel has omitted in his painting. Another
sort of punishment for the losers of a
previous game which might also have its
origines in some military practice is
shown at the right hand side of the pic-
ture near the long wooden beam. Four
boys are holding a fifth by the arms and
legs, swinging him probably from time to
time against the beam. A custom of this
sort has survived at Saintonge, in the
Département Charente Maritime in France
during the vintage and Jean Baptiste Ma-
suger, a Swiss writer who takes particular
interest in ancient games reports similar
entertainments from the valley of the
Upper Rhine where this game is called
“Vannar” in Romanch, the ancient native
language, and at Disentis (Grisons) even
girls go in for that kind of sport.

Near the right hand border of his picture
Bruegel depicts a game in which five
or six children place their hands on the
head of a boy standing in their midst. The
German poet Hans Sachs mentions such
a game which he calls ““dein rotten Kamp
schiitteln” (shaking thy red crest) “pirn-
baum schiitteln” (shaking the pear-tree)
and “putzpirn” (idem). The French poet
Rabelais also mentions it in his list of
games of the 16th Century and calls it
“au poirier” (at the pear-tree) and Clau-
dine Bouzonet Stella represents it in a
copper engraving dated 1657. In a play
on Corpus Christi Day in the year 1480
this “putzpirn” was enacted on the scene
at Eger, symbolizing the mockery Jesus
Christ had to undergo at the hands of



hért und der ernste Kampf beginnt. Es
ist offenkundig, dass in vielen Spielen
Angriffslust das wichtigste Element dar-
stellt. Die Grenze zwischen natirlicher
Aggressionsabfuhr im Spiel und einem
Angriff, der nichts spielerisches mehr in
sich trdgt, ist dort, wo die Aktivitat in
zerstérerischen Hass ausartet. Wutaus-
briiche filhren zum Abbruch eines jeden
Spiels. Zulliger schrieb 1932, wenn er als
Leiter einer Schulklasse aufgestaute Trieb-
energie wahrnehme, dann beuge er Ex-
plosionen vor, indem er vermehrte Aktivi-
tat fordere, ndmlich zuerst grobschlachte
Spiele machen lasse, wie Schinkenklop-
fen, Pferdchen-Kadmpfe, im Winter Schnee-
ballschlachten, Eroberungen von Schnee-
burgen.

Ein Spiel, das wir alle noch aus eigener
Anschauung kennen, hinter dem aber
mehr steht, als wir im allgemeinen glau-
ben, ist das Blindekuhspiel (auf Bruegels
Bild links bei der dunklen Mauer). Es war
schon im alten Hellas unter dem Namen
«eherne Fliege» heimisch, ist fast in allen
Landern Europas noch lebendig, merk-
wiirdigerweise (iberwiegend mit Tier-
namen bezeichnet: «Blinde Kuh», «Blinde
Maus», «Blinde Eule», «Blinde Ziege»,
«Blinde Katze» usw. Vielleicht wurden
urspriinglich diese Tiere mit einfachen
Masken dargestellt, spater bloss mit einer
Binde vermummt oder indem man dem
Fénger die Kapuze iibers Gesicht zog.
Dass es sich dabei um Ddmonen handelt,
schliessen wir daraus, dass die «Blinden»
vielerorts Menschenfleisch zu fressen
suchen.

Gertrud Ziiricher hat zu Beginn unseres
Jahrhunderts noch in Bern ein Spiel ge-
sehen, bei dem die «Blinde» als Hexe
auftrat und in einer hilbbschen Wechsel-
rede, die sich wie ein dramatisiertes Mér-
chen ausnimmt, diirstet die Hexe nach
«Menschenblut», will den «Menschen die
Augen ausstechen». Ganz #hnlich mutet
ein Spiel in Cornwall an. In solchen Spie-
len erleben die Kinder wie im Mérchen
gefahrlos die «siisse Angst» vor dem
Ubersinnlichen. In den magisch mythi-
schen Spielen diirfen Kinder die in jedem
Menschen innewohnenden archaischen
Reaktionsformen ausleben.

Die vielen Tiernamen, die beim Blinde-
kuhspiel vorkommen, lassen uns auch an
das Totemtier denken. Dieses wird von
den Ur- oder Naturvélkern verehrt als
Stifter des Stammes, gilt als Ersatz fiir
den Urvater. Wenn wir diesen Gedanken-
gang weiter verfolgen, so kénnen wir die
Vermutung aufstellen, dass das Kind sich
an die Stelle des Vaters gestellt hatte
und dafiir erblindete. Erblindung fiir un-
erlaubtes Schauen ist bekannt als mythi-
sches Motiv (vgl. die Oedipus-Sage). Und

15

plosions de colére mettent fin & n'im-
porte quel jeu. En 1932, Zulliger écrivait
que lorsqu'il sentait dans sa classe une
accumulation d’'énergie réfrénée, il pré-
venait I'explosion en incitant ses éléves
a se libérer par des jeux violents.

Il est un jeu que nous connaissons tous
par expérience, dont les origines et les
mobiles sont plus complexes qu'on ne
I'imagine communément. C'est celui de
colin-maillard (sur la gauche du tableau,
prés du mur sombre). Populaire dans la
Gréce antique déja sous le nom de
«mouche d’airain», il existe encore dans
presque tous les pays. Dans les régions
d’expression allemande, on lui donne gé-
néralement le nom d'un animal auquel on
accole I'épithéte «aveugle». Ainsi: la
«vache aveugle», la «souris aveugle», etc.
Peut-étre ces animaux étaient-ils a l'ori-
gine représentés par un masque som-
maire. Plus tard, on banda les yeux ou on
abaissa le capuchon sur le visage de
celui qui devait essayer d'attraper les
autres a tatons. On peut déduire de ces
différents noms qu'il s’agit de la repré-
sentation de démons, car il était fré-
quent de croire que les aveugles recher-
chaient la chair humaine.*

* Note du traducteur: Une légende lié-
geoise conte qu'un guerrier de Liége,
Colin, fait chevalier en 999 par le roi
Robert le Pieux, fut surnommé Maillard
a cause du maillet dont il s’armait. Ayant
eu les yeux crevés au combat, il continua
a frapper sans y voir: telle serait 'origine
du jeu dit de colin-maillard.

Gertrude Ziiricher a vu encore au début
de ce siécle, a Berne, un jeu dans lequel
I'«<aveugle» apparait sous la forme d'une
sorciére qui réclame «du sang humain»
et veut «crever les yeux des hommes».
On retrouve un jeu analogue en Cor-
nouailles. Dans ces jeux comme dans les
contes de fées, les enfants peuvent god-
ter le délicieux sentiment de peur que
suscite le surnaturel.

Les noms d'animaux variés que I'on
donne en allemand au jeu de colin-mail-
lard font également penser au totem
vénéré par les peuplades primitives en
tant qu'ancétre de la tribu. Et il suffit de
poursuivre ce raisonnement pour en con-
clure que I'enfant a pris la place du pére,
ce qui I'a rendu aveugle. On sait en effet
que la cécité en tant que punition pour
avoir bravé l'interdiction de regarder (cf.
la légende d'CEdipe) est un théme my-
thique. L'enfant, donc, placé dans un
état d'infériorité, doit tenter de trouver
une nouvelle victime qui le délivrera de
cette malédiction. On voit sur le tableau
de Bruegel (a4 droite du jeu de saute-
mouton, au milieu de la toile), un autre
enfant qui a été aveuglé a l'aide d'un

the soldiers. They pulled the condemned
Saviour's hair and beard, and therefore
Fischart refers to this punishment as
“Harlin zupfen” (hair pulling).

In examining such rough games we rea-
lize the somewhat horrifying aggressive
tendences in youth. It is not always easy
to draw the line between an active and
healthy comptetitive sport and actual
fighting. It is obvious that many games
are of an aggressive nature. Children
give vent to their natural aggressiveness
in harmless games. But such games cease
to be harmless and playful if they run to
destructive hatred. A game is no longer
a game if the players fly into a passion.
Zulliger wrote in 1932 that whenever he
noticed an accumulation of wild instincts
in his class-room, his preventive meas-
ures against explosions of rage consisted
in arranging some games of the rougher
kind such as hot-cockles, men on horse
fightings, in winter snowball battles and
the assault on snow-castles.

A game which is familiar to all of us and
behind which there is more than one
should think is blind-man’s buff (in Brue-
gel's picture at the left near the dark
wall). It was known already in ancient
Greece under the name ‘“bronce fly” and
is still popular in almost all the countries
of the world and goes under different
(usually animal) names such as ‘blind
cow”, "blind mouse”, “blind owl”, “blind
goat”, “blind cat” etc. It is possible that
in former times one of the players used
to wear a mask representing such an
animal and that later on the game was
simplified by putting something over the
catcher's eyes. That there is a daemonic
element in it may be infered from the fact
that blind daemons frequently try to pro-
cure themselves human meat.

Gertrud Ziiricher reports of a game which
she saw being played at Berne in Switzer-
land at the beginning of this century and
in which the “blind” represented a witch.
It began with a dialogue, some sort of a
dramatised fairy tale. The witch thirsts
for “human blood” and wants to “pluck
out other persons’ eyes”. A similar game
is reported from Cornwall. In such games
children experience, like in fairy tales,
without danger a ‘‘sweet fear” of the
supernatural. Thus in magic, mystic
games the archaic formes of reaction that
have survived in every man find their ex-
pression still today.

The various animal names used to de-
scribe this game also remind us of the
Totem animal. It is worshipped by the
primitive races as the founder of the
tribe and is looked upon as a substitute
for the great ancestor and forefather. In
following up this idea we might come to



nun muss das Kind in dieser geschwéch-
ten Situation versuchen, ein neues Opfer
zu finden, um von seinem Fluch befreit
zu sein. Ausser beim Blindekuhspiel fin-
det sich bei Bruegel noch ein Spiel, bei
dem der eine Spieler das Gesicht mit
einer Miitze bedeckt hat, also blind ge-
macht wurde (rechts neben dem Béckli-
gumpen, Bildmitte). Die #ussere Spiel-
regel dieses «Hiitlein, Hiitlein, durch die
Bein» oder «Lauf-Mond»-Spiels ist etwas
anders, das Symbol dhnlich.

Es ist zu bedenken, dass sich in der Kin-
derwelt Urzeit und Zivilisation treffen.
Was heute Mythos, Méarchen und Spiel
ist, war einmal Realitiat: Vatermord, Kin-
dertdtung, Inzest. Das Triebwesen Kind,
das in einen Kulturmenschen umgewan-
delt werden muss, erfiahrt von seinen
Eltern Gebote, Verbote, Versagungen.
Der Erwachsene, vor allem der Vater, er-
scheint ihm riesenhaft, gottidhnlich. In
einer bestimmten Zeit der Entwicklung,
der sogenannten Oedipus-Phase, fiihlt das
Kind sich vom gleichgeschlechtlichen El-
ternteil bedroht und méchte ihn beseiti-
gen, um den gegengeschlechtlichen El-
ternteil ganz fiir sich allein zu besitzen.
Die Hexe in dem erwdhnten Spiel aus
Bern tragt — dhnlich wie bei Hénsel und
Gretel — deutlich kannibalistische Ziige.
Die Gefiihle des Kindes den Eltern ge-
geniiber sind ambivalent. Wie der Vater
gleichzeitig allmichtig und Nebenbuhler
ist, so verkérpert die Mutter Beschiitze-
rin, Ndhrerin, also Lebensspenderin, und
in ihrer Macht tber des Kindes Leben,
ihrer Vorrangstellung beim Vater auch
das Bedrohliche, die unheimliche Hexe.
Die Beseitigungsbestrebungen des Kin-
des werden in den geliebten Feind ver-
legt, projiziert, der nur mit List und Magie
tberwunden werden kann. Zahllos sind
die Mairchen von Riesen und Hexen,
welche die Kinder bedrohen und entwe-
der von guten Geistern, Tieren oder gar
vom Kind selbst mit Zauberkriften, da
die physischen Krifte fehlen, unschid-
lich gemacht werden k&énnen. Die Vor-
stellung des Kannibalismus trdgt eben-
falls Zeichen der Gefiihlsambivalenz,
einesteils bedeutet das Einverleibtwerden
Vernichtung, andernteils grésstmégliche
Néahe.

Mit dem Hinweis auf einige der auf Brue-
gels Bild dargestellten Kinderspiele
wurde der Versuch unternommen, die
Motive, die dem Spiel ganz allgemein
zugrunde liegen, zu beleuchten. Die Trieb-
komponenten, die das Spiel auslésen,
wurden schon vom voranalytischen Deu-
ter Karl Groos Ende des vergangenen
Jahrhunderts hervorgehoben. Er spricht
von natiirlichen, ererbten Spieltrieben,
Fortsetzung Seite 40

16

bonnet. Si les régles de ce jeu sont diffé-
rentes, le symbole est le méme.

Il ne faut pas oublier que l'on retrouve
chez I'enfant les traits caractéristiques
de I'étre primitif et de 'étre civilisé. Pas-
sés aujourd’hui dans le domaine des
mythes, contes ou jeux, des crimes tels
que le parricide, l'infanticide et I'inceste
étaient jadis monnaie courante. L’enfant,
étre mQ par ses instincts, doit devenir un
homme civilisé, et les parents conduisent
cette évolution par des ordres, des inter-
dits, des refus. L’adulte, et plus parti-
culiérement le pére, apparait a I'enfant
comme un géant, une sorte de divinité.
Dans la période de son développement
ou I'enfant souffre de ce qu'on appelle le
complexe d'CEdipe, il se sent menacé
par le parent de son sexe et souhaiterait
I’écarter pour jouir du sentiment exclusif
qui le lie au parent du sexe opposé.
Dans le jeu bernois mentionné plus haut
— comme d'ailleurs dans le conte de
Hinsel et Gretel —, la sorciére a des
traits nettement anthropophages. C'est
que les sentiments de I'enfant pour ses
parents sont ambivalents. En effet, le
pére est a la fois un é&tre tout-puissant
admiré et un rival. Quant a la mére, elle
protége, elle nourrit, elle dispense la vie;
et par I'empire qu’elle exerce sur I'en-
fant, elle supplante le pére tout-puissant
et devient le personnage inquiétant de
la sorciére qui incarne cette menace. Les
tendances agressives de I’enfant seront
reportées, projetées sur le parent jalousé
qui ne pourra étre vaincu que par la ruse
ou la magie. Ainsi, il existe d’innom-
brables contes ou un géant, une sorciére,
menace un enfant et est mis hors d’état
de nuire soit par des esprits bienfaisants,
des animaux ou méme par I'enfant lui-
méme, subitement doué de pouvoirs ma-
giques a défaut de force physique. La
représentation du cannibalisme est elle
aussi une manifestation de I'ambivalence
des sentiments, puisqu'il signifie a la fois
la destruction et aussi la fusion du moi
et de l'autre.

En examinant quelques-uns des jeux
représentés par Bruegel, nous avons
tenté de mettre en lumiére les mobiles
du jeu et son essence. Karl Groos, inter-
préte préanalytique de la fin du siécle
dernier, avait déja révélé les caractéres
constitutifs des différentes tendances
instinctives qui déclenchent le mécanisme
du jeu. Il parle du besoin instinctif de
jouer qui a engendré au cours des millé-
naires les diverses formes de jeux. Lors-
qu'il évoque les jeux corporels, il n'a
jamais a I'esprit uniquement les bien-
faits physiques qui en résultent, mais il
pense au contraire toujours a I'organisme
Suite a la page 40

the assumption that the child had put him-
self in the place of his father and that for
assuming unlawful powers he was struck
with blindness. Such punishment for look-
ing at things that one is not supposed to
see is well known in mythology, for ex-
ample in the Oedipus Saga. And now the
child thus handicapped has to find a new
victim to deliver him from this curse.
Besides blind-man’s buff Bruegel also
shows another game in which one of the
players has his face covered with a cap
(centre of this picture, next to vaulting
over the buck-horse). The rules of this
game (course round the moon) are dif-
ferent, the motive is similar.

We have to bear in mind that in the
realm of childhood the primeval world
meets with civilisation. Things which are
a myth, a fairy tale and a game today
were once reality: parricide, infanticide,
incest. The primitive child that has to be
turned into a civilised human being is
given orders by his parents, is told what
to do and what not to do, and to put
restraints upon his wishes. Adults are
giants and father is almost like a god.
At a certain period of his development,
the so-called Oedipus stage, the child
feels threatened by the parent of the
same sex and wishes to dispose of him
in order to have no one to claim any
rights on the other parent of the oppo-
site sex.

The witch in the game watched at Berne
—just as the one in the tale of Hansel
and Gretel—clearly has cannibalistic fea-
tures. The way a child feels for his parents
is ambivalent, i. e. there is a simultaneous
operation in the mind of two irreconcil-
able wishes. Father is almighty and at the
same time a rival; mother the protectress,
who nourishes and gives life has, on the
other hand, great power over the child
and enjoys a privileged position with
father; she therefore also personifies the
ominous, the weird witch. The child’s
attempts to dispose of the parent are
projected into the beloved enemy who
can only be overcome by magic and
cunning. There are countless tales of
giants and witches threatening children,
and they can only be destroyed by faries,
animals or the child himself on the con-
dition that he be given magic powers as
his physical strength would be inade-
quate. The very idea of cannibalisme has
its ambivalent features, as embodiment
means destruction as well as the closest
possible nearness.

In referring to children’s games as de-
picted by Bruegel we made an attempt
of elucidating the motives that form the
basis of these kinds of pastimes. The
Continued on page 40









Was steckt hinter
Kinderspielen?

Schluss von Seite 16

von denen die erworbenen Spielformen
die Folge seien. Wenn er von den
Ubungsspielen spricht, so meint er nicht
nur die daraus resultierende kérperliche
Kraftigung, sondern umfasst immer den
gesamten, ndmlich den psychophysischen
Organismus. Die Abfuhr von psychischen
Spannungen im Tummeln, in der Bewe-
gung also, ldsst Kréfte frei werden, die
der geistigen Entfaltung dienen.

Im kindlichen Spiel spiegelt sich die
ganze Menschheitsentwicklung und Ge-
schichte. Verschwundene Arbeitsverrich-
tungen, religidses Brauchtum, Gétter- und
Démonenglaube, Liebes- und Brautzau-
ber, Erntesitten, Begridbniszeremonien
und noch vieles andere wird spielend
erlebt. Ahnlich wie im Mirchen, jedoch
aktiver, wird zeitloses Kulturgut aufge-
nommen und verarbeitet.

Buchbesprechungen

Fortsetzung von Seite 36

In deutscher Sprache erschienen:
«Gérten fiir uns»

von Dr. Alois Bernatzky

C. Bertelsmann Verlag

Giitersloh 1962

220 Seiten mit 27 Farb- und 85 Schwarz-
weiss-Fotos und 100 Zeichnungen.

DM 16.80

Der bekannte Verfasser und der leistungs-
fahige Verlag haben zusammen ein sché-
nes und reich ausgestattetes Buch her-
ausgebracht, das sich hauptsédchlich an
die Gartenbesitzer und solche, die es
werden wollen, wendet und ihnen helfen
will, den eigenen Garten auszudenken.
Dem Gartenarchitekten kann es im Ge-
sprdch mit seinen Bauherren ein wert-
voller Helfer sein, auf den er sich ver-
lassen darf, denn der Verfasser schépft
aus reichen Kenntnissen und grosser Er-
fahrung. Er scheut sich auch nicht, auf
Probleme von einigen Gartentypen ein-
zugehen, die sonst in der Gartenliteratur
eher zu kurz kommen, nédmlich den Rei-
henhaus- und den Vorgarten, «kleine
Gérten in der grossen Stadt» und Wochen-
endgérten. Darum ist das Buch auch fiir
den Fachmann wertvoll.

40

Les jeux d’enfants
et leur sens profond

Fin de la page 16

dans son ensemble, soit psychosomatique.
Dans ses ébats, I'enfant libére des ten-
sions psychiques et donne ainsi libre
cours a des forces qui servent son déve-
loppement mental.

Le jeu de I'enfant refléte toute I'évolu-
tion et I'histoire de I'humanité. Procédés
de travail aujourd’hui disparus, rites reli-
gieux, croyances aux divinités et aux dé-
mons, mystéres de I'amour et de I'hymen,
coutumes du temps des moissons, céré-
monies funébres et tant d’autres usages
et pratiques de la vie des hommes se
retrouvent dans les jeux des enfants. Plus
vivants que les contes, ils rassemblent
comme eux les trésors éternels de la
civilisation.

Livres

Fin de la page 36

du style dans les chapitres ou l'auteur
exalte son amour et son respect de la
Création. Schweizer

A paru en allemand

«Gérten fiir uns» (Des jardins pour nous)
par le Dr Alois Bernatzky

Aux Editions C. Bertelsmann

Giitersloh 1962

220 pages, 27 photos en couleurs et 85 en
noir et blanc. 100 dessins. DM 16.80.

Les efforts conjugués de cet auteur
réputé et de cette entreprenante maison
d’'édition ont permis la publication d'un
ouvrage richement illustré qui s’adresse
principalement aux propriétaires de jar-
dins ainsi qu'a ceux désireux de le deve-
nir, auxquels il suggére de fort intéres-
santes solutions.

Cet ouvrage, qui témoigne d'une grande
érudition alliée & une longue expérience,
constitue également un auxiliaire pré-
cieux et sQr pour les architectes-paysa-
gistes. L'auteur n’hésite pas a aborder
les problémes posés par différents types
de jardins que les ouvrages spécialisés
ont trop tendance a négliger. |l s’agit des
jardins alignés devant des rangées de
maisons, des jardins séparant les maisons
de la rue, des «jardinets dans les grandes
cités», et des jardins de week-end. Aussi,
répétons-le, les professionnels le liront
également avec profit.

What do the games
of these children mean?

Cenclusion from page 16

component conative elements that find
their expression in games were already
emphasised by the pre-analyst Deuter
Karl Groos at the end of last century.
He speaks of a natural, hereditary in-
stinct to play, resulting in the familiar
forms of games. When referring to games
as an exercise he means more than
mere physical training; he always brings
these games into relation with the entire
psycho-physical organisme. In these bodi-
ly exercises psychical tensions are worked
off in motion and make energy free which
contributes to spiritual development.
Children’s games reflect the entire deve-
lopment of mankind and its history. Ob-
solete working functions, religious cus-
toms, acts of whorship of pagan gods and
demons, ceremonies of courting and wed-
ding, harvest-customs, funeral ceremonies
and a good many other rituals are mani-
fested in games. As in fairy tales, but in an
active manner, an age-gold inheritance of
culture ist thus absorbed and expressed.

Books

Conclusion from page 36

attention we would especially call to

those chapters in which he speaks of his

beloved landscape, of living things, of

soil and water, bush and tree, in a lan-

guage and a style inspired by Goethe.
Schweizer

Books published in German
Gardens for all (Gérten fiir uns)
By Dr. Alois Bernatzky
Publishers: C. Bertelsmann, Gutersloh,
1962. 220 pages, 27 colour photographes,
85 black and white photographs,
100 drawings. Price DM 16.80.
A well known author and an efficient firm
of publishers have brought forth a fine,
richly illustrated book for garden owners
and future amateurs who will find the
suggestions it contains most helpful when
planning their own gardens.
It can also be most welcome to the
garden architect when discussing plans
with his client, and he can fully rely on
the author’'s wide experience and thor-
ough knowledge of his subject. He also
fully deals with problems to which other
books of this kind pay but little attention,
namely the front gardens of houses stand-
ing in rows, the small gardens in large
towns and the weekend gardens. Thus
this book will also be appreciated by
experts.

R. A.



	Was steckt hinter Kinderspielen? = Les jeux d'enfants et leur sens profond = What do the games of these children mean?

