
Zeitschrift: Annalas da la Societad Retorumantscha

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 121 (2008)

Artikel: "Vna cuorta et christauna fuorma da intraguider la giuuentüna" :
Iachiam Tütschett Bifruns Katechismus von 1552 in der Ausgabe von
1571

Autor: Bernhard, Jan-Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-236931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-236931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Vna cuorta et christauna fuorma da intraguider la giuuentüna»
Iachiam Tütschett Bifruns Katechismus von 1552 in der

Ausgabe von 1571

Jan-Andrea Bernhard

1. Einleitung

Im Jahre 1549 wurde in Poschiavo die erste Druckerei in den Drei Bünden

eröffnet, die sich, vor allem unter dem Einfluss des ehemaligen
Bischofs von Capo d'Istria, Pier Paolo Vergerio, schnell zu einer wichtigen
Stätte für die Verbreitung protestantischer Schriften entwickelte.1
Bereits im Gründungsjahr erschien Vergerios erster Katechismus Instrut-
tione christiana;2 drei Jahre später wurde der erste romanische
Katechismus von Iachiam Tütschett Bifrun gedruckt, eine Übersetzung des

Katechismus von Johannes Comander und Johannes Blasius, der wohl
1538 entstand.3 Die Bedeutung des Katechismus von Bifrun besteht vor
allem darin, dass er, wie schon der Kirchenhistoriker Petrus Dominicus
Rosius à Porta schreibt, der erste uns bekannte romanische Druck
überhaupt ist.4 Leider besitzen wir aber kein Exemplar der Ausgabe von
1552 mehr; glücklicherweise hat Bifrun im Jahre 1571 den Katechismus

wegen der grossen Nachfrage nachdrucken lassen. Das einzige noch
erhaltene Exemplar, das im Preussischen Kulturschatz der Staatsbibliothek

zu Berlin aufbewahrt wird, ist allerdings auch nicht vollständig.5

Vgl. Johann Andreas von Sprecher, Die Offizin Landolfi in Poschiavo, Bibliographie
der Schweiz 1879 (3-8), 83-86. 114-118; Conradin Bonorand, Dolfin Landolfi von
Poschiavo. Der erste Buchdrucker der Reformationszeit, in: Leonhard von Muralt.
Der Historiker und die Geschichte, Festgabe Leonhard von Muralt, hg. von Fritz Büs-

ser, Hanno Helbling et alii, Zürich 1960, 228ff.; Remo Bornatico, L'arte tipografica
nelle Tre Leghe (1547-1803) e nei Grigioni (1803-1975), Coira 1976, 39ff.
Vgl. Friedrich Hubert, Vergerios publizistische Thätigkeit nebst einer bibliographischen

Übersicht, Göttingen 1893, 28ff.
Vgl. Emil Camenisch, Der erste evangelische Bündner Katechismus 1537, in: Aus
fünf Jahrhunderten Schweizerischer Kirchengeschichte, Festschrift für Paul Wernle,
Basel 1932, 39-79.
Vgl. Petrus Dominicus Rosius À Porta, Historia Reformationis Ecdesiarum Raeti-

carum, Bd. 1/2, Chur/Lindau 1772, 404; Sprecher (1879), 145-147. 182-184; Bornatico

(1976), 44; Gion Deplazes, Funtaunas. Istorgia da la litteratura rumantscha per
scola e pievel, Tom 1: Dals origins a la refurma, Cuira 1987, 77f.
Es fehlen S. 5-6. 31-32 und von S. 7-8 die Vignette und der Text ihrer Rückseite
(vgl. SBB: Xn 8550/800; KBGR: Aa 837 KGS (Mikrofilm)).

187



Dennoch ist es möglich, unter Zuhilfenahme späterer Ausgaben, den
ursprünglichen Text der Ausgabe von 1571 zu rekonstruieren. Eine kritische

Edition ist daher schon längst überfällig: Sie eröffnet sowohl Romanisten

wie auch Kirchenhistorikern die Möglichkeit, mit dem schwer

zugänglichen Text zu arbeiten; weiter schafft sie den Zugang zu einem
wichtigen Stück bündnerischer Kirchen- und Kulturgeschichte.6
Erstmals hat sich Emil Camenisch, der Alt-Meister der Bündner
Reformationsgeschichte, in seiner Studie Der erste evangelische Bündner
Katechismus von 1537 intensiv mit dem Katechismus Bifruns befasst. Er
hat versucht auf der Grundlage des Katechismus von Bifrun den

ursprünglichen Katechismus von Comander und Blasius zu rekonstruieren.

Dabei hat er nicht nur viele Einzelfragen untersucht, sondern auch
eine deutsche Rückübersetzung gemacht, so dass der Text von Bifruns
Katechismus teils in deutscher Sprache zugänglich ist. Wichtigste
Erkenntnis Camenischs ist die, dass Comander und Blasius ihren Katechismus

unter Zuhilfenahme anderer Katechismen verfassten. Allerdings
hat Camenisch, aufgrund mangelnder Kenntnis der verschiedenen
Ausgaben des Katechismus von Bifrun, verschiedentlich auch falsche
Schlüsse gezogen, so dass sich eine erneute genaue Untersuchung des

Textes nach mehr als 75 Jahren aufdrängt. Natürlich werden neben der
Edition im Vorspann auch offene Fragen, wie z.B. das Verhältnis von
Taefla und Fuorma oder den bei à Porta erwähnten Druck von 1560,
untersucht und kontextualisiert. Schliesslich möchte die kritische Edition

zu weiteren Untersuchungen über die Bekenntnisgeschichte Bün-
dens anregen.

2. Von Comander zu Bifrun: Ein Katechismus im Kontext seiner Zeit

2.1. Der Katechismus von 1538

Wir haben bereits erwähnt, dass wir kein Exemplar mehr vom Katechismus

von Comander7 und Blasius8 besitzen. Dies ist mit ein Grund, dass

die Frage des Erscheinungsjahres bislang nicht geklärt werden konnte.

Um den Adressatenkreis nicht einzuschränken, wird darum der Beitrag, abgesehen
von der Edition selbst, in deutscher Sprache verfasst.
Zu fohannes Comander: Wilhelm Jenny, Johannes Comander. Lebensgeschichte des

Reformators der Stadt Chur, 2 Bde., Chur 1969-70.
Zu Johannes Blasius: Traugott Schiess (Hg.), Bullingers Korrespondenz mit den
Graubündnern, Bd. 1, (QSG 23), Basel 1904, XIVff.; Jenny (1969) I, 263ff.

188



Camenisch geht vom Jahre 1537 aus, nachdem er verschiedene Quellen
konsultiert hat.9 Selbst à Porta ist sich in seiner Historia Reformationis
nicht sicher, ob der Katechismus nun 1535 oder 1537 gedruckt wurde.10
Scheinbar weitere Verwirrung schafft à Porta im dritten, derzeit noch
ungedruckten Band seiner Historia Reformationis, wo er schreibt, dass

«brevis Catechismus confectus fuit A. 1538, ...»n Auf dieses Datum
kommt à Porta, nachdem er Ende der 70-er Jahre des 18. Jahrhunderts
begann, die romanischen Drucke zu sammeln und mit kritischen
Anmerkungen zu versehen. So entstand seine Registratura Auctorum seu
Librorum Lingua aut Idiomate Oengadinae editorum, die bis heute
eine wichtige Quelle für die rätoromanische Bibliographie darstellt.
Darin zitiert à Porta aus dem Vorwort von Comander und Blasius zu
ihrem Katechismus - dieses hat Bifrun in der Ausgabe von 1571 wörtlich

übernommen -, unterschrieben mit «Curiae d. 9. Octobris Anno
Domini 1538.»12 Demzufolge hat à Porta, bei der Erstellung der Registratura,

eine vollständige Ausgabe von Bifruns Katechismus von 1571

eingesehen und so auch das Vorwort von Blasius und Comander lesen
können. In der heute noch vorhandenen Ausgabe von 1571 fehlt leider,
infolge des Verlustes der Seiten 5 und 6, der zweite Teil dieses Vorwortes.13

Der Enkel von Bifrun, auch er trug den Namen Iachiam
Tütschett, gab 1615 den Katechismus von 1571 - im Gegensatz zur Ausgabe
von 1589 - noch einmal unverändert heraus. Auch darin wird das
Vorwort von Comander und Blasius gedruckt, schliessend mit dem
Abfassungsdatum: «Dasda à Chuoira à IX dis d'Vchiuuer. Anno delg Segner.
1538.»u

9 Vgl. Camenisch (1932), 61.
10 Vgl. À Porta (1772) 1/1, 44; 1/2, 404.
11 Petrus Dominicus Rosius à Porta: Historia Reformationis Ecdesiarum Raeticarum

(Bd. III), KBGR: A Sp III/lla, VI.B.9,146.
Ders.: Registratura Auctorum seu Librorum Lingua aut Idiomate Oengadinae
editorum, KBGR: A Sp III/lla, VI.B.2, 18.

13 Auch Durich Chiampel (Ulrich Campell) übersetzt das Vorwort von Comander und
Blasius ins Unterengadiner Romanisch und lässt es im Anschluss an den bei seinem
der Psalmenausgabe beigefügten Katechismus Vn intraguidamaint dad infurmar la
giuuantün (Basel 1562) abdrucken (fol. 30rf.). Leider aber unterlässt es Chiampel,
das Abfassungsdatum beizufügen, so dass eine genauere zeitliche Zuordnung allein
aufgrund Chiampels Katechismus nicht möglich ist (vgl auch Camenisch (1932),
47f.).

14 B4, fol. 3v [zu den Abkürzungen vgl. am Schluss der Einleitung].

189



Für das Jahr 1538 sprechen aber auch noch andere Zeugnisse, insbesondere

von Comander und Blasius selbst. Im Vorwort schreiben sie, dass

in den Beratungen der Pfarrer die Unterweisung der Kinder mehrfach
verhandelt wurde; darum hätten sie unter Benutzung anderer Katechismen

dem Auftrag ihrer Amtsbrüder gemäss diesen Katechismus ver-
fasst.15 Nun ist es aber bekannt, dass die Evangelisch-rätische Synode
erst im Jahre 1537 gegründet wurde.16 Freilich wurde unter Kollegen die
Frage der Unterweisung der Kinder sehr wohl schon vor der Gründung
der Synode besprochen; eine Bemerkung in einem Brief Comanders an
Bullinger vom 2. Oktober 1537 lässt aber folgern, dass Comander im
Laufe des Jahres 1537 bei den Verhandlungen der Synode den Auftrag
erhalten hat, einen Katechismus zu verfassen.17 Im genannten Brief gibt
Comander Zustimmung zu Bullingers Äusserungen über Bucer und die
Abendmahlslehre. Selbst verspricht er seine eigene Ansicht in Kürze
auch mitzuteilen.18 Da im Katechismus von Comander und Blasius das

Abendmahl verhältnismässig ausführlich behandelt wird, führt dies zum
Schluss, dass der Katechismus noch nicht vollendet war, sondern
Comander noch daran arbeitete und darum auch an der Meinung Bullingers

über Bucer sehr interessiert war.19

Überhaupt waren diese Jahre geprägt davon, dass die reformierte Kirche
Bündens sich zu organisieren begann. Comander und die beiden gebürti-

15
« cho che nus bgierras uuotes, aint in nos hagieus cunseilgs, hauain trat instreda,
dauart la dottrina dals infauns. Et à co três par uossa comischiun fat ...» (B2, 4. 6).

16 Vgl. Jakob Rudolf Truog, Aus der Geschichte der evangelisch-rätischen Synode.
1537-1937, Chur 1937; Werner Graf, Die Ordnung der Evangelischen Kirche in
Graubünden von der Reformation bis 1980, Separatum aus: JHGG 1982, Chur 1983,
18-20.

17 Leider kann auf die Synodalprotokolle nicht zurückgegriffen werden, da sie erst 1571

beginnen (vgl. Synodalprotokolle, SKA: B 3).
18

« De Bucero scribis et de eucharistia; sane quod res est paucis delineas. Ego
quidem mentem ac sensum meum de eucharistia libentissime exponerem tibi, nisi jam
negotiis obrutus impedirer, sed post paucos dies faciam.» (Johannes Comander an
Heinrich Bullinger, 2. Okt. 1537, in: Schiess (1904) I, 9).

19 Aus einer polemischen Bemerkung in ebengenanntem Brief wird deutlich, dass
Comander sich äusserst kritisch zu Bucers Abendmahlslehre stellte: «Papistae Christum
ipsum et adorandum et devorandum proponebant; Bucerus vero cum suis migma
quoddam ipsimet et omnibus incognitum nobis obtrudit. Miror vehementer, quinam
factum sit, ut vir ille tantus ex luce clara volens in Cimmerias tenebras secesserit»

(Schiess (1904) I, 9). Zwei Wochen später äusserte er indirekt seinen Unwillen darüber,

dass Bucer die Berner durch sein Abendmahlsbekenntnis gewonnen und gar
noch Meganders Bekenntnis verändert hätte (vgl. Johannes Comander an Heinrich
Bullinger, 16. Oktober 1537, in: Schiess (1904) I, 10f.; Rainer Henrich, Ein Berner
«Kunzechismus» von 1541. Bucers verloren geglaubte Bearbeitung des Meganderschen

190

i



gen Münstertaler Pfarrer Johannes Blasius und Philipp Gallicius -
Comander und Blasius waren in Chur tätig, Gallicius in Malans20 - setzten
sich nicht nur für die Gründung der Synode ein,21 sondern innert
Jahresfrist konnten sie erreichen, dass die Klöster St. Luzi und St. Nikiaus
in Chur aufgehoben wurden und deren Vermögen zu Schulzwecken
verwendet werden konnte.22 Bald darauf meldet Gallicius an Bullinger, dass

die Nicolaischule in Chur, eine Lateinschule, nun beschlossene Sache
sei.23 Er selbst wurde wenige Jahre später als Lehrer an die Schule
berufen.24 Dass in diesem Umfeld auch die Abfassung eines Katechismus
sinnvoll erscheint, braucht kaum erwähnt zu werden.
Wir haben darauf hingewiesen, dass von diesem ersten Katechismus
kein Exemplar mehr vorhanden ist. Es ist grundsätzlich zu fragen, ob
derselbe überhaupt jemals in gedruckter Form erschien. Bornatico geht
davon aus, dass der Katechismus in Zürich gedruckt wurde.25 Allerdings
würde dies mehr als nur erstaunen, da ein Zürcher Druck mit Bestimmtheit

in Konrad Gessners Bibliotheca universalis (Zürich 1545) aufgeführt

worden wäre;26 im von Josias Simler besorgten Appendix biblio-
thecae Conradi Gesneri von 1555 ist allerdings folgendes zu lesen:
«Ioannes Blasius & Ioannes Comander, ministri ecclesiae Curiensis in

Katechismus, Zwa 14 (1997), 81ff.). An dieser Einstellung hat auch Bucers Gutachten,
das er im Oktober 1539 an Comander sandte nichts mehr geändert (vgl. Martin
Bucer, Deutsche Schriften, Bd. 8: Abendmahlsschriften 1529-1541, bearb. von Stephen
E. Buckwalter, Gütersloh 2004, 331ff.). Die polemischen Äusserungen Comanders
zeigen, dass Bucers Katechismen (1534; 1537) im Allgemeinen und seine Abendmahlslehre

im Besonderen keine ernstzunehmende Vorlage für die Abfassung des Katechismus

von 1538 waren.
Zu Philipp Gallicius: Huldrych Blanke, Philipp Gallicius 1504-1566, in: Bedeutende
Bündner aus fünf Jahrhunderten, Bd. 1, Chur 1970, 80ff.; Conradin Bonorand, Die
Engadiner Reformatoren Philipp Gallicius, Jachiam Tütschett Bifrun und Durich
Chiampel. Voraussetzungen und Möglichkeiten ihres Wirkens aus der Perspektive der
Reformation im allgemeinen, Chur 1987, 52-60.
Vgl. Erich Wenneker, Heinrich Bullinger und der Gantnerhandel in Chur
(1570-1574), Zwa 24 (1997), 98f.
Vgl. Ambrosius Eichhorn, Episcopatus Curiensis in Rhaetia sub Metropoli Moguntina,

St. Blasien 1797, 328; Comander an Bullinger, 24. Juni 1538, in: Schiess (1904)
I, 12f.; Historia religionis, BAC: 212.02.02, 51.
Vgl. Gallicius an Bullinger, 13. Juli 1539, in: Schiess (1904) I, 14-16 (vgl. Emil
Camenisch, Bündner Reformationsgeschichte, Chur 1920, 93ff.; Jenny (1969) I, 279ff.).
Vgl. Schiess (1904) I, XXIV.
Vgl. Bornatico (1976), 44.
Auch in den Druckerkatalogen von Froschauer finden sich keine Hinweise auf den
Druck des Katechismus von Comander und Blasius in Zürich.

191



Raethia ediderunt catechismum Christianae religionis.»27 Es ist zu
fragen, wo in Graubünden dieser Katechismus gedruckt worden wäre? Die
erste Druckerei Bündens, die Druckerei Landolfi im Puschlav, erhielt
vom Bundtag erst 1549 das Druckprivileg.28 Es ist zu vermuten, dass

Simler aufgrund der Kenntnis von Bifruns Katechismus von 1552 - den

er auch in den Appendix aufnimmt - bzw. dessen Vorwort auf einen
«Druck» (ediderunt) geschlossen hat. Doch sonst gibt es kein einziges
Zeugnis über einen solchen Druck. Comander und Blasius erwähnen in
ihrem Vorwort nur, dass sie den Katechismus dem Auftrag der Synode
gemäss verfasst hätten;29 Bifrun erwähnt weiter, dass die Prediger von
Chur die Fuorma in Frageform gesetzt hätten.30 Chiampel weist im zweiten

Buch seiner Historia Raetica einzig darauf hin, dass der Katechismus

von Bifrun «Germanice olim a Curiensibus ministris Joanne Co-
mandro e Joanne Blasio compositum, ...»31 Es würde sehr erstaunen,
wenn Chiampel, der die Churer Prediger persönlich kannte, auf einen
Druck nicht hingewiesen hätte.32 So ist auch à Porta im dritten,
ungedruckten Band seiner Historia Reformationis sehr zurückhaltend und
spricht nur davon, dass der Katechismus 1538 «confectus fuit»33. Die
angeführten Quellen lassen grossen Zweifel aufkommen, dass der Katechismus

von Comander und Bifrun je gedruckt wurde; es ist zu vermuten,
dass er in Abschriften verbreitet wurde.
Dennoch haben wir eine relativ genaue Kenntnis von dessen Inhalt, weil
Bifrun den Katechismus mit Vor-, Nachworten und Gebeten ins Oberen-

gadiner Idiom übersetzte (1552), wenig später Chiampel dasselbe ins Un-
terengadiner Idiom tat (1562), obwohl letzterer den Churer Katechismus
ergänzte, mit der Absicht, denselben auch für den Gebrauch unter
Erwachsenen zu bestimmen. Ein Textvergleich beider Engadiner Katechis-

27 Josias Simler, Appendix bibliothecae Conradi Gesneri, Zürich 1555, f. 59v. Auch im
Index librorum prohibitontm von 1559 (vgl. unten) erscheinen - neben anderen
Reformatoren - die Namen Comander und Blasius; wie aus anderen Fällen bekannt ist,
haben die Verfasser des Index aus Simlers Appendix bibliothecae Conradi Gesneri
wohl auch über den Katechismus von Comander und Blasius erfahren.

28 Oder bezieht sich in Raethia auf das vorangehende Curiensis! Dies ist sprachlich
zwar plausibel, hilft uns aber noch weniger weiter, wo der Katechismus von Comander
und Blasius gedruckt worden sein soll.

29 Vgl. B2, 6.
30 Vgl. B2, 1 (Tielblatt).
31 Durich Chiampel, Historia Raetica, hg. von Placidus Plattner, Bd. 2, (QSG 9), Basel

1890, 384.
32 Währenddem er gleichzeitig den Druck des Katechismus von 1552 erwähnt.
33 à Porta: Historia III, KBGR: A Sp III/lla, VI.B.9, 146.

192



men zeigt, dass der ursprüngliche Text von Comander und Blasius

bewahrt worden ist. Camenisch hat in seiner Studie aufgezeigt, dass der

erste «Bündner» Katechismus kein selbständiges Werk, sondern eine

Zusammenfassung von geeigneten Vorlagen - Comander und Blasius

schreiben darüber auch im Vorwort - ist, nämlich von dem St. Galler

Katechismus (1527)34 sowie dem Kleinen und Grossen Katechismus von
Leo Jud.35 Dies erstaunt kaum, wenn wir bedenken, wie intensiv die

Kontakte Churs nach St. Gallen36 und Zürich37 waren. Comander stand

auch mit Jud, der in den 30er Jahren, obwohl theologisch Zwingli
verpflichtet, einer der wichtigsten Mitarbeiter Bullingers war, in Briefkontakt.38

Gerade Juds Kleiner Katechismus (1535)39 fand gleich nach

seinem Erscheinen grossen Anklang und erstaunlich schnelle und weite

Verbreitung in den meisten Orten der deutschsprachigen Schweiz, auch

im deutschsprachigen Teil Graubündens.40

Der Katechismus von 1538 teilt sich auf in fünf Artikel: 1. Von der

Erkenntnis Gottes und des Menschen;41 2. Vom Bekenntnis des alten wahren

Glaubens; 3. Von den Zehn Geboten; 4. Vom Vaterunser; und 5.

Von den heiligen Sakramenten. Dieser Aufbau ist insofern von Bedeutung,

dass der Genfer Katechismus von 1542/1545 exakt denselben Auf-

Derselbe - mit Titel Ain Christliche vnderwisung der fugend jm Glouben, gegründt
in der hayligen geschrift, fragens wysz (Zürich 1527) - ist letztlich eine Bearbeitung
der Kinderfragen der böhmischen Brüder (vgl. Joseph Müller, Die Deutschen
Katechismen der Böhmischen Brüder, (Monumenta Germaniae Paedagogica 4), Berlin

1887,191ff.).
35 Vgl. Camenisch (1932), 62ff.
36 Vgl. Conradin Bonorand, Vadian und Graubünden. Aspekte der Personen- und

Kommunikationsgeschichte im Zeitalter des Humanismus und der Reformation, (QBG 3),

Chur 1991.
37 Vgl. Traugott Schiess, Bullingers Korrespondenz mit den Graubündnern, (QSG

23-25), Basel 1904-06.
Dies wird deutlich, wenn auch keine Briefe mehr bekannt sind, aus einer Nebenbemerkung

Comanders im Brief vom 2. Oktober 1537 an Bullinger (vgl. Schiess (1904)

I, 9; Jenny (1970) II, 33).
39 Als ältester Druck ist bislang einzig die Ausgabe von 1538 bekannt; dennoch dürfte

derselbe bereits 1535 erstmals gedruckt worden sein (vgl. August Lang, Der Heidelberger

Katechismus und vier verwandte Katechismen, Leipzig 1907, XXIXff.; Gottfried

W. Locher, Die Zwinglische Reformation im Rahmen der europäischen

Kirchengeschichte, Göttingen 1979, 571f.). Farner urteilt falsch, wenn er davon ausgeht,

dass der erste Druck des Kürtzer Catechismus aus dem Jahre 1541 sei (vgl. Leo Jud,

Katechismen, hg. von Oskar Farner, Zürich 1955, 17 passim).
40 Vgl. Jud (1955), 19.
41 Dieser Artikel ist auch im Sinne einer Einleitung - wie auch bei Calvin - zu den fol¬

genden Artikel des Katechismus zu verstehen.

193



bau aufweist42 und dessen Einleitungsabschnitt - bei Comander erwähnter

1. Artikel - gleichfalls von der Erkenntnis Gottes und des Menschen
handelt.43 Schon in der Institutio von 1536 sowie im ersten Genfer
Katechismus von 1537 setzt Calvin mit dieser Frage ein, währenddem er sich
ansonsten im Aufbau noch sehr eng Martin Luthers Katechismen (1529)
orientiert.44 Dies zeigt uns, dass Comander und Blasius bei der Abfassung

ihres Katechismus neben den Vorlagen aus Zürich und St. Gallen
auch Schriften Calvins heranzogen.
Abgesehen von Bifruns Übersetzung aus dem Jahre 1552 begegnet uns
eine urkundliche Nachwirkung des Katechismus von Comander und
Blasius auf römischer Seite: Im Index librorum prohibitorum von 1559
erscheinen die Namen Comander und Blasius neben solchen wie Bucer,
Bullinger, Calvin, Jud, Vadian oder Zwingli.45 Diese späte Reaktion
Roms zeigt auch, dass der Katechismus von 1538 nur eine beschränkte
Bedeutung innehatte. Es darf nicht vergessen werden, dass im 16.
Jahrhundert noch die Mehrzahl der bündnerischen Bevölkerung romanisch
sprach, ja die Germanisierung des Landwassertales, des Prättigaus und
des Schanfiggs erst im 16. Jahrhundert abgeschlossen war, und somit
der Katechismus gewissermassen nur regionale Bedeutung erhielt.
Hingegen ist die Wirkungsgeschichte, durch die romanischen Übersetzungen

von Bifrun und Chiampel, äusserst bemerkenswert.46

Saxer glaubt, dass Calvin diese Reihenfolge aus Bucers Katechismus von 1534
übernommen habe (vgl. Ernst Saxer, Genfer Katechismus von 1542, in: Reformierte
Bekenntnisschriften, Bd. 1/2: 1535-1549, hg. von Heiner Faulenbach und Eberhard
Busch, Neukirchen-Vluyn 2006, 282f.); dies ist kritisch zu hinterfragen, weil Bucer
die Lehre von den Sakramenten im Anschluss an die Lehre von der Kirche im ersten
Hauptstück (De fide) behandelt, partiell also eine andere Reihenfolge hat.
Saxer nimmt auf den Katechismus von Comander und Blasius keinen Bezug (vgl.
Saxer (2006), 282.; Jenny (1969) I, 301f.).
Aufbau von Calvins Institutio 1536: 1. de lege (einsetzend mit de cognitione Dei ac
nostri); 2. de fide; 3. de oratione; 4. de sacramentis ubi de baptismo et coena Domini;
5. quo sacramenta non esse quinque reliqua, quae pro ostenditur; 6. de libertate chri-
stiana, potestate ecclesiastica et politica administratione. Calvins Institutio 1539, die
erste grosse Umarbeitung und Erweiterung der Institutio, fährt hingegen, nach der
Gottes- und Menschenerkenntnis mit dem Artikel de fide fort (vgl. Ernst Saxer, Genfer

Katechismus und Glaubensbekenntnis (1537), in: Calvin-Studienausgabe, Band 1/1:
Reformatorische Anfänge (1533-1541), Neukirchen-Vluyn 1994, 131ff., bes. 134-137).
Vgl. Franz Heinrich Reusch, Die Indices librorum prohibitorum des 16. Jahrhunderts,
(Bibliothek des Uterarischen Vereins Stuttgart 176), Tübingen 1886, 190. 266. 489f.
Dies erkannte schon Rosius à Porta (vgl. À Porta (1772) 1/1, 44; 1/2, 404; Jan-Andrea
Bernhard, Rosius à Porta (1734-1806). Ein Leben im Spannungsfeld zwischen Orthodoxie,

Aufklärung und Pietismus, (ZBRG 22), Zürich 2005, 335).

194



2.2. Der Katechismus von 1552

Am 15. Mai 1551 meldet Pier Paolo Vergerio, der vorübergehend das

Bergell, wo er als Reformator wirkte, verlassen hatte,47 aus Samedan an
Rudolf Gwalther, dass die Messe in Samedan abgeschafft sei.48 Ein Jahr
später erscheint vom Samedaner Notar, dem Juristen Iachiam Tütschett
Bifrun, einem Humanisten und theologischen Laien, der in Paris
studiert hat,49 in der Druckerei Landolfi in Poschiavo Una cuorta et cri-
stiauna fuorma per intraguider la giuuentüna. Im Vorwort der Ausgabe

von 1571 schreibt er darüber: «Hauiand eau auaunt uercequants
ans fat stamper l'g Catechismum (aque es, sco dir, üna araschun da sco-
dün da sia cretta) quael chi es sto scrit dals barmoers predichians da

Chuoria, et da me mis in Arumaunsch, da quails nun siand plus auaunt
maun, & siand grand bsüng che la giuuentüna uigna infurmeda in nossa
cretta christiauna, ...»50 Damit spricht Bifrun nicht nur an, dass er den
Katechismus von Comander und Blasius übersetzte, sondern auch, dass

die Auflage von 1552 grossen Absatz gefunden hat. Die Briefe nach
Zürich aus diesen Jahren zeigen uns, dass das Oberengadin noch keineswegs

für die Reformation gewonnen war.51 Bifrun verfolgte mit dem
Katechismus das Ziel, die Oberengadiner Jugend in den Hauptstücken des

Glaubens zu unterweisen; so betont à Porta, dass das Büchlein beim
Volk grosse Freude auslöste.52 Tatsächlich hat der Katechismus Bifruns
einen wichtigen Beitrag zur Ausbreitung des reformierten Glaubens im
Oberengadin geleistet.

Zu Vergerios Tätigkeit in den Drei Bünden immer noch lesenswert: Schiess (1904) I,
LXXIff. (neuere Forschungsliteratur bei: Bernhard (2005), 345f.).
Vgl. Pier Paolo Vergerio an Rudolf Gwalther, 15. Mai 1551, in: Emidio Campi, Ein
italienischer Briefwechsel. Pier Paolo Vergerio an Rudolf Gwalter, in: Hans Ulrich
Bächtold (Hg.), Von Cyprian zur Walzenprägung. Streiflichter auf Zürcher Geist und
Kultur der Bullingerzeit, Festschrift Rudolf Schnyder, Zug 2001, 66. Auch in Briefen
an Bullinger berichtet Vergerio über den Fortgang der Reformation im Oberengadin
(vgl. Vergerio an Bullinger, 23. April 1551; 22. Aug. 1552, in: Schiess (1904) I, 198ff.
259ff.; vgl. Erich Wenneker, Heinrich Bullinger und die Reformation im Engadin,
BM 2004, 249).
Zu Iachiam Tütschett Bifrun: Men Gaudenz, Iachiam Bifrun, in: Bedeutende Bündner

aus fünf Jahrhunderten, Bd. 1, Chur 1970, 84-94; Bonorand (1987), 60-67.
B2, 2.
Die Reformation im Oberengadin kam mit dem Übertritt von St. Moritz und Celerina
1577 zum Abschluss (vgl. À Porta (1772) 1/1, 245f.; Camenisch (1920), 460ff.).
Vgl. À Porta (1772) 1/2, 404; ders., [Dissertatio historico-ecclesiastica qua ecdesiarum
colloquio superioris Oengadinae], [Chur] s.d., in: StAGR: B 1500 (b), nr. 1, 15.

195



Wir sollen uns vor Augen führen, dass seit den 40er Jahren die
Immigration italienischer Exulanten, oft Nonkonformisten, zunahm, nachdem
1542 die Inquisition wiedereingerichtet wurde. Diese «reformatorische
Emigration» aus Italien53 führte in den Gemeinden der Südtäler und
teilweise auch des Engadins vermehrt zu Unruhen und Auseinandersetzungen

in Glaubensfragen, so dass das Werk der Reformation gefährdet
war. Der Bundstag verfügte darum im November 1552, dass künftig
diese Glaubensflüchtlinge auf ihre Eignung hin geprüft werden sollen.54
Gallicius verfasste daraufhin die Confessio Raetica (1553), die auch an

Bullinger nach Zürich zur Begutachtung gesandt wurde. Es sollte ein
wirksames Mittel zur Abgrenzung gegen italienische Nonkonformisten
werden.55 Dass Bifrun, der, offenbar unter Zwingiis Einfluss, schon früh
für die Reformation gewonnen wurde,56 sich dafür stark machte, dass im
Oberengadin die Reformation nicht durch italienische Nonkonformisten
gefährdet würde, ist nur naheliegend.57 Tatsächlich war in dieser Stunde
die Übersetzung des Katechismus von Comander und Blasius ins Oberen-

gadiner Romanisch die richtige Entscheidung, da derselbe die Verbundenheit

nicht nur mit der Churer, sondern auch mit der Zürcher
Reformation deutlich machte und unterstrich. So folgen nach dem Nachwort
von Comander und Blasius vier Gebete, die aus dem Grossen Katechismus

Leo Juds stammen.58

53 Zur reformatorischen Emigration: Conradin Bonorand, Reformatorische Emigration
aus Italien in die Drei Bünde. Ihre Auswirkungen auf die kirchlichen Verhältnisse -
ein Literaturbericht, Chur 2000.

54 Vgl. Bundestagsprotokoll vom 1. November 1552, in: À Porta (1772) 1/2, 53.
55 Zur Confessio Raetica: Emil Camenisch, Die Confessio Raetica. Ein Beitrag zur

bündnerischen Reformations-Geschichte, JHGG 1913, 223-260; Bernhard (2005),
353ff.; Eberhard Busch, Confessio Raetica von 1552/1553, in: Reformierte
Bekenntnisschriften, Bd. 1/3: 1550-1558, hg. von Heiner Faulenbach und Eberhard Busch,
Neukirchen-Vluyn 2007, 249-275.

56 Vgl. Siegfried Heinimann, Bifrun, Erasmus und die vorreformatorische Predigtsprache

im Engadin, in: ders., Romanische Literatur- und Fachsprachen in Mittelalter und
Renaissance. Beiträge zur Frühgeschichte des Provenzialischen, Französischen,
Italienischen und Rätoromanischen, hg. von Rudolf Engler und Ricarda Liver, Wiesbaden
1987, 92.

57 Tatsächlich standen weder Vergerio noch Parisotto, die beide im Oberengadin wirk¬

ten, nie wirklich unter Häresieverdacht. Beide standen auch in Briefkontakt mit
namhaften Vertretern Zürichs (Bullinger, Gwalther). Bemerkenswert ist, dass à Porta den
Druck des ersten romanischen Katechismus und des Neuen Testamentes von Bifrun
in einen indirekten Zusammenhang mit der Abwehr der «Camilli Sectatores» stellt
(vgl. À Porta (1772) 1/2, Cap. XIV).

58 Vgl. B2, 30-32.

196



Wie schon erwähnt, ist auch von Bifruns Katechismus von 1552 kein
einziges Exemplar, weder vollständig noch unvollständig, erhalten. Darum

ist es bis in die heutige Zeit immer wieder für fraglich gehalten worden,

dass diese erste Ausgabe schon im Jahre 1552 erschienen sei. Daran
darf aber nicht gezweifelt werden, da wir bereits 1555 aus Zürich zwei

externe Zeugnisse für den Druck von Bifruns Katechismus haben. Einmal

- darauf wurde in der Forschungsliteratur schon mehrfach
hingewiesen59 - behandelt Konrad Gessner in seinem Mithridates. De diffe-
rentiis Linguarum (Zürich 1555) auch die romanische Sprache und
erwähnt darin nicht nur, dass Bifrun den «catechismum è Germanico
in hunc sermone conuertit, excusum Pusclauij anno 1552»60, sondern

fügt auch das Herrengebet bei, wie es bei Bifrun gedruckt sei.61 Weiter
gibt Josias Simler im Jahre 1555 den Appendix zu Gessners Bibliotheca
universalis (Zürich 1545) heraus und behandelt darunter auch Bifrun,
der «anno D. 1552. catechismum religionis Christianae è Germanico
sermone transtulit in uernaculum Rhetorum, Libellus eodem anno im-

pressus est Pusclauij apud Rhetos.»62 Schliesslich erwähnt auch Vergerio,

der wie erwähnt zur Zeit des Druckes im Oberengadin wirkte und
selbst intensive Kontakte mit der Druckerei Landolfi in Poschiavo

pflegte, in seiner Streitschrift AglTnquisitori che sono per l'Italia
(Rom 1559), dass «M. Giacopo Tuzzeto da Samadeno» vor wenigen Jahren

einen Katechismus in Romanisch herausgegeben habe.63

Die externen Zeugnisse bestätigen nicht nur das Erscheinen des ersten
Katechismus, sondern machen auch deutlich, dass mit der Edition dieses

Katechismus das Romanische erstmals als schriftliche und gedruckte
Sprache in der Gelehrtenwelt zur Kennnis genommen wurde. Dem
Wunsch von Bifrun entsprechend konnte schliesslich durch seinen
Katechismus auch die Lesefähigkeit, ja der Volksschulunterricht gefördert
werden.64 Damit hat sich Bifrun als wahren Humanisten ausgezeichnet.

59 Vgl. Bonorand (1987), 73f.; Deplazes (1987), 78; Siegfried Heinimann, Oratio Dominica

Romanice. Das Vaterunser in den romanischen Sprachen von den Anfängen bis
ins 16. Jahrhundert mit den griechischen und lateinischen Vorlagen, Tübingen 1988,
190; u.s.w.

60 Konrad Gessner, Mithridates. De differentiis linguarum tum veterum tum quae hodie
in usu sunt, Zürich 1555,f. 62r.

Bei der kritischen Edition wird auf die textkrtischen Varianten Bifrun-Gessner Bezug

genommen.
62 Simler (1555), f. 53v.
63 Vgl. Pier Paolo Vergerio, Agl' Inquisitori che sono per l'Italia del catologo di libri

eretici Rom 1559, 47 (vgl. À Porta (1772) 1/2, 404ff.).
64 Vgl. Bonorand (1987), 61f.

197



Immer wieder ist in der Forschungsliteratur65 zu lesen, dass die Taefla,
die erste romanische Fibel, als Anhang zum Katechismus (Fuorma) von
1552 erschien. Da aber kein älteres Exemplar als die Ausgabe von 1629,
ein Zürcher Nachdruck der Ausgabe von 1571, erhalten ist,66 konnte es

nie nachgewiesen werden. Es ist darum hier der Ort, auf den
Zusammenhang der Taefla mit der Fuorma genauer einzugehen und die offenen

Fragen, soweit möglich, zu klären.
Johann Andreas von Sprecher schreibt im Jahre 1879, dass die Fuorma
von 1552 in Sedez (16°) erschienen sei.67 Woher hat er diese Information?

Eine Bemerkung Sprechers hilft weiter: In einer Anmerkung hält
er fest, dass sich in seinem Besitz ein Fragment von drei Blättern befindet,

das in derselben Antiqua wie die Statuti di Valtellina von 1549
gedruckt sei und eventuell aus der Fuorma sei. Leider erwähnt er nicht,
was auf den drei Blättern stand. Wenige Jahre später hat er aber diese

drei Blätter an den deutschen Romanisten und Theologen Eduard Böhmer

ausgehändigt, der in seinen Romanischen Studien auf sie Bezug
nimmt. Zu Bifruns Fuorma von 1552 schreibt Böhmer: «Drei unmittelbar

zusammengehörende Blätter mit Gebeten, darunter Psalm 24, aus
Bifrun's Fuorma Gedruckt in Puschhef, mit denselben Typen [sc.

wie] 1549 die Statuti di Valtellina... Von dieser Ausgabe der Fuorma
ist weder ein vollständiges noch unvollständiges Exemplar bekannt,
noch auch irgend ein anderes Bruchstück dieses Originaldrucks ausser
den drei Blättern, die ich von J.A. v. Sprecher erhalten habe... Blatt 1

und 2 sind Theile eines noch etwas zusammenhängenden Blattes.»68

Diese drei einzelnen Blätter müssen das Format 16° (etwa 7,5 x 10 cm)
gehabt haben: Dafür spricht nicht nur Sprechers Bemerkung, dass die
Fuorma in Sedez gedruckt sei, sondern auch Böhmers Bemerkung, dass

darauf Psalm 24 abgedruckt sei. Tatsächlich hat Bifrun auch einige Psalmen

ins Oberengadiner Romanische übersetzt, namentlich Psalm 24;
allerdings ist Psalm 24 nicht in der Fuorma abgedruckt worden, sondern

65 Vgl. Hercli Bertocg, Evangelische Verkündigung auf rätoromanischem Boden, Chur
1940, 114f.; Rudolf 0. Tònjachen, Ein bescheidenes Jubiläum 1552-1952, BM 1952,
391ff.; Reto R. Bezzola, Litteratura dals rumauntschs e ladins, Cuira 1979, 196;
Bonorand (1987), 62; Heinimann (1988), 189.

66 Vgl. BR 643.
67 Vgl. von Sprecher (1879),146.
68 Eduart Böhmer, Verzeichnis rätoromanischer Literatur, in: ders. (Hg.), Romanische

Studien, Bd. 6, Bonn 1885, 109.

198



in der Taefla von 1571, die 1629 in Zürich unverändert nachgedruckt
wurde.69 Die Taefla hat prezis das Format 16°. Die drei Blätter, die
heute leider verschollen sind,70 stammen also nicht aus der Fuorma von
1552, sondern aus der Taefla, wahrscheinlich in der Ausgabe von 1571.

Wir werden bei der Behandlung des Katechismus von 1571 darauf
zurückkommen.
Noch offen ist die Frage, in welchem Format der Katechismus von 1552

gedruckt worden war. Wir müssen uns da auf eine Aussage von à Porta
stützen, der erwähnt, dass der Katechismus «trium plagularum opuscu-
lum Anno MDLII Pesclavii excudentum»71, also drei Bogen bzw. Böglein
umfasst habe. Mit den Böglein sind vermutlich Halbbogen gemeint, die,
wenn sie - wie der Katechismus von 1571 - in Duodez (12°) gedruckt
waren, maximal 36 Seiten ausmachten, was dem Umfang des Katechismus

durchaus entspricht. Wenn auch der Katechismus von 1552 in
einem anderen Format, z. B. Sedez, gedruckt gewesen sein sollte, so ändert
dies nichts an der Anzahl der Böglein; und ein Anhang im Umfang der

Taefla hat auf den drei Böglein rein rechnerisch nicht mehr Platz. Falls
es sich bei den drei von à Porta erwähnten Bogen aber um ganze Bogen
handeln sollte, so wäre der Umfang - man könnte dann wohl auch kaum
noch von einem opusculum sprechen - zu gross, um darauf nur die
Fuorma mit der Taefla als Anhang zu drucken; dies würde maximal 2

Bogen ausfüllen. Zudem darf nicht vergessen werden, dass wir weder
direkte noch indirekte Zeugnisse besitzen, die von einer Ausgabe der

Taefla aus dem Jahre 1552 sprechen, auch nicht als Anhang zur Fuorma

69 Vgl. T, fol. 7r-8v (Exemplar KBGR: Aa 267/z; Exemplar ZBZ: II App. 611).
70 Die drei Blätter kamen aus Böhmers Besitz nach Berlin, wo sie in der Preussischen

Staatsbibliothek aufbewahrt wurden; freilich war man immer noch der Ansicht, dass

die Blätter ein Fragment aus dem Katechismus von 1552 seien. Während dem zweiten

Weltkrieg wurden viele Teile der Bibliothek evakuiert; nach Ende des Krieges
wurden dieselben teils in die Deutsche Staatsbibliothek zu Berlin, teils in die Jagiel-
lonische Universitätsbibliothek in Krakau integriert. Die drei Blätter kamen aber
wohl nicht mehr zurück, obwohl sie im Katalog des Preussischen Kulturschatzes der
Staatsbibliothek zu Berlin noch aufgenommen sind (SBB: Libri impr. rari oct. 328);
heute zumindest fehlen sie, wie Herr Andreas Wittenberg von der Staatsbibliothek
zu Berlin mitteilt (Mail vom 20. Dezember 2007). Sie müssen bedauerlicherweise also

zu den Kriegsverlusten gezählt werden (vgl. auch: Bibliografia retorumantscha
(1552-1984), Cuira 1986, 22).

71 À Porta (1772) 1/2, 404.

199



von 1552.72 Vielmehr wurde der Katechismus von 1552, dessen Druck
in keiner Weise bezweifelt werden kann, auch für den Schulunterricht,
so ja die Absicht Bifruns, benutzt. Es ist daher sehr zu bedauern, dass

bis dato kein Exemplar und auch kein Fragment des Katechismus von
1552 gefunden werden konnte.

2.3. Der Katechismus von 1560

In der Bibliografia Retorumantscha (1552-1984) lesen wir, dass 1560
die zweite Auflage der Fuorma erschienen sei. Als Quelle wird à Portas

Registratura genannt,73 die eine Vorarbeit zu seiner geplanten Studie
über Ursprung und Werden der romanischen Sprache und Schrift war.74

Tatsächlich nennt à Porta darin eine Ausgabe des Katechismus von
1560,75 allerdings muss à Porta beim Abfassen der Registratura aus
Unachtsamkeit ein Fehler unterlaufen sein. Denn er beginnt die Annotatio
omnium librorum, quotquot lingua Rhsetis, dialecto Oengadinensis, ty-
pis excusi sunt... mit eben der Ausgabe der Fuorma von 1560. Es ist zu
vermuten, dass er ausversehen 1560 schrieb, da nachfolgend Bifruns L 'g
Nouf Testament von 1560 folgt. Es wäre sehr befremdend, wenn er in
der Registratura die Fuorma von 1560 als ersten romanischen Druck
wähnte, gleichzeitig aber in der 1772 gedruckten Historia Reformationis,76

in der Dissertatio historico ecclesiastica colloquio superioris
Oengadinae,11 sowie im derzeit noch ungedruckten dritten, Mitte der
80er Jahre verfassten Band der Historia Reformationis,18 in welchem er
im fünfzehnten Kapitel die Gebräuche der reformierten Kirche
beschreibt, als ersten Druck die Fuorma von 1552 nennt, welcher auch den

Anfang der romanischen Schriftsprache bedeute. Unterstützt wird dieser
Schluss - ein Fehler aus Unachtsamkeit - dadurch, dass er in der
genannten Registratura eine Biographie von Bifrun folgen lässt, in der er

72 Wir möchten darauf hinweisen, dass dies auch vom Inhalt der Taefla her abzulehnen
ist, was bei der Behandlung des Katechismus von 1571 ausführlich diskutiert wird. Es
ist damit Tönjachens Ansicht, dass die Taefla erstmals 1552 als Anhang zur Fuorma
erschienen sei, widerlegt (vgl. Tönjachen (1952), 391-393).

73 Vgl. BR 638.
74 Vgl. Bernhard (2005), 189.
75 Vgl. à Porta: Registratura, KBGR: A Sp III/lla, VI.B.2, 15.
76 Vgl. À Porta (1772) 1/2, 404.
77 Vgl. à Porta: Dissertatio, StAGR: B 1500 (b), nr. 1, 15.
78 Vgl. à Porta: Historia III, StAGR: A Sp III/lla, VI.B.9, 146.

200



schreibt: «Cum enim hactenus lingua Raetica omninò nulla exstarent
scripta typis impressa, quorum ope institutio litterarum ac Religionis
firmaretur, ac promoveretur, is primus catechismum Comandri Blasi-

ique Curiensem Ministrorum in Oengadinam dialectum conversum A.
1552 Peschlaviensium typis emisit; ...»79 Alle Belege machen zudem
deutlich, dass à Porta nicht der Ansicht war, dass 1560 eine zweite Auflage

der Fuorma erschienen sei.

Dennoch hatte à Portas Unachtsamkeit eine Wirkungsgeschichte. À
Porta verfasste die Registratura nach eigenem Zeugnis bekanntlich um
1779;80 im August desselben Jahres hatte er vom englischen Universalgelehrten

William Coxe, der auch Graubünden durchreiste, einen Besuch
erhalten.81 Coxe schreibt in seinen Briefen über den natürlichen, bürgerlichen

und politischen Zustand der Schweitz auch über die Sprache der
Bündner, insbesondere über das Romanische. Dabei erwähnt er, dass

der gelehrte Bifrun die Erfahrung gemacht hätte, dass «der Mangel von
Religionsbüchern in der Landessprache den Fortgang der Reformation
sehr verhindere» und er darum erstmals «1560 zu Puschlav ein kleines
Werk druken» liess.82 In der dazugehörenden Anmerkung weist Coxe
darauf hin, dass er von à Porta «ein genaues Verzeichnis von allen in
dem Romanischen des Engadins und des Grauen Bundes gedrukten
Büchern» erhalten habe und daraus auch viele kritische Bemerkungen
für diesen Brief benutzen konnte.83 Coxe übernahm also aus à Portas

Registratura das versehentlich falsche Jahr des Drucks in seine Briefe,
die, in der englischen Ausgabe, bald überall in England gelesen wurden.
So wurde auch der Irrtum verbreitet, dass der erste romanische Druck
1560 erschienen sei. Erst 150 Jahre nach Coxe' Briefen stellte George
Sarton in seinem Aufsatz Scientific Literature in Romansh, aufgrund
der Konsultation der 1938 erstmals gedruckten Bibliografia Retoro-

à Porta: Registratura, StAGR: A Sp III/lla, VI.B.2, 40.

Vgl. à Porta: Registratura, StAGR: A Sp III/lla, VI.B.2, 15.

Vgl. Erich Wenneker, Die Bibliothek und die Handschriften des Petrus Domenicus
Rosius à Porta, BM 1992, 3; Bernhard (2005), 3. 135.

Vgl. William Coxe, Briefe über den natürlichen, bürgerlichen und politischen
Zustand der Schweitz, Bd. 2, Zürich 1792, 289; ders., Travels in Switzerland, and in the
Country of the Grisons: in a series of letters to William Melmoth, Bd. 3, Basel 1802,
302.

Vgl. ibidem. Coxe unterliegt einem weiteren Irrtum, wenn er glaubt, dass es sich bei
der in seinem Besitz befindlichen Kopie des Drucks der Taefla von 1629 um einen
Nachdruck der Fuorma von 1560 (sie!) handelt (vgl. Böhmer (1885), 109).

201



montscha, klar, dass «the earlist printed document is a Catechism trans-
lated in the Upper Engadin dialect by Jachiam Bifrun Puschlaef,
1552 ...).»84
Die Quellen widerlegen ohne Zweifel die Ansicht, dass 1560 in
Poschiavo eine zweite Auflage der Fuorma gedruckt wurde.

2.4. Der Katechismus von 1571

Die zweite Auflage der Fuorma verliess vielmehr 1571 die Druckerei von
Landolfi. Im Vorwort weist Bifrun darauf hin, dass von dem vor «uer-

cequants ans» gedruckten Katechismus «nun siand plus auaunt maun, &
siand grand bsüng che la giuuentüna uigna infurmeda in nossa cretta
christiauna, ...» So habe ihn die «hundraiuel Comün, & er particuleras
persunas» darum gebeten,, eine Neuauflage zu besorgen.85 Bifrun
schreibt weiter, dass «las quailas chioses nu sun sullettamang bsügniusas
à la giuuentüna, dimperse à scodüni, giuuens, & uijlgs, à masthchiels &
à femnas.» Bifrun betont dies darum, da diese Pflicht bisher mehr
schlecht als recht erfüllt worden sei und erwachsene Leute zu finden
seien, «chi nu saun la Chredijnscha, ne I's dijsch cummandamains, &
niaunchia bain l'g Paedernoes, ...»86 Letzlich hoffte Bifrun mit einem
Neudruck des Katechismus einen Beitrag zur Beseitigung dieser
Unwissenheit zu liefern.
Welchen Hintergrund haben die Ausführungen von Bifrun? Der Hinweis

auf die Obrigkeit, die ihn dazu ermuntert habe, lässt aufhorchen.
Offenbar ist es nicht nur die Unwissenheit der Leute, die Beweggrund
einer Neuauflage ist, sondern auch die Frage der richtigen Lehre und
damit des religiösen Friedens. Wir erinnern uns daran, dass gerade in diesen

Jahren die reformierte Kirche Bündens durch den Gantnerhandel
schwer geprüft wurde.87 Im Frühjahr 1570 musste der Täufer Georg
Frell widerrufen; Frell zog es vor, die Stadt (Chur) zu verlassen. Völlig
überraschend erhoben sich Kreise der reformierten Pfarrerschaft, neben
Veltliner Prädikanten auch der Churer Johannes Gantner, gegen eine

Verurteilung und Ausweisung Frells. Am 8. Oktober 1570 verteidigte

84 Georges Sarton, Scientific Literature in Romansh, Osiris 9 (1950), 606.
85 Auch hier spricht Bifrun mit keinem Wort von einer zweiten Auflage von 1560 (vgl.

oben).
86 B2, 2f.
87 Vgl. À Porta (1772) 1/2, 499-557.

202



Gantner, aus Gründen der Toleranz, den Täufer Frell in einer Predigt
erneut, was zu einer heftigen Auseinandersetzung zwischen Antistes
Tobias Egli, Pfarrer zu St. Martin, und Gantner, Pfarrer an der Regulakirche,

führte, die in der Suspension Gantners auf der Synode von 1571

ihren Höhepunkt fand. Dieselbe Synode hatte sich auch mit mehreren
Prädikanten der Südtäler zu befassen, die Gantner unterstützten und
ähnliche Ansichten vertraten und von der Synode ebenfalls suspendiert
wurden. Es ist dabei an Bartolomeo Silvio, Mino Celsi, Girolamo Tur-
riani oder Niccolò Camogli zu denken, die alle im Bergeil, der
Grafschaft Cleven, im Veltlin und teils gar im Oberengadin tätig waren.88 Da
erstaunt es wenig, dass Josias Simler, der als Mitarbeiter Bullingers mehrere

Werke gegen Nonkonformisten verfasste, sein im folgenden August
erschienenes Werk De una persona et duabus naturis Domini et Serva-
toris nostri Iesu Christi (Zürich 1571) dem Freistaat der Drei Bünde
widmete, um sie in ihrem Kampf gegen die Häresie zu unterstützen.89
Auf dem Hintergrund der Abwehr solcher italienischer Nonkonformisten

ist der Neudruck des Katechismus von Bifrun noch besser zu
verstehen, denn Einflüsse von Predigern aus den Südtälern waren im
Oberengadin latent vorhanden. Zur etwa gleichen Zeit erhielt der in
Morbegno tätige, den Nonkonformisten feindlich eingestellte Scipione
Calandrini von der Bündner Obrigkeit den Auftrag, ein italienisches
Traktat gegen diese Häresien zu verfassen;90 sein wenig später erschienener

Trattato dell'heresie e delle schisme che sono nate e che possono
nascere nella chiesa di Dio (Poschiavo 1572) war vor allem gegen die
Täufer und den Arianismus gerichtet.
Wie Bifrun im Vorwort betont, handelt es sich um eine Neuauflage des

Katechismus von 1552; dabei musste er «bgier imgiurer, et müder par
saluêr üna cufgniasta et reguleda fuotscha da scriver nos launguaick»91
Diese Bemerkung macht deutlich, dass die oberengadinische
Schriftsprache noch immer in ihren Kinderschuhen war. Abgesehen von Gian
Travers' Chianzun dalla guerra dagl Chiaste da Müs, welches Gedicht

88 Vgl. Synodalprotokoll 1571, SKA: Synodalakten; Tobias Egli an Heinrich Bullinger,
20. Juni 1571, in: Schiess (1906) III, 251ff.; À Porta (1772) 1/2, 517ff.; Wenneker
(1997), 102ff.

89 Vgl. Martin Bundi, Gewissensfreiheit und Inquisition im rätischen Alpenraum, Bern
2003, 88f.

90 Vgl. Scipione Calandrini, Trattato dell'heresie e delle schisme che sono nate e che

possono nascere nella chiesa di Dio, Poschiavo 1572, fol. 3r-v.
91B2,2.

203



erstmals 1863 im Druck erschien,92 sind Bifruns Katechismus von 1552
und sein Nuof Testamaint von 1560 die ersten gedruckten Werke im
Oberengadiner Idiom.93 Offenbar hatte aber Bifruns Oberengadiner
Schriftsprache noch 1571 nicht durchwegs Anerkennung erlangt, so dass

Bifrun schreibt: «... la quaela nun plescha fuorza er ad alchiüns, ...»94

Auch à Porta urteilt, dass seine Sprache «cruda, aspera et impolita» sei.95

Bei aller Kritik an Bifruns Sprachgebrauch soll aber nicht vergessen
werden, dass er sich nie als Literat, sondern nur als Kämpfer für die
Reformation verstanden hat. Im Rahmen dieser «Mission» hat er, gewisser-
massen nebenbei, die Oberengadiner Schriftsprache geschaffen.96
Hier ist es auch der Ort, noch einmal kurz auf die Taefla von 1571 zu
sprechen zu kommen. Die Frage, ob die Taefla ein Anhang zur Fuorma

gewesen sei, haben wir ja noch nicht abschliessend geklärt.97 Doch
aufgrund der Quellen lässt sich dies eindeutig ausschliessen. Die Taefla
schliesst das Nach- bzw. Grusswort Bifruns an die Lehrer folgendermas-
sen: «Dseda à Samaedan l'g prüm di dalg Anno 1571.»98 Die Fuorma
hingegen beginnt Bifrun mit einem Vorwort, das er am 6. Januar 1571 ver-
fasst hat. Weder in der Fuorma noch in der Taefla nimmt Bifrun auf
einen Anhang bzw. einen vorangehenden Teil Bezug. Zudem macht es

wenig Sinn, dass die beiden Teile ursprünglich zusammenhängend
waren, da sich sowohl in der Fuorma wie auch in der Taefla gleiche Stücke

Vgl. Zwei historische Gedichte in ladinischer Sprache aus dem 16. und 17. Jahrhundert,

hg. von Alfons von Flugi, Chur 1863, 23-41.
93 Es bleibt zu erinnern, dass Gallicius - er soll erstmals 1536 das Vaterunser und den

Dekalog ins Romanische übersetzt haben (vgl. À Porta (1772) 1/2, 404; Bezzola
(1979), 192) - und Chiampel - in seinem Vn cudesch da psalms und dem daran
anschliessenden Katechismus Vn intraguidamaint dad infurmar la giuuentün (Basel
1562) - das Unterengadiner Idiom benutzten (vgl. auch Ricarda Liver, Die
subordinierenden Konjunktionen im Engadinischen des sechzehnten Jahrhunderts. Ein
Beitrag zur Frühgeschichte der rätoromanischen Schriftsprache, Bern 1969, 16ff.; Gaudenz

(1970), 90).
94 p 2.
95 À Porta (1772) 1/2, 405.
96 Vgl. Liver (1969), 18.
97 Nicht weiterhelfen kann in dieser Frage die Registratura von à Porta, da er nur

Kenntnis von der Taefla von 1674 (und den folgenden Drucken) hat; offenbar war
die Taefla von 1571 und 1629 schon im 18. Jahrhundert sehr selten (vgl. à Porta:
Registratura, StAGR: A Sp III/lla, VI.B.2, 16. 22). Allerdings bleibt zu vermuten, dass
à Porta, wenn die Taefla ein Anhang zur Fuorma gewesen wäre, dies bei der Behandlung

der Fuorma erwähnt hätte.
98 T, fol. 12v.

204



befinden.99 Abgesehen vom Bab nos, dem Apostolikum und den Dischs
cumandamains ist dabei besonders auch an die vier Gebete zu denken,
die eine Übersetzung der Schlussgebete aus Leo Juds Grossem Katechismus

sind und sowohl in der Fuorma als auch in der Taefla gedruckt
sind. 10° Darüber hinaus ist zu bemerken, dass die Fuorma und die Taefla
verschiedene Druckgrössen und -Schriften haben: die Fuorma ist in 12°
und in Kursivschrift - Italica - gedruckt, die Taefla hingegen in 16°
und mit derselben Antiqua wie die Statuti di Valtellina (1549).101

Damit ist nachgewiesen, dass die Taefla kein Anhang zur Fuorma gewesen

sein kann, sondern ein separater Druck aus Poschiavo war. Bifrun
hat 1571 wohl zwei verschiedene Werke herausgegeben, nachdem er
erkannt hatte, dass sein Katechismus zwar für die religiöse Unterweisung
der Jugend sehr gefragt war, als Fibel zum Lesen lernen aber eher
ungeeignet schien. Darum besorgte er einerseits den Nachdruck des
Katechismus von 1552, andererseits einen «Auszug» - mit den wichtigsten

Vgl. den Inhalt der Taefla von 1571 (bzw. 1629): ABC in kleinen und grossen
Lettern (a, b, c, u.s.w.); Buchstabenkombinationen (Ab, eb, ib, u.s.w.); Vaterunser (Bab
nos [vgl. T, fol. lr-v]); Glaubensbekenntnis (La credênscha [vgl. T, fol. lv-2r]);
Zehn Gebote (Dischs cumandamains [vgl. T, fol. 2r-4r]); Einleitung zu den Gebeten
(A qui dsieua sun missas varcequantas vratiuns [vgl. T, fol. 4r-v]); Schuldbekenntnis

(La cuolpa [vgl. T, fol. 4v-5r]); Gebet vor dem Essen (Vn Psalm da ludser
Dieu auns co che s'mangia [vgl. T, fol. 5v-6r]); Ein anderes «Gebet» (In ün'otra
guisa [vgl. T, fol. 6r]); Dankpsalm nach dem Essen (Psalm da d'ingrazchiasr Dieu
[vgl. T, fol. 6r-v]); Ein anderes «Gebet» (In ün'otra guisa [vgl. T, fol. 6v-7r]); Psalm
24 (Vi â te, 6 Segner [vgl. T, fol. 7r-9r]); Gebet beim Aufstehen (Vratiun cura
che nus aluain [vgl. T, fol. 9r-v]); Gebet beim Schlafengehen (Vratiun cura s'vo ä
durmir [vgl. T, fol. 9v-10r]); Gebet für Gemeinschaft (Vratiun cummoena [vgl. T,
fol. 10r-llv]); Gebet für die Kirche (Vratiun per la sainchia Christiauna baselgia
[vgl. T, fol. llv-12r]); Ein anderes Gebet (Vn'otra vratiun [vgl. T, fol. 12r]); Schlusswort

Bifruns an Lehrer (Iachiam Bifrun agli maister da schoula auuoira salüd [vgl.
T, fol. 12r-v]).

100 Jenny glaubt, dass die Ausgabe der Taefla von 1674 (1707. 1769. 1790; vgl. BR
5164-5167) identisch sei mit derjenigen von 1571 bzw. 1629. Bei einem Vergleich
stellt sich aber sogleich heraus, dass die Ausgabe ausführlicher ist (12°): Das ABC
wird eingehender behandelt - es werden besondere Buchstabenkombinationen
gedruckt (vgl. Taefla, Turi 1674, 3) - und anstelle des Nachwortes von Bifrun folgen
weitere drei Psalmen (Psalm 113; 3; 51). Jenny hatte demnach keine Kenntnis vom
Inhalt der Ausgabe von 1571 (vgl. Jenny (1969) I, 301f. 310f.). Positiv beantwortet
werden muss auch die indirekte Frage in der Bibliografia retorumantscha von 1986,
die am Ende der Ausgaben der Taefla von 1674-1790 bemerkt: «Jachiam Bifrun
duai esser l'autur» (511). Bifrun ist tatsächlich der Verfasser der späteren Ausgaben
der Taefla, die nur eine erweiterte - man denke an die Psalmen - Fassung der Ausgabe

von 1571 darstellen.
101 Vgl. Sprecher (1879), 146.

205



Stücken wie Vaterunser, Glaubensbekenntnis und einigen Gebeten - aus
dem Katechismus, ergänzt durch das ABC in grossen und kleinen
Lettern, ein Schuldbekenntnis, einen Psalm und weitere Gebete.102

Im Anschluss an unsere Einleitung wird erstmals der vollständige und
ursprüngliche Text des Katechismus von 1571 in einer kritischen Edition

gedruckt. Einzelfragen - formaler und inhaltlicher Art - werden
dort in den dazugehörenden Anmerkungen besprochen.

2.5. Der Katechismus von 1589

Auch nach dem Tod von Iachiam Tütschett Bifrun im Jahre 1572
behielt sein Katechismus eine grosse Bedeutung für die Unterweisung der
Jugend im Oberengadin. So erstaunt es nicht, dass sein Enkel Iachiam
Tütschett Papa, Pfarrer in Pontresina, der Sohn von Ursina Bifrun und
Nicolo Papa, 1589 den Katechismus in einer neuen Auflage bei Landolfi
herausgab.103 Es ist dies die Auflage, die Camenisch als Grundlage
diente, um den Katechismus von Comander und Blasius zu rekonstruieren.

Darum ist hier der Ort, einige Fragen zu klären.
Grundsätzlich ist festzustellen, dass die Ausgabe von 1589 nicht mehr in
Duodez (12°), sondern in (kleinem) Oktav (8°) gedruckt ist. Dennoch
umfasst die Ausgabe neu 40 Seiten, anstatt der gut 30 in 12°. Bereits das

Titelblatt wird von Papa folgendermassen - zwischen dem Hinweis auf
die romanische Übersetzung des Churer Katechismus und dem Zitat aus
Sirach 44 - ergänzt: «Et huossa da noeff suruais & adampchiò, lascho ijr
oura três Iachiam Papa ü Tütschett da Samedan, & da quaist tijmp Prae-

dichiant dalg plêd da Dieu in Pontrasina.»104 Camenisch bemerkt zu
Papas Hinweis - dass er den Katechismus «erweitert» (adampchiö)
herausgegeben hätte -, dass diese Erweiterung nur die an die neun Seiten
füllenden Vorbemerkungen an das Engadiner Volk über die Bedeutung
des Katechismusunterrichtes betreffen könne, denn «für eine [sc.

Erweiterung] wäre der 1584 in die Synode rezipierte Pontresiner Pfarrer zu

jung und in den Augen der Syn°de zu wenig kompetent gewesen.»105

102 Eine kritische Edition der Taefla steht noch aus.
103 Iachiam Tütschett Papa wurde 1584 in die Synode aufgenommen und war bis 1618

Pfarrer in Pontresina (vgl. Jakob Rudolf Truog, Die Pfarrer der evang. Gemeinden
in Graubünden und seinen ehemaligen Untertanenlanden, Separatum aus: JHGG
1934/35, Chur 1936, 150).

104 B3, 1 (Titelblatt).
105 Camenisch (1932), 45.

206



Hier ist Camenisch entschieden zu widersprechen. Der Vergleich der
Ausgaben von 1571 und 1589 zeigt nicht nur, dass Papa anstelle des von
Bifrun noch übernommenen ursprünglichen Vorwortes von Comander
und Blasius ein eigenes längeres Vorwort setzt,106 sondern auch innerhalb

des Katechismus zwei Teile einfügt. Dies betrifft allerdings nur den
Artikel über den Glauben (2. Artikel), der bei Bifrun bzw. Comander
und Blasius relativ knapp gehalten wird, nämlich nach dem Glaubensbekenntnis

nur fünf Fragen und Antworten beinhaltet; demgegenüber um-
fasst der Artikel über den Glauben bei Papa weitere fünf Seiten mit Fragen

und Antworten.107 Eine weitere Veränderung stellen wir am Schluss
des Katechismus fest. Anstelle des Nachwortes von Comander und
Blasius, das sowohl Bifrun wie auch Chiampel inhaltlich unverändert
übernehmen, und anstelle der vier aus Juds Grossem Katechismus übernommenen

Gebete setzt Papa ein eigenes Schlussgebet, folgend von einer
eigenen knappen Schlussbemerkung.108 Camenisch übernimmt in seiner
Rekonstruktion zwar das Nachwort, welches er von Chiampel her kennt,
belässt aber das Schlussgebet von Papa, im Glauben, dass es von
Comander und Blasius stamme.109 Tatsächlich hat Camenisch die
Eigenständigkeit von Papa unterschätzt und dadurch bei der Rekonstruktion
Fehlschlüsse gezogen. Dass ihm der Katechismus von 1571 nicht
zugänglich war und er dadurch keine genaue Kenntnis vom ursprünglichen

Textinhalt hatte, lässt die Fehlschlüsse freilich verstehen; zu fragen
bleibt aber, warum Camenisch den Katechismus von 1615 nicht konsultiert

hat, der weiterführend gewesen wäre.110

Papa betont in seinem eigenen Vorwort, das man in der Einprägung der
Zehn Gebote, des Glaubens und des Vaterunsers nachlässig geworden
sei. In diesem Katechismus seien diese Wahrheiten aber klar dargestellt
und darum seien Obrigkeiten des Landes und Schulmeister ernstlich
ersucht, den Katechismusunterricht zu fördern. Ferner seien Väter und
Mütter ermahnt, die Kinder in der Gottesfurcht zu erziehen. Und end-

106 Vgl. B3, 4-12.
Vgl. B3, 14-19. Es erstaunt, dass Camenisch dies nicht auffällt, obwohl er bemerkt,
dass der Abschnitt über den Glauben selbständiger sei und keine Abhängigkeit (z.B.
von Juds Katechismen) zu konstatieren sei (vgl. Camenisch (1932), 69).
Vgl. B3, 40. In der Schlussbemerkung weist Papa hin auf eigene Stücke im Katechismus.

109 Vgl. Camenisch (1932), 58f.
110 Vgl. unten.

207



lieh seien auch die Pfarrer dazu angehalten, dem Katechismusunterricht
ungeteilte Aufmerksamkeit zu schenken, dass die Jugend wieder bessere
Kenntnis über Gott hätte. Papa schliesst am 17. August 1588 das
Vorwort mit dem Hinweis, dass er den Katechismus seines Grossvaters
Iachiam Bifrun aus Liebe zum christlichen Glauben und Zuneigung zum
Volk erneut herausgegeben habe.111

Knapp ist hier auch noch auf die von Papa stammenden Ausführungen
zum Glauben einzugehen, die an das Apostolische Glaubensbekenntnis
anschliessen. Form und Inhalt dieses Teils erinnern an das Athanasia-

num. Dennoch dürfte das Stück formal eine eigene Komposition von
Iachiam Papa sein. Er teilt das Glaubensbekenntnis in fünf Stücke auf
und erklärt jedes einzelne Stück genau: Von Gott dem Vater; Von Gott
dem Sohn; Von Gott dem heiligen Geist; Von der Kirche; Von den von
Gott der Kirche verliehenen Gaben.112 Inhaltlich werden die einzelnen
Stücke allerdings nach bekanntem reformatorischem Muster ausgelegt.113

Abschliessend noch eine grundsätzliche Bemerkung zu den Ergänzungen:

Papa fühlt sich den Bündner Reformatoren Comander und Blasius

weniger verpflichtet als noch sein Grossvater Bifrun; es liegt ihm
vielmehr daran, auf die derzeitigen Probleme der Kirche eine passende
Antwort zu geben. Darum kann er das Vorwort von Comander und Blasius

getrost weglassen und durch ein eigenes ersetzen, das die derzeitigen
Probleme des Oberengadins - die allerdings faktisch gesehen nur von
geringem Unterschied sind gegenüber denjenigen, die Bifrun noch 1571

erwähnt - aufnimmt, warum er es auch «alg pceuel d'Aengadina» adressiert.

Dass die Ergänzungen Papas insbesondere die einzelnen Artikel
des Glaubensbekenntnisses betreffen, erstaunt nicht, wenn wir im
Vorwort lesen, dass «bliers sun, & s'acchiatten chi nun saun der üngiün
quint ne aradschun da lur confessiun & cretta christiauna, & da Dieu
main s'incligien co ün paiaun.»114 Dieser dürftigen Kenntnis über den

eigenen Glauben wollte Papa durch den ergänzten Neudruck von Bifruns
Katechismus entgegenwirken.

111 Vgl. B3, 4-12.
112 So von Papa selbst ausgeführt (vgl. B3, 15).
113 Eine deutsche Übersetzung des Teils findet sich bei Camenisch (1932), 49-51.
114 B3, 11.

208



2.6. Der Katechismus von 1615

Der letzte Nachdruck des Katechismus von Bifrun erschien gleichfalls
im Puschlav bei Landolfi, herausgegeben durch einen weiteren Enkel
von Bifrun mit gleichem Namen. Iachiam Tütschett Bifrun d.J., geboren

um 1575, war Sohn des Gian Iachiam Bifrun und der Ursula Gregori
von Bergün. An Ostern 1594 kam er mit drei anderen Engadinern nach
Zürich;115 schliesslich finden wir ihn 1598 im Album der Matrikel der
Scola Tigurina. In jener Zeit waren noch mehrere Angehörige der adligen

Familien Salis, Planta, Juvalta und Travers an der Hohen Schule.116

Theologisch scheint Bifrun d.J. also ausreichend gebildet gewesen zu
sein, wenn auch er nie in einen pfarramtlichen Dienst trat, sondern
wahrscheinlich wie sein Vater und Grossvater im Oberengadin als Notar
und Richter wirkte. Im Jahre 1608 bereitete Bifrun d.J. einen Nachdruck

des Katechismus vor, allerdings nicht auf der Textgrundlage seines

Cousins Iachiam Papa, sondern auf derjenigen von 1571. Er
übernimmt den Text von Bifrun d.Ä. wortwörtlich - abgesehen von
orthographischen Anpassungen - mit Vor- und Nachwort von Comander

und Blasius sowie den vier Gebeten von Leo Jud. Die einzige
Veränderung ist diese, dass er nach den beiden Vorworten noch ein eigenes
kurzes Vorwort einschiebt, in dem er die Bedeutung des Katechismus,
«chia our da quei imprendan eis à cugniuoscher Dieu, ...», betont. Dies
sei besonders notwendig für die Jugend, um selig zu werden. Sein Grossvater

habe darum einen «zuond bell Catechisem, bain cuort, mu chi tain-
scha lcensch, chi cumpiglia I's principaels puoincks da nossa cretta, ...»,
verfasst. Bifrun d.J. hätte darum beschlossen, den Katechismus aufs

neue zu drucken, «sco sun stos mis in prineipi eir fatt stampaer las Taef-
flas.»117 Diese Bemerkung ist aus zweierlei Gründen besonders interessant:

Einmal zeigt dies erneut, dass die Taefla nicht ein Anhang der
Fuorma ist, sondern ein eigenständiger Druck; weiter macht Bifrun d. J.

damit deutlich, dass die Taefla im Engadin von grossem Nutzen war
und deshalb auch Nachdrucke besorgt wurden. Es ist hier zu fragen, ob

115 Vgl. Alumnat: Zöglinge, StAZH: E I 14.3, fol. 39.
116 Vgl. Album in Tigurina Schola Studentium, StAZH: E II 479, 70f. (vgl. Fritz Jeck¬

lin, Bündner Studenten in Zürich nach dem Album in Schola Tigurina Studentium,
BM 1917, 300ff.; Adolf Kuser, Einiges über die Familien Bifrun von Samedan, BM
1954, 189).

117 B4, fol. 4 r.

209



nicht weitere Drucke der Taefla zwischen 1571 und 1629 besorgt wurden,

von denen leider keine Exemplare mehr erhalten sind.
Bemerkenswert ist auch das Abfassungsdatum des Vorwortes: «In Samedan

à di 20. d'Oichiuuer Anno. 1608.»118 Der Katechismus verliess die
Druckerpresse von Landolfi aber erst 1615. Warum? Ist dies bereits eine
zweite Auflage des 1608 besorgten Neudrucks des Katechismus? Oder
bestand (für Landolfi?) keine Dringlichkeit, den Katechismus
nachzudrucken, da es unterdessen auch andere romanische Katchismen gab,
z.B. denjenigen von Johannes Planta (Poschiavo 1582)119 oder Johannes
Pontisella d. J. (Zürich 1596, romanische Übersetzung von Daniel Boni-
faci, Lindau 1601)120? Wir müssen es bei diesen Fragen bewenden lassen.

Zum Format ist zu bemerken, dass es sich - so auch Bornatico - um ein
kleines Oktav (17,5 x 11,5 cm) handelt;121 zudem ist die Ausgabe nicht
paginiert und umfasst 32 Seiten (bzw. 16 BI.).

3. Aufbau und Sprache des Katechismus von Bifrun

3.1. Aufbau

Wir haben den Aufbau der Fuorma bei der Behandlung des Katechismus

von Comander und Blasius (1538) schon kurz angesprochen. Trotzdem

ist es notwendig, noch einmal einige grundsätzliche Überlegungen
zu machen.
Der Aufbau des Katechismus und die Anordnung der einzelnen Artikel
sind bekanntlich nicht eine Schöpfung von Bifrun, sondern von Comander

und Blasius. Ausgehend von den drei Glaubensstücken (Vaterunser,
Zehn Gebote und apostolisches Glaubensbekenntnis) - Comander und
Blasius nennen sie im Nachwort I'sprincipels artichels, da nuossa sain-
chia uieglia christiauna cretta122 - ist bereits um 1538 die spezielle
reformierte Ordnung ersichtlich. Luther beginnt in seinem Kleinen
Katechismus mit den Zehn Geboten und lässt den Artikel vom Glauben

118 Ibidem.
119 Vgl. BR 3926.
120 Vgl. BR 675.
121 Ygi Bornatico (1976), 55. Dass es sich um ein kleines Oktav handelt, ist wohl auch

der Grund, warum B4 in der Bibliografia retoromontscha von 1938 als 12° bezeichnet

wird (19).
122 Bg, 30.

210



folgen, dies entsprechend seinem (dualistischen) theologischen Konzept
Gesetz und Evangelium. In der reformierten Tradition hat sich aber die
umgekehrte Reihenfolge durchgesetzt, vor allem aus dem theologischen
Grund, den einen Bund Gottes stärker zu betonen als die Unterscheidung

Gesetz und Evangelium.123 Ab den 30er Jahren schien sich diese

Differenzierung immer mehr durchzusetzen. Währenddem sich bei Leo
Jud sowohl im Grossen wie im Kleinen Katechismus noch die Reihenfolge

Gesetz, Glaube und Vaterunser findet, benutzt Martin Bucer schon
1534 in seinem Strassburger Katechismus die Reihenfolge Glaube,
Gesetz und Vaterunser. Während Calvin in der Institutio von 1536 noch
mit dem Artikel über das Gesetz (De lege) beginnt und den Glaubensartikel

(De fide) folgen lässt, geht er in der zweiten Ausgabe der Institutio
(1539) nach dem einleitenden Teil über die Gottes- und Menschenerkenntnis

direkt über zum Artikel vom Glauben. Diese Reihenfolge wird
schliesslich auch im Genfer Katechismus von 1542/45 übernommen.124

Bullinger beginnt seine Dekaden (1549 -51) mit Wort Gottes, Glaube
und Liebe (Dekade 1) und lässt anschliessend Das göttliche Gesetz
(Dekade 2-3) folgen. Auch Vergerio übernimmt in seiner Istruttione christi-
ana (Poschiavo 1549) die Reihenfolge Glaube, Gebote und Vaterunser.125

Die Anordnung der weiteren beiden Artikel - Von der Erkenntnis
Gottes und des Menschen sowie Von den heiligen Sakramenten -
zeigen, wie bereits angesprochen, die Verbundenheit sowohl mit Genf und
Zürich: Die Gottes- und Menschenerkenntnis ist das Spezifikum von
Johannes Calvin, der seit 1536 in seinen Schriften (Institutio und
Katechismus) damit einsetzt, die Sakramentslehre im Anschluss an das Vaterunser

findet sich sowohl im Genfer Katechismus von 1537 wie auch in
den Katechismen von Leo Jud.126

Bullinger betont im Kampf gegen die Altgläubigen und ihrem Vorwurf, die Evangelischen

hätten eine neue Sekte gegründet, besonders die Einheit des Bundes; dies wird
in Schriften aus den 30er Jahren - es sei verwiesen auf De testamento seu foedere
Dei (1534) und Der alt gloub (1537) - besonders deutlich (vgl. dazu unten).

124 Vgl. Saxer (1994), 131ff.; Anete Zillenbiller, Genfer Bekenntnis 1536/37, in: Refor¬
mierte Bekenntnisschriften 1/2, Neukirchen-Vluyn 2006, 97ff.; Saxer (2006), 279ff.

125 Vgl. Hubert (1893), 30.
Anders behandelt Bucer im Katechismus von 1534 die Lehre von den Sakramenten
im Anschluss an die Lehre von der Kirche im ersten Hauptstück (De fide). Vergerio
setzt in der Istruttione christiana (1549) nach den einleitenden Fragen bei der Taufe
ein, erst dann folgen Glaube, Gebote, Vaterunser; zuletzt wird vom Abendmahl
gehandelt.

211



Es darf behauptet werden, dass die Anordnung der einzelnen Artikel im
Katechismus von 1538 eine Leistung von Comander und Blasius war;
gleichzeitig muss betont werden, dass Bifrun diese Anordnung nicht nur
übernahm, sondern auch mit grossem Respekt behandelte. Nicht
umsonst weist er bereits auf dem Titelblatt auf die Anordnung des
Katechismus hin, nämlich «... intraguider la giuuentüna, & par l'g prüm co
es cugniosche Deus, et se d'sues. Alhura üna declaratiun da la Chredin-
scha, dals dischs cumandamains, dalg Paedernus, dals sainchs sacramains,
,..»127 Dann bemerkt Bifrun, dass «I's Predichiauns da Chuoira» dies in
Frag und Antwort gesetzt hätten, um schliesslich in seinem eigenen
Vorwort dasselbe noch einmal zu repetieren.128

3.2. Sprache

Wir haben bereits verschiedentlich auf die sprachlichen Eigenheiten des

Katechismus von Bifrun hingewiesen. Es ist hier nicht der Ort, auf die

linguistischen und orthographischen Fragen zur Sprache Bifruns
einzugehen; dazu existieren schon eingehende Studien.129
Grundsätzlich bleibt festzustellen, dass Bifrun mit der Übersetzung des

Katechismus von Comander und Blasius und des Neuen Testaments

zum Begründer der romanischen Schriftsprache geworden ist. Offen
bleibt dabei aber die Frage, auf welche sprachliche Tradition sich Bifrun
bei der Übersetzung der biblischen Zitate und der in der Kirche überlieferten

Glaubensartikel stützt. Dies ist gerade bei der Untersuchung des

Katechismus von grosser Relevanz, da es sich dabei nicht um eine
Übersetzung eines biblischen Buches handelt, also ein griechischer, lateinischer,

italienischer oder deutscher Text zugrundeliegen muss, sondern
auf den lebendigen romanischen Sprachgebrauch der Kirche zurückgegriffen

werden kann. Heinimann hat einleuchtend nachgewiesen, dass

für Bifrun beim Nuof Testamaint vor allem der lateinische Text des

Erasmus (nach der griechisch-lateinischen Ausgabe von 1522) massgebende

Autorität gewesen ist, sich daneben aber auch Elemente der en-

127 B2, 1 (Titelblatt).
128 Vgl. B2, 2.
129 ygi LIVER (1969); Heinimann (1987); Duri Gaudenz, La lingua dal Nouv Testamaint

da Bifrun, La Quotidiana (12. April 2006), Chur 2006; ders., II prüm Testamaint
rumantsch 1560, La Quotidiana (10. Mai 2006), Chur 2006.

212



gadinischen Predigtsprache vor- und frühreformatorischer Zeit er-
schliessen lassen.130 Dies muss bei der Untersuchung der Fuorma noch
viel mehr bedacht werden. Bifrun nahm nicht die lateinische Bibel zur
Hand, um die Bibelzitate, die im Katechismus von 1538 vorlagen, ins
Romanische zu übersetzen, sondern griff auf die romanische Predigtsprache

zurück, da auch im Engadin seit einigen Jahrhunderten das

Wort Gottes in der Volkssprache verkündet und ausgelegt wurde. Dass
sowohl Bifrun wie auch Chiampel sich nicht als Schöpfer der romanischen

«Kirchensprache» verstanden wissen wollten, zeigt allein die Tatsache,

dass sie sich beide auf Gallicius berufen, mit dem Hinweis, dass er
schon die Glaubensstücke - Vaterunser, Apostolikum, Zehn Gebote -
verschriftlicht habe.131 Damit wird indirekt ausgesagt, dass sie sich auf
den romanischen Sprachgebrauch der engadinischen Kirche stützen und
keine Neuschöpfung vollziehen. So haben Bifrun wie Chiampel das Bab
nos gemäss dem Volksgebrauch verschriftlicht und nicht eine neue
Übersetzung geliefert. Es ist bemerkenswert, dass Bifrun in seinem Katechismus

von 1552 - auch so übernommen von Gessner132 - das Vaterunser
nicht mit der Doxologie abschliesst, wie es sich seit den 20er Jahren in
den reformierten Übersetzungen zu durchsetzen beginnt.133 Der alten-
gadinische Gebrauch des Vaterunsers verbietet es ihm, in dem Katechismus

eine neue Version des Herrengebetes zu liefern.134 Anders sieht es

dann aus im Nuof Testamaint von 1560, wo Bifrun - entsprechend der
Vorlage des Erasmus - die Doxologie in Klammern dazusetzt.135

Bei der Untersuchung der Bibelzitate zeigt sich uns in etwa das gleiche
Bild: Mehrfach finden sich zwischen der Übersetzung in der Fuorma und

130 Vgl. Heinimann (1987), 86ff.
131 Vgl. [Iachiam Bifrun], L'g Nuof Sainc Testamaint, Basel 1560, fol. lOv; Durich

Chiampel, Vn cudesch da psalms chi suun fatts è muss chiantar in ladin, Basel 1562,
12; Chiampel (1890) II, 384.

132 Vgl. Gessner (1555), f. 65r.
133 Erasmus hat die Doxologie aus den griechischen Handschriften in seine zweisprachige

Ausgabe des Neuen Testaments (erstmals bei Froben in Basel 1516 gedruckt)
aufgenommen und in seinen Annotationes (1516) gerechtfertigt (vgl. Camenisch (1932),
61; Siegfried Heinimann, Das altengadinische Vaterunser, in: ders., Romanische
Literatur- und Fachsprachen in Mittelalter und Renaissance, Wiesbaden 1987, 80 f.).

134 Es ist zu vermuten, dass auch im Katechismus von 1538 die Doxologie fehlte, da
diese auch in Jj und J2 nicht beifügt wird.

135 Chiampel setzt in seinem Katechismus von 1562 die Doxologie gleichfalls dazu (vgl.
Heinimann (1987), 79ff.)

213



derjenigen im Nouf Testamaint erhebliche sprachliche Unterschiede,136
die darauf zurückzuführen sind, dass Bifrun in der Fuorma auf die
lebendige romanische Predigt- und Kirchensprache, welche oft von der
Vulgata abhängt, zurückgreift, im Nuof Testamaint hingegen auf die
griechisch-lateinische Ausgabe des Neuen Testaments von Erasmus
(1522). So benutzt er für Verfehlungen (Mt. 6, 14: 7TapaTrrcüuaTa) im
Katechismus pchiös, was auf die Vulgata (peccata)131 zurückgeht, im
Nuof Testamaint aber fals (Erasmus: errata); für Versuchung (Lk. 22,
40: TTEipaouöv) verwendet er in der Fuorma das altengadinische Wort
apruuamaint, während er im Nuof Testamaint mit attantamaint,
welchem das lateinische tentatio (Vulgata, Erasmus) zugrundeliegt,
übersetzt;138 interessant ist weiter, dass Bifrun die im Nuof Testamaint
durchgeführte Unterscheidung zwischen penitijntia (Busse) und arüfli-
jnscha (Reue)139 in der Fuorma noch nicht macht, sondern immer
penitijntia, entsprechend der Vulgata (poenitentia), verwendet. Bemerkenswert

sind auch die Abendmahlsworte, wie sie Bifrun in der Fuorma
benutzt:140 Er hält sich dabei nicht an eine Vorlage - weder an die Vulgata

noch an frühere Katechismen (oder dergleichen) - sondern an die
vorreformatorische liturgische Tradition des Engadin; inhaltlich
betrachtet sind die Abendmahlsworte zwar eine Kompilation aus Paulus,
Matthäus und Lukas, sprachlich gesehen aber sind sie nicht ableitbar.
Der Hendiadyoin ...mes chioerp, quasi chi uain do, & aruot par uus ist
singular;141 der Begriff bauaranda (Getränk) statt bachier oder chalsch

136 Lingustische und orthograhische Unterschiede werden hier nicht bedacht.
137 Dies würde dem griechischen â(iapTiaL entsprechen.
138 Dies ist bemerkenswert darum, weil Bifrun auch im Nuof Testamaint bei der Über¬

setzung des Herrengebetes, wohl aus Achtung gegenüber der engadinischen
Gebetsgewohnheit, in Matth. 6, 13 (bzw. Luk. 11, 4) appruuamaint belässt, hingegen in den
übrigen Fällen, wo bei Erasmus das lateinische tentatio auftritt, immer mit attantamaint

übersetzt. In 1. Petr. 1, 6 übersetzt Erasmus das griechische TrotKtXtots trei-
paoßots mit uarijs experimentis; Bifrun trägt dem Rechnung und übersetzt experi-
mentis mit apruuamains.

139 Vgl. Heinimann (1987), 97f.
140 Ygi g^ 26. Im Nuof Testamaint übersetzt Bifrun 1 Kor 11, 23-26 folgendermassen:

«... che l'g signer Iesus: in aquella not in aquaela chei es sto tradieu, prandet l'g paun,
& dsieua chei hauet fat gracias, schi l'g arumpet el & dis: Prandè, mangiò, aquaist es

mieu chicerp quael chi uain aruot par uus, aquaist fasche in mia memcergia. In aque
proepi mced er l'g bachier, dapoeia che füt d'schnö, dschant: Aquaist bachier es l'g
nouf testamaint, in mieu saung, aquaist fasche, inmünchia uuota che uus bauais, in
mia memoergia. Perche inmünchia uuotta che uus mangiass aquaist paun, & bauais da

quaist bachier, schi asafdò la mort dalg signer, infina a taunt chei uain agnir.»
141 Bemerkenswerterweise findet sich diese Formulierung identisch in C: « meis coarp

ilg quai uain datt uia è ruott per wuo.» (fol. 28r).

214



(calisch) - die Vulgata benutzt calix, Erasmus hingegen poculum - ist
uns unvertraut;142 der altengadinische Ausdruck algurdinscha - an
Stelle des späteren memcergia (Vulgata und Erasmus: commemoratio) -
wird in der Fuorma noch bewahrt;143 und das an die Abendmahlsworte
anschliessende Bekenntnis, das «Mysterium des Glaubens» (1. Kor. 11,

26), schliesst mit der Formel «...schi daies uus admunir da la muort da

Christi, infina la sia uegnüda»144, währenddem der Text des Nuof Testamaint

von 1560 näher beim Text der Vulgata bzw. des Erasmus ist.145

Bifrun muss das Verbum admunir aus der ihm vertrauten Liturgie der
Messe übernommen haben, übersetzt also nicht die deutsche Vorlage
von Comander und Blasius.146

Die vorgeführten Beispiele, die sich weiter ergänzen liessen,147 machen
deutlich, dass Bifrun sich bei der Übersetzung des Katechismus von
Comander und Blasius noch stark der lebendigen Predigt- bzw. Kirchensprache

des Oberengadins bediente, währenddem er sich beim Nouf
Testamaint stärker am biblischen Text, vor allem an der lateinischen
Ausgabe von Erasmus (1522), orientierte.

4. Die Edition des Katechismus

Unsere Edition liefert den Text der Ausgabe von 1571 und ist mit zwei

Anmerkungs-Apparaten versehen.
Im ersten, textkritischen Apparat (a, b, c, werden sprachliche und
orthographische Differenzen der beiden ältesten erhaltenen Ausgaben
(1571; 1589) angeführt; dabei wird auch das Vaterunser, wie es Gessner
überliefert hat, herangezogen. Die Ausgabe von 1615 wird nur zur Un-

142 Chiampel benutzt auch bawranda (vgl. C, fol. 28v).
In C ist folgendermassen formuliert: «... schi fad chia wuo ws'allgoardet d'mai.» (fol.
28v)

144 B2, 28.
145 Sowohl die Vulgata (« mortem Domini adnuntiatis donec veniat») wie auch Eras¬

mus 1522 (« mortem domini annunciatis, donec venerit») verwenden das Verb an-
nuntiare; Bifrun verwendet im Nuof Testamaint (1560) das altengadinische Verb
asafdêr («wissen lassen»). Alexi Decurtins will dasselbe von sapiare (sapere) annun-
ziar bzw. sapitare abgeleitet haben, Wolfgang Eichenhofer von sabidare (freundliche
Mitteilung von Gion Tscharner, Zernez).
In der Sakramentslehre orientiert sich der Katechismus von Comander und Blasius
an Jj. Jud übernimmt darin den biblischen Text: «...soellend jr den tod des Herren
ußkünden und hoch prysen biß das er kumpt etc.» (/;, f. Cllr).

147 Es wäre z. B. Hebr. 11, 1, Eph. 4, 4f. oder Jak. 1, 13 zu vergleichen.

215



terstützung der verloren gegangenen Textteile der Ausgabe von 1571

herangezogen. Was den Lauftext anbelangt, ist sie deckungsgleich mit
derjenigen von 1571, was aber die Orthographie anbelangt, sind -
infolge des veränderten Sprachgebrauchs im 17. Jahrhundert - grosse
Differenzen feststellbar, so dass die Anführung der Unterschiede im textkritischen

Apparat wenig Sinn macht und kaum zum Sprachgebrauch der
ursprünglichen Ausgabe beiträgt. Kleinste orthographische Veränderungen

zwischen 1571 und 1589 (z. B.: ras' wird zu n's; schiig wird zu sch'ilg)
werden nicht in den textkritischen Apparat aufgenommen. Weiter ist zu
bemerken, dass orthographische oder sprachliche Differenzen nur bei
ihrem erstmaligen Auftreten aufgenommen werden (z. B. Ihium wird
immer zu hom).
Im zweiten Apparat (1, 2, 3, werden Ausführungen gemacht, die
folgende Themenkreise betreffen: Fragen der Textüberlieferung (z. B. bei

Korruptheit), biblische Bezüge, historische bzw. theologische
Anmerkungen, Fragen der Abhängigkeit, Forschungsdiskussion u.s.w.
Grundsätzlich wird aber auch dieser Apparat möglichst knapp gehalten und
Einzelfragen nicht bis in jedes Detail diskutiert.
Es werden für die verschiedenen benutzten Werke folgende Abkürzungen

verwendet:

B, [BlFRUN Iachiam], [Una cuorta et christiauna fuorma... Traduc¬
ziun dil catechisem de Gian Comander e Gian Blasius], Puschlaef,
[Landolf] 1552. [12°]. [BR 642]

B2 BlFRUN Iachiam, Una cuorta et christiauna fuorma da intraguider
la giuuentüna & par l'g prüm co es cugniosche Deus, et se

d'sues. Alhura üna declaratiun da la Chredinscha, dals dischs
cumandamains, dalg Psedernus, dals sainchs sacramains, tuot três I's
Predichiauns da Chuoira in moed da dumandä aschantö, & mißa
in Aromaunsch. Puschleef, Landuolf 1571. 12°, 32 S. [BR 639]

B3 BlFRUN Iachiam, Una cuorta et christiauna fuorma da intraguider
la giuuentüna Et huossa da noeff suruais & adampchiò, lascho

ijr oura três Iachiam Papa ü Tütschett da Samedan, & da quaist
tijmp Praedichiant dalg plêd da Dieu in Pontrasina. Puschleef,
Landuofs 1589. 8°, 40 S. [BR 640]

B4 BlFRUN Iachiam, Una cuorta et christiauna fuorma da intraguidaer
la giuuentüna ([ed. da] Iachiam Tütschett Bifrun abiaedi),
Puschlaef, Landolfs 1615. 8°, 16 BI. [BR 641]

C CHIAMPEL Durich, Vn intraguidamaint dad infurmar la giuuantün
in la uaira cretta è cunguschêntscha da quellas chiaussas chi tuoc-
can proa a lg salüdt da lg crastiaun (als Anhang zu: Vn cudesch

216



da psalms chi suun fatts è muss chiantar in ladin Basel, Kündig

1562. 8°, 32 BI. [BR 557]
G GESSNER Konrad, Mithridates. De differentis linguarum tum vete-

rum tum quae hodie apud diversas nationes in toto orbe terrarum
in usu sunt, Tiguri, Froschouerus 1555. 8°, 78 BI.

/; JUD Leo, Catechismus. Christliche klare vnd einfalte ynleytung in
den Willenn vnnd in die Gnad Gottes darinn nit nun die Jugedt
sunder ouch die Eltern vnderricht wie sy jre kind in den gebotten
Gottes, inn Christlichem glouben vnd rechtem gebätt vnderwysen
mögind, [Zürich], [Froschouer] 1534. 8°, 110 BI.

J2 JUD Leo, Der kürtzer Catechismus. Ein kurtze Christenliche vn-
derwysung der Jugend in erkanntnuß vnd gebotten Gottes im
glouben im gebätt vnd anderen notwendigen dingen von den
dieneren deß worts zuo Zürych gesteh in fragens wyß, Zürych,
Froschouer 1538. 8°, 52 BI.

T [BlFRUN Iachiam], [Taefla], Turich, [Hamberger] 1629. 16°, 12 BI.

[BR 643]

217



VNA CVORTA
ET CHRISTIAVNA FVORMA DA

intraguider la giuuentüna, & par l'g prüm co es cu-
gniosche Deus, et se d'sues. Alhura üna declaratiun
da la Chredinscha, dals dischs cumandamains, dalg

Paedernusa, dals sainchs Sacramains, tuot três
I's Predichiauns da Chuoira in moed da

dumandä aschantò,1 & mißa in
Aromaunsch.2

Ecclesiastici. Cap. 44.3

L's infauns da quels chi temman Dieu, & sun mise-
ricordiauels, à quels sun üna sainchia buna hierta.

Lur sem es rumes staeuel aint in la lighia.
Lur infauns par quella amur uignen arumagniar im

perpetua, & lur hunur mee nun uain chiasseda.

Squischò in Puschleef, três Cornelium & Antonium
frers, & filgs dagl barmcer Dolfin Landuolf.

1571

Pasdernus] Bab nos B3

Mit den «Prädikanten von Chur» sind Comander und Blasius gemeint, deren Katechismus

«confectus fuit A. 1538.» (à Porta: Historia III, StAGR: A Sp III/lla, VI.B.9,
146); die Anordnung der Fragen und Antworten stammt nicht von Bifrun, wohl auch
der Titel des Katechismus nicht. Jud gibt dem Kleinen Katechismus den Titel Ein
kurtze Christenliche vnderwysung der Jugend in erkanntnuß vnd gebotten Gottes im
glouben im gebätt vnd anderen notwendigen dingen von den dieneren deß worts zuo
Zürych gesteh in fragens wyß, was, abgesehen von der Anordnung der Artikel,
wortwörtlich mit dem Katechismus von Bifrun bzw. Comander und Blasius übereinstimmt.

Hier folgt in B3 noch der Einschub: «Et huossa da noeff suruais & adampchiö, lascho

ijr oura três Iachiam Papa ü Tütschett da Samedan, & da quaist tijmp Prasdichiant
dalg plêd da Dieu in Pontrasina.»
Vgl. Sir 44, 10-13. Bereits mit dieser Bibelstelle - die ladinische Übersetzung Bifruns
stützt sich auf den Text der Vulgata - wird der Blick auf das theologische Verständnis
der Verfasser bzw. Übersetzer gerichtet, nämlich auf die Bundestheologie, wie sie ein
Spezifikum der Zürcherischen Reformation ist (vgl. unten).

218



Iachiam Tütschet agli Christiaun lettur
auuoira salüd & passch da Dieu

Paeder três ses füg nos signer
Iesum Christum.

HAuiand eau auaunt uercequants ans fat stamper l'g Catechismum
(aque es, sco dir, üna araschun da scodün da sia cretta) quasi chi es sto
scritb dals barmoers4 predichians da Chuoria0, et da me mis in Aru-
maunsch, da quaels nun siand plus auaunt maun, & siand grand bsüng
che la giuuentüna uigna infurmeda in nossa cretta christiauna, & ag-
giauüschand nos hundraiuel Comün, & er particuleras persunas, schi hae

eau darchio prais aquaista fadia, & l'g has fat stamper. Et bain che saia

ün pitschen cudeschet, schi hae eau imperscho stuuieu bgier imgiurer, et
müder par saluêr üna cufgniasta et reguleda fuotscha da scriuer nos
launguaick, la quaela nun plescha fuorza er ad alchiüns, I's quaels ch'eau
uules (sch'els saun üna plü ladina) che s'deßan fadia à l'amußer er als

oters. Par che, è sto bain ad üni, aque chei blesma, chei imgiura cun
diligentia, ches ueza chei hegia hagieu chiaschun da blasmêr. Et cun tuot
chier lettur prain uschia par boen noßa buna uceglia. Et ligia & imprain
bain aquaist cudeschet, l'g quael cun bain chei saia pitschen, schi cuntain
el impertschio [p. 3] cuortamang I's puoncks aque ch'ün Christiaun daia
crair, urêr, saluêr, & arguardêr;5 Las quaslas chioses nu sun sullettamang
bsügniusas à la giuuentüna, dimperse à scodünid, giuuens, & uijlgs, à

masthchiels & à femnas. Cun tuot udis è als Predichians, sco ad aquels
chi sun obliös par lur uffici, alhura er ad üna intijra superiuritast, da ha-

uair diligentia & da metter chiüra, che aquaista informatiun christiauna
gnis generalmaing impraisa. Sumgiauntamaing er scodün prus hum &
prus duonna fußen culpauns da d'amussêr lur braieda aquaistas chioses.
Che par l'g uaira schi nus nu guardain tiers plü bain in aquaist fat, co

nus nun hauain fat fin adinhuossa, che nus gnin ad aspettêr ün gref giü-
dici da Dieu. Par che nus ischen huoßa uschi inclinös dsieuua la roba,
uschi inauriòs da las hunuors & grandias da quaist muond, et arantös uia
a magliarias, parts, et oters terrengs meis costüms, che nus aßügniain

scrit] schrit B3
0 Chuoria] Chuoira B3

scodüni] scodün B3

4 Johannes Comander starb anfang 1557, Johannes Blasius am 18. Juli 1550.
D Bifrun ist also überzeugt, dass in den besprochenen - im Titelblatt schon erwähnten -

fünf Artikeln alles, was im christlichen Glauben grundlegend ist, enthalten ist.

219



poick Dieu, ne ses cummandamains. Elg es gnieu ad aquella, che elg es

taunta bestialtast in nus (cun pijs da dir) che s'acchiattan persunas cre-
schidas, chi nu saun la Chredijnscha, ne I's dijsch cummandamains, &
niaunchia bain l'g Paedernoes, mirò che pchiadaglia che aque es, in che
moed nus ischen Christiauns? Cun tuot chier lettur, detta scodün prus
Christiaun agiüd e cuseilg, che scodün s'infuorma in nossa cretta, &
noßa bestialtaed uigna dsthchiatscheda, saimper aruuiand Dieu [p. 4]
nos bab celestiel, chei uoeglia à nus três la sia buntasd, der ün bun per-
poest, in talla che nus imgiuran nossas uittas, agli ine lod, et in seruezzen
da nos prossem, & aque tuot três ses füg nos signer & salueder Iesum
Christum. Amen.

Daeda à Samedan à. 6. di d'Tschnêr. dalg An. 1571.

Iohannes Comander, Iohannes Blasius, seruiains dalg
uierf da Dieu in Chuoria. Nus auoirain à tuots

predichians, & seruiains dalg Euangeli Christi, in
las terras da commünes trais Lighes.

GRacia, passch, & misericordgia da Dieu, três nos Signer Iesum
Christum.6 Prus e fick chiers hummens, & christiauns frars, & cun agiüdans
l'g uierf da Dieu. Vus purtasz buna sapiüda, suainter nus pisain, cho che

nus bgierras uuotes, aint in nos hagieus cunseilgs,7 hauain trat instreda,
dauard la dottrina dals infauns. Er cho che noß offici, et noßa chiüra
non saia sullamaing oblieda als uielgs, dimpersemaing eer als giuuens,
l'g quael es sto cun la scritüra pardüt, la quaela giuuentüna es steda agli
Signer (aunchia in sia innocijntia) da tuot tijmp fick chiera & cun gro;
sco l'g Signer dsues do testimuniaunza, dschant: Lascho gnir I's infauns
tiers me, & nun I's ustò, par che da quels es l'g ariginam celestiel.8 Item.

e in] om. B3

6 Bereits den Eingangsgruss haben Comander und Blasius aus dem Vorwort Bullingers
zu fi übernommen: «Dem Christlichen Läser embiit Heinrych Bullinger GNad frid
vnnd barmhertzigkeit von Gott durch vnnsern Herren Jesum Christum.»

7 Damit sind die Beratungen der Pfarrer, d.h. die Synode, gemeint; als Institution
wurde sie 1537 gegründet, doch werden die Pfarrer bereits früher über kirchliche Fragen

verhandelt haben (vgl. oben).
8 Mark 10, 14.

220



Vae ad aquel chi offende la giuuentüna, è füs milg chei [p. 5]9 haves üna
moula aint ilg culcetz, & füs stit aint in la meer.10 E sun eer stos da uielg
innò aint in quella ünica lighia, traunter Dieu & Abraham, aque es à

tuots fidels adritzo sü, prais sü, & conclüt, & par quelg auaunt la ueg-
nüda da Christi circunsis, inguel sco huossa, sieua l'g astino saung, três
Christum, aint in la christiauna baseilgia vegnen battagios, & cun que à

Dieu fat eigens & se arendieus.11 Vschia che Dieu huossa uoul che

aquella à se arendida giuuentüna, appussaiuel & cun plü granda diligentia,

uegna infurmeda & amusseda, da la uolunted e gracia da Dieu. Et er
dimpersemaing, che nus hauain in quaist ün clasr & stret cummanda-
maint da Dieu, l'g quael nus infin ad inhuossa meel hauain suruiß. Par
quael nus ischen da Dieu in plü guises chiastiòs. Er üngiün nun po
schnaier, che la mer part da la nuschded da quaist tijmp, perdschenda
da que, che la giuuentüna nun uain tratta cun mer diligentia & in uaira
temma da Dieu. Par che uain spiert pockia ubedijntia, es la cuolpa da la

superiurited chi nu s' do fadia, da trêr indret la giuuentüna. Chels ueigls

uegnen meel saluòs da lur infauns, uain daconder, chels stouuen uschia
fer [p. 6] penitijntia, chels haun trat lur infauns meel & schlaschos.12

Aquaist tuot daia gnir bain & cun studi cunschidrò dals seruiains dalg
uierf dalg Signer par l'g prüm, alhura als Superiuors, à bab, & à mamma,

als auuòs dals orphens, als padrins, & madrüsches daia gnir miß au-

9 Da in der Ausgabe von 1571 die Seiten 5 und 6 verloren sind, folgt nun der Text
entsprechend Ausgabe B4. Iachiam Papa setzt in seiner Ausgabe (B3) anstelle des
Vorwortes von Comander und Blasius ein eigenes (S. 4-12). B4 hingegen ist, abgesehen
von sprachlichen und orthographischen Anpassungen - die hier aber gemäss dem
Sprachgebrauch von 1571 verwendet werden - identisch mit B2 bzw. B,.

10 Matth 18, 6.
11 Mit der gleichsamen Betonung der ünica lighia - übernommen aus dem Vorwort

Bullingers - verpflichten sich Comander und Blasius der zürcherischen Reformation,
in der der Bundesgedanke besondere Bedeutung innehat. Bullinger, der den Gedanken

der Einheit des Bundes von Zwingli - eine Argumentationshilfe gegen die Täufer
um 1525 - übernommen hatte, hat in ebendem Jahre, als er das Vorwort zu Jj verfas-
ste, seine Gedanken über den Bund in De Testamento seu Foedere Dei unico et
aeterno (1534) systematisiert. Dieses Traktat, das in Bünden bekannt war (vgl. Florian
Chinlius an Heinrich Bullinger, 22. Juni 1535, in: Schiess (1904) I, 3), richtet sich
auch gegen die Täufer und betont, dass der ewige Bund Gottes seine Basis im
Abrahamsbund habe (vgl. Willem van t' Spijker, Bullinger als Bundestheologe, in: Emidio
Campi und Peter Opitz (Hg.), Heinrich Bullinger. Life-Thought-Influence, Zürich,
Aug. 25-29, 2004. International Congress Heinrich Bullinger (1504-1575), Bd. 2,
Zürich 2007, 579ff.; Peter Opitz, Heinrich Bullinger als Theologe. Eine Studie zu den
«Dekaden», Zürich 2004, 317ff.).

12 Von «... la quala giuuentüna es steda ...» bis «... lur infauns meel & schlaschos.» ist der
Text des Vorwortes, auch die Bibelzitate, aus Bullingers Vorwort zu Jj übernommen
(vgl. Jud (1955), 25f.).

221



aunt, & gnir managiòs, che saian in aquaist culpaunts, da der à nus
agiüd, che nus possen cun agiüd & gracia da Dieu, ad aquaisti uielg &
lung errur gnir auaunt, & aquel metter giu. Três aque, chiers frers,
hauain nus aquaist intraguidamaint dals infauns, our dals Cathechismis chi
seruan à nossa giuuentüna trat, I's quasls chi sun da oters fidels, &
amußös seruiains dalg Euangeli Christi.13 Et à co três par uossa comi-
schiun fat ün dimperse, l'g quael (cun grand arceff) uoeglias surler, &
che chi nun es cun la scrittura imgiürer, cun tuot che la uarded da Dieu
nun saia ünguotta fussagieda, & uegna missa auaunt dfemaing, à giu-
uens, & à ueilgs.

Dasda à Chuoira à IX dis d'Vchiuuer. Anno delg Signer. 1538.

[p. 7] L'g prüm artichel es dauard cugno-
scher Deus, & er l'g lhium1. Et

er três che l'g lhium acun-
chiusta« sieu salüd.14

L'g Predichiant dumandä. L'g giuven dò risposta.

Dumandä. CHE ist tu?
Risposta. Eau sun üna murtela et raschunaista creatura da Deus.
Dumandä. Parche te ho Deus creo?

Risposta. Che eau l'g imprenda ä cugnoscher ad amêr, & che eau uigna
salf.

Dum. Sün che sto tieu salüd?
Risp. Sün nos Signer Ihesuh Christo uair füg da Dieu, sün quasi, três

sieu pled, nus gnin asdifichios in trais fundaistas uirtüds.

er l'g lhium] l'g hom B3
8 acunchiusta] acungiüsta B3
™ Ihesu] Iesu B3

13 Hier sprechen Comander und Blasius an, dass sie den Katechismus unter Benutzung
anderer Katechismen verfasst hätten. Gleichfalls wird im folgenden Satz auf den Auftrag

der Amtsbrüder hingewiesen (uossa comischiun).
14 Mit diesem Artikel geht der Katechismus konzeptionell über J2 hinaus, der zwar im

Titel die Erkenntnis anspricht, aber keinen besonderen Artikel dazu verfasst, wenn
auch einige Grundgedanken im ersten Artikel von J2 («Von Gott und dem Bunde
Gottes mit uns»), nämlich in Fragen 1 und 7 (vgl. JlID (1955), 247. 251), angesprochen
werden. Der Text orientiert sich weitestgehend an dem St. Galler Katechismus von
1527 (vgl. Müller (1887), 193f.; Camenisch (1932), 67ff.).

222



Dum. Quaslas sun aquellas?
Risp. Lafè, la chiaritasd, & la speraunza.15
Dum. La quasla da quellas, es la principela ä tieu salüd?
Risp. Lafè.
Dum. Aprouud' aque?
Risp. Sainch Pol disch; Vngiün nun po plaschair ä Dieu sainza lafö.16

L'g lioter artichel, es da la confeschiun
da sainchia uiegliai credinscha.17

Dum. Cho uain miß huora cun la scrittura la cretta, ü la fö hour dalg
Nuof Testamaint?

Risp. Sainch Pol disch: La Fè es üna süstaunza da quellas chioses, che

ün ho speraunza, et üna sgiü[p.8]retza da quellas chioses chi nun
s 'uezan.18

Dum. Da che cretta ist tu?
Risp. Da la cretta uieglia.
Dum. Quasla es aquella?
Risp. EA V craich aint in Dieu Paeder omniputaint, creatur dalg tschil

& da la terra. Et in Ihesum Christum ses sullet füg, nos Signur. L'g
quasi es concepieu dalg Sainch spiert, naschieu19 da la Vergina Maria.

Indürö suot Pontio Pilato, crucifichio, muort, & sappulieu. Ieu

1 Aprouua] Approuua B3
' uieglia] vêglia B3

15 Vgl. 1 Kor 13, 13.
16 Hebr 11, 6.
17 Mit dem alten heiligen Glauben wird betont, dass die Reformation nicht einen neuen

Glauben habe, sondern auf dem alten Glauben gründe. Seit dem zweiten Kappeier
Landfrieden von 1531 mussten die Reformierten anerkennen, dass die fünf Orte den
wahren, alten christlichen Glauben haben; fortan war der Begriff alter Glaube ein Po-
litikum ersten Ranges. Bullinger verfasst 1537 seine Schrift Der alt Gloub, in der er
argumentiert, dass es sich beim evangelischen Glauben um den wahren katholischen
(im Sinne von «allumfassenden»), orthodoxen («rechtgläubigen») und alten Glauben
handle (vgl. Heinrich Bullincer, Der alte Glaube 1537, in: Emidio Campi et alii
(Hg.), Heinrich Bullinger. Schriften, Bd. 1, Zürich 2004, 171ff.).

18 Hebr 11, 1.

In der einzigen noch vorhandenen Ausgabe von 1571 (B2) ist die am Anfang des Kate-
chimsus, auf S. 7 gedruckte typographische Verziehrung des grossen C («Vignette»)
herausgeschnitten, so dass auch auf S. 8 ein Auschnitt im Text fehlt. Da es sich aber

um das apostolische Glaubensbekenntnis handelt und der Text in B3 und B4 identisch
ist, ist der Text vollständig überliefert.

223



ad ifiern, & aint ilg ters di da muort aresustö. Et es ieu ä tschil, &
setza dalg dret maun da ses bab celestiel. Innuonder che el uain ä

gnir ä iudichier uifs & muorts. Eau craich aint ilg sainc spiert. Eau
craich che saia la sainchia fidela christiauna baselgia. Communiun
dals senchs. Remischiun dals pchios. Resüstatiun da la chiarn. Et
sieua aquaista uita, la uita eterna. Amen.20

Dum. Es er differentia aint in la cretta?
Risp. Schi.
Dum. Quasla?
Risp. Elg es üna cretta muorta, & üna uiua.
Dum. Che es üna cretta muorta?
Risp. Elg es üna cretta sainza früt, crair da Dieu, mu brichia aint in

Dieu.21
Dum. Che es üna uiua cretta?
Risp. Elg es crair aint in Deus bab, in Deus filg, in Deus Sainc spiert,

cun üna nun. dubiteda sgiüretza, da tuotta aquellas chioses chi sun
cumpraises aint ilg uierf da Dieu.22

Dum. Che esk la prouua, che ün craia in Dieu?
Risp. Cura che ün parturescha dengs früts da la cretta, & adrouua

chiaritasd, da cho che aint I's dischs cumandamains es conprais.23

k es] ais B3

20 Auch in fi und f2 wird im Artikel über den Glauben das Apostolikum zitiert, aller¬

dings fehlt beiderorts die betonte Inbezugsetzung des «alten Glaubens» mit dem
apostolischen Bekenntnis. Im Kontext der Zeit war es für Comander und Blasius wichtig zu
betonen, dass die «Neugläubigen» den alten Glauben vertraten; so stellten sie das
apostolische Bekenntnis ins Zentrum des Artikels über den Glauben. Aus Sicht Coman-
ders und Blasius' waren darum weder eine Exegese des Apostolikums noch weitere
weitausholende theologische Ausführungen über das Wesen des Glaubens notwendig.

21 Wir gehen im Text weiter gemäss der Ausgabe von 1571. Iachiam Papa hat eine
weitere Frage mit Antwort eingeschoben (vgl. B3, 14f.). Davon hat Emil Camenisch keine
Kenntnis.

22 Hier fügt Papa erneut weitere Fragen und Antworten ein (vgl. B3, 15-19). Camenisch
ist also zu widersprechen, dass Papa nicht das theologische Profil gehabt hätte,
Bifruns Katechismus zu ergänzen (vgl. Camenisch (1932), 44f.).

23 Der Grundgedanke des zweiten Artikels, dass lebendiger Glaube Früchte trägt und
sich in tätiger Liebe erweist, stammt von Paulus (vgl. Gal 5); die Fragen und Antworten

stammen allerdings fast wörtlich aus dem St. Galler Katechismus von 1527 (vgl.
Müller (1887), 194f.).

224



[p. 9] Vna declaratiun dals dischs cumanda¬
mains da Dieu, L'g ters artichel.24

Dum. Par che ho Deus do I's dischs cumandamains alg lhium?
Risp. Par che, ch'ei ns' amuossa & ns' apallainta la sia sainchia uoe-

glia.
Dum. Da che tijmp I's ho el dös?

Risp. Da que tijmp che el ho mno sie poeuel da Israel houra da Egipto
aint ilg ludoupaiais.

Dum. In che Ihoe, ho Deus do ä ses poeuel aquels cumandamains?
Risp. Aint ilg deserd dalg munt Sinai.
Dum. Cho I's ho el do?

Risp. Scrits in duos tasflas d'pedra.
Dum. Quaunts cumandamains ho la prüma tasfla?
Risp. Quater.25
Dum. Che ns' amuossen I's quater cumandamains da la prüma tasfla?
Risp. Principaslmaing co lhium se daia saluer uers Dieu.
Dum. Quaunts cumandamains ho lotra tasfla?
Risp. Seis.
Dum. Che amuossen I's es?

Risp. Cho lhium se daia saluer cun sieu proßem.26
Dum. Cho disch l'gprüm cumandamaint da la prüma tasfla?
Risp. «EAV sun l'g Signer tees Deus, l'g quasi chi te has mnö huor da

Egipto, da la chiaesa da la seruitüd, tu nun daias hauair üngiüns
oters, ü esters Dees auaunt me.»21

Dum. Cho incligiest tu l'gprüm cumandamaint?

Comander und Blasius setzen damit, wie schon der St. Galler Katechismus, die
reformatorische Betonung des Glaubens konsequent um, indem sie auch im Aufbau des
Katechismus die Werke tätiger Liebe («dischs cumandamains») dem lebendigen Glauben

folgen lassen, und nicht dem Glauben voranstellen. Diese konzeptionelle Leistung
ist auch eine wichtige theologische Aussage.

25 Bei der Einteilung und Zählung der Zehn Gebote orientiert sich der Katechismus
nicht mehr - wie noch Martin Luther - an der alten Kirche, sondern übernimmt die
in der reformierten Kirche eingebürgerte Weise. Auch /j und f2 sowie der Genfer
Katechismus in seiner Ausgabe von 1542/45 haben die neue Zählung der Zehn Gebote.

26 Comander und Blasius betonen die Parallelität der beiden Tafeln in ihrer Forderung
(co lhium se daia saluer uers Dieu bzw. cun sieu proßem); diesen Gedanken fanden
sie in f2 vor, nämlich in der Vorbemerkung zur Erklärung der Zehn Gebote (vgl. Jud
(1955), 258).

27 Ex 20, 1-2.

225



Risp. Intaunt che l'gperpetuasl Deus, se sesporscha che el uoeglia esser
nos Signer & nos Deus, schi daien nus appussaiuel metter uia ad el
sul tuotta nuossa spraunza, tuot nos cunfoert & sgiüretza.

[p. 10] Dum. Cho incligiest tu lotra part da que cumandamaint, in-
nuua che Deus signer oters, ü esters Dees scumanda, es è dime utrou
plus Dees?

Risp. Na.
Dum. Cho l 'g seest tu?
Risp. Sainch Pol disch: E nun es plü che ün sul Deus, l'g quasi chi ho

creö tschil, & terra, l'g uair uiuaint Deus.28

Dum. Dimee che nun es plü che ün sul Deus, par che scumanda Deus

oters & esters Dees.

Risp. Deus signer uuol cun que parchiürer, che la Heut nus fatschen, ü

si adritzen oters, ü esters Dees.

Dum. Che ns' agiüda à nus christiauns, che Deus ho spendrou^ l'g poeuel

da Israel our de Egipto?
Risp. Elg es sto üna figiüra da la spirituela, et perpetuela spendreda

da la muort, dalg Diauol, & ifiern, três nos Signer Ihesum Christum.

L'g secund cumandamaint da la prüma taefla.

«Tu nun daias ä ti fer, ne inchiauer, ne intaglier üngiüna figiüra. Schi
zuond üngiünas figiüras, ne da quellas chioses chi sun in tschil sü

huot, ne da quellas chioses chi sun aqui giu in terra, ne da quellas chioses

chi sun in louua suot terra. Tu nun daiast te auaunt aquellas incli-
ner, tu nun daias ad aquellas seruir, ne las hundrer, ne las adurer. Par
che eau sun l'g Signer tes Deus, ün ferm schiglius, eau chi chiastijch la
chiatiuirgia dalg bab, sü l'g füg, & aint ilg ters, & quart grö, ad
aquels chi ä mi uoeglian meel. Et adrou misericordgia e buntasd in mil-
liera, ad aquels chi me [p. 11] aman, & saluan mees cumandamains.»29

Dum. Cho incligiest tu que cumandamaint, nus daia hauair üngiünas
figiüras?

Risp. Na.

1

spendrou] spendrò B3

28 Kompilation aus Apg 14, 15; Gal 3, 20. Die Ausführungen zum ersten Gebot sind
zwar vom Inhalt her leicht an J2 angelehnt, letzlich aber gehen sie auf Comander und
Blasius selbst zurück; das genannte «verknüpfte» Bibelzitat hat keine Vorlage.

29 Ex 20, 4-6.

226



Dum. Par che?

Risp. Par che Deus las scumanda.
Dum. Par che dimee las scumanda Deus?

Risp. Par che, chei nun uuol, che l'g hutischam & inuisibel bain, uigna
cun üngiünas chioses corporelas afigiürö.

Dum. Nus po I's infauns, u la Heut sainza lettera inguider term Deus
cun figiüras?

Risp. Na.
Dum. Par che nun?
Risp. Las figiüras strauien l'g lhium hour da Dieu, et faun che lhium

schmainchia Dieu, et huondra las figiüras, et es üna idolatria, et
üna huora da la chiarn.

Dum. Chos daien amusser I's infauns?
Risp. Cun l'g plêd da Dieu, & uiues figiüras, las quaslas chi ho fat

Deus, & brichia lhium.30
Dum. Dimena che Deus signer in quaist secuond cumandamaint

scumanda uschi clasr da tuottes guises figiüras, par che ho el cumandö
che uigna fat duos Cherubins chi gnissen mis sün I's baunchs da la
gracia?

Risp. Deus signer ho sullamaing scumanda da fer aquellas figiüras,
las quaslas uignen hundredas & aduredas.

Dum. Nun sun stos aquels Cherubins hundros & aduros?
Risp. Na.
Dum. Par che sun eis stos dimee fats?
Risp. E sun stos üna insaina da la buntasd chi gniua ad hauair cun nus

Ihesus Christus, suainter che Sainch Pol mette houra in la Epistola
als Hebreos.31

Dumandas da la Zerp dlutun.

[p. 12] Dum. Dimena che nuns daia fer zuond üngiünas figiüres, ne er
hauair, par che ho dimee Deus cumando ä Moise chei fes üna zerp
dlutun aint ilg desert, & la drizas sü?

ter] tiers B3

Bis hier sind die Fragen und Antworten zum zweiten Gebot aus J2 übernommen,
allerdings leicht gekürzt (vgl. Camenisch (1932), 64f.; Jud (1955), 262f.).
Vgl. Hebr 9. Die Ausführungen sind weder in einem der Comander und Blasius
vorliegenden Katechismen zu finden, noch sind sie allgemeinreformatorisches Gedankengut.
Darum ist wohl Camenisch rechtzugeben, dass der «Exkurs über die Cherubim und die
eherne Schlange bündnerischen Ursprungs» sein dürfte (Camenisch (1932), 69).

227



Risp. Cho, ü par che lessa zerp dlutun fü fatta, ü che ella paias, num-
nedamaing l'g aduzamaint da Ihesu Christi sü la crusch. Que declera

nos Signer dsues, ilg S. Euangeli Iohannis. 3.32

Dum. Nus s' ho è hundro, ne aduro quella zerp?
Risp. Na.
Dum. Par che nun?
Risp. Par che Deus ho scumanda da tuottes guises figiüres, ne da adu-

rer, ne da hundrer. Et uschia buod che aquella uous gnir adureda,
schi cumando quei prus araig Ezechias, che ella gnis da lo hustasda
dauend.33

L'g terz cumandamaint da la prüma tasfla.

«Tu daias l'g num dalg Signer tes Deus brichia sainza früt, uauna-
maing, uoedamaing, ü turpiusamaing amanzuner; Par che l'g Signer
nun uain ä tigner ün sainza cuolpa, l'g quasi ses num salua uauna-
maing, & uoedamaing.»3*

Dum. Cho incligest tu aque cumandamaint, che es amanzuner l'g num
da Dieu uaunamaing, & uoedamaing?

Risp. Cura chelg sainch num uain dschbitö, ü blastmö", cura ches giüra
foos, & s'droua l'g num da Dieu in manzügnas.

Dum. Che es santifichier l'g num da Dieus?
Risp. Cura che uain ses sainch num ludö, hundro, glorifichö, et la uar-

ded prain testimuniaunza tiers [p. 13] el. Cura nus clamain agiüd
tiers el, cho che tuotta la scrittura do testimuniaunza.35

L'g quart cumandamaint.

«T'alguorda che tu l'g Sabath santifichiest, & faraist. Seis dijs daiest
lauurer, & fer tuottas tias lauuors, mu aint ilg set di, es l 'g Sabath

delg Signer tes Deus. In quasi tu nun daiest fer üngiüna lauur, ne tes

füg, ne tia figlia, ne tes fameilg, ne tia fanschella, ne tia muaglia, ne
er ün eester chi sto dadains tias puortas. In seis dijs ho l'g Signer creö

n blastmö] blasmö B3

32 Vgl. Joh 3, 14-15.
33 Vgl. 1 Kön 18, 4.
34 Ex 20, 7.
35 Auch beim dritten Gebot geht der Text auf J2 zurück (vgl. Jud (1955), 265).

228



tschil & terra, & la meer, & tuot aque chi es alaint. Ilg set di ho el

puso da tuotta sia lauur. Et par aque ho l'g Signer santifichiö l'g
Sabath & affraunchiö.»36

Dum. Che chiose es äfirer, & santfichier l'g Sabath?
Risp. Elg es ä seruir ä Dieu, & alg lhium.
Dum. Che es ä seruir ä Dieu?
Risp. Cura nus ns'percunschain dals ses beneficis, cura nus l'g ludain,

& glorifichiain, et cura nus ses pled cun agiauüschamaint & da cuor
atadlain.

Dum. Chos serue ä nos prossem christiaun?
Risp. Cun las houres da la chiaritasd, et misericordgia.
Dum. Che es las houres da la chiaritasd, et misericordgia?
Risp. Fer delg bain, adruêr amiauletza, & tuot aque nus uulessen che

gnisfat ä nus.
Dum. Che es ad arumper l'gfirou"?
Risp. Cura ches faun houres chi nunpleschan ä Dieu.
Dum. Quaslas sun aquellas?
Risp. Houres chiarneles, las quasles Sainch Pol ns' amuossa illa Epi-

stola [p. 14] ad Galatas.31
Dum. Quaslas sun è?

Risp. Arumper l'g alaig, pittanüng, sturpienscha, & l'g arest, quasi chi
fo aque, nun uain ad herter l'g ariginam da Dieu.38

L'g prüm cumandamaint da lotra tasfla.39

«Tu daiast hundrêr, & tgniar auaunt hoeilgs tes bab, & tia mamma.
Sün talla, che tu uiues uentüraiflamaing aint ilg paiais, che Deus tes

Signer uain ad der.»*0

firou] firò B3

36 Ex 20, 8-11.
37 Vgl. Gal 5, 19-21.
38 Vorlage des vierten Gebotes bildet wiederum J2 (vgl. Jud (1955), 265ff.).

Die Aufteilung der Zehn Gebote auf zwei Tafeln (1. Tafel: 1.-4. Gebot, 2. Tafel: 5.-
10. Gebot) übernehmen Comander und Blasius aus J, bzw. J2. Hingegen geht die
nicht fortlaufende Nummerierung auf Comander und Blasius zurück.

40 Ex 20, 12.

229



Dum. Cho, ü cura se huondra, bab e mamma?
Risp. Cura che ün I's ho chiers, che ün I's apprijscha, cura che ün es ad

eis ubedi, cura che ün ad eis sporscha pritsch, & hunur, cura che ün es

ad eis aint in lur uielgdüna cun agiüd, & cun cunseilg.
Dum. Che es la pagiaglia da quels prus ifauns, chi huondren bab e

mamma?
Risp. Deus Signer uain aquels in quaist & in lioter muond, saimpermee

hundraiuelmaing ä mantigner.41

Lioter cumandamaint.

«Tu nun daiast amazêr üngiün.»42

Dum. Cho incligiest tu aque cumandamaint?
Risp. E nun daia üngiün hum da sia eigna uolunted amazêr, ne ün-

giün da se suesfer uendetta in sia persuna.
Dum. Chi po, ü daia amazêr?
Risp. Vna hurdeneda superiuritasd, I's quasls sun lo tiers hurdenös da

Dieu, ad aquels che Deus ho do la speda par chiastier I's meels, &
schirmagier I's buns.43

Dum. Che scumanda Deus milgs in auaunt in quaist cumandamaint?
Risp. Tuots initschs, inuilgias, et iras, et er tuot aque chi uain fat da

[p. 15] leed à nos prossem sü la uitta, & la persuna.44

L'g terz cumandamaint da luotra tasfla.

«Tu nun daiast arumper la laig.»45

41 Wiederum bildet J2 die Textvorlage (JUD (1955), 268).
42 Ex 20, 13.
43 Das Verhältnis von Obrigkeit und Kirche ist eine viel besprochene Frage der Reformationszeit,

insbesondere auch im Zusammenhang mit der Frage eines Türkenkrieges.
Zwingli untersucht die Frage in seiner Schrift Von götlicher vnd menschlicher grech-
tigkeit (1523). Auf der Grundlage von Rom 13 macht Zwingli deutlich, dass Gott der
Obrigkeit, und nicht der Kirche, das Schwert in die Hand gegeben habe (vgl. Huldrych
Zwingli, Sämtliche Werke [Abk.: Z], hg. von Emil Egli et alii, Bd. 2, (Corpus Refor-
matorum 89), Leipzig 1908, 500ff.; ders., Schriften, Bd. 1, Zürich 1995, 189ff.).

44 Vorlage für das zweite Gebot der zweiten Tafel bildet J2 (vgl. Jud (1955), 268ff.).
45 Ex 20, 14.

230



Dum. Che cumanda, ü scumanda Deus signer in quaist cumandamaint?
Risp. Intaunt nus daian esser infauns, & ün taimpel da Dieu, cumprös

cun l'g saung da Iesu Christi,46 schi daien nus appussaiuel eßer senchs,

netz, cun l'g chiosrp, huorma, & spiert.
Dum. Che dimee scumanda Deus signer in quaist cumandamaint?
Risp. Tuot pittanüng, tuot brudgiüng da la chiarn, ü cho que po gnir

annumöP.
Dum. Che uain plü in que cumandamaint scumanda?
Risp. Tuots sbuchios pleds, costüms et ats I's quasls nus conuignen als

infauns da Dieu.41

L'g quart cumandamaint.

«Tu nun daiast iuulêr.»48

Dum. Che scumanda Deus in quaist cumandamaint?
Risp. Tuotta chiatiuirgia, e saia inuoel, aroub, arienffrod, malitzchia

et surmnêr, in che guise che ä tes proßem christiaun uain nuschieu
sün la rouba temporela, et sün sieu hauair.49

L'g quint cumandamaint da luotra taefla.

«Tu nun daias dêr fuossapardütta ineunter tesprossem.»50

Dum. Che scumanda Deus signer in quaist cumadamaint?
Risp. Fuossa testimuniaunza, & pardütta, tuottas fuossas almantaun-

zas, tuots amorfs, & meis blesams, tuot nuoscher sü Ihunur, & man-
zügnas, & ingians cun uerua.51

P annumâ] annumnò B3

46 Vgl. 1 Petr 1, 19.
47 Vorlage bildet erneut J2 (vgl. Jud (1955), 270f.).
48 Ex 20, 15.
49 Vorlage bildet J2 (vgl. Jud (1955), 271).
50 Ex 20, 16.
51 Auch hier geht der Text auf J2 zurück (vgl. JUD (1955), 271).

231



[p. 16] L'g seisseuel cumandamaint da lotra taefla.

«Tu nun daias agiauüscher la chiassa da tes prossem, tu nun daias
agiauüscher la muglier da tes prossem, ne ses fameilg, ne sia fan-
schella, ne ses buofl ne ses esen, ne daias zuond ünguotta aque chi es

da tes prossem agiauüscher.»52

Dum. Cho incligiest tu aque cumandamaint, che scumanda Deus signer
in aquel?

Risp. Deus signer cun quaist cumandamaint cumpiglia aint scodüna

persuna suot l'g pchiö, par che üngiüna persuna nu es senza mei
agiauüschamaint, quasi agiauüschamaint, chi es pchiö suainter che
Sainch Pol do amussamaint illa Epistola als Romauns.53

Dum. Che daien nus imprender our da que cumandamaint?
Risp. Nossa miseria, & cho nus ischen concepieus aint l'g pchiö, & in

quei naschain nus, & da pitschen in sü ischens inclinös algpchiö, sco

ä nus quaist cumandamaint, et tuotta la lescha da Dieu declera.54
Dum. Che agiauüscha, ü agragia Deus da nus in quaist cumandamaint?

Risp. Signer Deus uuol che l'g agiauüschamaint da nos cour, sum-
giauntamaing nos sen, et pisamaint saia net, cler, & nun maculö.

Dum. Intaunt che üngiüna persuna nun es uschi netta, ne uschi prusa
sco Deus agragia da nus, schi che spraunza arumaune agli pouer
pchieder?

Risp. Sullamaing la spraunza, la quasla nus hauain in la gracia &
misericordgia da Dieu, ä nus sporta três nos signer Iesum Christum,
suainter che tuot l'g Euangeli do pardütta.55

52 Ex 20,17.
53 Vgl. Rom 7, 7 f. Bis hierher folgen Comander und Blasius ihrer Vorlage J2 (vgl. JUD

(1955), 272); die weiteren Fragen und Antworten gehen hingegen auf keine direkten
Vorlagen zurück, sondern stammen aus der Feder der Churer Prediger selbst.

54 Vgl. Gen 8, 21; Ps 51, 7; Joh 9, 34; Rom 3, 20; 5, 12; u. s. w. Diese «Definition» der
Erbsünde («in Sünden empfangen und geboren») wird in den 30er Jahren zu einem
festen Bestandteil des reformatorischen Glaubens; so findet er sich im 4. Marburger
Artikel (1529), im 2. Artikel der Confessio Augustana (1530), in Bucers Katechismen
(1534; 1537), im Genfer Katechismus (1537) und später im auf Calvin zurückgehenden

Bekenntnis der Genfer Gottesdienstordnung (1542).
55 Vgl. 1 Petr 1, 13. Die Akzentsetzung auf die misericordgia da Dieu ist ein Spezifikum

der zürcherischen Theologie, besonders schön dargestellt in Zwingiis De vera et falsa
religione commentarius (1525), im 6. Abschnitt über die christliche Religion (vgl.
Zwingli, De vera et falsa religione commentarius, in: Z III, 675ff. [deutsch in:
Zwingli (1995) III, 103ff.]).

232



[p. 17] Dum. Cho se aguarbescha la gracia, & misericordgia da Dieu?
Risp. Três üna christiauna cretta, & ün deuot aroefl suainter nos signer

Christus sues amuossa, chi arouua schiig uain è do.

L'g quart artichel da vard la Vratiun dals infauns da Dieu.

Dum. Che es urer?

Risp. Elg es ün deuot aduzamaint dalg sen ineunter Deus, in ilg spiert
& uardasd.

Dum. Cho sdaia urer?

Risp. Suainter che Christus ä nus ho amußo.
Dum. Cho ns' ho el amußo?
Risp. In quaista guisa ns' ho el amußo: «Cura che uus urass schi dschè:

BAB nos, quasi tu ist in tschil^. Santifichio saia l'g tieur num. L'g
tieu ariginam uigna ter nus. La tia uoeglia d'uainta in terra, sco la
fö in tschil. Da ä nus nos paun huotz, & in münchia di. Parduna ä

nus nos dbits, sco nus fain ä nos dbitaduors. Nuns mnêrs in appruua-
maint1, dimpersemaing spendra nus dalg mêlu. Amen.»56

Dum. Cho incligiest tu l'g Pasdernüs, che agragia l'g lhium da Dieu in
quella uratiun?

Risp. Principaslmaing aque chi serua alla hunur da Dieu, alhura alg
salüd da las nossas huormas.51

1 tschil] cschil G
r 1' g tieu] ilg tes G
s Nuns mnêr] Nun ens mener G
' in appruuamaint] in mei aprouamaint G
u dalg mêl] da tuots meis G

Matth 6, 9-13. Auch in J, und J2 sowie im Genfer Katechismus von 1537 fehlt die
Doxologie, währenddem sie im St. Galler Katechismus von 1527 sowie bei Bucer
aufgenommen wird. Jud hat sich bei der Abfassung seiner Katechismen wohl an die
Zürcher Ausgabe des Neuen Testamentes von 1524 gehalten, wo die Doxologie auch
fehlt. Da dieselbe auch in der römischen Überlieferung nicht als Schluss des Herrengebetes

benutzt wurde, mögen sowohl Comander und Blasius wie auch Bifrun die
Doxologie in ihren Katechismen nicht übernommen haben (vgl. oben). Interessant ist
diesbezüglich die Feststellung, dass Bifrun in T, d.h. in der Taefla von 1571, die
Doxologie beifügt, sich also an dem - sich unterdessen auch im Oberengadin eingebürgerten

- Text des Herrengebetes aus dem Nouf Testamaint von 1560 orientiert. Diese
kleine Feststellung ist ein weiterer Hinweis darauf, dass die Taefla erstmals 1571
gedruckt wurde, da Bifrun 1552 die Doxologie mit Sicherheit noch weggelassen hätte
(vgl. Heinimann (1987), 84f.).

57 Die doppelte Funktion des Herrengebetes serua alla hunur da Dieu; serua alg
salüd da las nossas huormas) lässt sich so in den katechetischen Vorlagen nicht
vorfinden, geht also auf die Churer Prädikanten zurück.

233



Dum. Quasi serua alla hunur da Dieu?
Risp. Innuua che nus aruuain, & agiauüschain, che sieu num (aque es

la diuina magestasd) uigna santifichiö.
Dum. Quasi serua alg salüd da nossa huorma?
Risp. Cura chei ä nus nos [p. 18] dbits (aque es nos pchios) ns' par-

duna, sco nus arouain inmünchia di.
Dum. Cho ho num l'gprüm pled da quaista uratiun?
Risp.

Bab nos.

Dum. Cho asthchia ella pouura pchiedra persuna, concepijda & naschi-
da aint ilg pchiö,58 & alg pchier inclineda (par quasi ella uain anum-
nedafilg dal'ira) clamerpar ses bab I's Signer celestiel & Deus?

Risp. Nus nun ischenplü filgs dal'ira,par che Ihesus Christus ho abal-
chio l'ira dalg Bab, & ä tuots aquels chi chraien dofuorza da duan-
ter filgs da Dieu, et ns' ho amusso nus arouuen cun buna fidaunza,
et dian: Bab nos.59

Dum. Par che uras tu Bab nos, et nun Bab mees?

Rips. Par che chei es nos Bab da tuots, suainter la sainchia scritüra
disch: Vn Signer, üna cretta, ün bataisem, ün nos bab da tuots, quasi
chi es sur nus tuots, et par nus, et in nus.60

Dum. Che s'incligiaplü sün quaistpledet, nos?

Risp. Che nus tuots arouuen tuots liün par lioter, & dimee nus hauain
ün bab, schi ischends nus tuots frers & soruors, traunter quasls daia
esser appussaiuel la chiaritasd da Dieu, & nos prossem, & l'g arest.61

Dum. Cho incligiest tu, chei saia aint in tschil, nun es el in tuots luogs?
Risp. Schi che Deus es dapertuot cun sia gracia & fuortza, mu aint in

tschil ho el sieu seer, sco el l'g ho uijs quei prus Prophet Esaias seer
sün ün huot & glorius thron, & intuorn el hafdant Seraphins, I's
quasls chianteuan, et es [p. 19] respondaiuen liün lioter, Sainch,
Sainch, Sainch Signer da tuottes pusaunzes, piain uigne tuot l'g
muond da sia glosrgia.62

58 Vgl. oben.
59 Diese Ausführungen sind eine Zusammenfassung aus J2 (vgl. Jud (1955), 326ff.).
60 Eph 4, 5 f. Das «Vater unser» (Bab nos) mit der Singularität und Einzigkeit Gottes

(Eph) zu begründen ist m.W. singular in der katechetischen Litaratur der 30er Jahre,
dürfte also bündnerischen Ursprungs sein.

61 Den Gedanken der Nächsten- und Gottesliebe findet sich ähnlich sowohl in Ji wie
auch in J2 (vgl. Jud (1955), 192f. 331).

62 Jes 6, 1-3.

234



Dum. Cho uuost tu appruuer our dalg nuof Testamaint, che nos Deus et
bab saia in tschil?

Risp. Christus nos Signer disch, suainter che san Mathieu scriua l'g 23

chiapitel: Nun clamo ä uus üngiün bab sur terra, par che ün sul es

uos bab, quasi chi es aint in tschil.63
Dum. Che differintia es traunter l'g bab chiarnel, ü bab celestiel?
Risp. Nos bab chiarnel daien nus hunurer, suainter l'g cumandamaint

da Dieu. Mu cura l'g bab me uules strauier our dalg bab celestiel, al-
hura daia eau el abandunêr, & ir sieua l'g bab celestiel, & aquel
esser ubedi.64

Santifichiö saia l'g tieu num.

Dum. Par che urast tu chelg ses nun uigna santifichiö, cho po l'gpou-
uerpchieder l'g num da Dieu santifichier, nun es el saimpermee
santifichiö?

Risp. L'g num da Dieu quasi es da se d'sues saimpermee santifichiö, sco

quei beö Dauid, & la Vergine Maria mamma da Ihesu Christi, aint in
las lur chiantzuns dalg luod da Dieu se confessau.65 Mu nus arouain,
che ses num da tuotta la Heut uigna percunschieu, ludö, & santifichiö,
sco Christus l'g num da ses bab ho manifeste & ludö, uschia daian er
tuots filgs da Dieu l'g num dalg lur celestiel bab santifichier.

Dum. Cho uain l'g num da Dieu da nus santifichiö?66

63 Matth 23, 9.
64 Vgl. Matth 19, 29 par. Der zweite Teil der Behandlung des Anfangs des Herrengebetes

tu ist in tschil) ist ein gekürzter Auschnitt aus J2 (vgl. Jud (1955), 331f.); allerdings
setzen Comander und Blasius einen eigenen Akzent, indem sie die Anwesenheit Gottes
im Himmel nicht mit Jes 66, 1 - wie J2 - begründen, sondern mit Jes 6, 1-3. Dieses
Beispiel zeigt, dass die Churer Prädikanten sehr wohl ihre eigenen theologischen
Akzente setzten.

65 Vgl. Ps 22, 4; 99, 3; 111, 9; Lk 1, 49.
66 Bis zu dieser Frage orientiert sich der Katechismus bei der ersten Bitte des Vaterunser

an J2 (vgl. Jud (1955), 332), die Antwort auf die Frage, wie der Name Gottes geheiligt
werde, fällt aber anders aus als bei Jud, der die Bekanntmachung von Gottes Barmherzigkeit

und Gnade, seiner Gerechtigkeit und Strafe, u. s. w. als Akt der Heiligung von
Gottes Namen bezeichnet. Comander und Blasius hingegen nehmen Rückbezug auf
die Zehn Gebote, deren erste Tafel davon spricht, «... co lhium se daia saluer uers
Dieu», also die eine Funktion des Herrengebetes (vgl. «... serua alla hunur da Dieu»)
schon vorbereitet bzw. die Antwort vorweg nimmt, wie man den Namen Gottes heiligen

könne. Die Heiligung Gottes besteht also in der Ausführung der Zehn Gebote im
allgemeinen bzw. des dritten Gebotes im speziellen. Dass dieser Gedanke aus dem St.
Galler Katechismus von 1527 übernommen ist, scheint eher unwahrscheinlich, da dort
gemäss dem dritten Artikel die «Ererbietung Gottes mit dem gayst, von Hertzen,
mit dem mund, und mit den wercken» geschehen soll (vgl. Müller (1887), 199).

235



Risp. Sco à nus l'g ters cumandamaint da la prüma tasfla amuossa.
Dum. [p. 20] Chi amuoßa, ü giauüscha aque da nus?

Risp. L'g omniputaint Deus trêsv ses Prophets sco Dauid disch: Schi
tuotspoeuels, quasls Deus ho skiqfieu daien gnir auaunt Dieu, & l'g
adurer, & sieu num hundrer.61 Malachias disch: Schi Deus es nos

Signer, schi daies uus el appussaiuel tmair, schi el es uuos bab, schi
daies uus appussaiuel hundrer, & saluer auaunt oeilgs™.68

Vigna tiers nus tieu ariginam.

Dum. Che es sieu ariginam?
Risp. L'g es la dretta et uaira cognoschinscha da Ihesu Christi nos sul

spendreder.69
Dum. Chi es Iesus Christus?
Risp. El es l'g füg dalg uiuaint Dieu, ad aquasl es do tuotta pusaunza

in tschil et in terra,10 et es ün scharnieu Araig dalg perpetuel
ariginam da Dieu, suainter che l'g Aungel da Dieu do testimuniaunza,
& disch: Dalg sieu ariginam nun es üngiüna fin.11

Dum. Cho uain l'g ariginam da Dieu tiers nus?

Risp. Brichia cun poumpa uisibla, sco l'g ariginam da quaist muond,
dimpersemaing spirituelmaing três la cretta. Par leis ns' amuoßa l'g
Signer, che auaunt tuottas chioses nus scherchian l'g ariginam da
Dieu, & uren, & dien: Vigna tiers nus tieu ariginam.

três] traes B3
oeilgs] oelgs B3

67 Ps 86, 9.
68 Mal 1, 6.
69 Die Churer Prädikanten setzen mit der Exegese der zweiten Bitte ganz andere

Akzente als Jud: Sie setzen das Reich Gottes in Bezug zur dretta et uaira cognoschinscha
da Ihesu Christi, d. h. zur wahren Gotteserkenntnis. Wir erinnern uns, dass der
Katechismus mit der Gottes- und Menschenerkenntnis - entsprechend der Ordnung
Calvins in der Institutio 1536 und im Genfer Katechismus 1537 - einsetzt und darin
explizit der Glaube als das Medium bezeichnet wird, um Gott zu erkennen. Was diese
Erkenntnis beinhaltet, wird hier nun ausgeführt, nämlich die Macht Christi und die
Ewigkeit seines Reiches; so ist es schliesslich folgerichtig, dass auch três la cretta das
Reich zu uns kommt.

70 Vgl. Matth 28, 18.
71 Luk 1, 33.

236



La tia voeglia duainta in terra, sco la fò aint in tschijl.

Dum. Par che arouuest tu che duainta la uoeglia da Dieu, & brichia la
tia?

Risp. Intaunt che la mia [p. 21] voeglia es da vetz, & da natura mela
& nuoscha, & la uoeglia da Dieu es l'g plü inhauaunt bain, schi
daia eau appussaiuelmaing arouuer & agragier, che la sia sainchia
diuina uoeglia duainta in terra, sco lafö in tschil.

Dum. Cho duainta la uoeglia da Dieu aint in tschil?
Risp. In tschil nun es üngiüna creatura, e saia I's beös, I's Aungels cun

tuot la cuort celestiele, che üngiün nun paisa, ne giauüscha* ineunter
la sainchia uoeglia da Dieu: Dimperse dapoeia che sun surlefgiös,
schi haun eis lur algretzchia sieua la uoeglia da Dieu in tuotta per-
fectiun.12

Do à nus nos paun huotz, & in münchia di.

Dum. Che incligiest cun l'gpaun inmünchia di?
Risp. Tuot aque che lhium in quaist muond es bsügnius, e saia cun uic-

tualia, ü oter sustentamaint dalg chioerp & da l'huorma.
Dum. Par che arouuast tu aque, & agiauüschast sullettamaing da

Dieu, et nun er da las creatüras?
Risp. Dapoeia che eau me areugniosch, & fermamaing chraich chei

saia quei Signer, che in sia pusaunza saia la muort & la uitta, l'g
quasi chi spisagia tuotta la chiarn ilg sieu tijmp, sco el ho Heliam, &
I's oters Patriarchs mirauegliusamaing spisagiö aint ilg deserd,
uschitta uain el aunchia huotz ün di tuots aquels chi guarden sün el,
cun l'g paun di münchia di sufficiantamang ä mantigner.

Dum. Cun che dimee spisagia el las huormas?
[p. 22] Risp. Cun l'g uierf da Dieu, sco Christus disch: L'g lhium nun

uiua sullamaing cun paun, dimperse da scodün pleed l'g quasi chi uo
our da la buochia da Dieu.13

x giauüscha] agiauüscha B3

12 In der dritten Bitte argumentieren Comander und Blasius unabhängig. Einzig der
Gedanke, dass der Wille des Menschen von Natur aus böse sei, findet sich in fj, gleichfalls

in Bucers Katechismen von 1534 und 1537 sowie im Genfer Katechismus 1537;
er ist also gemeinreformatorisches Gedankengut.

73 Matth 4, 4. Die vierte Bitte ist eine knappe Zusammenfassung der wichtigsten Gedanken

aus f2 (vgl. Jud (1955), 338ff.).

237



Parduna à nus nos dbits, sco nus fain à nos dbitaduors.

Dum. Che es aquel dbit, che Deus daia ä ti parduner et lascher giu?
Risp. E sun mees pchiös, quasls che eau has fat, & inmünchia difatsch

ineunter Dieu, par lies stou eau aruuer in münchia di par pardun, sco
el hò ä mi amußo.

Dum. Chi parduna l'spchios?
Risp. Vn sul perpetuel Deus, três Ihesum Christum nos Signur.14
Dum. Approuua aque our da amenduos Testamains?15

Risp. Deus Signer disch três aquel prophet Esaiam: Eau sun quei sul
Deus, l'g quasi lascha giu tês surpasser, et nun uoelg algurder da tês

pchios.76
Dum. Cho uuost tu appruuer aque our dalg nuof Testamaint?
Risp. Christus disch: E se stouua aint in mes num gnir predgiö peni-

tijntia, & remischiun dals pchiös.11 Vschia do testimuniaunza Sain
Ian: Christus ho fat hauuonda par tuot I's pchiös dalg muond.18 Et
disch er: Ses saung ens'ho nattagiös da nos pchiös.19

Dum. Che imprais tu our da quaista uratiun?
Risp. Che eau daia er ä mes prossem christiaun parduner.
Dum. Nun parduna Deus ä ti, schi tu nunpardunas agli?
Risp. Na.
Dum. Cho,l'g sassch tu?
Risp. L'g Signer disch dsues: Vpoeia che uus espardunas da cuor liün

lioter, schi nun uain er Deus as parduner, & lascher giu uos pchiös.80

[p. 23] Nun ns' mner in appruuamaint.

Dum. Cho incligiest tu aque aroeffl chi approuua l'g lhium, ü attainta?
Risp. Deus Signer brichia.

14 Wie schon bei Luther, aber auch den anderen Reformatoren, richtet sich das «solus
Christus» gegen den Ablasshandel der «päpstlichen» Kirche.

75 Die Einleitung zur fünften Bitte - sowie die Aufforderung dem Nächsten zu vergeben
- übernehmen Comander und Blasius wörtlich aus f2, bei der Aufzählung der
biblischen Belegstellen setzen sie aber eigene Akzente, sowohl durch die Anordnung als
auch durch andere Belege (vgl. Jud (1955), 341f.).

76 Jes 43, 25.
77 Luk 24, 47.
78 1 Joh 2, 2.
79 1 Joh 1, 7.
80 Matth 6, 14 f.; vgl. Math 18, 35.

238



Dum. Cho l'g sassch tu?
Risp. Sain Iachiam disch: Schi ün qualchiün uain attanto, schi nun

daia el dir, che Deus l'g attainta: Par che uschia sco el nun po gnir
in meel attanto, uschia nun attainta er el üngiün.81

Dum. Da chi dimee uain lhium attanto?
Risp. Da ses meis agiauüschamains, três metter aint dalg Dimuni, l'g

quasi chi strauia la Heut our dalg bain, & afua l'g pchiö, l'g quasi

pchiö parturescha la muort.82
Dum. Par che arouuest tu l'g Signer, chei nun tmaine in appruua-

maint?
Risp. Deus Signer uuol in tuot tes chioses gnir aruuö, et dimpersemaing

dapoeia che aint ilg approuuamaint, üngiün oter ns 'po gnir in agiüd,
par lies nuns lascha el plü inhauaunt appruer cho nus possen indürer;
Et par que nus appussaiuel aruuaing, O signer nuns mner in appru-
uamaint. Sco disch Christus cun ses discipuls: Vrò che nus nun crou-
des ilg approuuamaint.83

Dum. Nun approuua Deus Signer zuond üngiün?
Risp. Schi, mu brichia in mei, dimperse par che, che s'appallainta la

nossa buna, u mela cretta.84

Dimpersemaing spendra nus dalg mêl.85

Dum. Cho incligiest tu que meel?

Risp. Nos inimich aque es l'g Dimuni, cun tuot aque chei approuua
dans strauier our da Dieu, & ses sainch uierf.

Dum. [p. 24] Nun s'ho Deus Signer spendrö da la muort, dalg Dimuni,
et da tuots meels?

81 Jak 1,13.
8 Obwohl der Grundgedanke aus f; und f2 übernommen ist, begründen Comander und

Blasius die sechste Bitte vollkommen anders: Sie erachten nämlich, mit dem Beleg
aus dem Jakobusbrief, die Anfechtungen und Versuchungen grundsätzlich nicht als

von Gott kommend (vgl. demgegenüber Jj, wo die Erprobungen Gottes (Hiob 1; Gen
22; vgl. Jud (1955), 209) begründet werden); die Bitte, dass Gott uns nicht fallen
lasse, ist im Bündner Katechismus mit einem Christuswort (Luk 22, 40) begründet, in
f2 mit einem Pauluswort (1 Kor 10, 12; vgl. Jud (1955), 343).

83 Luk 22, 40.
84 Hier wird noch einmal präzisiert, dass nicht Gott, sondern der Teufel zum Bösen ver¬

suche, was zur «letzten» Bitte überleitet.
85 Anders als in Jj und J2 wird die sechste Bitte in zwei Bitten aufgeteilt; der Inhalt die¬

ser «letzten» Bitte ist eine Verknüpfung der Schlussgedanken der sechsten Bitte aus Ji
und J9 sowie eigener Formulieren der beiden Churer Prädikanten (vgl. Jud (1955),
209f. 343).

239



Risp. Schi, et perfettamaing.
Dum. Schi che bisügnain nus milgs inhauaunt urer par spendramaint?
Risp. Nus ischen spendros, mu in quaist moed; Intaunt che nus hauain

üna continua chiampesta, & giüstra cun nos pchiös, infin che nus nos
dauous inimich (aque es la muort) cun agiüd da Dieu uanschain,
schi daien nus sainza dimura, aruer par spendramaint da tuots
meels. Amen.

Declaratiun dals sainchs Sacramains, l'g plü dauous artichel.

LA sainchia scrittura perdüia, cho che Ihesus Christus nos Signer, &
sullet spendreder, ho ä nus, sco ä ses eigen poeuel dalg nuof
Testamaint, do, & da saluer & adruuer hurdeno duos sainchs Sacramains,
inguel sco fet Deus ses bab celestiel agli poeuel da Israel.86 Mupar che

aque saia duanto, & che I's Sacramains peian, & er cho eis daien gnir
adruos, uain aqui in fuorma da dumandä aschantö, & amußo.

Dum. Dim Ianiachiam, che chiosa es Sacramaint?
Risp. Elg es ün signel da üna sainchia chiosa.81

Dum. Par che anumnest tu aque ün signel, ü üna isaina.
Risp. Par che, e nun es la uaira curporasla chiosa, dimperse ün signel, ü

üna isaina da quella.
Dum. Par che anumnest tu sainchia?
Risp. Par che ella ä nus ns' figiüra, & ns' appreschainta sainchias,

grandes, & preciusas chioses.

[p. 25] Dum. Quaunts Sacramaints ho l'g Signer hurdeno, & aschantö
in la sia baseilgia?

Risp. Sullettamaing duos.

Dass bereits in der Einleitung zum letzten Artikel Declaratiun dals sainchs Sacramains
das Volk des Neuen Testaments mit Israel verglichen wird (inguel sco...), zeigt erneut,
dass es sich - so das theologische Verständnis Zürichs - um den einen Bund (vgl.
oben), letzlich also auch um das eine Volk handelt. In J, geht Jud ausführlich darauf
ein, dass auch dem Volk Israel Zeichen gegeben wurden (vgl. JlII) (1955), 211ff.).
Diese Definition ist wörtlich aus Jj übernommen bzw. entspricht genau Zwingiis
Vorstellung - «sacramentum est sacrae rei Signum» (vgl. 18. Artikel der Schlussreden
1523; Fidei ratio 1530) -, die letzlich aber auf Augustin zurückgeht (vgl. Gottfried W.
Locher, Huldrych Zwingli in neuer Sicht, Zürich 1969, 251). Auch die folgenden
grundsätzlichen Überlegung zum Wesen des «Sakramentes» stammen aus Jj (vgl. Jud
(1955), 214).

240



Dum. L 's quasls?
Risp. L'g sainch Bataisem, et la tschaina dalg Signer.
Dum. Quasi daia ir auaunt?
Risp. L'g Battaisem.
Dum. Par che l'g Battaisem?
Risp. Par che elg es la perdauaunt isaina, cun quasla nus ns' ubliain

agli Signer Deus, & gnin arfschleus & scrits dalg poeuel da Dieu,
aint in la baseilgia uisibla.88

Dum. Chi daia batagier?
Risp. L'g seruiaint da la baseilgia, agli quei es arcumando l'g uffici

da predgier.
Dum. Innua daia gnir battagiö?
Risp. Aint in ün Ihoe hurdeno, innua la communited da Dieu uain in-

semelpar arschaiuer I's Sacramains, et atadler lapredgia.
Dum. Cho daia gnir battagiö?
Risp. In num dalg Paeder, dalg Füg, & dalg Sainch spiert.89
Dum. Che ho num battagier in num dalg Paeder?

Risp. Elg es üna palaisa cuntanteza & arendida, cho che nus agra-
giain da esser da Dieu, & dschain giu agli muond, et ä nuossa
chiarn, & ns' uulain apuzer uia agli sul Signer Ihesu Christo, cun l'g
uiuer, et cu l'g murir.

Dum. Ns'fo nus l'g Battaisem salfs?
Risp. Brichia l'g battaisem da loua, dimperse aquel battaisem da Ihesu

Christi.
Dum. Che es l'g battaisem da Christi?
Risp. L'g es l'isaina da dainsuard in nus, & la claretza, cun quasla

Deus nos cuor aint in Christum ns' cunforta, & ns' asgiüra.
Dum. Cho se daien saluer aquels chi sun battagios?
Risp. [p. 26] Cho che Deus agiauüscheua da Abraham, cun num da ir

prusamaing & arielmaing auaunt Dieu, & patiaintamaing in tuotta
nossa fadia perseuerer in sia gicchienscha, aque ns' impraista Deus
bab, três nos spendreder & signer Ihesum Christum. Amen.

Die einsetzende Betonung des Sich-Verpflichtens (ns' ubliain) beim Sakrament der
Taufe ist ein weiterer wesentlicher Gedanke, den Comander und Blasius aus Ji
übernommen haben, währenddem er in J2 vollkommen fehlt.
Nach der Beantwortung der Fragen Wer? Wo? und Wie? - die Behandlung dieser Fragen

muss vor allem auf dem Hintergrund des Religionsgesprächs zu Susch/Süs von
1537/38 verstanden werden, an dem Fragen zur Taufe besprochen wurden (vgl. Chiampel

(1890) II, 224-275) - orientieren sich die Churer Prädikanten in ihren Grundgedanken

(altes Leben-neues Leben; Wassertaufe-Christustaufe; Abrahambund) erneut an Jj,
wenn auch keineswegs in der dort verwendeten Ausführlichkeit (vgl. Jud (1955), 215ff.).

241



Dumandas dauart I's Sacramaint da la tschaina dalg Signer.'

Dum. Quasi es lioter sacramaint?
Risp. La tschaina dalg Signer.
Dum. Che chiosa es la tschaina dalg Signer?
Risp. Elg es üna perpetuela algordijnscha, & ingratzchier da la asscha

paschiun, & muort sufrida da nos signer Ihesu Christi.91
Dum. Cura ho l'g Signer aschantö sü aque ingratzchier?
Risp. Illa nuot che el füt tradieu, & do ä la muort.
Dum. In che fuorma ho el aque aschantö sü?

Risp. El ho prais l'g paun, et spoeia chei hauet ingratzchiö schi l'g ho
el aruot, et dit: Prandee & mangiò, quaist es mes chioerp, quasi chi
uain do, & aruot par uus.

Dum. Cho ho el aschantö sü la bauaranda dalg nuof Testamaint?
Risp. Suaintery che la tschaina fü fatta, schi prendet el er la

bauaranda, & ingratzchiö, & ho dö ad eis, dschand: Baue our da quaist
tuots, quaista bauaranda es l'g nuof Testamaint, aint ilg mes saung,
tauntes uuotes sco uusfaits aque, schi faschè in mia algurdinscha.92

Dum. Quasi es l'gprincipel, che nus fain aint in la tschaina?
Risp. Che nus ns'paissen la gracia da Dieu, chei ä nus ns' ho dunö [p.

27] ses filg, & l'g hò do par nus aint in la muort, che el ns' lauas cun
ses saung nos pchiös, atscho che nus gnissen filgs da Dieu, et cun el
insemel ün chioerp.

Dum. Che es l'g signel?
Risp. L'g paun, & l'g uin, che nus bauain & mangiain, cun que dain

nus testimuniaunza che nus saien aquels, I's quasls chi craien, che

y Suainter] Zieuua B3

90 Wenn auch der Argumentationsgang eigenständig ist, basieren die wesentlichen
Gedanken bei der Behandlung des Abendmahles auf Jp Abendmahl als Gedächtnis- und
Danksagungsmahl, Verpflichtungscharakter, eetere-credere-Argumentation, Ablehnung

der Ubiquität Christi u.s.w. (vgl. Iud (1955), 225ff.). Nachfolgend wird einerseits

besonders auf den Zusammenhang mit der Zürcherischen Abendmahlslehre,
andererseits auf bemerkenswerte Akzentuierungen von Comander und Blasius verwiesen.

91 Die Definition des Abendmahles als Gedächtnis- und Danksagungsmahl (algordijnscha

- commemoratio; ingratzchier - eucharistia) ist Kennzeichen der zürcherischen
Theologie (vgl. Huldrych Zwingli, Fidei ratio, in: Z VI/2, 806ff. [deutsch in: Zwingli
(1995) IV, 117ff.]).

92 Kompilation aus Matth 26, 26ff.; Luk 22, 19f.; 1 Kor 11, 23ff.

242



Christus saia muort par nus, et saia fat nos, & la sia giüsticia saia
noßa, & cun quelg nus ns' ublian agli sul, & à nos prossem da uiuer,
à nus, & ä tuots nos meis uetzs da murir.93

Dum. Cho mangien l'sfidels l'g chioerp da Christi aint in la tschaina?
Risp. Mangier nun es oter cho chrair,94 quels mangian l'g chioerp da

Christi, & baiuen l'g ses saung, quasls chi chraien che el hasgia ses

chioerp sü la crusch par üna ufferta appendieu, & ses saung spauns
sü la crusch par lauer giu lurpchiös, três quasla chiose eis l'g ingratz-
chien da cuor.95

Dum. Es l'g chioerp da Christi aint ilg paun?
Risp. Na, ne uisibilmaing, ne inuisibilmaing.
Dum. Schi nua es el?
Risp. In tschil dalg dret maun da Deus.
Dum. Par che dime anumna l'g Signer l'gpaun chei arumpa ses chioerp?
Risp. Elg es ün araschunêr in sumaglia aque, innua7- chels Sacramains

arschaiuen I's nums da quelles chioses che daun las isainas.96
Dum. Es Christus aint in la tschaina?
Risp. Schi.
Dum. Cho?

z innua] inuua B3

93 Besonders in seiner Schrift De vera et falsa religione commentarius (1525) arbeitet
Zwingli das Abendmahl als Gemeinschaftsmahl mit Bekenntnis- und Verpflichtungscharakter

heraus (vgl. Locher (1969), 259 [mit zahlreichen Belegen]).
94 Der edere-credere-Zusammenhang, d.h. das äussere Essen und der geistliche Genuss

bzw. das innere Glauben (vgl. Joh 6, 54ff.), ist ein Spezifikum der zürcherischen
Abendmahlslehre (vgl. Zwingli, Fidei ratio, in: Z VI/2, 812 [deutsch in: Zwingli
(1995) IV, 124]) und ist auch von Jud in seinen Katechismen übernommen (vgl. Jud

_
(1955), 231. 351).

95 Den Akzent setzen Comander und Blasius wie Zwingli auf der Bedeutung des Abendmahles

als Danksagung (eucharistia) für das Opfer Jesu Christi am Kreuz, auf dass
durch sein Blut die Sünden der Gläubigen abgewaschen werden. Der Gedanke der
«Abwaschung der Sünden» ist ein deutlicher Hinweis darauf, dass auch die Churer
Prädikanten das Abendmahl in Beziehung zum alttestamentlichen Passamahl stellten,
wie es, begründet von Zwingli 1525 (vgl. Locher (1969), 258 f.), besonders in fj
ausführlich behandelt wurde (vgl. Jud (1955), 212 f. 226. 233).

96 Damit sprechen sich auch Comander und Blasius gegen die Ubiquitätslehre, d. h. dass
Christus im Abendmahl körperlich gegenwärtig sei, aus und übernehmen zwei der
drei von Zwingli jeweils angeführten und von Jud übernommenen Argumente: 1. Sitz
zur Rechten Gottes (nach der leiblichen Himmelfahrt), 2. tropische Redeweise (sumaglia);

es fehlt das Argument aus Joh 6, 63, dass das Fleisch zu nichts nütze sei (vgl.
Locher (1969), 262f.).

243



Risp. Cun ses spiert, cun sia pusaunza, & cun operer aint ilg cuor dals
fidels, sco aint in ses sainch taimpel.91

Dum. Intaunt chelg [p. 28] chioerp da Christi nun es süstantielmaing
l'g paun dalg ingratzchiamaint, schi cho dime po ün mangier in
quelg sieu giudici, & sia muort?

Risp. Par quelg ches nun dgiüdgia l'g chioerp da Christi.
Dum. Quasls dgiüdgien l'g chioerp da Christi?
Risp. Tuots aquels I's quasls chi nun arcugnioschen Ihesum Christum par

ün sullet lur salüd, & nun tscherchian in ses saung remischiun dals lur
pchiös, & impertscho se seinfainschen cun l'g prender l'g Sacramaint
da esser nembers da ses chioerp, quasls chels nun sun aint in lur cuor.

Dum. Quasls arschaiuen l'g Sacramaint indret & cunfrüt?
Risp. Tuots aquels chi duairamaing, & da bun cuor se arenden, & ap-

proepian alg signer Ihesu Christo, & agli sul giauüschen da uiuer, &
murir.

Dum. Cho daia gnir fat quaista tschaina, & ingratzchiamaint98 dals
fidels?

Risp. Cho che l'g Signer ho aquella aschanteda, & l'g bun San Pol
amuossa, chi disch: Tauntes uuotes che uus mangiasts da quei paun,
& bauaits da quella bauaranda, schi daies uus admunir da la muort
da Christi, infina la sia uegnüda."

Dum. Innua daie gnir fat aquella tschaina?
Risp. Intaunt chelg es ün paun da la communited, & da la baseilgia

da Dieu, schi daie gnir saluo parüna aint in leßa baseilgia.
Dum. Cura, ü quauntes uuotes daia gnir fat aque?
Risp. Suainterplaschair, & chi uain à sumgier à scodüna baseilgia.100

91 Insbesondere in seinen beiden späten Schriften Fidei ratio (1530) und Fidei expositio
(1531) betont Zwingli nachdrücklich die geistige Präsens Christi im Abendmahl.

98 Es sei erneut darauf verwiesen, dass Zwingli häufig den Begriff Eucharistie (ingratz¬
chiamaint - Danksagung), den er nicht von der römischen Kirche übernommen,
sondern bei den Kirchenvätern vorfand und von der römischen Kirche erst später wieder
verwendet wurde, für das Abend- bzw. Nachtmahl benutzte; den Unterschied
zwischen Abendmahl und Messe behandelt Zwingli ausführlich in seiner Schrift Fidei
expositio von 1531 (vgl. Zwingli, Fidei expositio, in: Z VI/5, 75ff. [deutsch in: Zwingli
(1995) IV, 302ff.]).

991 Kor 11,26.
100 w;e schon bei der Behandlung der Taufe werden auch beim Abendmahl einige prak¬

tische Fragen geklärt: Wo und wie oft soll das Abendmahl gefeiert werden? Offenbar
bestand 1538 noch keine genaue Bestimmung, wie oft das Abendmahl in den
reformierten Kirchen Bündens gefeiert werden solle. Auch in der Confessio Raetica von
1553 ist dies noch nicht genau bestimmt. Darum kann Bifrun die Formulierung von
Comander und Blasius bei der Übersetzung ins Romanische belassen.

244



[p. 29] Agli Signer saia saimpermee luod et grou, chi ns' ho do ä nus
sia sainchia letscha, & ns' ho scuuiert & amußo ses sainch plasd, aint
in nos tijmp. Amen.

Vna conclusiun, & ün auisamaint agli christiaun lettur.101

NVS uulain cun aquaist (prus lettur) in part, hauair do araschun da

nossa dottrina, & da nossa cretta. Er uulain nus hauair do aresposta à

tschertas ingiüriuses tschiaunsches, quaslas chi uignen à nus da nos schu-
uidaiuels senza uarded, & fuossamaing imzüredas tiers, I's quasls uaun
mettand oura cun bgiers, che nus saien aquels, I's quasls chi hegian mnö
üna cretta nuoua aint in las terras. Nus dschbitten I's chiers sasnchs &
amichs da Dieu et er la püra degna Maria mamma da Ihesu Christi, nus
spritschen, et che nus nun appritschen I's grandamaing dengs
Sacramains, & tuot huordens da Dieu, sumgiauntamaing nus dian & mettan
giu buna uerua, & bunas huores etc.: Vschia che, che nus (schi uschia
füs) nun dessan sullettamaing nun eßer dengs da gnir attadlòs, dimperse
la terra nuns des sustginar. Mu che eer in quaist, sco in oters plus
puoincks, ns' uain fat fuorza et thoert, aque daun testimuniaunza nossas
predgias, & aquaist intraguidamaint dals infauns, l'g quasi chi es hau-
uonda cuort, impertscho [p. 30] uignen aqui aint cumprais I's principels
artichels, da nuossa sainchia uieglia christiauna cretta.102 Et cunbain nus
saimpermee hauain uia à scodün, et er uia ad üna hundraista superiu-

In B3 folgt hier ein Schlussgebet und einige Schlussbemerkungen von Iachiam Papa
selbst. Hingegen wird in B4 das ursprüngliche Nachwort von Comander und Blasius
wieder übernommen (vgl. B4, fol. 15r-v). Den Text liefern wir entsprechend B2.
Chiampel druckt dasselbe auch im Anschluss an seinen Katechismus Vn intraguidamaint

(Basel 1562); er bemerkt, dass die «Epistla è schantada impart awaunt ed

impart dawoa quell lur Catechismo...» (C, fol. 30r).
Die Zusammenstellung der christlichen Glaubensstücke, der principels artichels, ist
also wesentlich auch auf dem Hintergrund der ausgestreuten Verleumdung - vor
allem von den «Papisten» - zu verstehen, dass die «Evangelischen» üna cretta nuoua in
den drei Bünden eingeführt hätten. Das Nachwort steht damit in direkter und
indirekter Beziehung zum zweiten Artikel, wo betont wird, dass es sich um die sainchia
uieglia credinscha handle (vgl. oben). Dass Comander und Blasius im Katechismus
selbst nicht auf die chiers ssenchs & amichs da Dieu et er la püra degna Maria
mamma da Ihesu Christi zu sprechen kommen, zeigt, dass von ihnen der religiöse
Friede im konfessionell gemischten Bünden hoch gewertet wurde, so dass sie die
Gemeinsamkeiten, I's principels artichels, mehr betonten als die Verschiedenheiten,
z. B. die Frage der Heiligenverehrung. Überhaupt ist es auffallend, dass der Katechismus

als ganzer unpolemischen Charakter hat (vgl. Camenisch (1932), 70; Jenny
(1969) I, 307).

245



rited da commünes treis Lighes, nos gratius Signuors, plus uuotes ns'

spuerts, da der raschun da nuossa dottrina, uuol impertscho aque uia à

bgiers poick agiüder. L'g quasi nus uulain à Dieu arcumander, cun buna

spraunza, che el uigna gratiusamaing à cumplijr aque, che el cun nus ho

cumenzo, & à sia uarded der uittoria, sco da uijlg innò, & illuminer cun
ses sainch spiert tuots aquels chilg agiauüschen. L'g quasi nus da cuor
agiauüschain che duainta à tuots christiauns da Dieu, três Christum &.
Cun quaist saiest à Dieu arcumando, agli quasi te arenda da cuor, che el
uain te à qui, & à tschuuia saimpermee à mantigner. Amen.

Aqui dsieua sun qualchiünas uratiuns per la giuuentüna,
quaslas chi seruan eer bain als uielgs, três

Leonem lüde, ün seruaint dalg
Euangelij fattas.103

Himnus da loder Dieu auns cho mangier.

0 Signer Deus Paeder celestiel, nus cunschain che tu saiest la perpetuela
& hutischma uaira buntasd, la quasla chi tuottas creatüres uiuas, uiuain-
ta, paschainta, nudria, & mantaing. [p. 31]104 Nus t'aruuain da bun cour,
che tu uoeglias cun tia gracia à nus in quellas guises der da baiuer, & da

mangier, che nus à lò três nun duainten ne disgratiös, ne dislaschös,
dimpersemaing nus gioden tieu dun cun grö & hunested. Et che nus
saien tiers tuottas bunes huores sufficiaints & parderts, três nos spendre-
der & signer Ihesum Christum. Amen. Bab nos etc.

Himnus da ingratzchier Dieu sieua mangier.

NVS ludain te & ingratzchiain, o Deus bab celestiel, par I's teis sanchi-
schems & grandischems duns, cun quasls che tu ns' hasst uschi gratiusamaing

spisagiös & asadulös. Nus aruuain te da bun cour, che tu uoeglias
à nus impraster gracia, nus mee nun schmainchian la tia buntasd. Et che

nus ns' aponzen uia à te sul, sainza tuots oters pisêrs. Et che nus tiers te,

Die vier folgenden Gebete sind eine wörtliche Übersetzung von vier Gebeten, mit
denen Jud den Grossen Katechismus (Jj) abschliesst (vgl. Jud (1955), 237ff.).
In B2 fehlen die folgenden beiden letzten Seiten 31 und 32. Darum wird der Text
übernommen aus B4; der um 1615 veränderte Sprachgebrauch wird an B2 angepasst.

246



chi est la uaira funtauna da tuottas buntasds, cun sgiüra fidaunza tscher-
chian, & achiattan la spisa dalg chioerp, & da l'huorma, três nos spen-
dreder & signer Ihesum Christum. Amen. Bab nos etc.

Vratiun da ir à durmir.

0 Signer Deus bab celestiel, nus dormen, nus uaglien, uiuan, ü mouren,
schi ischens teis. Eau t'arou da cour, che tu uoeglias hauair arinchiüra
da me, & nun uoeglias me lascher prir aint in las houres da la sgiüretza,
dimpersemaing tu uoeglias inuider aint in mieu cour la liüsch da tia
fatscha, sün aque che la diuina cognitium, três üna giüsta cretta aint in me
s'adaumpia. Et eau saimpermee m'acchiatta aint in tia uoeglia, três nos
spendreder & signer Ihesum Christum. Amen. Bab nos etc.

Vratiun cura nus aluain.

0 Signer Deus, bab celestiel, eau lod & ingratzch te, che tu m'hest
aquaista nuot, & tuot l'g tijmp passo in tieu guuern saluö, & três tia gracia

lascho gnir infina aquaista preschainta houra. Eau arou te da bun
cour, che tu uoeglias me huotz & tuot l'g tijmp da la mia uitta prender
in tia gracia, & cun tieu sainch spiert m'aredscher, sün que che tuottas
flaiules crettas, & tuots noschs chiarnels agiauüschamaints uegnen da

me schchiatschös, & eau cun huorma & cun chioerp, uegna cun üna
uaira cretta giüstifichö, & ch'eau uiua aint in la liüsch da la tia sainchia
uarded, à ti aint in lod & à mieu prossem in üttel, & imgiuramaint, três
nos spendreder, & signer Ihesum Christum. Amen. Bab nos etc.

FINIS

247




	"Vna cuorta et christauna fuorma da intraguider la giuuentüna" : Iachiam Tütschett Bifruns Katechismus von 1552 in der Ausgabe von 1571

