Zeitschrift: Annalas da la Societad Retorumantscha
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 121 (2008)

Artikel: "Vna cuorta et christauna fuorma da intraguider la giuuentina™ :
lachiam Tutschett Bifruns Katechismus von 1552 in der Ausgabe von
1571

Autor: Bernhard, Jan-Andrea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-236931

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-236931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Vna cuorta et christauna fuorma da intraguider la giuuentiina»
Iachiam Tiitschett Bifruns Katechismus von 1552 in der
Ausgabe von 1571

Jan-Andrea Bernhard

1. Einleitung

Im Jahre 1549 wurde in Poschiavo die erste Druckerei in den Drei Biin-
den eroffnet, die sich, vor allem unter dem Einfluss des ehemaligen Bi-
schofs von Capo d’Istria, Pier Paolo Vergerio, schnell zu einer wichtigen
Stitte fiir die Verbreitung protestantischer Schriften entwickelte.! Be-
reits im Griindungsjahr erschien Vergerios erster Katechismus Instrut-
ttone christiana;? drei Jahre spiter wurde der erste romanische Kate-
chismus von Iachiam Tiitschett Bifrun gedruckt, eine Ubersetzung des
Katechismus von Johannes Comander und Johannes Blasius, der wohl
1538 entstand.? Die Bedeutung des Katechismus von Bifrun besteht vor
allem darin, dass er, wie schon der Kirchenhistoriker Petrus Dominicus
Rosius a Porta schreibt, der erste uns bekannte romanische Druck iiber-
haupt ist.* Leider besitzen wir aber kein Exemplar der Ausgabe von
1552 mehr; gliicklicherweise hat Bifrun im Jahre 1571 den Katechismus
wegen der grossen Nachfrage nachdrucken lassen. Das einzige noch er-
haltene Exemplar, das im Preussischen Kulturschatz der Staatsbiblio-
thek zu Berlin aufbewahrt wird, ist allerdings auch nicht vollstindig.>

Vgl. Johann Andreas von SpRECHER, Die Offizin Landolfi in Poschiavo, Bibliographie
der Schweiz 1879 (3-8), 83-86. 114-118; Conradin BonNoranDp, Dolfin Landolfi von
Poschiavo. Der erste Buchdrucker der Reformationszeit, in: Leonhard von Muralt.
Der Historiker und die Geschichte, Festgabe Leonhard von Muralt, hg. von Fritz Biis-
ser, Hanno Helbling et alii, Ziirich 1960, 228ff.; Remo BornaTico, L’arte tipografica
nelle Tre Leghe (1547-1803) e nei Grigioni (1803-1975), Coira 1976, 39f1f.

Vgl. Friedrich HuserT, Vergerios publizistische Thitigkeit nebst einer bibliographi-
schen Ubersicht, Go6ttingen 1893, 281f.

Vgl. Emil CameniscH, Der erste evangelische Biindner Katechismus 1537, in: Aus
fiinf Jahrhunderten Schweizerischer Kirchengeschichte, Festschrift fiir Paul Wernle,
Basel 1932, 39-79.

Vgl. Petrus Dominicus Rosius A Porta, Historia Reformationis Ecclesiarum Raeti-
carum, Bd. 1/2, Chur/Lindau 1772, 404; SprecHEr (1879), 145-147. 182-184; Borna-
Tico (1976), 44; Gion DEpLAZES, Funtaunas. Istorgia da la litteratura rumantscha per
scola e pievel, Tom 1: Dals origins a la refurma, Cuira 1987, 77f.

> Es fehlen S. 5-6. 31-32 und von S. 7-8 die Vignette und der Text ihrer Riickseite
(vgl. SBB: Xn 8550/800; KBGR: Aa 837 KGS (Mikrofilm)).

187



Dennoch ist es moglich, unter Zuhilfenahme spiterer Ausgaben, den ur-
spriinglichen Text der Ausgabe von 1571 zu rekonstruieren. Eine kriti-
sche Edition ist daher schon ldngst iiberfillig: Sie eréffnet sowohl Roma-
nisten wie auch Kirchenhistorikern die Méglichkeit, mit dem schwer
zuginglichen Text zu arbeiten; weiter schafft sie den Zugang zu einem
wichtigen Stiick biindnerischer Kirchen- und Kulturgeschichte.®
Erstmals hat sich Emil Camenisch, der Alt-Meister der Biindner Refor-
mationsgeschichte, in seiner Studie Der erste evangelische Biindner Ka-
techismus von 1537 intensiv mit dem Katechismus Bifruns befasst. Er
hat versucht auf der Grundlage des Katechismus von Bifrun den ur-
spriinglichen Katechismus von Comander und Blasius zu rekonstruie-
ren. Dabei hat er nicht nur viele Einzelfragen untersucht, sondern auch
eine deutsche Riickiibersetzung gemacht, so dass der Text von Bifruns
Katechismus teils in deutscher Sprache zugénglich ist. Wichtigste Er-
kenntnis Camenischs ist die, dass Comander und Blasius ihren Katechis-
mus unter Zuhilfenahme anderer Katechismen verfassten. Allerdings
hat Camenisch, aufgrund mangelnder Kenntnis der verschiedenen Aus-
gaben des Katechismus von Bifrun, verschiedentlich auch falsche
Schliisse gezogen, so dass sich eine erneute genaue Untersuchung des
Textes nach mehr als 75 Jahren aufdringt. Natiirlich werden neben der
Edition im Vorspann auch offene Fragen, wie z. B. das Verhiltnis von
Taefla und Fuorma oder den bei a Porta erwdhnten Druck von 1560,
untersucht und kontextualisiert. Schliesslich méchte die kritische Edi-
tion zu weiteren Untersuchungen iiber die Bekenntnisgeschichte Biin-
dens anregen.

2. Von Comander zu Bifrun: Ein Katechismus im Kontext seiner Zeit
2.1. Der Katechismus von 1538
Wir haben bereits erwihnt, dass wir kein Exemplar mehr vom Katechis-

mus von Comander? und Blasius® besitzen. Dies ist mit ein Grund, dass
die Frage des Erscheinungsjahres bislang nicht gekldrt werden konnte.

© Um den Adressatenkreis nicht einzuschrinken, wird darum der Beitrag, abgesehen
von der Edition selbst, in deutscher Sprache verfasst.

Zu Johannes Comander: Wilhelm JEnNy, Johannes Comander. Lebensgeschichte des
Reformators der Stadt Chur, 2 Bde., Chur 1969-70.

Zu Johannes Blasius: Traugott Scuiess (Hg.), Bullingers Korrespondenz mit den
Graubiindnern, Bd. 1, (QSG 23), Basel 1904, XIV{f.; Jenny (1969) I, 263ff.

188



Camenisch geht vom Jahre 1537 aus, nachdem er verschiedene Quellen
konsultiert hat.? Selbst & Porta ist sich in seiner Historia Reformationis
nicht sicher, ob der Katechismus nun 1535 oder 1537 gedruckt wurde.1?
Scheinbar weitere Verwirrung schafft 4 Porta im dritten, derzeit noch
ungedruckten Band seiner Historia Reformationis, wo er schreibt, dass
«brevis Catechismus confectus fuit A. 1538, ...»11 Auf dieses Datum
kommt a Porta, nachdem er Ende der 70-er Jahre des 18. Jahrhunderts
begann, die romanischen Drucke zu sammeln und mit kritischen An-
merkungen zu versehen. So entstand seine Registratura Auctorum seu
Librorum Lingua aut Idiomate Oengadinae editorum, die bis heute
eine wichtige Quelle fiir die rdtoromanische Bibliographie darstellt.
Darin zitiert & Porta aus dem Vorwort von Comander und Blasius zu
ihrem Katechismus - dieses hat Bifrun in der Ausgabe von 1571 wort-
lich iibernommen -, unterschrieben mit «Curiae d.9. Octobris Anno Do-
mini 1538.»12 Demzufolge hat a Porta, bei der Erstellung der Registra-
tura, eine vollstindige Ausgabe von Bifruns Katechismus von 1571
eingesehen und so auch das Vorwort von Blasius und Comander lesen
konnen. In der heute noch vorhandenen Ausgabe von 1571 fehlt leider,
infolge des Verlustes der Seiten 5 und 6, der zweite Teil dieses Vorwor-
tes.13 Der Enkel von Bifrun, auch er trug den Namen Iachiam Tiit-
schett, gab 1615 den Katechismus von 1571 - im Gegensatz zur Ausgabe
von 1589 - noch einmal unveréndert heraus. Auch darin wird das Vor-
wort von Comander und Blasius gedruckt, schliessend mit dem Abfas-
sungsdatum: «Deda & Chuoira & IX dis d’Vchiuuer. Anno delg Segner.
1538.»14

9 Vgl. Camenisch (1932), 61.

10 Vgl, A Porta (1772) 1/1, 44; 1/2, 404.

11 Petrus Dominicus Rosius & Porta: Historia Reformationis Ecclesiarum Raeticarum
(Bd. III), KBGR: A Sp III/11a, VI.B.9, 146.

12 Ders.: Registratura Auctorum seu Librorum Lingua aut Idiomate Oengadinae edi-
torum, KBGR: A Sp III/11a, VI.B.2, 18.

13 Auch Durich Chiampel (Ulrich Campell) iibersetzt das Vorwort von Comander und
Blasius ins Unterengadiner Romanisch und lésst es im Anschluss an den bei seinem
der Psalmenausgabe beigefiigten Katechismus Vnr intraguidamaint dad infurmar la
giuuantiin (Basel 1562) abdrucken (fol. 30rf.). Leider aber unterldsst es Chiampel,
das Abfassungsdatum beizufiigen, so dass eine genauere zeitliche Zuordnung allein
aufgrund Chiampels Katechismus nicht moglich ist (vgl auch Cameniscn (1932),
47f.).

14 B,, fol. 3v [zu den Abkiirzungen vgl. am Schluss der Einleitung].

189



Fiir das Jahr 1538 sprechen aber auch noch andere Zeugnisse, insbeson-
dere von Comander und Blasius selbst. Im Vorwort schreiben sie, dass
in den Beratungen der Pfarrer die Unterweisung der Kinder mehrfach
verhandelt wurde; darum hitten sie unter Benutzung anderer Katechis-
men dem Auftrag ihrer Amtsbriider gemiss diesen Katechismus ver-
fasst.1> Nun ist es aber bekannt, dass die Evangelisch-ritische Synode
erst im Jahre 1537 gegriindet wurde.1 Freilich wurde unter Kollegen die
Frage der Unterweisung der Kinder sehr wohl schon vor der Griindung
der Synode besprochen; eine Bemerkung in einem Brief Comanders an
Bullinger vom 2. Oktober 1537 ldsst aber folgern, dass Comander im
Laufe des Jahres 1537 bei den Verhandlungen der Synode den Auftrag
erhalten hat, einen Katechismus zu verfassen.!” Im genannten Brief gibt
Comander Zustimmung zu Bullingers Ausserungen iiber Bucer und die
Abendmahlslehre. Selbst verspricht er seine eigene Ansicht in Kiirze
auch mitzuteilen.!® Da im Katechismus von Comander und Blasius das
Abendmahl verhéltnismissig ausfiihrlich behandelt wird, fiihrt dies zum
Schluss, dass der Katechismus noch nicht vollendet war, sondern Co-
mander noch daran arbeitete und darum auch an der Meinung Bullin-
gers iiber Bucer sehr interessiert war.1?

Uberhaupt waren diese Jahre geprigt davon, dass die reformierte Kirche
Biindens sich zu organisieren begann. Comander und die beiden gebiirti-

15 « ... cho che nus bgierras uuotes, aint in nos hagieus cunseilgs, hauain trat instreda,

dauart la dottrina dals infauns. ... Et a co trés par uossa comischiun fat ...» (B, 4. 6).

16 Vgl. Jakob Rudolf Truoc, Aus der Geschichte der evangelisch-ritischen Synode.
1537-1937, Chur 1937; Werner Grar, Die Ordnung der Evangelischen Kirche in
Graubiinden von der Reformation bis 1980, Separatum aus: JHGG 1982, Chur 1983,
18-20.

17 Leider kann auf die Synodalprotokolle nicht zuriickgegriffen werden, da sie erst 1571
beginnen (vgl. Synodalprotokolle, SKA: B 3).

18 (... De Bucero scribis et de eucharistia; sane quod res est paucis delineas. Ego qui-
dem mentem ac sensum meum de eucharistia libentissime exponerem tibi, nisi jam
negotiis obrutus impedirer, sed post paucos dies faciam.» (Johannes Comander an
Heinrich Bullinger, 2. Okt. 1537, in: Schiess (1904) 1, 9).

19 Aus einer polemischen Bemerkung in ebengenanntem Brief wird deutlich, dass Co-
mander sich dusserst kritisch zu Bucers Abendmahlslehre stellte: «Papistae Christum
ipsum et adorandum et devorandum proponebant; Bucerus vero cum suis migma
quoddam ipsimet et omnibus incognitum nobis obtrudit. Miror vehementer, quinam
factum sit, ut vir ille tantus ex luce clara volens in Cimmerias tenebras secesserit»
(Schiess (1904) 1, 9). Zwei Wochen spiter dusserte er indirekt seinen Unwillen darii-
ber, dass Bucer die Berner durch sein Abendmahlshekenntnis gewonnen und gar
noch Meganders Bekenntnis verindert hitte (vgl. Johannes Comander an Heinrich
Bullinger, 16. Oktober 1537, in: Scuiess (1904) I, 10f.; Rainer HenricH, Ein Berner
«Kunzechismus» von 1541. Bucers verloren geglaubte Bearbeitung des Meganderschen

190



gen Miinstertaler Pfarrer Johannes Blasius und Philipp Gallicius - Co-
mander und Blasius waren in Chur titig, Gallicius in Malans? - setzten
sich nicht nur fiir die Griindung der Synode ein,?! sondern innert Jah-
resfrist konnten sie erreichen, dass die Kloster St. Luzi und St. Niklaus
in Chur aufgehoben wurden und deren Vermégen zu Schulzwecken ver-
wendet werden konnte.?? Bald darauf meldet Gallicius an Bullinger, dass
die Nicolaischule in Chur, eine Lateinschule, nun beschlossene Sache
sei.?® Er selbst wurde wenige Jahre spéter als Lehrer an die Schule beru-
fen.?* Dass in diesem Umfeld auch die Abfassung eines Katechismus
sinnvoll erscheint, braucht kaum erwihnt zu werden.

Wir haben darauf hingewiesen, dass von diesem ersten Katechismus
kein Exemplar mehr vorhanden ist. Es ist grundsitzlich zu fragen, ob
derselbe iiberhaupt jemals in gedruckter Form erschien. Bornatico geht
davon aus, dass der Katechismus in Ziirich gedruckt wurde.2> Allerdings
wiirde dies mehr als nur erstaunen, da ein Ziircher Druck mit Bestimmt-
heit in Konrad Gessners Bibliotheca universalis (Ziirich 1545) aufge-
fithrt worden wire;2° im von Josias Simler besorgten Appendix biblio-
thecae Conradi Gesneri von 1555 ist allerdings folgendes zu lesen:
«loannes Blasius & loannes Comander, ministri ecclesiae Curiensis in

Katechismus, Zwa 14 (1997), 81ff.). An dieser Einstellung hat auch Bucers Gutachten,
das er im Oktober 1539 an Comander sandte nichts mehr geiéindert (vgl. Martin Bu-
CER, Deutsche Schriften, Bd. 8: Abendmahlsschriften 1529-1541, bearb. von Stephen
E. Buckwalter, Giitersloh 2004, 331ff.). Die polemischen Ausserungen Comanders zei-
gen, dass Bucers Katechismen (1534; 1537) im Allgemeinen und seine Abendmahls-
lehre im Besonderen keine ernstzunehmende Vorlage fiir die Abfassung des Katechis-
mus von 1538 waren.

20 Zu Philipp Gallicius: Huldrych Branke, Philipp Gallicius 1504-1566, in: Bedeutende
Biindner aus fiinf Jahrhunderten, Bd. 1, Chur 1970, 80ff.; Conradin BonoranD, Die
Engadiner Reformatoren Philipp Gallicius, Jachiam Tiitschett Bifrun und Durich
Chiampel. Voraussetzungen und Moglichkeiten ihres Wirkens aus der Perspektive der
Reformation im allgemeinen, Chur 1987, 52-60.

2l Vgl. Erich WENNEkER, Heinrich Bullinger und der Gantnerhandel in Chur
(1570-1574), Zwa 24 (1997), 98f.

22 Vgl. Ambrosius Eicunorn, Episcopatus Curiensis in Rhaetia sub Metropoli Mogun-
tina, St. Blasien 1797, 328; Comander an Bullinger, 24. Juni 1538, in: Scuiess (1904)
[, 12f.; Historia religionis, BAC: 212.02.02, 51.

23 Vgl. Gallicius an Bullinger, 13. Juli 1539, in: Scuress (1904) I, 14-16 (vgl. Emil Ca-
MENISCH, Biindner Reformationsgeschichte, Chur 1920, 93ff.; Jenny (1969) I, 2791f.).

24 Vel. Scuiess (1904) I, XXIV.

25 Vgl. Bornatico (1976), 44.

26 Auch in den Druckerkatalogen von Froschauer finden sich keine Hinweise auf den
Druck des Katechismus von Comander und Blasius in Ziirich.

191



Raethia ediderunt catechismum Christianae religionis.»?” Es ist zu fra-
gen, wo in Graubiinden dieser Katechismus gedruckt worden wiire? Die
erste Druckerei Biindens, die Druckerei Landolfi im Puschlav, erhielt
vom Bundtag erst 1549 das Druckprivileg.? Es ist zu vermuten, dass
Simler aufgrund der Kenntnis von Bifruns Katechismus von 1552 - den
er auch 'in den Appendix aufnimmt - bzw. dessen Vorwort auf einen
«Druck» (ediderunt) geschlossen hat. Doch sonst gibt es kein einziges
Zeugnis iiber einen solchen Druck. Comander und Blasius erwdhnen in
ihrem Vorwort nur, dass sie den Katechismus dem Auftrag der Synode
gemiss verfasst hitten;? Bifrun erwdhnt weiter, dass die Prediger von
Chur die Fuorma in Frageform gesetzt hitten.30 Chiampel weist im zwei-
ten Buch seiner Historia Raetica einzig darauf hin, dass der Katechis-
mus von Bifrun «Germanice olim a Curiensibus ministris Joanne Co-
mandro e Joanne Blasio compositum, ..»3! Es wiirde sehr erstaunen,
wenn Chiampel, der die Churer Prediger personlich kannte, auf einen
Druck nicht hingewiesen hitte.3? So ist auch a Porta im dritten, unge-
druckten Band seiner Historia Reformationis sehr zuriickhaltend und
spricht nur davon, dass der Katechismus 1538 «confectus fuit»3. Die an-
gefiihrten Quellen lassen grossen Zweifel aufkommen, dass der Katechis-
mus von Comander und Bifrun je gedruckt wurde; es ist zu vermuten,
dass er in Abschriften verbreitet wurde.

Dennoch haben wir eine relativ genaue Kenntnis von dessen Inhalt, weil
Bifrun den Katechismus mit Vor-, Nachworten und Gebeten ins Oberen-
gadiner Idiom iibersetzte (1552), wenig spéter Chiampel dasselbe ins Un-
terengadiner Idiom tat (1562), obwohl letzterer den Churer Katechismus
erginzte, mit der Absicht, denselben auch fiir den Gebrauch unter Er-
wachsenen zu bestimmen. Ein Textvergleich beider Engadiner Katechis-

27 Josias SIMLER, Appendix bibliothecae Conradi Gesneri, Ziirich 1555,f. 59v. Auch im
Index librorum prohibitorum von 1559 (vgl. unten) erscheinen — neben anderen Re-
formatoren — die Namen Comander und Blasius; wie aus anderen Fillen bekannt ist,
haben die Verfasser des Index aus Simlers Appendix bibliothecae Conradi Gesneri
wohl auch iiber den Katechismus von Comander und Blasius erfahren.

28 Oder bezieht sich in Raethia auf das vorangehende Curiensis? Dies ist sprachlich
zwar plausibel, hilft uns aber noch weniger weiter, wo der Katechismus von Comander
und Blasius gedruckt worden sein soll.

29 Vgl. B,, 6.

30 ygl, B,, 1 (Tielblatt).

31 Durich CriampEL, Historia Raetica, hg. von Placidus Plattner, Bd. 2, (QSG 9), Basel
1890, 384.

32 Wihrenddem er gleichzeitig den Druck des Katechismus von 1552 erwihnt.

33 3 Porta: Historia III, KBGR: A Sp IIl/11a, VL.B.9, 146.

192



men zeigt, dass der urspriingliche Text von Comander und Blasius be-
wahrt worden ist. Camenisch hat in seiner Studie aufgezeigt, dass der er-
ste «Biindner» Katechismus kein selbstindiges Werk, sondern eine Zu-
sammenfassung von geeigneten Vorlagen — Comander und Blasius
schreiben dariiber auch im Vorwort — ist, nimlich von dem St. Galler
Katechismus (1527)34 sowie dem Kleinen und Grossen Katechismus von
Leo Jud.? Dies erstaunt kaum, wenn wir bedenken, wie intensiv die
Kontakte Churs nach St. Gallen36 und Ziirich®” waren. Comander stand
auch mit Jud, der in den 30er Jahren, obwohl theologisch Zwingli ver-
pflichtet, einer der wichtigsten Mitarbeiter Bullingers war, in Briefkon-
takt.3® Gerade Juds Kleiner Katechismus (1535)% fand gleich nach sei-
nem Erscheinen grossen Anklang und erstaunlich schnelle und weite
Verbreitung in den meisten Orten der deutschsprachigen Schweiz, auch
im deutschsprachigen Teil Graubiindens.%

Der Katechismus von 1538 teilt sich auf in fiinf Artikel: 1. Von der Er-
kenntnis Gottes und des Menschen;%! 2. Vom Bekenntnis des alten wah-
ren Glaubens; 3. Von den Zehn Geboten; 4. Vom Vaterunser; und 5.

Von den heiligen Sakramenten. Dieser Aufbau ist insofern von Bedeu-
tung, dass der Genfer Katechismus von 1542/1545 exakt denselben Auf-

34 Derselbe - mit Titel Ain Christliche vnderwisung der Jugend jm Glouben, gegriindt
in der hayligen geschrift, fragens wysz (Ziirich 1527) - ist letztlich eine Bearbeitung
der Kinderfragen der bhmischen Briider (vgl. Joseph MtLLER, Die Deutschen Kate-
chismen der Bohmischen Briider, (Monumenta Germaniae Paedagogica 4), Berlin
1887,191ff.).

35 Vgl. Camenisca (1932), 62ff.

36 Vgl. Conradin Bonoranp, Vadian und Graubiinden. Aspekte der Personen- und Kom-
munikationsgeschichte im Zeitalter des Humanismus und der Reformation, (QBG 3),
Chur 1991.

37 Vgl. Traugott Scuiess, Bullingers Korrespondenz mit den Graubiindnern, (QSG
23-25), Basel 1904-06.

38 Dies wird deutlich, wenn auch keine Briefe mehr bekannt sind, aus einer Nebenbe-
merkung Comanders im Brief vom 2. Oktober 1537 an Bullinger (vgl. Schiess (1904)
I, 9; Jenny (1970) II, 33).

39 Als dltester Druck ist bislang einzig die Ausgabe von 1538 bekannt; dennoch diirfte
derselbe bereits 1535 erstmals gedruckt worden sein (vgl. August Lanc, Der Heidel-
berger Katechismus und vier verwandte Katechismen, Leipzig 1907, XXIXff.; Gott-
fried W. LocuEr, Die Zwinglische Reformation im Rahmen der europdischen Kir-
chengeschichte, Géttingen 1979, 571f.). Farner urteilt falsch, wenn er davon ausgeht,
dass der erste Druck des Kiirtzer Catechismus aus dem Jahre 1541 sei (vgl. Leo Jup,
Katechismen, hg. von Oskar Farner, Ziirich 1955, 17 passim).

40 ygl. Jup (1955), 19.

41 Dieser Artikel ist auch im Sinne einer Einleitung — wie auch bei Calvin - zu den fol-
genden Artikel des Katechismus zu verstehen.

193



bau aufweist*? und dessen Einleitungsabschnitt — bei Comander erwiihn-
ter 1. Artikel - gleichfalls von der Erkenntnis Gottes und des Menschen
handelt.*® Schon in der Institutio von 1536 sowie im ersten Genfer Kate-
chismus von 1537 setzt Calvin mit dieser Frage ein, wihrenddem er sich
ansonsten im Aufbau noch sehr eng Martin Luthers Katechismen (1529)
orientiert.* Dies zeigt uns, dass Comander und Blasius bei der Abfas-
sung ihres Katechismus neben den Vorlagen aus Ziirich und St. Gallen
auch Schriften Calvins heranzogen. ,

Abgesehen von Bifruns Ubersetzung aus dem Jahre 1552 begegnet uns
eine urkundliche Nachwirkung des Katechismus von Comander und
Blasius auf romischer Seite: Im Index librorum prohibitorum von 1559
erscheinen die Namen Comander und Blasius neben solchen wie Bucer,
Bullinger, Calvin, Jud, Vadian oder Zwingli.¥> Diese spite Reaktion
Roms zeigt auch, dass der Katechismus von 1538 nur eine beschrinkte
Bedeutung innehatte. Es darf nicht vergessen werden, dass im 16. Jahr-
hundert noch die Mehrzahl der biindnerischen Bevilkerung romanisch
sprach, ja die Germanisierung des Landwassertales, des Prittigaus und
des Schanfiggs erst im 16. Jahrhundert abgeschlossen war, und somit
der Katechismus gewissermassen nur regionale Bedeutung erhielt. Hin-
gegen ist die Wirkungsgeschichte, durch die romanischen Ubersetzun-
gen von Bifrun und Chiampel, dusserst bemerkenswert.4

42 Saxer glaubt, dass Calvin diese Reihenfolge aus Bucers Katechismus von 1534 iiber-
nommen habe (vgl. Ernst Saxer, Genfer Katechismus von 1542, in: Reformierte Be-
kenntnisschriften, Bd. 1/2: 1535-1549, hg. von Heiner Faulenbach und Eberhard
Busch, Neukirchen-Vluyn 2006, 282f.); dies ist kritisch zu hinterfragen, weil Bucer
die Lehre von den Sakramenten im Anschluss an die Lehre von der Kirche im ersten
Hauptstiick (De fide) behandelt, partiell also eine andere Reihenfolge hat.

43 Saxer nimmt auf den Katechismus von Comander und Blasius keinen Bezug (vgl. Sa-
XER (2006), 282.; Jenny (1969) I, 301f.).

4 Aufbau von Calvins Institutio 1536: 1. de lege (einsetzend mit de cognitione Dei ac
nostri); 2. de fide; 3. de oratione; 4. de sacramentis ubi de baptismo et coena Domini;
5. quo sacramenta non esse quinque reliqua, quae pro ostenditur; 6. de libertate chri-
stiana, potestate ecclesiastica et politica administratione. Calvins Institutio 1539, die
erste grosse Umarbeitung und Erweiterung der Institutio, fihrt hingegen, nach der
Gottes- und Menschenerkenntnis mit dem Artikel de fide fort (vgl. Ernst SAXEer, Gen-
fer Katechismus und Glaubensbekenntnis (1537), in: Calvin-Studienausgabe, Band I/1:
Reformatorische Anfinge (1533-1541), Neukirchen-Vluyn 1994, 1311f., bes. 134-137).

45 Vgl. Franz Heinrich Reusch, Die Indices librorum prohibitorum des 16. Jahrhunderts,
(Bibliothek des literarischen Vereins Stuttgart 176), Tiibingen 1886, 190. 266. 489f.

46 Dies erkannte schon Rosius a Porta (vgl. A Porta (1772) 1/1, 44; 1/2, 404; Jan-Andrea
BERNHARD, Rosius a4 Porta (1734-1806). Ein Leben im Spannungsfeld zwischen Ortho-
doxie, Aufklirung und Pietismus, (ZBRG 22), Ziirich 2005, 335).

194



2.2. Der Katechismus von 1552

Am 15. Mai 1551 meldet Pier Paolo Vergerio, der voriibergehend das
Bergell, wo er als Reformator wirkte, verlassen hatte,*” aus Samedan an
Rudolf Gwalther, dass die Messe in Samedan abgeschafft sei.® Ein Jahr
spiiter erscheint vom Samedaner Notar, dem Juristen Iachiam Tiitschett
Bifrun, einem Humanisten und theologischen Laien, der in Paris stu-
diert hat,* in der Druckerei Landolfi in Poschiavo Una cuorta et cri-
stiauna fuorma per intraguider la giuuentiina. Im Vorwort der Aus-
gabe von 1571 schreibt er dariiber: «<Hauiand eau auaunt uercequants
ans fat stamper 1’g Catechismum (aque es, sco dir, iina araschun da sco-
diin da sia cretta) quel chi es sto scrit dals barmoers predichians da
Chuoria, et da me mis in Arumaunsch, da quels nun siand pliis auaunt
maun, & siand grand bsiing che la giuuentiina uigna infurmeda in nossa
cretta christiauna, ...»*0 Damit spricht Bifrun nicht nur an, dass er den
Katechismus von Comander und Blasius iibersetzte, sondern auch, dass
die Auflage von 1552 grossen Absatz gefunden hat. Die Briefe nach
Ziirich aus diesen Jahren zeigen uns, dass das Oberengadin noch keines-
wegs fiir die Reformation gewonnen war.>! Bifrun verfolgte mit dem Ka-
techismus das Ziel, die Oberengadiner Jugend in den Hauptstiicken des
Glaubens zu unterweisen; so betont a Porta, dass das Biichlein beim
Volk grosse Freude ausloste.?? Tatsédchlich hat der Katechismus Bifruns
einen wichtigen Beitrag zur Ausbreitung des reformierten Glaubens im
Oberengadin geleistet.

47 Zu Vergerios Titigkeit in den Drei Biinden immer noch lesenswert: Scuiess (1904) 1,
LXXIff. (neuere Forschungsliteratur bei: BERNHARD (2005), 345f.).

48 Vgl. Pier Paolo Vergerio an Rudolf Gwalther, 15. Mai 1551, in: Emidio Camp1, Ein
italienischer Briefwechsel. Pier Paolo Vergerio an Rudolf Gwalter, in: Hans Ulrich
Biichtold (Hg.), Von Cyprian zur Walzenprigung. Streiflichter auf Ziircher Geist und
Kultur der Bullingerzeit, Festschrift Rudolf Schnyder, Zug 2001, 66. Auch in Briefen
an Bullinger berichtet Vergerio iiber den Fortgang der Reformation im Oberengadin
(vgl. Vergerio an Bullinger, 23. April 1551; 22. Aug. 1552, in: Schiess (1904) I, 198ff.
2591f.; vgl. Erich WENNEKER, Heinrich Bullinger und die Reformation im Engadin,
BM 2004, 249).

49 Zu Iachiam Tiitschett Bifrun: Men Gaupenz, lachiam Bifrun, in: Bedeutende Biind-

“ ner aus fiinf Jahrhunderten, Bd. 1, Chur 1970, 84-94; Bonoranp (1987), 60-67.

B,, 2.

51 Die Reformation im Oberengadin kam mit dem Ubertritt von St. Moritz und Celerina
1577 zum Abschluss (vgl. A Porta (1772) I/1, 245f.; CamENiscH (1920), 460ff.).

52 Vgl. A Porta (1772) 1/2, 404; DERs., [Dissertatio historico-ecclesiastica qua ecclesiarum
colloquio superioris Oengadinae], [Chur] s.d., in: StAGR: B 1500 (b), nr. 1, 15.

195



Wir sollen uns vor Augen fiihren, dass seit den 40er Jahren die Immi-
gration italienischer Exulanten, oft Nonkonformisten, zunahm, nachdem
1542 die Inquisition wiedereingerichtet wurde. Diese «reformatorische
Emigration» aus Italien®? fiihrte in den Gemeinden der Siidtéler und teil-
weise auch des Engadins vermehrt zu Unruhen und Auseinandersetzun-
gen in Glaubensfragen, so dass das Werk der Reformation gefihrdet
war. Der Bundstag verfiigte darum im November 1552, dass kiinftig
diese Glaubensfliichtlinge auf ihre Eignung hin gepriift werden sollen.>*
Gallicius verfasste daraufhin die Confessio Raetica (1553), die auch an
Bullinger nach Ziirich zur Begutachtung gesandt wurde. Es sollte ein
wirksames Mittel zur Abgrenzung gegen italienische Nonkonformisten
werden.? Dass Bifrun, der, offenbar unter Zwinglis Einfluss, schon friih
fiir die Reformation gewonnen wurde,% sich dafiir stark machte, dass im
Oberengadin die Reformation nicht durch italienische Nonkonformisten
gefihrdet wiirde, ist nur naheliegend.>” Tatsdchlich war in dieser Stunde
die Ubersetzung des Katechismus von Comander und Blasius ins Oberen-
gadiner Romanisch die richtige Entscheidung, da derselbe die Verbun-
denheit nicht nur mit der Churer, sondern auch mit der Ziircher Refor-
mation deutlich machte und unterstrich. So folgen nach dem Nachwort
von Comander und Blasius vier Gebete, die aus dem Grossen Katechis-
mus Leo Juds stammen.8

33 Zur reformatorischen Emigration: Conradin BoNoranD, Reformatorische Emigration
aus Italien in die Drei Biinde. Ihre Auswirkungen auf die kirchlichen Verhiltnisse -
ein Literaturbericht, Chur 2000.

>4 Vgl. Bundestagsprotokoll vom 1. November 1552, in: A Porta (1772) 1/2, 53.

% Zur Confessio Raetica: Emil Camenisch, Die Confessio Raetica. Ein Beitrag zur
biindnerischen Reformations-Geschichte, JHGG 1913, 223-260; Bernuarp (2005),
353ff.; Eberhard Busch, Confessio Raetica von 1552/1553, in: Reformierte Bekennt-
nisschriften, Bd. 1/3: 1550-1558, hg. von Heiner Faulenbach und Eberhard Busch,
Neukirchen-Vluyn 2007, 249-275.

%6 Vgl. Siegfried Hemnmann, Bifrun, Erasmus und die vorreformatorische Predigtspra-
che im Engadin, in: ders., Romanische Literatur- und Fachsprachen in Mittelalter und
Renaissance. Beitriige zur Friihgeschiclite des Provenzialischen, Franzisischen, Italie-
nischen und Ritoromanischen, hg. von Rudolf Engler und Ricarda Liver, Wiesbaden
1987, 92.

ST Tatsichlich standen weder Vergerio noch Parisotto, die beide im Oberengadin wirk-
ten, nie wirklich unter Hiresieverdacht. Beide standen auch in Briefkontakt mit nam-
haften Vertretern Ziirichs (Bullinger, Gwalther). Bemerkenswert ist, dass a Porta den
Druck des ersten romanischen Katechismus und des Neuen Testamentes von Bifrun
in einen indirekten Zusammenhang mit der Abwehr der «Camilli Sectatores» stellt
(vgl. A Porra (1772) 1/2, Cap. XIV).

8 Vgl. B,, 30-32.

196



Wie schon erwihnt, ist auch von Bifruns Katechismus von 1552 kein
einziges Exemplar, weder vollstindig noch unvollstdndig, erhalten. Dar-
um ist es bis in die heutige Zeit immer wieder fiir fraglich gehalten wor-
den, dass diese erste Ausgabe schon im Jahre 1552 erschienen sei. Daran
darf aber nicht gezweifelt werden, da wir bereits 1555 aus Ziirich zwei
externe Zeugnisse fiir den Druck von Bifruns Katechismus haben. Ein-
mal - darauf wurde in der Forschungsliteratur schon mehrfach hinge-
wiesen® — behandelt Konrad Gessner in seinem Mithridates. De diffe-
rentits Linguarum ... (Ziirich 1555) auch die romanische Sprache und
erwihnt darin nicht nur, dass Bifrun den «catechismum ... & Germanico
in hunc sermone conuertit, excusum Pusclauij anno 1552»%, sondern
fiigt auch das Herrengebet bei, wie es bei Bifrun gedruckt sei.®! Weiter
gibt Josias Simler im Jahre 1555 den Appendix zu Gessners Bibliotheca
universalis (Ziirich 1545) heraus und behandelt darunter auch Bifrun,
der «anno D. 1552. catechismum religionis Christianae & Germanico ser-
mone transtulit in uernaculum Rhetorum, ... Libellus eodem anno im-
pressus est Pusclauij apud Rhetos.»%? Schliesslich erwidhnt auch Verge-
rio, der wie erwdhnt zur Zeit des Druckes im Oberengadin wirkte und
selbst intensive Kontakte mit der Druckerei Landolfi in Poschiavo
pflegte, in seiner Streitschrift Agl’Inquisitori che sono per Ultalia ...
(Rom 1559), dass «<M. Giacopo Tuzzeto da Samadeno» vor wenigen Jah-
ren einen Katechismus in Romanisch herausgegeben habe.%

Die externen Zeugnisse bestitigen nicht nur das Erscheinen des ersten
Katechismus, sondern machen auch deutlich, dass mit der Edition die-
ses Katechismus das Romanische erstmals als schriftliche und gedruckte
Sprache in der Gelehrtenwelt zur Kennnis genommen wurde. Dem
Wunsch von Bifrun entsprechend konnte schliesslich durch seinen Kate-
chismus auch die Lesefdhigkeit, ja der Volksschulunterricht geférdert
werden.® Damit hat sich Bifrun als wahren Humanisten ausgezeichnet.

59 Vgl. Bonoranp (1987), 73f.; DEpLAzES (1987), 78; Siegfried HEINIMANN, Oratio Domi-
nica Romanice. Das Vaterunser in den romanischen Sprachen von den Anfingen bis
ins 16. Jahrhundert mit den griechischen und lateinischen Vorlagen, Tiibingen 1988,
190; u.s.w.

60 Konrad GessNer, Mithridates. De differentiis linguarum tum veterum tum quae hodie
... in usu sunt, Ziirich 1555, f. 62r.

61 Bei der kritischen Edition wird auf die textkrtischen Varianten Bifrun-Gessner Bezug
genommen.

62 Simrer (1555), f. 53v.

63 Vgl. Pier Paolo VERrGERIO, Agl’ Inquisitori che sono per I'Italia del catologo di libri
eretici ..., Rom 1559, 47 (vgl. A Porta (1772) 1/2, 4044f.).

64 Vgl. Bonoranp (1987), 61f.

197



Immer wieder ist in der Forschungsliteratur% zu lesen, dass die Taefla,
die erste romanische Fibel, als Anhang zum Katechismus (Fuorma) von
1552 erschien. Da aber kein dlteres Exemplar als die Ausgabe von 1629,
ein Ziircher Nachdruck der Ausgabe von 1571, erhalten ist,% konnte es
nie nachgewiesen werden. Es ist darum hier der Ort, auf den Zusam-
menhang der Taefla mit der Fuorma genauer einzugehen und die offe-
nen Fragen, soweit moglich, zu klédren.

Johann Andreas von Sprecher schreibt im Jahre 1879, dass die Fuorma
von 1552 in Sedez (16°) erschienen sei.” Woher hat er diese Informa-
tion? Eine Bemerkung Sprechers hilft weiter: In einer Anmerkung hilt
er fest, dass sich in seinem Besitz ein Fragment von drei Blittern befin-
det, das in derselben Antiqua wie die Statuti di Valtellina von 1549 ge-
druckt sei und eventuell aus der Fuorma sei. Leider erwdhnt er nicht,
was auf den drei Blittern stand. Wenige Jahre spiter hat er aber diese
drei Bldtter an den deutschen Romanisten und Theologen Eduard Béh-
mer ausgehéndigt, der in seinen Romanischen Studien auf sie Bezug
nimmt. Zu Bifruns Fuorma von 1552 schreibt Bohmer: «Drei unmittel-
bar zusammengehorende Blidtter mit Gebeten, darunter Psalm 24, aus
Bifrun’s Fuorma ... Gedruckt in Puschlaf, ... mit denselben Typen [sc.
wie| 1549 die Statuti di Valtellina... Von dieser Ausgabe der Fuorma
ist weder ein vollstindiges noch unvollstindiges Exemplar bekannt,
noch auch irgend ein anderes Bruchstiick dieses Originaldrucks ausser
den drei Blittern, die ich von J.A. v. Sprecher erhalten habe... Blatt 1
und 2 sind Theile eines noch etwas zusammenhéngenden Blattes.»%
Diese drei einzelnen Blidtter miissen das Format 16° (etwa 7,5 x 10 cm)
gehabt haben: Dafiir spricht nicht nur Sprechers Bemerkung, dass die
Fuorma in Sedez gedruckt sei, sondern auch Bshmers Bemerkung, dass
darauf Psalm 24 abgedruckt sei. Tatséchlich hat Bifrun auch einige Psal-
men ins Oberengadiner Romanische iibersetzt, namentlich Psalm 24; al-
lerdings ist Psalm 24 nicht in der Fuorma abgedruckt worden, sondern

65 Vgl. Hercli BErToGG, Evangelische Verkiindigung auf ritoromanischem Boden, Chur
1940, 114£.; Rudolf O. TonjacHeN, Ein bescheidenes Jubilium 1552-1952, BM 1952,
391ff.; Reto R. BEzzora, Litteratura dals rumauntschs e ladins, Cuira 1979, 196; Bo-
NoranD (1987), 62; HEmimany (1988), 189.

66 Vgl. BR 643.

67 Vgl. von SPRECHER (1879),146.

68 Eduart BoHMER, Verzeichnis rdtoromanischer Literatur, in: ders. (Hg.), Romanische
Studien, Bd. 6, Bonn 1885, 109.

198



in der Taefla von 1571, die 1629 in Ziirich unverdndert nachgedruckt
wurde.® Die Taefla hat prezis das Format 16°. Die drei Blitter, die
heute leider verschollen sind,”™ stammen also nicht aus der Fuorma von
1552, sondern aus der Taefla, wahrscheinlich in der Ausgabe von 1571.
Wir werden bei der Behandlung des Katechismus von 1571 darauf
zuriickkommen.

Noch offen ist die Frage, in welchem Format der Katechismus von 1552
gedruckt worden war. Wir miissen uns da auf eine Aussage von a Porta
stiitzen, der erwdhnt, dass der Katechismus «rium plagularum opuscu-
lum Anno MDLII Pesclavii excudentum»?!, also drei Bogen bzw. Boglein
umfasst habe. Mit den Boglein sind vermutlich Halbbogen gemeint, die,
wenn sie — wie der Katechismus von 1571 - in Duodez (12°) gedruckt
waren, maximal 36 Seiten ausmachten, was dem Umfang des Katechis-
mus durchaus entspricht. Wenn auch der Katechismus von 1552 in ei-
nem anderen Format, z. B. Sedez, gedruckt gewesen sein sollte, so dndert
dies nichts an der Anzahl der Boglein; und ein Anhang im Umfang der
Taefla hat auf den drei Boglein rein rechnerisch nicht mehr Platz. Falls
es sich bei den drei von a Porta erwdhnten Bogen aber um ganze Bogen
handeln sollte, so wire der Umfang — man konnte dann wohl auch kaum
noch von einem opusculum sprechen — zu gross, um darauf nur die Fu-
orma mit der Taefla als Anhang zu drucken; dies wiirde maximal 2 Bo-
gen ausfiillen. Zudem darf nicht vergessen werden, dass wir weder di-
rekte noch indirekte Zeugnisse besitzen, die von einer Ausgabe der
Taefla aus dem Jahre 1552 sprechen, auch nicht als Anhang zur Fuorma

% Vgl. T, fol. 7r-8v (Exemplar KBGR: Aa 267/z; Exemplar ZBZ: II App. 611).

70 Die drei Blitter kamen aus Bohmers Besitz nach Berlin, wo sie in der Preussischen
Staatsbibliothek aufbewahrt wurden; freilich war man immer noch der Ansicht, dass
die Blitter ein Fragment aus dem Katechismus von 1552 seien. Wahrend dem zwei-
ten Weltkrieg wurden viele Teile der Bibliothek evakuiert; nach Ende des Krieges
wurden dieselben teils in die Deutsche Staatsbibliothek zu Berlin, teils in die Jagiel-
lonische Universititsbibliothek in Krakau integriert. Die drei Bldtter kamen aber
wohl nicht mehr zuriick, obwohl sie im Katalog des Preussischen Kulturschatzes der
Staatsbibliothek zu Berlin noch aufgenommen sind (SBB: Libri impr. rari oct. 328);
heute zumindest fehlen sie, wie Herr Andreas Wittenberg von der Staatsbibliothek
zu Berlin mitteilt (Mail vom 20. Dezember 2007). Sie miissen bedauerlicherweise also
zu den Kriegsverlusten gezihlt werden (vgl. auch: Bibliografia retorumantscha
(1552-1984), Cuira 1986, 22).

71 X Porta (1772) 1/2, 404,

199



von 1552.72 Vielmehr wurde der Katechismus von 1552, dessen Druck
in keiner Weise bezweifelt werden kann, auch fiir den Schulunterricht,
so ja die Absicht Bifruns, benutzt. Es ist daher sehr zu bedauern, dass
bis dato kein Exemplar und auch kein Fragment des Katechismus von
1552 gefunden werden konnte.

2.3. Der Katechismus von 1560

In der Bibliografia Retorumantscha (1552-1984) lesen wir, dass 1560
die zweite Auflage der Fuorma erschienen sei. Als Quelle wird a Portas
Registratura genannt,” die eine Vorarbeit zu seiner geplanten Studie
iber Ursprung und Werden der romanischen Sprache und Schrift war.?
Tatsdchlich nennt 4 Porta darin eine Ausgabe des Katechismus von
1560, allerdings muss a Porta beim Abfassen der Registratura aus Un-
achtsamkeit ein Fehler unterlaufen sein. Denn er beginnt die Annotatio
omnium librorum, quotquot lingua Rheetis, dialecto Oengadinensts, ty-
pis excusi sunt... mit eben der Ausgabe der Fuorma von 1560. Es ist zu
vermuten, dass er ausversehen 1560 schrieb, da nachfolgend Bifruns L’g
Nouf Testament von 1560 folgt. Es wire sehr befremdend, wenn er in
der Registratura die Fuorma von 1560 als ersten (!) romanischen Druck
wihnte, gleichzeitig aber in der 1772 gedruckten Historia Reformatio-
nis,’® in der Dissertatio historico ecclesiastica ... colloquio superioris
Oengadinae,”” sowie im derzeit noch ungedruckten dritten, Mitte der
80er Jahre verfassten Band der Historia Reformationis,” in welchem er
im fiinfzehnten Kapitel die Gebrduche der reformierten Kirche be-
schreibt, als ersten Druck die Fuorma von 1552 nennt, welcher auch den
Anfang der romanischen Schriftsprache bedeute. Unterstiitzt wird dieser
Schluss — ein Fehler aus Unachtsamkeit — dadurch, dass er in der ge-
nannten Registratura eine Biographie von Bifrun folgen ldsst, in der er

72 Wir méchten darauf hinweisen, dass dies auch vom Inhalt der Taefla her abzulehnen
ist, was bei der Behandlung des Katechismus von 1571 ausfiihrlich diskutiert wird. Es
ist damit T6njachens Ansicht, dass die Taefla erstmals 1552 als Anhang zur Fuorma
erschienen sei, widerlegt (vgl. TontacHEN (1952), 391-393).

3 Vgl. BR 638.

7 Vgl. BernuArD (2005), 189.

7> Vgl. a Porta: Registratura, KBGR: A Sp III/11a, VL.B.2, 15.

6 Vgl. A Porta (1772) 1/2, 404.

77 Vgl. a Porta: Dissertatio, StAGR: B 1500 (b), nr. 1, 15.

™ Vgl. a Porta: Historia ITI, StAGR: A Sp 11I/11a, VI.B.9, 146.

200



schreibt: «Cum enim hactenus lingua Raetica omnind nulla exstarent
scripta typis impressa, quorum ope institutio litterarum ac Religionis
firmaretur, ac promoveretur, is primus catechismum Comandri Blasi-
ique Curiensem Ministrorum in Oengadinam dialectum conversum A.
1552 Peschlaviensium typis emisit; ...»™ Alle Belege machen zudem
deutlich, dass a Porta nicht der Ansicht war, dass 1560 eine zweite Auf-
lage der Fuorma erschienen sei.

Dennoch hatte 4 Portas Unachtsamkeit eine Wirkungsgeschichte. A
Porta verfasste die Registratura nach eigenem Zeugnis bekanntlich um
1779;8 im August desselben Jahres hatte er vom englischen Universalge-
lehrten William Coxe, der auch Graubiinden durchreiste, einen Besuch
erhalten.8! Coxe schreibt in seinen Briefen iiber den natiirlichen, biirger-
lichen und politischen Zustand der Schweitz auch iiber die Sprache der
Biindner, insbesondere iiber das Romanische. Dabei erwihnt er, dass
der gelehrte Bifrun die Erfahrung gemacht hitte, dass «der Mangel von
Religionsbiichern in der Landessprache den Fortgang der Reformation
sehr verhindere» und er darum erstmals «1560 zu Puschlav ein kleines
Werk druken» liess.®? In der dazugehdrenden Anmerkung weist Coxe
darauf hin, dass er von a Porta «ein genaues Verzeichnis von allen in
dem Romanischen des Engadins und des Grauen Bundes gedrukten
Biichern» erhalten habe und daraus auch viele kritische Bemerkungen
tiir diesen Brief benutzen konnte.83 Coxe iibernahm also aus a Portas
Registratura das versehentlich falsche Jahr des Drucks in seine Briefe,
die, in der englischen Ausgabe, bald iiberall in England gelesen wurden.
So wurde auch der Irrtum verbreitet, dass der erste romanische Druck
1560 erschienen sei. Erst 150 Jahre nach Coxe’ Briefen stellte George
Sarton in seinem Aufsatz Scientific Literature in Romansh, aufgrund
der Konsultation der 1938 erstmals gedruckten Bibliografia Retoro-

™ 3 Porta: Registratura, StAGR: A Sp III/11a, VL.B.2, 40.

80 Vgl. a Porta: Registratura, StAGR: A Sp III/11a, VI.B.2, 15.

8l Vgl. Erich WENNEKER, Die Bibliothek und die Handschriften des Petrus Domenicus
Rosius a Porta, BM 1992, 3; BErnuarp (2005), 3. 135.

82 Vgl. William Coxe, Briefe iiber den natiirlichen, biirgerlichen und politischen Zu-
stand der Schweitz, Bd. 2, Ziirich 1792, 289; pErs., Travels in Switzerland, and in the
Country of the Grisons: in a series of letters to William Melmoth, Bd. 3, Basel 1802,
302.

83 Vgl. ibidem. Coxe unterliegt einem weiteren Irrtum, wenn er glaubt, dass es sich bei
der in seinem Besitz befindlichen Kopie des Drucks der Taefla von 1629 um einen

Nachdruck der Fuorma von 1560 (sic!) handelt (vgl. Boumer (1885), 109).

201



montscha, klar, dass «the earlist printed document is a Catechism trans-
lated in the Upper Engadin dialect by Jachiam Bifrun (... Puschlaef,
1552 ...).»84

Die Quellen widerlegen ohne Zweifel die Ansicht, dass 1560 in Po-
schiavo eine zweite Auflage der Fuorma gedruckt wurde.

2.4. Der Katechismus von 1571

Die zweite Auflage der Fuorma verliess vielmehr 1571 die Druckerei von
Landolfi. Im Vorwort weist Bifrun darauf hin, dass von dem vor «uer-
cequants ans» gedruckten Katechismus «nun siand pliis auaunt maun, &
siand grand bsiing che la giuuentiina uigna infurmeda in nossa cretta
christiauna, ...» So habe ihn die ¢hundraiuel Comiin, & er particuleras
persunas» darum gebeten,. eine Neuauflage zu besorgen.® Bifrun
schreibt weiter, dass «las queelas chioses nu sun sullettamang bsiigniusas
a la giuuentiina, dimperse a scodiini, giuuens, & uijlgs, & masthchiels &
a femnas.» Bifrun betont dies darum, da diese Pflicht bisher mehr
schlecht als recht erfiillt worden sei und erwachsene Leute zu finden
seien, «hi nu saun la Chredijnscha, ne I's dijsch cummandamains, &
niaunchia bain I’g Padernoes, ...»8 Letzlich hoffte Bifrun mit einem
Neudruck des Katechismus einen Beitrag zur Beseitigung dieser Unwis-
senheit zu liefern.

Welchen Hintergrund haben die Ausfiihrungen von Bifrun? Der Hin-
weis auf die Obrigkeit, die ihn dazu ermuntert habe, lidsst aufhorchen.
Offenbar ist es nicht nur die Unwissenheit der Leute, die Beweggrund
einer Neuauflage ist, sondern auch die Frage der richtigen Lehre und da-
mit des religiosen Friedens. Wir erinnern uns daran, dass gerade in die-
sen Jahren die reformierte Kirche Biindens durch den Gantnerhandel
schwer gepriift wurde.8” Im Friithjahr 1570 musste der Tdufer Georg
Frell widerrufen; Frell zog es vor, die Stadt (Chur) zu verlassen. Vollig
iiberraschend erhoben sich Kreise der reformierten Pfarrerschaft, neben
Veltliner Pridikanten auch der Churer Johannes Gantner, gegen eine
Verurteilung und Ausweisung Frells. Am 8. Oktober 1570 verteidigte

84 Georges SarToN, Scientific Literature in Romansh, Osiris 9 (1950), 606.

85 Auch hier spricht Bifrun mit keinem Wort von einer zweiten Auflage von 1560 (vgl.
oben).

8 B, 2f.

87 Vgl. A PorTa (1772) 1/2, 499-557.

202



Gantner, aus Griinden der Toleranz, den Tdufer Frell in einer Predigt
erneut, was zu einer heftigen Auseinandersetzung zwischen Antistes To-
bias Egli, Pfarrer zu St. Martin, und Gantner, Pfarrer an der Regulakir-
che, fiihrte, die in der Suspension Gantners auf der Synode von 1571
ihren Hohepunkt fand. Dieselbe Synode hatte sich auch mit mehreren
Pridikanten der Siidtiler zu befassen, die Gantner unterstiitzten und
dhnliche Ansichten vertraten und von der Synode ebenfalls suspendiert
wurden. Es ist dabei an Bartolomeo Silvio, Mino Celsi, Girolamo Tur-
riani oder Niccolo Camogli zu denken, die alle im Bergell, der Graf-
schaft Cleven, im Veltlin und teils gar im Oberengadin tétig waren.® Da
erstaunt es wenig, dass Josias Simler, der als Mitarbeiter Bullingers meh-
rere Werke gegen Nonkonformisten verfasste, sein im folgenden August
erschienenes Werk De una persona et duabus naturis Domini et Serva-
toris nostri Iesu Christi (Ziirich 1571) dem Freistaat der Drei Biinde
widmete, um sie in ihrem Kampf gegen die Héresie zu unterstiitzen.8?
Auf dem Hintergrund der Abwehr solcher italienischer Nonkonfor-
misten ist der Neudruck des Katechismus von Bifrun noch besser zu
verstehen, denn Einfliisse von Predigern aus den Siidtidlern waren im
Oberengadin latent vorhanden. Zur etwa gleichen Zeit erhielt der in
Morbegno titige, den Nonkonformisten feindlich eingestellte Scipione
Calandrini von der Biindner Obrigkeit den Auftrag, ein italienisches
Traktat gegen diese Héresien zu verfassen;% sein wenig spéter erschiene-
ner Trattato dell’heresie e delle schisme che sono nate e che possono
nascere nella chiesa di Dio (Poschiavo 1572) war vor allem gegen die
Tdufer und den Arianismus gerichtet.

Wie Bifrun im Vorwort betont, handelt es sich um eine Neuauflage des
Katechismus von 1552; dabei musste er «bgier imgiurer, et miider par
saluér iina cufgniasta et reguleda fuotscha da scriver nos launguaick»®!
Diese Bemerkung macht deutlich, dass die oberengadinische Schrift-
sprache noch immer in ihren Kinderschuhen war. Abgesehen von Gian

Travers’ Chianzun dalla guerra dagl Chiaste da Miis, welches Gedicht

8 Vegl. Synodalprotokoll 1571, SKA: Synodalakten; Tobias Egli an Heinrich Bullinger,
20. Juni 1571, in: Scuiess (1906) III, 251ff.; A Porra (1772) 1/2, 517ff.; WENNEKER
(1997), 102ff.

89 Vgl. Martin Bunp1, Gewissensfreiheit und Inquisition im rdtischen Alpenraum, Bern
2003, 88f.

% Vgl. Scipione CALANDRINI, Trattato dell’heresie e delle schisme che sono nate e che

gy IR0, Kiascete nella chiesa di Dio, Poschiavo 1572, fol. 3r-v.
Bay 2,

203



erstmals 1863 im Druck erschien,?? sind Bifruns Katechismus von 1552
und sein Nuof Testamaint von 1560 die ersten gedruckten Werke im
Oberengadiner Idiom.* Offenbar hatte aber Bifruns Oberengadiner
Schriftsprache noch 1571 nicht durchwegs Anerkennung erlangt, so dass
Bifrun schreibt: «... la quaela nun plescha fuorza er ad alchiiins, ...»%
Auch a Porta urteilt, dass seine Sprache «cruda, aspera et impolita» sei.%
Bei aller Kritik an Bifruns Sprachgebrauch soll aber nicht vergessen
werden, dass er sich nie als Literat, sondern nur als Kédmpfer fiir die Re-
formation verstanden hat. Im Rahmen dieser «Mission» hat er, gewisser-
massen nebenbei, die Oberengadiner Schriftsprache geschaffen.%

Hier ist es auch der Ort, noch einmal kurz auf die Taefla von 1571 zu
sprechen zu kommen. Die Frage, ob die Taefla ein Anhang zur Fuorma
gewesen sei, haben wir ja noch nicht abschliessend geklirt.%” Doch auf-
grund der Quellen ldsst sich dies eindeutig ausschliessen. Die Taefla
schliesst das Nach- bzw. Grusswort Bifruns an die Lehrer folgendermas-
sen: «Daeda a Samadan I’g priim di dalg Anno 1571.»% Die Fuorma hin-
gegen beginnt Bifrun mit einem Vorwort, das er am 6. Januar 1571 ver-
fasst hat. Weder in der Fuorma noch in der Taefla nimmt Bifrun auf
einen Anhang bzw. einen vorangehenden Teil Bezug. Zudem macht es
wenig Sinn, dass die beiden Teile urspriinglich zusammenhingend wa-
ren, da sich sowohl in der Fuorma wie auch in der Taefla gleiche Stiicke

92 Vgl. Zwei historische Gedichte in ladinischer Sprache aus dem 16. und 17. Jahrhun-
dert, hg. von Alfons von Flugi, Chur 1863, 23-41.

93 Es bleibt zu erinnern, dass Gallicius - er soll erstmals 1536 das Vaterunser und den
Dekalog ins Romanische iibersetzt haben (vgl. A Porra (1772) 1/2, 404; Bezzora
(1979), 192) - und Chiampel - in seinem Vn cudesch da psalms und dem daran
anschliessenden Katechismus Vn intraguidamaint dad infurmar la giuvuentiin (Basel
1562) - das Unterengadiner Idiom benutzten (vgl. auch Ricarda Liver, Die subordi-
nierenden Konjunktionen im Engadinischen des sechzehnten Jahrhunderts. Ein Bei-
trag zur Friihgeschichte der ritoromanischen Schriftsprache, Bern 1969, 16ff.; Gau-
penz (1970), 90).

% By, 2.

9% X Porta (1772) 1/2, 405.

9 Vgl. Liver (1969), 18.

97 Nicht weiterhelfen kann in dieser Frage die Registratura von a Porta, da er nur
Kenntnis von der Taefla von 1674 (und den folgenden Drucken) hat; offenbar war
die Taefla von 1571 und 1629 schon im 18. Jahrhundert sehr selten (vgl. a Porta: Re-
gistratura, StAGR: A Sp III/11a, VI.B.2, 16. 22). Allerdings bleibt zu vermuten, dass
a Porta, wenn die Taefla ein Anhang zur Fuorma gewesen wire, dies bei der Behand-
lung der Fuorma erwihnt hitte.

% T fol. 12v.

204



befinden.” Abgesehen vom Bab nos, dem Apostolikum und den Dischs
cumandamains ist dabei besonders auch an die vier Gebete zu denken,
die eine Ubersetzung der Schlussgebete aus Leo Juds Grossem Katechis-
mus sind und sowohl in der Fuorma als auch in der Taefla gedruckt
sind.1® Dariiber hinaus ist zu bemerken, dass die Fuorma und die Taefla
verschiedene Druckgrossen und -schriften haben: die Fuorma ist in 12°
und in Kursivschrift - Italica - gedruckt, die Taefla hingegen in 16°
und mit derselben Antiqua wie die Statuti di Valtellina (1549).101

Damit ist nachgewiesen, dass die Taefla kein Anhang zur Fuorma gewe-
sen sein kann, sondern ein separater Druck aus Poschiavo war. Bifrun
hat 1571 wohl zwei verschiedene Werke herausgegeben, nachdem er er-
kannt hatte, dass sein Katechismus zwar fiir die religiose Unterweisung
der Jugend sehr gefragt war, als Fibel zum Lesen lernen aber eher unge-
eignet schien. Darum besorgte er einerseits den Nachdruck des Kate-
chismus von 1552, andererseits einen «Auszug» — mit den wichtigsten

9 Vgl. den Inhalt der Taefla von 1571 (bzw. 1629): ABC in kleinen und grossen Let-
tern (a, b, ¢, u.s.w.); Buchstabenkombinationen (Ab, eb, ib, u.s.w.); Vaterunser (Bab
nos ... [vgl. T, fol. 1r-v]); Glaubensbekenntnis (La credénscha [vgl. T, fol. 1v-2r]);
Zehn Gebote (Dischs cumandamains [vgl. T, fol. 2r-4r]); Einleitung zu den Gebeten
(A qui dsteua sun missas varcequantas vratiuns ... [vgl. T, fol. 4r-v]); Schuldbe-
kenntnis (La cuolpa [vgl. T, fol. 4v-5r]); Gebet vor dem Essen (Vn Psalm da luder
Dieu auns co che s’mangia [vgl. T, fol. 5v-6r]); Ein anderes «Gebet» (In iin’otra
guisa [vgl. T, fol. 6r]); Dankpsalm nach dem Essen (Psalm da d’ingrazchizer Dieu
[vgl. T, fol. 6r-v]); Ein anderes «Gebet» (In iin’otra guisa [vgl. T, fol. 6v=7r]); Psalm
24 (Vi a te, 6 Segner ... [vgl. T, fol. 7r-9r]); Gebet beim Aufstehen (Vratiun cura
che nus aluain [vgl. T, fol. 9r-v]); Gebet beim Schlafengehen (Vratiun cura s'vo a
durmir [vgl. T, fol. 9v-10r]); Gebet fiir Gemeinschaft (Vratiun cummeena [vgl. T,
fol. 10r-11v]); Gebet fiir die Kirche (Vratiun per la sainchia Christiauna baselgia
[vgl. T, fol. 11v-12r]); Ein anderes Gebet (Vn’otra vratiun [vgl. T, fol. 12r]); Schluss-
wort Bifruns an Lehrer (Iachiam Bifrun agli maister da schoula auuoira saliid [vgl.
T, fol. 12r-v]).

100 Jenny glaubt, dass die Ausgabe der Taefla von 1674 (1707. 1769. 1790; vgl. BR
5164-5167) identisch sei mit derjenigen von 1571 bzw. 1629. Bei einem Vergleich
stellt sich aber sogleich heraus, dass die Ausgabe ausfiihrlicher ist (12°): Das ABC
wird eingehender behandelt - es werden besondere Buchstabenkombinationen ge-
druckt (vgl. Taefla, Turi 1674, 3) - und anstelle des Nachwortes von Bifrun folgen
weitere drei Psalmen (Psalm 113; 3; 51). Jenny hatte demnach keine Kenntnis vom
Inhalt der Ausgabe von 1571 (vgl. Jenny (1969) I, 301f. 310f.). Positiv beantwortet
werden muss auch die indirekte Frage in der Bibliografia retorumantscha von 1986,
die am Ende der Ausgaben der Taefla von 1674-1790 bemerkt: «Jachiam Bifrun
duai esser I'autur» (511). Bifrun ist tatsichlich der Verfasser der spiateren Ausgaben
der Taefla, die nur eine erweiterte — man denke an die Psalmen - Fassung der Aus-
gabe von 1571 darstellen.

101 Vgl SpreEcHER (1879), 146.

205



Stiicken wie Vaterunser, Glaubensbekenntnis und einigen Gebeten - aus
dem Katechismus, ergénzt durch das ABC in grossen und kleinen Let-
tern, ein Schuldbekenntnis, einen Psalm und weitere Gebete.102

Im Anschluss an unsere Einleitung wird erstmals der vollstdndige und
urspriingliche Text des Katechismus von 1571 in einer kritischen Edi-
tion gedruckt. Einzelfragen — formaler und inhaltlicher Art - werden
dort in den dazugehorenden Anmerkungen besprochen.

2.5. Der Katechisnius von 1589

Auch nach dem Tod von Iachiam Tiitschett Bifrun im Jahre 1572 be-
hielt sein Katechismus eine grosse Bedeutung fiir die Unterweisung der
Jugend im Oberengadin. So erstaunt es nicht, dass sein Enkel Iachiam
Tiitschett Papa, Pfarrer in Pontresina, der Sohn von Ursina Bifrun und
Nicolo Papa, 1589 den Katechismus in einer neuen Auflage bei Landolfi
herausgab.1% Es ist dies die Auflage, die Camenisch als Grundlage
diente, um den Katechismus von Comander und Blasius zu rekonstruie-
ren. Darum ist hier der Ort, einige Fragen zu kliren.

Grundsitzlich ist festzustellen, dass die Ausgabe von 1589 nicht mehr in
Duodez (12°), sondern in (kleinem) Oktav (8°) gedruckt ist. Dennoch
umfasst die Ausgabe neu 40 Seiten, anstatt der gut 30 in 12°, Bereits das
Titelblatt wird von Papa folgendermassen — zwischen dem Hinweis auf
die romanische Ubersetzung des Churer Katechismus und dem Zitat aus
Sirach 44 - erginzt: «Et huossa da noeff suruais & adampchid, lascho ijr
oura trés lachiam Papa u Tiitschett da Samedan, & da quaist tijmp Pree-
dichiant dalg pléd da Dieu in Pontrasina.»1% Camenisch bemerkt zu Pa-
pas Hinweis — dass er den Katechismus «erweitert» (adampchié) heraus-
gegeben hitte —, dass diese Erweiterung nur die an die neun Seiten
filllenden Vorbemerkungen an das Engadiner Volk iiber die Bedeutung
des Katechismusunterrichtes betreffen konne, denn «fiir eine ... [sc. Er-
weiterung| wire der 1584 in die Synode rezipierte Pontresiner Pfarrer zu
jung und in den Augen der Synode zu wenig kompetent gewesen.»!%

102 Eine kritische Edition der Taefla steht noch aus.

103 Tachiam Tiitschett Papa wurde 1584 in die Synode aufgenommen und war bis 1618
Pfarrer in Pontresina (vgl. Jakob Rudolf Truoc, Die Pfarrer der evang. Gemeinden
in Graubiinden und seinen ehemaligen Untertanenlanden, Separatum aus: JHGG
1934/35, Chur 1936, 150).

104 B, 1 (Titelblatt).

105 Camenisch (1932), 45.

206



Hier ist Camenisch entschieden zu widersprechen. Der Vergleich der
Ausgaben von 1571 und 1589 zeigt nicht nur, dass Papa anstelle des von
Bifrun noch iibernommenen urspriinglichen Vorwortes von Comander
und Blasius ein eigenes lingeres Vorwort setzt,'% sondern auch inner-
halb des Katechismus zwei Teile einfiigt. Dies betrifft allerdings nur den
Artikel iiber den Glauben (2. Artikel), der bei Bifrun bzw. Comander
und Blasius relativ knapp gehalten wird, nimlich nach dem Glaubensbe-
kenntnis nur fiinf Fragen und Antworten beinhaltet; demgegeniiber um-
fasst der Artikel iiber den Glauben bei Papa weitere fiinf Seiten mit Fra-
gen und Antworten.1%” Eine weitere Verdinderung stellen wir am Schluss
des Katechismus fest. Anstelle des Nachwortes von Comander und Bla-
sius, das sowohl Bifrun wie auch Chiampel inhaltlich unveréndert {iber-
nehmen, und anstelle der vier aus Juds Grossem Katechismus iibernom-
menen Gebete setzt Papa ein eigenes Schlussgebet, folgend von einer
eigenen knappen Schlussbemerkung.1%® Camenisch iibernimmt in seiner
Rekonstruktion zwar das Nachwort, welches er von Chiampel her kennt,
beldsst aber das Schlussgebet von Papa, im Glauben, dass es von Co-
mander und Blasius stamme.!?® Tatséchlich hat Camenisch die Eigen-
stindigkeit von Papa unterschitzt und dadurch bei der Rekonstruktion
Fehlschliisse gezogen. Dass ihm der Katechismus von 1571 nicht zu-
ginglich war und er dadurch keine genaue Kenntnis vom urspriingli-
chen Textinhalt hatte, ldsst die Fehlschliisse freilich verstehen; zu fragen
bleibt aber, warum Camenisch den Katechismus von 1615 nicht konsul-
tiert hat, der weiterfithrend gewesen wére.110

Papa betont in seinem eigenen Vorwort, das man in der Einprigung der
Zehn Gebote, des Glaubens und des Vaterunsers nachlissig geworden
sei. In diesem Katechismus seien diese Wahrheiten aber klar dargestellt
und darum seien Obrigkeiten des Landes und Schulmeister ernstlich er-
sucht, den Katechismusunterricht zu fordern. Ferner seien Viter und
Miitter ermahnt, die Kinder in der Gottesfurcht zu erziehen. Und end-

106 yg], B, 4-12.

107 Vgl. B;, 14-19. Es erstaunt, dass Camenisch dies nicht auffillt, obwohl er bemerkt,
dass der Abschnitt iiber den Glauben selbstiindiger sei und keine Abhingigkeit (z.B.
von Juds Katechismen) zu konstatieren sei (vgl. Cameniscu (1932), 69).

108 Vgl. By, 40. In der Schlusshemerkung weist Papa hin auf eigene Stiicke im Katechis-
mus.

109 yo], Camentsch (1932), 58f.

110 ygl. unten.

207



lich seien auch die Pfarrer dazu angehalten, dem Katechismusunterricht
“ungeteilte Aufmerksambkeit zu schenken, dass die Jugend wieder bessere
Kenntnis iiber Gott hitte. Papa schliesst am 17. August 1588 das Vor-
wort mit dem Hinweis, dass er den Katechismus seines Grossvaters la-
chiam Bifrun aus Liebe zum christlichen Glauben und Zuneigung zum
Volk erneut herausgegeben habe.!!

Knapp ist hier auch noch auf die von Papa stammenden Ausfiihrungen
zum Glauben einzugehen, die an das Apostolische Glaubensbekenntnis
anschliessen. Form und Inhalt dieses Teils erinnern an das Athanasia-
num. Dennoch diirfte das Stiick formal eine eigene Komposition von la-
chiam Papa sein. Er teilt das Glaubensbekenntnis in fiinf Stiicke auf
und erklirt jedes einzelne Stiick genau: Von Gott dem Vater; Von Gott
dem Sohn; Von Gott dem heiligen Geist; Von der Kirche; Von den von
Gott der Kirche verliechenen Gaben.!1? Inhaltlich werden die einzelnen
Stiicke allerdings nach bekanntem reformatorischem Muster ausgelegt.!13

Abschliessend noch eine grundsitzliche Bemerkung zu den Erginzun-
gen: Papa fiihlt sich den Biindner Reformatoren Comander und Blasius
weniger verpflichtet als noch sein Grossvater Bifrun; es liegt ihm viel-
mehr daran, auf die derzeitigen Probleme der Kirche eine passende Ant-
wort zu geben. Darum kann er das Vorwort von Comander und Blasius
getrost weglassen und durch ein eigenes ersetzen, das die derzeitigen
Probleme des Oberengadins — die allerdings faktisch gesehen nur von
geringem Unterschied sind gegeniiber denjenigen, die Bifrun noch 1571
erwihnt — aufnimmt, warum er es auch «alg pceuel d’Aengadina» adres-
siert. Dass die Erginzungen Papas insbesondere die einzelnen Artikel
des Glaubensbekenntnisses betreffen, erstaunt nicht, wenn wir im Vor-
wort lesen, dass «bliers sun, & s’acchiatten ... chi nun saun der iingiiin
quint ne aradschun da lur confessiun & cretta christiauna, & da Dieu
main s’incligien co iin paiaun.»!* Dieser diirftigen Kenntnis iiber den ei-
genen Glauben wollte Papa durch den erginzten Neudruck von Bifruns
Katechismus entgegenwirken.

Hlyel, By, 4-12.

112.34 von Papa selbst ausgefiihrt (vgl. Bj, 15).

ﬂi Eine deutsche Ubersetzung des Teils findet sich bei Camenisch (1932), 49-51.
Bj, 11.

208



2.6. Der Katechismus von 1615

Der letzte Nachdruck des Katechismus von Bifrun erschien gleichfalls
im Puschlav bei Landolfi, herausgegeben durch einen weiteren Enkel
von Bifrun mit gleichem Namen. Iachiam Tiitschett Bifrun d.]J., gebo-
ren um 1575, war Sohn des Gian lachiam Bifrun und der Ursula Gregori
von Bergiin. An Ostern 1594 kam er mit drei anderen Engadinern nach
Ziirich;115 schliesslich finden wir ihn 1598 im Album der Matrikel der
Scola Tigurina. In jener Zeit waren noch mehrere Angehérige der adli-
gen Familien Salis, Planta, Juvalta und Travers an der Hohen Schule.!16
Theologisch scheint Bifrun d.J. also ausreichend gebildet gewesen zu
sein, wenn auch er nie in einen pfarramtlichen Dienst trat, sondern
wahrscheinlich wie sein Vater und Grossvater im Oberengadin als Notar
und Richter wirkte. Im Jahre 1608 bereitete Bifrun d.]J. einen Nach-
druck des Katechismus vor, allerdings nicht auf der Textgrundlage sei-
nes Cousins lachiam Papa, sondern auf derjenigen von 1571. Er iiber-
nimmt den Text von Bifrun d.A. wortwortlich - abgesehen von
orthographischen Anpassungen — mit Vor- und Nachwort von Coman-
der und Blasius sowie den vier Gebeten von Leo Jud. Die einzige Verin-
derung ist diese, dass er nach den beiden Vorworten noch ein eigenes
kurzes Vorwort einschiebt, in dem er die Bedeutung des Katechismus,
«chia our da quel imprendan els & cugniuoscher Dieu, ...», betont. Dies
sei besonders notwendig fiir die Jugend, um selig zu werden. Sein Gross-
vater habe darum einen «zuond bell Catechisem, bain cuort, mu chi tain-
scha leensch, chi cumpiglia I’s principeels puoincks da nossa cretta, ...,
verfasst. Bifrun d.J. hitte darum beschlossen, den Katechismus aufs
neue zu drucken, «sco sun stés mis in principi eir fatt stamper las Tef-
flas.»117 Diese Bemerkung ist aus zweierlei Griinden besonders interes-
sant: Einmal zeigt dies erneut, dass die Taefla nicht ein Anhang der
Fuorma ist, sondern ein eigenstidndiger Druck; weiter macht Bifrun d. J.
damit deutlich, dass die Taefla im Engadin von grossem Nutzen war
und deshalb auch Nachdrucke besorgt wurden. Es ist hier zu fragen, ob

115 Vgl. Alumnat: Zoglinge, StAZH: E I 14.3, fol. 39.

116 Vol, Album in Tigurina Schola Studentium, StAZH: E II 479, 70f. (vgl. Fritz Jeck-
LIN, Biindner Studenten in Ziirich nach dem Album in Schola Tigurina Studentium,
BM 1917, 300ff.; Adolf Kaiskr, Einiges iiber die Familien Bifrun von Samedan, BM
1954, 189).

17 By, fol. 4 r.

209



nicht weitere Drucke der Taefla zwischen 1571 und 1629 besorgt wur-
den, von denen leider keine Exemplare mehr erhalten sind.

Bemerkenswert ist auch das Abfassungsdatum des Vorwortes: «In Same-
dan a di 20. d’Oichiuuer Anno. 1608.»118 Der Katechismus verliess die
Druckerpresse von Landolfi aber erst 1615. Warum? Ist dies bereits eine
zweite Auflage des 1608 besorgten Neudrucks des Katechismus? Oder
bestand (fiir Landolfi?) keine Dringlichkeit, den Katechismus nachzu-
drucken, da es unterdessen auch andere romanische Katchismen gab,
z. B. denjenigen von Johannes Planta (Poschiavo 1582)11 oder Johannes
Pontisella d.]. (Ziirich 1596, romanische Ubersetzung von Daniel Boni-
faci, Lindau 1601)120? Wir miissen es bei diesen Fragen bewenden lassen.

Zum Format ist zu bemerken, dass es sich — so auch Bornatico — um ein
kleines Oktav (17,5 x 11,5 ¢m) handelt;!2! zudem ist die Ausgabe nicht
paginiert und umfasst 32 Seiten (bzw. 16 BL.).

3. Aufbau und Sprache des Katechismus von Bifrun

3.1. Aufbau

Wir haben den Aufbau der Fuorma bei der Behandlung des Katechis-
mus von Comander und Blasius (1538) schon kurz angesprochen. Trotz-
dem ist es notwendig, noch einmal einige grundsitzliche Uberlegungen
zu machen.

Der Aufbau des Katechismus und die Anordnung der einzelnen Artikel
sind bekanntlich nicht eine Schépfung von Bifrun, sondern von Coman-
der und Blasius. Ausgehend von den drei Glaubensstiicken (Vaterunser,
Zehn Gebote und apostolisches Glaubensbekenntnis) - Comander und
Blasius nennen sie im Nachwort I’s principels artichels, da nuossa sain-
chia uieglia christiauna crettal? — ist bereits um 1538 die spezielle re-
formierte Ordnung ersichtlich. Luther beginnt in seinem Kleinen Kate-
chismus mit den Zehn Geboten und lisst den Artikel vom Glauben

118 Thidem.

119 yg]. BR 3926.

120 ygl. BR 675.

121 Vgl. BornaTico (1976), 55. Dass es sich um ein kleines Oktav handelt, ist wohl auch
der Grund, warum By in der Bibliografia retoromontscha von 1938 als 12° bezeich-
net wird (19).

122 B,, 30.

210



folgen, dies entsprechend seinem (dualistischen) theologischen Konzept
Gesetz und Evangelium. In der reformierten Tradition hat sich aber die
umgekehrte Reihenfolge durchgesetzt, vor allem aus dem theologischen
Grund, den einen Bund Gottes stirker zu betonen als die Unterschei-
dung Gesetz und Evangelium.!?? Ab den 30er Jahren schien sich diese
Differenzierung immer mehr durchzusetzen. Wiahrenddem sich bei Leo
Jud sowohl im Grossen wie im Kleinen Katechismus noch die Reihen-
folge Gesetz, Glaube und Vaterunser findet, benutzt Martin Bucer schon
1534 in seinem Strassburger Katechismus die Reihenfolge Glaube, Ge-
setz und Vaterunser. Wahrend Calvin in der Institutio von 1536 noch
mit dem Artikel iiber das Gesetz (De lege) beginnt und den Glaubensar-
tikel (De fide) folgen ldsst, geht er in der zweiten Ausgabe der Institutio
(1539) nach dem einleitenden Teil iiber die Gottes- und Menschener-
kenntnis direkt {iber zum Artikel vom Glauben. Diese Reihenfolge wird
schliesslich auch im Genfer Katechismus von 1542/45 {ibernommen.12¢
Bullinger beginnt seine Dekaden (1549 -51) mit Wort Gottes, Glaube
und Liebe (Dekade 1) und lidsst anschliessend Das géttliche Gesetz (De-
kade 2-3) folgen. Auch Vergerio iibernimmt in seiner Istruttione christi-
ana (Poschiavo 1549) die Reihenfolge Glaube, Gebote und Vaterunser.1%

Die Anordnung der weiteren beiden Artikel — Von der Erkenninis
Gottes und des Menschen sowie Von den heiligen Sakramenten — zei-
gen, wie bereits angesprochen, die Verbundenheit sowohl mit Genf und
Ziirich: Die Gottes- und Menschenerkenntnis ist das Spezifikum von Jo-
hannes Calvin, der seit 1536 in seinen Schriften (Institutio und Kate-
chismus) damit einsetzt, die Sakramentslehre im Anschluss an das Vater-
unser findet sich sowohl im Genfer Katechismus von 1537 wie auch in
den Katechismen von Leo Jud.!26

123 Bullinger betont im Kampf gegen die Altgldubigen und ihrem Vorwurf, die Evangeli-
schen hitten eine neue Sekte gegriindet, besonders die Einheit des Bundes; dies wird
in Schriften aus den 30er Jahren - es sei verwiesen auf De testamento seu foedere
Dei (1534) und Der alt gloub (1537) - besonders deutlich (vgl. dazu unten).

124 Vgl. Saxer (1994), 131ff.; Anete ZILLENBILLER, Genfer Bekenntnis 1536/37, in: Refor-
mierte Bekenntnisschriften 1/2, Neukirchen-Vluyn 2006, 97ff.; Saxer (2006), 279ff.

125 Vol Huggrt (1893), 30.

126 Anders behandelt Bucer im Katechismus von 1534 die Lehre von den Sakramenten
im Anschluss an die Lehre von der Kirche im ersten Hauptstiick (De fide). Vergerio
setzt in der Istruttione christiana (1549) nach den einleitenden Fragen bei der Taufe
ein, erst dann folgen Glaube, Gebote, Vaterunser; zuletzt wird vom Abendmahl ge-

handelt.

211



Es darf behauptet werden, dass die Anordnung der einzelnen Artikel im
Katechismus von 1538 eine Leistung von Comander und Blasius war;
gleichzeitig muss betont werden, dass Bifrun diese Anordnung nicht nur
iibernahm, sondern auch mit grossem Respekt behandelte. Nicht um-
sonst weist er bereits auf dem Titelblatt auf die Anordnung des Kate-
chismus hin, ndmlich «... intraguider la giuuentiina, & par I'g priim co
es cugniosche Deus, et se d’sues. Alhura iina declaratiun da la Chredin-
scha, dals dischs cumandamains, dalg Pedernus, dals sainchs sacramains,
...»127 Dann bemerkt Bifrun, dass «’s Predichiauns da Chuoira» dies in
Frag und Antwort gesetzt hitten, um schliesslich in seinem eigenen Vor-
wort dasselbe noch einmal zu repetieren.128

3.2. Sprache

Wir haben bereits verschiedentlich auf die sprachlichen Eigenheiten des
Katechismus von Bifrun hingewiesen. Es ist hier nicht der Ort, auf die
linguistischen und orthographischen Fragen zur Sprache Bifruns einzu-
gehen; dazu existieren schon eingehende Studien. 12

Grundsitzlich bleibt festzustellen, dass Bifrun mit der Ubersetzung des
Katechismus von Comander und Blasius und des Neuen Testaments
zum Begriinder der romanischen Schriftsprache geworden ist. Offen
bleibt dabei aber die Frage, auf welche sprachliche Tradition sich Bifrun
bei der Ubersetzung der biblischen Zitate und der in der Kirche iiberlie-
ferten Glaubensartikel stiitzt. Dies ist gerade bei der Untersuchung des
Katechismus von grosser Relevanz, da es sich dabei nicht um eine Uber-
setzung eines biblischen Buches handelt, also ein griechischer, lateini-
scher, italienischer oder deutscher Text zugrundeliegen muss, sondern
auf den lebendigen romanischen Sprachgebrauch der Kirche zuriickge-
griffen werden kann. Heinimann hat einleuchtend nachgewiesen, dass
fiir Bifrun beim Nuof Testamaint vor allem der lateinische Text des
Erasmus (nach der griechisch-lateinischen Ausgabe von 1522) massge-
bende Autoritit gewesen ist, sich daneben aber auch Elemente der en-

127 B, 1 (Titelblatt).

128 ygl, B, 2.

129 Vgl. Liver (1969); Heinimany (1987); Duri Gaubenz, La lingua dal Nouv Testamaint
da Bifrun, La Quotidiana (12. April 2006), Chur 2006; pERs., Il priim Testamaint ru-
mantsch 1560, La Quotidiana (10. Mai 2006), Chur 2006.

212



gadinischen Predigtsprache vor- und frithreformatorischer Zeit er-
schliessen lassen.!3" Dies muss bei der Untersuchung der Fuorma noch
viel mehr bedacht werden. Bifrun nahm nicht die lateinische Bibel zur
Hand, um die Bibelzitate, die im Katechismus von 1538 vorlagen, ins
Romanische zu iibersetzen, sondern griff auf die romanische Predigt-
sprache zuriick, da auch im Engadin seit einigen Jahrhunderten das
Wort Gottes in der Volkssprache verkiindet und ausgelegt wurde. Dass
sowohl Bifrun wie auch Chiampel sich nicht als Schopfer der romani-
schen «Kirchensprache» verstanden wissen wollten, zeigt allein die Tatsa-
che, dass sie sich beide auf Gallicius berufen, mit dem Hinweis, dass er
schon die Glaubensstiicke — Vaterunser, Apostolikum, Zehn Gebote -
verschriftlicht habe.13! Damit wird indirekt ausgesagt, dass sie sich auf
den romanischen Sprachgebrauch der engadinischen Kirche stiitzen und
keine Neuschopfung vollziehen. So haben Bifrun wie Chiampel das Bab
nos gemiss dem Volksgebrauch verschriftlicht und nicht eine neue Uber-
setzung geliefert. Es ist bemerkenswert, dass Bifrun in seinem Katechis-
mus von 1552 - auch so iibernommen von Gessner!3? — das Vaterunser
nicht mit der Doxologie abschliesst, wie es sich seit den 20er Jahren in
den reformierten Ubersetzungen zu durchsetzen beginnt.133 Der alten-
gadinische Gebrauch des Vaterunsers verbietet es ihm, in dem Katechis-
mus eine neue Version des Herrengebetes zu liefern.!3* Anders sieht es
dann aus im Nuof Testamaint von 1560, wo Bifrun - entsprechend der
Vorlage des Erasmus — die Doxologie in Klammern dazusetzt. 13>

Bei der Untersuchung der Bibelzitate zeigt sich uns in etwa das gleiche
Bild: Mehrfach finden sich zwischen der Ubersetzung in der Fuorma und

130 VoI, Hemnimann (1987), 86ff.

131 Vgl. [lachiam Birrun], L’g Nuof Sainc Testamaint, Basel 1560, fol. 10v; Durich
CHiaMPEL, Vn cudesch da psalms chi suun fatts & muss chiantar in ladin, Basel 1562,
12; Cuaiameer (1890) II, 384.

132 yol. Gessner (1555), f. 65r.

133 Erasmus hat die Doxologie aus den griechischen Handschriften in seine zweisprachige
Ausgabe des Neuen Testaments (erstmals bei Froben in Basel 1516 gedruckt) aufge-
nommen und in seinen Annotationes (1516) gerechtfertigt (vgl. Cameniscu (1932),
61; Siegfried Heinimann, Das altengadinische Vaterunser, in: ders., Romanische Lite-
ratur- und Fachsprachen in Mittelalter und Renaissance, Wiesbaden 1987, 80 {.).

134 Bs ist zu vermuten, dass auch im Katechismus von 1538 die Doxologie fehlte, da
diese auch in J; und J nicht beifiigt wird.

135 Chiampel setzt in seinem Katechismus von 1562 die Doxologie gleichfalls dazu (vgl.
Hemwmmany (1987), 791f.)

213



derjenigen im Nouf Testamaint erhebliche sprachliche Unterschiede, 136
die darauf zuriickzufiihren sind, dass Bifrun in der Fuorma auf die le-
bendige romanische Predigt- und Kirchensprache, welche oft von der
Vulgata abhingt, zuriickgreift, im Nuof Testamaint hingegen auf die
griechisch-lateinische Ausgabe des Neuen Testaments von Erasmus
(1522). So benutzt er fiir Verfehlungen (Mt. 6, 14: mapantwpata) im
Katechismus pchids, was auf die Vulgata (peccata)'3” zuriickgeht, im
Nuof Testamaint aber fals (Erasmus: errata); fiir Versuchung (Lk. 22,
40: meipaopov) verwendet er in der Fuorma das altengadinische Wort
apruuamaint, wihrend er im Nuof Testamaint mit attantamaint, wel-
chem das lateinische tentatio (Vulgata, Erasmus) zugrundeliegt, iiber-
setzt;138 interessant ist weiter, dass Bifrun die im Nuof Testamaint
durchgefiihrte Unterscheidung zwischen penitijntia (Busse) und ariifli-
jnscha (Reue)'® in der Fuorma noch nicht macht, sondern immer peni-
tijntia, entsprechend der Vulgata (poenitentia), verwendet. Bemerkens-
wert sind auch die Abendmahlsworte, wie sie Bifrun in der Fuorma
benutzt:140 Er hilt sich dabei nicht an eine Vorlage — weder an die Vul-
gata noch an frithere Katechismen (oder dergleichen) — sondern an die
vorreformatorische liturgische Tradition des Engadin; inhaltlich be-
trachtet sind die Abendmahlsworte zwar eine Kompilation aus Paulus,
Matthidus und Lukas, sprachlich gesehen aber sind sie nicht ableitbar.
Der Hendiadyoin ...mes chioerp, quael chi uain do, & aruot par uus ist
singulir;!4! der Begriff bauaranda (Getrink) statt bachier oder chalsch

136 Tingustische und orthograhische Unterschiede werden hier nicht bedacht.

137 Dies wiirde dem griechischen dpaptiat entsprechen.

138 Dies ist bemerkenswert darum, weil Bifrun auch im Nuof Testamaint bei der Uber-
setzung des Herrengebetes, wohl aus Achtung gegeniiber der engadinischen Gebets-
gewohnheit, in Matth. 6, 13 (bzw. Luk. 11, 4) appruuamaint beldsst, hingegen in den
iibrigen Fillen, wo bei Erasmus das lateinische tentatio auftritt, immer mit attanta-
mazint iibersetzt. In 1. Petr. 1, 6 iibersetzt Erasmus das griechische mowiAiots met-
paocuois mit uarijs experimentis; Bifrun trigt dem Rechnung und iibersetzt experi-
mentis mit apruuamains. :

139 Vgl. HEmnimann (1987), 97f.

1490 Vel. By, 26. Im Nuof Testamaint iibersetzt Bifrun 1 Kor 11, 23-26 folgendermassen:
¢ ... che I’g signer lesus: in aquella not in aqula chel es sto tradieu, prandet I’g paun,
& dsieua chel hauet fat gracias, schi I’g arumpet el & dis: Prandé, mangio, aquaist es
mieu chicerp qual chi uain aruot par uus, aquaist fasche in mia memcergia. In aque
preepi meed er 1’g bachier, dapoeia che fiit d’schné, dschant: Aquaist bachier es I'g
nouf testamaint, in mieu saung, aquaist fasche, inmiinchia uuota che uus bauais, in
mia memoergia. Perche inmiinchia uuotta che uus mangizs aquaist paun, & bauais da
quaist bachier, schi asafdd la mort dalg signer, infina a taunt chel uain agnir.»

141 Bemerkenswerterweise findet sich diese Formulierung identisch in C: « ... meis coarp
ilg qual uain datt uia & ruott per wuo.» (fol. 28r).

214



(calisch) - die Vulgata benutzt calix, Erasmus hingegen poculum - ist
uns unvertraut;!¥? der altengadinische Ausdruck algurdinscha - an
Stelle des spiteren memeergia (Vulgata und Erasmus: commemoratio) -
wird in der Fuorma noch bewahrt;!* und das an die Abendmahlsworte
anschliessende Bekenntnis, das «Mysterium des Glaubens» (1. Kor. 11,
26), schliesst mit der Formel «...schi daies uus admunir da la muort da
Christi, infina la sia uegniida»'#, wihrenddem der Text des Nuof Testa-
maint von 1560 niher beim Text der Vulgata bzw. des Erasmus ist.145
Bifrun muss das Verbum admunir aus der ihm vertrauten Liturgie der
Messe iibernommen haben, iibersetzt also nicht die deutsche Vorlage
von Comander und Blasius. 146

Die vorgetiihrten Beispiele, die sich weiter erginzen liessen,!4” machen
deutlich, dass Bifrun sich bei der Ubersetzung des Katechismus von Co-
mander und Blasius noch stark der lebendigen Predigt- bzw. Kirchen-
sprache des Oberengadins bediente, wihrenddem er sich beim Nouf Te-
stamaint stirker am biblischen Text, vor allem an der lateinischen
Ausgabe von Erasmus (1522), orientierte.

4. Die Edition des Katechismus

Unsere Edition liefert den Text der Ausgabe von 1571 und ist mit zwei
Anmerkungs-Apparaten versehen.

Im ersten, textkritischen Apparat (a, b, ¢, ...) werden sprachliche und
orthographische Differenzen der beiden &ltesten erhaltenen Ausgaben
(1571; 1589) angefiihrt; dabei wird auch das Vaterunser, wie es Gessner
iiberliefert hat, herangezogen. Die Ausgabe von 1615 wird nur zur Un-

142 Chiampel benutzt auch bawranda (vgl. C, fol. 28v).

183 In C ist folgendermassen formuliert: « ... schi fad chia wuo ws’allgoardet d’mai.» (fol.
28v)

144 p, 28.

145 Sowohl die Vulgata (« ... mortem Domini adnuntiatis donec veniat») wie auch Eras-
mus 1522 (« ... mortem domini annunciatis, donec venerit») verwenden das Verb an-
nuntiare; Bifrun verwendet im Nuof Testamaint (1560) das altengadinische Verb
asafdér («wissen lassen»). Alexi Decurtins will dasselbe von sapiare (sapere) annun-
ziar bzw. sapitare abgeleitet haben, Wolfgang Eichenhofer von sabidare (freundliche
Mitteilung von Gion Tscharner, Zernez).

146 Tn der Sakramentslehre orientiert sich der Katechismus von Comander und Blasius
an J;. Jud iibernimmt darin den biblischen Text: «...soellend jr den tod des Herren
uBkiinden und hoch prysen bif3 das er kumpt ete.» (J;, f. CIIr).

147 Es wiire z. B. Hebr. 11, 1, Eph. 4, 4f. oder Jak. 1, 13 zu vergleichen.

215



terstiitzung der verloren gegangenen Textteile der Ausgabe von 1571
herangezogen. Was den Lauftext anbelangt, ist sie deckungsgleich mit
derjenigen von 1571, was aber die Orthographie anbelangt, sind - in-
folge des verdnderten Sprachgebrauchs im 17. Jahrhundert — grosse Dif-
ferenzen feststellbar, so dass die Anfiihrung der Unterschiede im textkri-
tischen Apparat wenig Sinn macht und kaum zum Sprachgebrauch der
urspriinglichen Ausgabe beitréigt. Kleinste orthographische Verinderun-
gen zwischen 1571 und 1589 (z. B.: ns’ wird zu n’s; schilg wird zu sch’ilg)
werden nicht in den textkritischen Apparat aufgenommen. Weiter ist zu
bemerken, dass orthographische oder sprachliche Differenzen nur bei
ihrem erstmaligen Auftreten aufgenommen werden (z. B. [hium wird im-
mer zu hom).

Im zweiten Apparat (1, 2, 3, ...) werden Ausfithrungen gemacht, die fol-
gende Themenkreise betreffen: Fragen der Textiiberlieferung (z. B. bei
Korruptheit), biblische Beziige, historische bzw. theologische Anmer-
kungen, Fragen der Abhingigkeit, Forschungsdiskussion u.s.w. Grund-
sitzlich wird aber auch dieser Apparat mdoglichst knapp gehalten und
Einzelfragen nicht bis in jedes Detail diskutiert.

Es werden fiir die verschiedenen benutzten Werke folgende Abkiirzun-
gen verwendet:

B,  [BIFRUN lachiam], [Una cuorta et christiauna fuorma... Traduc-
ziun dil catechisem de Gian Comander e Gian Blasius], Puschlaef,
[Landolf] 1552. [12°]. [BR 642]

B,  BIFRUN lachiam, Una cuorta et christiauna fuorma da intraguider
la giuuentiina , & par I'g priim co es cugniosche Deus, et se
d’sues. Alhura iina declaratiun da la Chredinscha, dals dischs cu-
mandamains, dalg Paedernus, dals sainchs sacramains, tuot trés 1’s
Predichiauns da Chuoira in moed da dumanda aschantd, & miba
in Aromaunsch. ..., Puschleef, Landuolf 1571. 12°, 32 S. [BR 639]

B;  BIFRUN lachiam, Una cuorta et christiauna fuorma da intraguider
la giuuentiina ... Et huossa da noeff suruais & adampchi6, lascho
ijr oura trés Iachiam Papa u Tiitschett da Samedan, & da quaist
tijmp Preedichiant dalg pléd da Dieu in Pontrasina. ..., Puschleef,
Landuofs 1589. 8°, 40 S. [BR 640]

B,  BIFRUN lachiam, Una cuorta et christiauna fuorma da intraguideer
la giuuentiina ... ([ed. da] Iachiam Tutschett Bifrun abiaedi),
Puschlef, Landolfs 1615. 8°, 16 Bl. [BR 641]

C  CHIAMPEL Durich, Vn intraguidamaint dad infurmar la giuuantiin
in la uaira cretta € cunguschéntscha da quellas chiaussas chi tuoc-
can proa a lg saliidt da lg crastiaun ... (als Anhang zu: Vn cudesch

216



Ji

J2

da psalms chi suun fatts & muss chiantar in ladin ...), Basel, Kiin-
dig 1562. 8°, 32 Bl. [BR 557]

GESSNER Konrad, Mithridates. De differentis linguarum tum vete-
rum tum quae hodie apud diversas nationes in toto orbe terrarum
in usu sunt, Tiguri, Froschouerus 1555. 8°, 78 Bl.

JUD Leo, Catechismus. Christliche klare vnd einfalte ynleytung in
den Willenn vnnd in die Gnad Gottes darinn nit nun die Jugedt
sunder ouch die Eltern vnderricht wie sy jre kind in den gebotten
Gottes, inn Christlichem glouben vnd rechtem gebitt vnderwysen
mogind, [Ziirich], [Froschouer| 1534. 8°, 110 Bl.

JuDp Leo, Der kiirtzer Catechismus. Ein kurtze Christenliche vn-
derwysung der jugend in erkanntnul} vnd gebotten Gottes im
glouben im gebidtt vnd anderen notwendigen dingen von den die-
neren deB worts zuo Ziirych gestelt in fragens wyB, Ziirych,
Froschouer 1538. 8°, 52 Bl.

[BIFRUN lachiam], [Taefla], Turich, [Hamberger] 1629. 16°, 12 Bl.
[BR 643]

217



VNA CVORTA
ET CHRISTIAVNA FVORMA DA
intraguider la giuuentiina, & par I’g priim co es cu-
gniosche Deus, et se d’sues. Alhura iina declaratiun
da la Chredinscha, dals dischs cumandamains, dalg
Pa&dernus?, dals sainchs Sacramains, tuot trés
I’s Predichiauns da Chuoira in moed da
dumanda aschantd,! & milBa in
Aromaunsch.?

Ecclesiastici. Cap. 44.3
L’s infauns da quels chi temman Dieu, & sun mise-
ricordiauels, & quels sun iina sainchia buna hierta.
Lur sem es rumes steeuel aint in la lighia.
Lur infauns par quella amur uignen arumagniar im
perpetua, & lur hunur mee nun uain chiasseda.

Squischo in Puschleef, trés Cornelium & Antonium
frers, & filgs dagl barmcer Dolfin Landuolf.
1571

Padernus] Bab nos By

Mit den «Priddikanten von Chur» sind Comander und Blasius gemeint, deren Katechis-
mus «onfectus fuit A. 1538.» (& Porta: Historia III, StAGR: A Sp III/11a, VI.B.9,
146); die Anordnung der Fragen und Antworten stammt nicht von Bifrun, wohl auch
der Titel des Katechismus nicht. Jud gibt dem Kleinen Katechismus den Titel Ein
kurtze Christenliche vnderwysung der jugend in erkanntnufl vnd gebotten Gottes im
glouben im gebditt vnd anderen notwendigen dingen von den dieneren def} worts zuo
Ziirych gestelt in fragens wyf, was, abgesehen von der Anordnung der Artikel, wort-
wortlich mit dem Katechismus von Bifrun bzw. Comander und Blasius iiberein-
stimmt.

Hier folgt in B3 noch der Einschub: «Et huossa da noeff suruais & adampchio, lascho
ijr oura trés lachiam Papa u Tiitschett da Samedan, & da quaist tijmp Pradichiant
dalg pléd da Dieu in Pontrasina.» .

Vgl. Sir 44, 10-13. Bereits mit dieser Bibelstelle — die ladinische Ubersetzung Bifruns
stiitzt sich auf den Text der Vulgata — wird der Blick auf das theologische Verstindnis
der Verfasser bzw. Ubersetzer gerichtet, ndmlich auf die Bundestheologie, wie sie ein
Spezifikum der Ziircherischen Reformation ist (vgl. unten).

218



Iachiam Tiitschet agli Christiaun lettur
auuoira saliid & peesch da Dieu
Peader trés ses filg nos signer
Iesum Christum.

HAuiand eau auaunt uercequants ans fat stamper I’g Catechismum
(aque es, sco dir, lina araschun da scodiin da sia cretta) queel chi es sto
scritb dals barmoers* predichians da Chuoria¢, et da me mis in Aru-
maunsch, da quels nun siand pliis auaunt maun, & siand grand bsiing
che la giuuentiina uigna infurmeda in nossa cretta christiauna, & ag-
giauiischand nos hundraiuel Comiin, & er particuleras persunas, schi he
eau darchio prais aquaista fadia, & I’g hee fat stamper. Et bain che saia
iin pitschen cudeschet, schi ha eau imperscho stuuieu bgier imgiurer, et
miider par saluér iina cufgniasta et reguleda fuotscha da scriuer nos
launguaick, la quala nun plescha fuorza er ad alchiiins, I’s queals ch’eau
uules (sch’els saun iina plii ladina) che s’deBan fadia & 'amufler er als
oters. Par che, & sto bain ad iini, aque chel blesma, chel imgiura cun dili-
gijntia, ches ueza chel hegia hagieu chiaschun da blasmér. Et cun tuot
chier lettur prain uschia par boen noBa buna uceglia. Et ligia & imprain
bain aquaist cudeschet, I’g queel cun bain chel saia pitschen, schi cuntain
el impertschio [p. 3] cuortamang I’s puoncks aque ch’iin Christiaun daia
crair, urér, saluér, & arguardér;> Las quelas chioses nu sun sullettamang
bsiigniusas a la giuuentiina, dimperse a scodiini?, giuuens, & uijlgs, a
masthchiels & & femnas. Cun tuot udis & als Predichians, sco ad aquels
chi sun obliés par lur uffici, alhura er ad iina intijra superiuritet, da ha-
uair diligijntia & da metter chiiira, che aquaista informatiun christiauna
gnis generalmaing impraisa. Sumgiauntamaing er scodiin prus hum &
prus duonna fiilen culpauns da d’amussér lur braieda aquaistas chioses.
Che par I’g uaira schi nus nu guardain tiers plii bain in aquaist fat, co
nus nun hauain fat fin adinhuossa, che nus gnin ad aspettér iin gref giii-
dici da Dieu. Par che nus ischen huoBa uschi inclinds dsieuua la roba,
uschi inaurids da las hunuors & grandias da quaist muond, et arantds uia
a magliarias, parts, et oters terrengs méls costiims, che nus aBiigniain

b scrit] schrit B
3 Chuoria] Chuoira By

scodiini] scodiin By

Johannes Comander starb anfang 1557, Johannes Blasius am 18. Juli 1550.
Bifrun ist also iiberzeugt, dass in den besprochenen - im Titelblatt schon erwidhnten -
fiinf Artikeln alles, was im christlichen Glauben grundlegend ist, enthalten ist.

[ 2 I =

219



poick Dieu, ne ses cuammandamains. Elg es gnieu ad aquella, che elg es
taunta bestialteet in nus (cun pijs da dir) che s’acchiattan persunas cre-
schidas, chi nu saun la Chredijnscha, ne I’s dijsch cummandamains, &
niaunchia bain ’g Paedernoes, mir6 che pchiadaglia che aque es, in che
moed nus ischen Christiauns? Cun tuot chier lettur, detta scodiin prus
Christiaun agiiid e cuseilg, che scodiin s’infuorma in nossa cretta, &
noBa bestialtaed uigna dsthchiatscheda, saimper aruuiand Dieu [p. 4]
nos bab celestiel, chel uoeglia & nus trés la sia bunted, dér iin bun per-
poest, in talla che nus imgiuran nossas uittas, agli in® 16d, et in seruezzen
da nos prossem, & aque tuot trés ses filg nos signer & salueder Iesum
Christum. Amen.

Deda a Samedan a. 6. di d’Tschnér. dalg An. 1571.

Iohannes Comander, Iohannes Blasius, seruiains dalg
uierf da Dieu in Chuoria. Nus auoirain a tuots pre-
dichians, & seruiains dalg Euangeli Christi, in
las terras da commiines trais Lighes.

GRacia, paesch, & misericordgia da Dieu, trés nos Signer lesum Chri-
stum.® Prus e fick chiers hummens, & christiauns frars, & cun agiiidans
I’g uierf da Dieu. Vus purtez buna sapiiida, suainter nus pisain, cho che
nus bgierras uuotes, aint in nos hagieus cunseilgs,” hauain trat instreda,
dauard la dottrina dals infauns. Er cho che nol} offici, et nofla chiiira
non saia sullamaing oblieda als uielgs, dimpersemaing eer als giuuens,
I’g queel es sto cun la scritiira pardiit, la quaela giuuentiina es steda agli
Signer (aunchia in sia innocijntia) da tuot tijmp fick chiera & cun gro;
sco I’g Signer dsues do testimuniaunza, dschant: Lascho gnir I’s infauns
tiers me, & nun I’s ustd, par che da quels es I’g ariginam celestiel.? Item.

¢ in] om. By

Bereits den Eingangsgruss haben Comander und Blasius aus dem Vorwort Bullingers
zu J; iibernommen: «Dem Christlichen Liser embiit Heinrych Bullinger GNad frid
vinnd barmhertzigkeit von Gott durch vnnsern Herren Jesum Christum.»

7 Damit sind die Beratungen der Pfarrer, d.h. die Synode, gemeint; als Institution
wurde sie 1537 gegriindet, doch werden die Pfarrer bereits friiher iiber kirchliche Fra-

gen verhandelt haben (vgl. oben).
8 Mark 10, 14.

220



Ve ad aquel chi offende la giuuentiina, € fiis milg chel [p. 5]° haves {ina
moula aint ilg culcetz, & fiis stit aint in la meer.! E sun eer st6s da uielg
innd aint in quella {inica lighia, traunter Dieu & Abraham, aque es a
tuots fidels adritzo sii, prais sii, & concliit, & par quelg auaunt la ueg-
niida da Christi circunsis, inguel sco huossa, sieua I’g astino saung, trés
Christum, aint in la christiauna baseilgia vegnen battagios, & cun que a
Dieu fat eigens & se arendieus.!! Vschia che Dieu huossa uoul che
aquella a se arendida giuuentiina, appussaiuel & cun plii granda diligijn-
tia, uegna infurmeda & amusseda, da la uolunted e gracia da Dieu. Et er
dimpersemaing, che nus hauain in quaist iin cler & stret cummanda-
maint da Dieu, I’g queel nus infin ad inhuossa meel hauain suruif}. Par
queel nus ischen da Dieu in plii guises chiastids. Er iingiiin nun po
schnaier, che la mer part da la nuschded da quaist tijmp, perdschenda
da que, che la giuuentiina nun uain tratta cun mer diligijntia & in uaira
temma da Dieu. Par che uain spiert pockia ubedijntia, es la cuolpa da la
superiurited chi nu s’ do fadia, da trér indret la giuuentiina. Chels ueigls
uegnen meel saluds da lur infauns, uain daconder, chels stouuen uschia
fer [p. 6] penitijntia, chels haun trat lur infauns meel & schlaschos.!?
Aquaist tuot daia gnir bain & cun studi cunschidrd dals seruiains dalg
uierf dalg Signer par I’g priim, alhura als Superiuors, & bab, & & mam-
ma, als auuds dals orphens, als padrins, & madriisches daia gnir mif} au-

9 Da in der Ausgabe von 1571 die Seiten 5 und 6 verloren sind, folgt nun der Text ent-
sprechend Ausgabe Bj. lachiam Papa setzt in seiner Ausgabe (Bj) anstelle des Vor-
wortes von Comander und Blasius ein eigenes (S. 4-12). B, hingegen ist, abgesehen
von sprachlichen und orthographischen Anpassungen - die hier aber gemiss dem
Sprachgebrauch von 1571 verwendet werden - identisch mit By bzw. B;.

10 Matth 18, 6.

11 Mit der gleichsamen Betonung der iinica lighia - iibernommen aus dem Vorwort
Bullingers - verpflichten sich Comander und Blasius der ziircherischen Reformation,
in der der Bundesgedanke besondere Bedeutung innehat. Bullinger, der den Gedan-
ken der Einheit des Bundes von Zwingli - eine Argumentationshilfe gegen die Taufer
um 1525 - iibernommen hatte, hat in ebendem Jahre, als er das Vorwort zu J; verfas-
ste, seine Gedanken iiber den Bund in De Testamento seu Foedere Dei unico et ae-
terno (1534) systematisiert. Dieses Traktat, das in Biinden bekannt war (vgl. Florian
Chinlius an Heinrich Bullinger, 22. Juni 1535, in: Schiess (1904) I, 3), richtet sich
auch gegen die Taufer und betont, dass der ewige Bund Gottes seine Basis im Abra-
hamsbund habe (vgl. Willem van 1" SpukeR, Bullinger als Bundestheologe, in: Emidio
Campi und Peter Opitz (Hg.), Heinrich Bullinger. Life-Thought-Influence, Zurich,
Aug. 25-29, 2004. International Congress Heinrich Bullinger (1504-1575), Bd. 2,
Ziirich 2007, 579ff.; Peter Orirz, Heinrich Bullinger als Theologe. Eine Studie zu den
«Dekaden», Ziirich 2004, 3171f.).

12 Von «.. la quela giuuentiina es steda ...» bis «.. lur infauns meel & schlaschos.» ist der

Text des Vorwortes, auch die Bibelzitate, aus Bullingers Vorwort zu J; iibernommen
(vgl. Jup (1955), 25f.).

221



aunt, & gnir managios, che saian in aquaist culpaunts, da der a nus
agilid, che nus possen cun agiiid & gracia da Dieu, ad aquaisti uielg &
lung errur gnir auaunt, & aquel metter giu. Trés aque, chiers frers, ha-
uain nus aquaist intraguidamaint dals infauns, our dals Cathechismis chi
seruan a nossa giuuentiina trat, ’s queels chi sun da oters fidels, &
amulds seruiains dalg Euangeli Christi.}3 Et & co trés par uossa comi-
schiun fat iin dimperse, I’g qual (cun grand arceff) uoeglias surler, &
che chi nun es cun la scrittiira imgiiirer, cun tuot che la uarded da Dieu
nun saia iinguotta fussagieda, & uegna missa auaunt dfemaing, a giu-
uens, & a ueilgs.

Dada a Chuoira a IX dis d’Vchiuuer. Anno delg Signer. 1538.

[p- 7] L’g priim artichel es dauard cugno-
scher Deus, & er I’g lhium'. Et
er trés che I’g lhium acun-
chiustas sieu saliid.!

L’g Predichiant dumanda. L’g giuven do risposta.

Dumanda. CHE ist tii?

Risposta. Eau sun iina murtela et raschunazsta creatiira da Deus.

Dumanda. Parche te ho Deus creo?

Risposta. Che eau l’g imprenda a cugnoscher ad amér, & che eau uigna
salf.

Dum. Siin che sto tieu saliid?

Risp. Siin nos Signer Thesut Christo uair filg da Dieu, siin qual, trés
sieu pled, nus gnin adifichios in trais fundaistas wirtiids.

f' er I’g lhium] I’g hom B,
& acunchiusta] acungiiista By
h" Thesu] Tesu B

13 Hier sprechen Comander und Blasius an, dass sie den Katechismus unter Benutzung
anderer Katechismen verfasst hiitten. Gleichfalls wird im folgenden Satz auf den Auf-
trag der Amtsbriider hingewiesen (uossa comischiun).

14 Mit diesem Artikel geht der Katechismus konzeptionell iiber /5 hinaus, der zwar im
Titel die Erkenntnis ansprlcht, aber keinen besonderen Artikel dazu verfasst, wenn
auch einige Grundgedanken im ersten Artikel von J5 («Von Gott und dem Bunde
Gottes mit uns»), ndmlich in Fragen 1 und 7 (vgl. Jup (1955), 247. 251), angesprochen
werden. Der Text orientiert sich weitestgehend an dem St. Galler Katechismus von
1527 (vgl. MuLLER (1887), 193f.; Camenisch (1932), 671f.).

222



Dum. Qualas sun aquellas?

Risp. La fé, la chiarited, & la speraunza.l®

Dum. La queela da quellas, es la principela a tieu saliid?

Risp. La fe.

Dum. Aprouua® aque?

Risp. Sainch Pol disch; Vngiiin nun po plaschair a Dieu sainza la fe.1e

L’g lioter artichel, es da la confeschiun
da sainchia uieglial credinscha.l?

Dum. Cho uain miff huora cun la scrittiira la cretta, i la fé hour dalg
Nuof Testamaint?

Risp. Sainch Pol disch: La Fé es iina siistaunza da quellas chioses, che
iin ho speraunza, et iina sgiii[p.8]retza da quellas chioses chi nun
s’uezan.18

Dum. Da che cretta ist tii?

Risp. Da la cretta uieglia.

Dum. Quela es aquella?

Risp. EAV craich aint in Diew Pzder omniputaint, creatur dalg tschil
& da la terra. Et in Thesum Christum ses sullet filg, nos Signur. L’g
queel es concepieu dalg Sainch spiert, naschieu'® da la Vergina Ma-
ria. Indiiré suot Pontio Pilato, crucifichid, muort, & sappulieu. Ieu

i Aprouua] Approuua By
) uieglia] véglia B

15 Vgl. 1 Kor 13, 13.

16 Hebr 11, 6.

17 Mit dem alten heiligen Glauben wird betont, dass die Reformation nicht einen neuen
Glauben habe, sondern auf dem alten Glauben griinde. Seit dem zweiten Kappeler
Landfrieden von 1531 mussten die Reformierten anerkennen, dass die fiinf Orte den
wahren, alten christlichen Glauben haben; fortan war der Begriff alter Glaube ein Po-
litikum ersten Ranges. Bullinger verfasst 1537 seine Schrift Der alt Gloub, in der er
argumentiert, dass es sich beim evangelischen Glauben um den wahren katholischen
(im Sinne von «allumfassenden»), orthodoxen («echtgliubigen») und alten Glauben
handle (vgl. Heinrich BuLLiNger, Der alte Glaube 1537, in: Emidio Campi et alii
(Hg.), Heinrich Bullinger. Schriften, Bd. 1, Ziirich 2004, 171ff.).

18 Hebr 11, 1.

19 Tn der einzigen noch vorhandenen Ausgabe von 1571 (By) ist die am Anfang des Kate-
chimsus, auf S. 7 gedruckte typographische Verziehrung des grossen C («Vignette»)
herausgeschnitten, so dass auch auf S. 8 ein Auschnitt im Text fehlt. Da es sich aber
um das apostolische Glaubensbekenntnis handelt und der Text in B3 und B, identisch
ist, ist der Text vollstindig iiberliefert.

223



ad ifiern, & aint ilg ters di da muort aresustd. Et es ieu a tschil, &
setza dalg dret maun da ses bab celestiel. Innuonder che el uain a
gnir a tudichier uifs & muorts. Eau craich aint ilg sainc spiert. Eau
craich che saia la sainchia fidela christiauna baselgia. Communiun
dals senchs. Remischiun dals pchios. Resiistatiun da la chiarn. Et
sieua aquaista uita, la uita eterna. Amen.?

Dum. Es er differentia aint in la cretta?

Risp. Schi.

Dum. Quala?

Risp. Elg es iina cretta muorta, & iina uiua.

Dum. Che es iina cretta muorta?

Risp. Elg es iina cretta sainza friit, crair da Dieu, mu brichia aint in
Dieu.”

Dum. Che es iina uiua cretta?

Risp. Elg es crair aint in Deus bab, in Deus filg, in Deus Sainc spiert,
cun ina nun.dubiteda sgiiiretza, da tuotta aquellas chioses chi sun
cumpraises aint ilg uierf da Dieu.?

Dum. Che esk la prouua, che iin craia in Dieu?

Risp. Cura che iin parturescha dengs friits da la cretta, & adrouua
chiarited, da cho che aint I’s dischs cumandamains es conprais.?

k' es] ais By

20 Auch in J; und J, wird im Artikel iiber den Glauben das Apostolikum zitiert, aller-
dings fehlt beiderorts die betonte Inbezugsetzung des «alten Glaubens» mit dem aposto-
lischen Bekenntnis. Im Kontext der Zeit war es fiir Comander und Blasius wichtig zu
betonen, dass die «Neugldubigen» den alten Glauben vertraten; so stellten sie das apo-
stolische Bekenntnis ins Zentrum des Artikels iiber den Glauben. Aus Sicht Coman-
ders und Blasius’ waren darum weder eine Exegese des Apostolikums noch weitere
weitausholende theologische Ausfithrungen {iber das Wesen des Glaubens notwendig.
Wir gehen im Text weiter gemiss der Ausgabe von 1571. Iachiam Papa hat eine wei-
tere Frage mit Antwort eingeschoben (vgl. B3, 14f.). Davon hat Emil Camenisch keine
Kenntnis.
Hier fiigt Papa erneut weitere Fragen und Antworten ein (vgl. B3, 15-19). Camenisch
ist also zu widersprechen, dass Papa nicht das theologische Profil gehabt hitte, Bi-
fruns Katechismus zu ergéinzen (vgl. Camenisch (1932), 44f.).
23 Der Grundgedanke des zweiten Artikels, dass lebendiger Glaube Friichte trigt und
sich in tétiger Liebe erweist, stammt von Paulus (vgl. Gal 5); die Fragen und Antwor-
ten stammen allerdings fast wortlich aus dem St. Galler Katechismus von 1527 (vgl.

MurLer (1887), 1941.).

21

22

224



[p- 9] Vna declaratiun dals dischs cumanda-
mains da Dieu, L’g ters artichel .2

Dum. Par che ho Deus do l’s dischs cumandamains alg lhium?

Risp. Par che, ch’el ns’ amuossa & ns’ apallainta la sia sainchia uoe-
glia.

Dum. Da che tijmp 1’s ho el dos?

Risp. Da que tijmp che el ho mné sie poeuel da Israel houra da Egipto
aint ilg ludou paiais.

Dum. In che lhoe, ho Deus do a ses poeuel aquels cumandamains?

Risp. Aint ilg deserd dalg munt Sinai.

Dum. Cho I’s ho el do?

Risp. Serits in duos teeflas d’pedra.

Dum. Quaunts cumandamains ho la priima tefla?

Risp. Quater.?

Dum. Che ns’ amuossen l’s quater cumandamains da la priima tefla?

Risp. Principelmaing co lhium se daia saluer uers Dieu.

Dum. Quaunts cumandamains ho lotra taefla?

Risp. Seis.

Dum. Che amuossen l’s es?

Risp. Cho lhium se daia saluer cun sieu proffem.2°

Dum. Cho disch U’g priim cumandamaint da la priima tefla?

Risp. «EAV sun U’g Signer tees Deus, l’g qual chi te hee mnd huor da
Egipto, da la chiesa da la seruitiid, tii nun daias hauair iingiiins
oters, U esters Dees auaunt me.»?7

Dum. Cho incligiest tii I’g priim cumandamaint?

24 Comander und Blasius setzen damit, wie schon der St. Galler Katechismus, die refor-
matorische Betonung des Glaubens konsequent um, indem sie auch im Aufbau des
Katechismus die Werke titiger Liebe («dischs cumandamains») dem lebendigen Glau-
ben folgen lassen, und nicht dem Glauben voranstellen. Diese konzeptionelle Leistung
ist auch eine wichtige theologische Aussage.
® Bei der Einteilung und Zihlung der Zehn Gebote orientiert sich der Katechismus
nicht mehr - wie noch Martin Luther - an der alten Kirche, sondern iibernimmt die
in der reformierten Kirche eingebiirgerte Weise. Auch J; und J, sowie der Genfer Ka-
techismus in seiner Ausgabe von 1542/45 haben die neue Zahlung der Zehn Gebote.

26 Comander und Blasius betonen die Parallelitit der beiden Tafeln in ihrer Forderung
(co lhium se daia saluer uers Dieu bzw. cun sieu profiem); diesen Gedanken fanden
sie in Jo vor, ndmlich in der Vorbemerkung zur Erklirung der Zehn Gebote (vgl. Jup
(1955), 258)

27 Ex 20, 1-2.

225



Risp. Intaunt che g perpetuzel Deus, se sesporscha che el uoeglia esser
nos Signer & nos Deus, schi daien nus appussaiuel metter uia ad el
sul tuotta nuossa spraunza, tuot nos cunfoert & sgiiiretza.

[p- 10] Dum. Cho incligiest tii lotra part da que cumandamaint, in-
nuua che Deus signer oters, i esters Dees scumanda, es é dime utrou
pliis Dees?

Risp. Na.

Dum. Cho [’g seest tii?

Risp. Sainch Pol disch: E nun es plii che iin sul Deus, l’g quael chi ho
cred tschil, & terra, I’g uair uivaint Deus.?

Dum. Dimee che nun es plii che tin sul Deus, par che scumanda Deus
oters & esters Dees.

Risp. Deus signer uuol cun que parchiiirer, che la lieut nus fatschen, i
st adritzen oters, U esters Dees.

Dum. Che ns’ agiiida a nus christiauns, che Deus ho spendrou' I’g poe-
uel da Israel our de Egipto?

Risp. Elg es sto iina figiiira da la spirituela, et perpetuela spendreda
da la muort, dalg Diauol, & ifiern, trés nos Signer IThesum Christum.

L’g secund cumandamaint da la priima tefla.

«Tii nun daias a ti fer, ne inchiauer, ne intaglier iingtiina figtiira. Schi
zuond tngiiinas figiiras, ne da quellas chioses chi sun in tschil sii
huot, ne da quellas chioses chi sun aqui giu in terra, ne da quellas chio-
ses chi sun in louua suot terra. Tii nun daiast te auaunt aquellas incli-
ner, tii nun daias ad aquellas seruir, ne las hundrer, ne las adurer. Par
che eau sun g Signer tes Deus, iin ferm schiglius, eau chi chiastijch la
chiatiuirgia dalg bab, sii 'g filg, & aint ilg ters, & quart gré, ad
aquels chi a mi uoeglian meel. Et adrou misericordgia e buntzaed in mil-
liera, ad aquels chi me [p. 11| aman, & saluan mees cumandamains.»®

Dum. Cho incligiest tii que cumandamamt nus daia hauair iingiiinas
figtiiras?
Risp. Na.

' spendrou] spendrd Bj
28 Kompilation aus Apg 14, 15; Gal 3, 20. Die Ausfiihrungen zum ersten Gebot sind

zwar vom Inhalt her leicht an J, angelehnt, letzlich aber gehen sie auf Comander und
Blasius selbst zuriick; das genannte «verkniipfte» Bibelzitat hat keine Vorlage.

29 Ex 20, 4-6.

226



Dum. Par che?

Risp. Par che Deus las scumanda.

Dum. Par che dimee las scumanda Deus?

Risp. Par che, chel nun uuol, che I’g hutischam & inuisibel bain, uigna
cun iingitinas chioses corporelas afigtiiré.

Dum. Nus po U’s infauns, @ la lieut sainza lettera inguider ter™ Deus
cun figiiiras?

Risp. Na.

Dum. Par che nun?

Risp. Las figiiiras strauien l’g lhium hour da Dieu, et faun che lhium
schmainchia Dieu, et huondra las figiiiras, et es iina idolatria, et
tiina huora da la chiarn.

Dum. Chos daien amusser I’s infauns?

Risp. Cun I’g pléd da Dieu, & uiues figiiiras, las qualas chi ho fat
Deus, & brichia [hium.3°

Dum. Dimena che Deus signer in quaist secuond cumandamaint scu-
manda uschi cler da tuottes guises figiiiras, par che ho el cumandé
che uigna fat duos Cherubins chi gnissen mis siin l’s baunchs da la
gracia?

Risp. Deus signer ho sullamaing scumandé da fer aquellas figiiiras,
las queelas uignen hundredas & aduredas.

Dum. Nun sun stés aquels Cherubins hundros & aduros?

Risp. NVa.

Dum. Par che sun els stés dimee fats?

Risp. E sun stds iina insaina da la bunted chi gniua ad hauair cun nus

Thesus Christus, suainter che Sainch Pol mette houra in la Epistola
als Hebreos.3!

Dumandas da la Zerp dlutun.

[p- 12] Dum. Dimena che nuns daia fer zuond iingiiinas figiiires, ne er
hauair, par che ho dimee Deus cumando a Moise chel fes iina zerp
dlutun aint ilg desert, & la drizas sii?

™ ter] tiers By

30 Bis hier sind die Fragen und Antworten zum zweiten Gebot aus J, iibernommen, al-
lerdings leicht gekiirzt (vgl. Cameniscu (1932), 64£.; Jup (1955), 262f.).

31 Vgl. Hebr 9. Die Ausfiihrungen sind weder in einem der Comander und Blasius vorlie-
genden Katechismen zu finden, noch sind sie allgemeinreformatorisches Gedankengut.
Darum ist wohl Camenisch rechtzugeben, dass der «Exkurs iiber die Cherubim und die
eherne Schlange ... biindnerischen Ursprungs» sein diirfte (Camenisch (1932), 69).

227



Risp. Cho, @ par che lessa zerp dlutun fii fatta, i che ella paias, num-
nedamaing l’g aduzamaint da lhesu Christi sii la crusch. Que decle-
ra nos Signer dsues, ilg S. Euangeli Iohannis. 3.32

Dum. Nus s’ ho é hundro, ne aduro quella zerp?

Risp. Na.

Dum. Par che nun?

Risp. Par che Deus ho scumandé da tuottes guises figiiires, ne da adu-
rer, ne da hundrer. Et uschia buod che aquella uous gnir adureda,

schi cumando quel prus araig Ezechias, che ella gnis da lo husteda
dauend.?

L’g terz cumandamaint da la priima teefla.

«Ti daias U’g num dalg Signer tes Deus brichia sainza frit, uauna-
maing, uoedamaing, U turpiusamaing amanzuner; Par che I’g Signer
nun uain @ tigner in sainza cuolpa, g quael ses num salua uauna-
maing, & uoedamaing.»*

Dum. Cho incligest tii ague cumandamaint, che es amanzuner l’g num
da Dieu uaunamaing, & uoedamaing?

Risp. Cura chelg sainch num uain dschbité, u blastmér, cura ches giiira
foos, & s’droua I’g num da Dieu in manziignas.

Dum. Che es santifichier I’g num da Dieus?

Risp. Cura che uain ses sainch num ludé, hundré, glorifiché, et la uar-
ded prain testimuniaunza tiers [p. 13] el. Cura nus clamain agiiid
tiers el, cho che tuotta la scrittiira do testimuniaunza.®

L’g quart cumandamaint.

«T’alguorda che tii I’g Sabath santifichiest, & faraist. Seis dijs daiest
lauurer, & fer tuottas tias lauuors, mu aint ilg set di, es I’g Sabath
delg Signer tes Deus. In queel tii nun daiest fer iingiiina lauur, ne tes
filg, ne tia figlia, ne tes fameilg, ne tia fanschella, ne tia muaglia, ne
er iin eester chi sto dadains tias puortas. In seis dijs ho l’g Signer cred

n blastmd] blasmé Bj

32 Vgl. Joh 3, 14-15.

33 Vgl. 1 Kén 18, 4.

34 Ex 20, 7.

35 Auch beim dritten Gebot geht der Text auf J, zuriick (vgl. Jup (1955), 265).

228



tschil & terra, & la meer, & tuot aque chi es alaint. Ilg set di ho el

puso da tuotta sia lauur. Et par aque ho U’g Signer santifichié l’g Sa-
bath & affraunchié.»3

Dum. Che chiose es a firer, & santfichier I’g Sabath?

Risp. Elg es a seruir @ Dieu, & alg lhium.

Dum. Che es a seruir @ Dieu?

Risp. Cura nus ns’ percunschain dals ses beneficis, cura nus l’g ludain,
& glorifichiain, et cura nus ses pled cun agiauiischamaint & da cuor
atadlain.

Dum. Chos serue a nos prossem christiaun?

Risp. Cun las houres da la chiarited, et misericordgia.

Dum. Che es las houres da la chiaritzed, et misericordgia?

Risp. Fer delg bain, adruér amiauletza, & tuot aque nus uulessen che
gnis fat @ nus.

Dum. Che es ad arumper ’g firou°?

Risp. Cura ches faun houres chi nun pleschan a Dieu.

Dum. Quelas sun aquellas?

Risp. Houres chiarneles, las queeles Sainch Pol ns’ amuossa illa Epi-
stola [p. 14] ad Galatas.?”

Dum. Quealas sun é?

Risp. Arumper ’g alaig, pittaniing, sturpienscha, & 1’g arest, quael chi
fo aque, nun uain ad herter I’g ariginam da Dieu.®

L’g priim cumandamaint da lotra tefla.®
«Tii datast hundrér, & tgniar auaunt hoeilgs tes bab, & tia mamma.

Siin talla, che tii uiues uentiiraiflamaing aint ilg paiais, che Deus tes
Signer uain ad der.»*

° firou] firé By

36 Ex 20, 8-11.

37 Vgl. Gal 5, 19-21.

38 Vorlage des vierten Gebotes bildet wiederum J, (vgl. Jup (1955), 265ff.).

39 Die Aufteilung der Zehn Gebote auf zwei Tafeln (1. Tafel: 1.-4. Gebot, 2. Tafel: 5.-
10. Gebot) iibernehmen Comander und Blasius aus J; bzw. J, Hingegen geht die
nicht fortlaufende Nummerierung auf Comander und Blasius zuriick.

40 Ex 20, 12.

229



Dum. Cho, @ cura se huondra, bab e mamma?

Risp. Cura che iin ’s ho chiers, che iin I’s apprijscha, cura che iin es ad
els ubedi, cura che iin ad els sporscha pritsch, & hunur, cura che iin es
ad els aint in lur utelgdiina cun agiiid, & cun cunseilg.

Dum. Che es la pagiaglia da quels pris ifauns, chi huondren bab e
mamma?

Risp. Deus Signer uain aquels in quaist & in lioter muond, saimpermee
hundraiuelmaing a mantigner.l

Lioter cumandamaint.
«Ti nun daiast amazér tingiiin.»*?

Dum. Cho incligiest tii aque cumandamaint?

Risp. E nun daia ingiin hum da sia eigna uolunted amazér, ne iin-
gtiin da se sues fer uendetta in sia persuna.

Dum. Chi po, & daia amazér?

Risp. Vna hurdeneda superiuriteed, I’s quaels sun lo tiers hurdends da
Dieu, ad aquels che Deus ho do la speda par chiastier I’s meels, &
schirmagier I’s buns.®

Dum. Che scumanda Deus milgs in auaunt in quaist cumandamaint?

Risp. Tuots initschs, inuilgias, et iras, et er tuot aque chi uain fat da
[p- 15] leed a nos prossem sii la uitta, & la persuna.*

L’g terz cumandamaint da luotra tefla.

«Tii nun daiast arumper la laig.»%

41 Wiederum bildet J, die Textvorlage (JUD (1955), 268).

42 Ex 20, 13. :

43 Das Verhiltnis von Obrigkeit und Kirche ist eine viel besprochene Frage der Reforma-
tionszeit, insbesondere auch im Zusammenhang mit der Frage eines Tiirkenkrieges.
Zwingli untersucht die Frage in seiner Schrift Von gdétlicher vnd menschlicher grech-
tigkeit (1523). Auf der Grundlage von R6m 13 macht Zwingli deutlich, dass Gott der
Obrigkeit, und nicht der Kirche, das Schwert in die Hand gegeben habe (vgl. Huldrych
ZwincLi, Simtliche Werke [Abk.: Z], hg. von Emil Egli et alii, Bd. 2, (Corpus Refor-
matorum 89), Leipzig 1908, S001f.; ders., Schriften, Bd. 1, Ziirich 1995, 189ff.).

ﬁ Vorlage fiir das zweite Gebot der zweiten Tafel bildet J5 (vgl. Jup (1955), 268ff.).

Ex 20, 14.

230



Dum. Che cumanda, & scumanda Deus signer in quaist cumandamaint?

Risp. Intaunt nus daian esser infauns, & iin taimpel da Dieu, cumprés
cun l’g saung da Iesu Christi,* schi daien nus appussaiuel efler senchs,
netz, cun l’g chicerp, huorma, & spiert. |

Dum. Che dimee scumanda Deus signer in quaist cumandamaint?

Risp. Tuot pittaniing, tuot brudgiiing da la chiarn, & cho que po gnir
annumor.

Dum. Che uain plii in que cumandamaint scumandé?

Risp. Tuots sbuchios pleds, costiims et ats U’s quaels nus conuignen als
infauns da Dieu.%

L’g quart cumandamaint.
«Tii nun daiast tuulér.»*

Dum. Che scumanda Deus in quaist cumandamaint?

Risp. Tuotta chiatiuirgia, e saia inuoel, aroub, arienf, frod, malitzchia
et surmnér, in che guise che d tes proflem christiaun uain nuschieu
stin la rouba temporela, et siin sieu hauair.®

L’g quint cumandamaint da luotra teefla.
«Tii nun daias dér fuossa pardiitta incunter tes prossem.»®
Dum. Che scumanda Deus signer in quaist cumadamaint?
Risp. Fuossa testimuniaunza, & pardiitta, tuottas fuossas almantaun-

zas, tuots amorfs, & méls blesams, tuot nuoscher sii lhunur, & man-
ziignas, & ingians cun uerua.’!

P annumé| annumnoé Bj

46 Vg, 1 Petr 1, 19.

47 Vorlage bildet erneut J, (vgl. Jup (1955), 270f.).

48 Ex 20, 15.

49 Vorlage bildet J, (vgl. Jup (1955), 271).

50 Ex 20, 16.

51 Auch hier geht der Text auf J. 5 zuriick (vgl. JUD (1955), 271).

231



[p. 16] L’g seisseuel cumandamaint da lotra tefla.

«Ti nun daias agiauiischer la chiesa da tes prossem, tii nun daias
agiauiischer la muglier da tes prossem, ne ses fameilg, ne sia fan-
schella, ne ses buof, ne ses esen, ne daias zuond iinguotta aque chi es
da tes prossem agiauiischer.»>?

Dum. Cho incligiest tii aque cumandamaint, che scumanda Deus signer
in aquel?

Risp. Deus signer cun quaist cumandamaint cumpiglia aint scodiina
persuna suot l’g pchib, par che iingiiina persuna nu es senza mel
agiauiischamaint, quael agiauiischamaint, chi es pchié suainter che
Sainch Pol do amussamaint illa Epistola als Romauns.5

Dum. Che daien nus imprender our da que cumandamaint?

Risp. Nossa miseria, & cho nus ischen concepieus aint l’g pchié, & in
quel naschain nus, & da pitschen in si ischens inclinés alg pchid, sco
d nus quaist cumandamaint, et tuotta la lescha da Dieu declera.>*

Dum. Che agiauiischa, u agragia Deus da nus in quaist cumanda-
maint?

Risp. Signer Deus uuol che l’g agiauiischamaint da nos cour, sum-
glauntamaing nos sen, et pisamaint saia net, cler, & nun maculé.

Dum. Intaunt che iingiiina persuna nun es uschi netta, ne uschi prusa
sco Deus agragia da nus, schi che spraunza arumaune agli pouer
pchieder?

Risp. Sullamaing la spraunza, la quaela nus hauain in la gracia & mi-
sericordgia da Dieu, a nus sporta trés nos signer Iesum Christum,
suainter che tuot I’g Euangeli do pardiitta.>

52 Ex 20, 17.

93 Vgl. Rém 7, 7 f. Bis hierher folgen Comander und Blasius ihrer Vorlage J, (vgl. JUD
(1955), 272); die weiteren Fragen und Antworten gehen hingegen auf keine direkten
Vorlagen zuriick, sondern stammen aus der Feder der Churer Prediger selbst.

o4 Vgl. Gen 8, 21; Ps 51, 7; Joh 9, 34; Rém 3, 20; 5, 12; u.s.w. Diese «Definition» der
Erbsiinde (¢«in Siinden empfangen und geborem) wird in den 30er Jahren zu einem
festen Bestandteil des reformatorischen Glaubens; so findet er sich im 4. Marburger
Artikel (1529), im 2. Artikel der Confessio Augustana (1530), in Bucers Katechismen
(1534; 1537), im Genfer Katechismus (1537) und spiter im auf Calvin zuriickgehen-
den Bekenntnis der Genfer Gottesdienstordnung (1542).

% Vgl. 1 Petr 1, 13. Die Akzentsetzung auf die misericordgia da Dieu ist ein Spezifikum
der ziircherischen Theologie, besonders schon dargestellt in Zwinglis De vera et falsa
religione commentarius (1525), im 6. Abschnitt iiber die christliche Religion (vgl.
ZwincLi, De vera et falsa religione commentarius, in: Z III, 675ff. [deutsch in:
Zwincur (1995) 111, 103ff.]).

232



[p. 17] Dum. Cho se aguarbescha la gracia, & misericordgia da Dieu?
Risp. Trés iina christiauna cretta, & iin deuot aroef, suainter nos signer
Christus sues amuossa, chi arouua schilg uain é do.

L’g quart artichel da vard la Vratiun dals infauns da Dieu.

Dum. Che es urer?

Risp. Elg es iin deuot aduzamaint dalg sen incunter Deus, in ilg spiert
& uardeed.

Dum. Cho sdaia urer?

Risp. Suainter che Christus a nus ho amuf3é.

Dum. Cho ns’ ho el amuf36?

Risp. In quaista guisa ns’ ho el amuf3é: «Cura che uus uraes schi dscheé:
BAB nos, qual tii ist in tschild. Santifichio saia l’g tieu* num. L’g
tieu ariginam uigna ter nus. La tia uoeglia d’uainta in terra, sco la
fo in tschil. D6 a nus nos paun huotz, & in miinchia di. Parduna a
nus nos dbits, sco nus fain @ nos dbitaduors. Nuns mnérs in appruua-
maint', dimpersemaing spendra nus dalg mél*. Amen.»5°

Dum. Cho incligiest tii I’g Paederniis, che agragia I’g lhium da Dieu in
quella uratiun?

Risp. Principzlmaing aque chi serua alla hunur da Dieu, alhura alg
saliid da las nossas huormas.>

tschil] eschil G

I’ g tieu] ilg tes G

Nuns mnér] Nun ens mener G

in appruuamaint] in mel aprouamaint G
dalg mél] da tuots mels G

= — » = .0

5 Matth 6, 9-13. Auch in J ; und J, sowie im Genfer Katechismus von 1537 fehlt die
Doxologie, wihrenddem sie im St. Galler Katechismus von 1527 sowie bei Bucer auf-
genommen wird. Jud hat sich bei der Abfassung seiner Katechismen wohl an die Ziir-
cher Ausgabe des Neuen Testamentes von 1524 gehalten, wo die Doxologie auch
fehlt. Da dieselbe auch in der rémischen Uberlieferung nicht als Schluss des Herren-
gebetes benutzt wurde, mdgen sowohl Comander und Blasius wie auch Bifrun die Do-
xologie in ihren Katechismen nicht iibernommen haben (vgl. oben). Interessant ist
diesbeziiglich die Feststellung, dass Bifrun in 7, d.h. in der Taefla von 1571, die Do-
xologie beifiigt, sich also an dem - sich unterdessen auch im Oberengadin eingebiir-
gerten — Text des Herrengebetes aus dem Nouf Testamaint von 1560 orientiert. Diese
kleine Feststellung ist ein weiterer Hinweis darauf, dass die Taefla erstmals 1571 ge-
druckt wurde, da Bifrun 1552 die Doxologie mit Sicherheit noch weggelassen hitte
(vgl. Heinimann (1987), 841.).

57 Die doppelte Funktion des Herrengebetes (... serua alla hunur da Dieu; ... serua alg
saliid da las nossas huormas) ldsst sich so in den katechetischen Vorlagen nicht vor-
finden, geht also auf die Churer Pridikanten zuriick.

233



Dum. Quel serua alla hunur da Dieu?

Risp. Innuua che nus aruuain, & agiauiischain, che sieu num (aque es
la diuina magestaed) uigna santifichié.

Dum. Que! serua alg saliid da nossa huorma?

Risp. Cura chel a nus nos [p. 18] dbits (aque es nos pchios) ns’ par-
duna, sco nus arouain inmiinchia di.

Dum. Cho ho num U’g priim pled da quaista uratiun?

Risp.

Bab nos.

Dum. Cho asthchia ella pouura pchiedra persuna, concepijda & naschi-
da aint ilg pchié,’® & alg pchier inclineda (par qual ella uain anum-
neda filg dal’ira) clamer par ses bab ’s Signer celestiel & Deus?

Risp. Nus nun ischen plii filgs dal’ira, par che Thesus Christus ho abal-
chio l'ira dalg Bab, & a tuots aquels chi chraien do fuorza da duan-
ter filgs da Dieu, et ns” ho amusso nus arouuen cun buna fidaunza,
et dian: Bab nos.®

Dum. Par che uras tii Bab nos, et nun Bab mees?

Rips. Par che chel es nos Bab da tuots, suainter la sainchia scritiira
disch: Vn Signer, iina cretta, iin bataisem, iin nos bab da tuots, queel
chi es sur nus tuots, et par nus, et in nus.%

Dum. Che s’incligia plii siin quaist pledet, nos?

Risp. Che nus tuots arouuen tuots liiin par lioter, & dimee nus hauain
in bab, schi ischends nus tuots frers & soruors, traunter queels daia es-
ser appussaiuel la chiariteed da Dieu, & nos prossem, & I’g arest.%!

Dum. Cho incligiest tii, chel saia aint in tschil, nun es el in tuots luogs?

Risp. Schi che Deus es dapertuot cun sia gracia & fuortza, mu aint in
tschil ho el sieu seer, sco el I’g ho uijs quel prus Prophet Esaias seer
siin tn huot & glorius thron, & intuorn el hafdant Seraphins, I’s
queels chianteuan, et es [p. 19] respondaiuen liiin lioter, Sainch,
Sainch, Sainch Signer da tuottes pusaunzes, plain uigne tuot l'g
muond da sia glergia.®

8 Vgl. oben.

% Diese Ausfiihrungen sind eine Zusammenfassung aus J, (vgl. Jup (1955), 326ff.).

60 Eph 4, 5 f. Das «Vater unser» (Bab nos) mit der Singularitit und Einzigkeit Gottes
(Eph) zu begriinden ist m.W. singulér in der katechetischen Litaratur der 30er Jahre,
diirfte also biindnerischen Ursprungs sein.

61 Den Gedanken der Nichsten- und Gottesliebe findet sich dhnlich sowohl in J; wie
auch in J, (vgl. Jup (1955), 192f. 331).

62 Jes 6, 1-3.

234



Dum. Cho uuost tii appruuer our dalg nuof Testamaint, che nos Deus et
bab saia in tschil?

Risp. Christus nos Signer disch, suainter che san Mathieu scriua 'g 23
chiapitel: Nun clamo d uus iingiiin bab sur terra, par che iin sul es
uos bab, quael chi es aint in tschil.®

Dum. Che differintia es traunter I’g bab chiarnel, i bab Ct':'lesi:telP

Risp. Nos bab chiarnel daien nus hunurer, suainter I’g cumandamaint
da Dieu. Mu cura I’g bab me uules strauier our dalg bab celestiel, al-
hura daia eau el abandunér, & ir sieua I’g bab celestiel, & aquel es-
ser ubedi.%

Santifichid saia I’g tieu num.

Dum. Par che urast tii chelg ses nun uigna santifichié, cho po l’g pou-
uer pchieder I’g num da Dieu santifichier, nun es el saimpermee san-
tifichié?

Risp. L’g num da Dieu quel es da se d’sues saimpermee santifichié, sco
quel beé Dauid, & la Vergine Maria mamma da Thesu Christi, aint in
las lur chiantzuns dalg luod da Dieu se confessan.% Mu nus arouain,
che ses num da tuotta la lieut uigna percunschieu, ludé, & santifichio,
sco Christus I’g num da ses bab ho manifesté & ludé, uschia daian er
tuots filgs da Dieu I’g num dalg lur celestiel bab santifichier.

Dum. Cho uain I’g num da Dieu da nus santifichi67%

63 Matth 23, 9.

64 Vgl. Matth 19, 29 par. Der zweite Teil der Behandlung des Anfangs des Herrengebetes
(-.. tii ist in tschil) ist ein gekiirzter Auschnitt aus J, (vgl. Jup (1955), 331£.); allerdings
setzen Comander und Blasius einen eigenen Akzent, indem sie die Anwesenheit Gottes
im Himmel nicht mit Jes 66, 1 - wie J, - begriinden, sondern mit Jes 6, 1-3. Dieses
Beispiel zeigt, dass die Churer Pridikanten sehr wohl ihre eigenen theologischen Ak-
zente setzten.

5 Vgl. Ps 22, 45 99, 3; 111, 9; Lk 1, 49.

% Bis zu dieser Frage orientiert sich der Katechismus bei der ersten Bitte des Vaterunser
an J5 (vgl. Jup (1955), 332), die Antwort auf die Frage, wie der Name Gottes geheiligt
werde, fdllt aber anders aus als bei Jud, der die Bekanntmachung von Gottes Barmher-
zigkeit und Gnade, seiner Gerechtigkeit und Strafe, u.s.w. als Akt der Heiligung von
Gottes Namen bezeichnet. Comander und Blasius hingegen nehmen Riickbezug auf
die Zehn Gebote, deren erste Tafel davon spricht, «.. co lhium se daia saluer uers
Dieu», also die eine Funktion des Herrengebetes (vgl. «.. serua alla hunur da Diew)
schon vorbereitet bzw. die Antwort vorweg nimmt, wie man den Namen Gottes heili-
gen konne. Die Heiligung Gottes besteht also in der Ausfithrung der Zehn Gebote im
allgemeinen bzw. des dritten Gebotes im speziellen. Dass dieser Gedanke aus dem St.
Galler Katechismus von 1527 iibernommen ist, scheint eher unwahrscheinlich, da dort
gemiss dem dritten Artikel die «Ererbietung Gottes ... mit dem gayst, von Hertzen,
mit dem mund, und mit den wercken» geschehen soll (vgl. MLLER (1887), 199).

235



Risp. Sco @ nus l’g ters cumandamaint da la priima tefla amuossa.

Dum. [p. 20] Chi amuofa, & giauiischa aque da nus?

Risp. L’g omniputaint Deus trés¥ ses Prophets sco Dauid disch: Schi
tuots poeuels, queels Deus ho skiafieu daien gnir auaunt Dieu, & U'g
adurer, & sieu num hundrer.” Malachias disch: Schi Deus es nos Si-
gner, schi daies uus el appussaiuel tmair, schi el es uuos bab, schi
daies uus appussaiuel hundrer, & saluer auaunt oeilgs».%

Vigna tiers nus tieu ariginam.

Dum. Che es sieu ariginam?

Risp. L’g es la dretta et uaira cognoschinscha da Ihesu Christi nos sul
spendreder.%

Dum. Chi es Iesus Christus?

Risp. El es l’g filg dalg uiuaint Dieu, ad aquzl es do tuotta pusaunza
in tschil et in terra,” et es iin scharnieu Araig dalg perpetuel ari-
ginam da Dieu, suainter che I’g Aungel da Dieu do testimuniaunza,
& disch: Dalg sieu ariginam nun es iingiiina fin.”

Dum. Cho uain I’g ariginam da Dieu tiers nus?

Risp. Brichia cun poumpa uisibla, sco l’g ariginam da quaist muond,
dimpersemaing spirituelmaing trés la cretta. Par leis ns” amuofla g
Signer, che auaunt tuottas chioses nus scherchian l’g ariginam da
Dieu, & uren, & dien: Vigna tiers nus tieu ariginam.

V. trés| traes By
W oeilgs] oelgs Bj

67 Ps 86, 9.

68 Mal 1, 6. :

69 Die Churer Pridikanten setzen mit der Exegese der zweiten Bitte ganz andere Ak-
zente als Jud: Sie setzen das Reich Gottes in Bezug zur dretta et uaira cognoschinscha
da Thesu Christi, d. h. zur wahren Gotteserkenntnis. Wir erinnern uns, dass der Kate-
chismus mit der Gottes- und Menschenerkenntnis — entsprechend der Ordnung Cal-
vins in der Institutio 1536 und im Genfer Katechismus 1537 - einsetzt und darin ex-
plizit der Glaube als das Medium bezeichnet wird, um Gott zu erkennen. Was diese
Erkenntnis beinhaltet, wird hier nun ausgefiihrt, nimlich die Macht Christi und die
Ewigkeit seines Reiches; so ist es schliesslich folgerichtig, dass auch ¢rés la cretta das
Reich zu uns kommt.

70 Vgl. Matth 28, 18.

1 Luk 1, 33.

236



La tia voeglia duainta in terra, sco la f6 aint in tschijl.

Dum. Par che arouuest tii che duainta la uoeglia da Dieu, & brichia la
tia?

Risp. Intaunt che la mia [p. 21] voeglia es da vetz, & da natiira mela
& nuoscha, & la uoeglia da Dieu es g plii inhauaunt bain, schi
daia eau appussaiuelmaing arouuer & agragier, che la sia sainchia
diuina uoeglia duainta in terra, sco la fo in tschil.

Dum. Cho duainta la uoeglia da Dieu aint in tschil?

Risp. In tschil nun es iingiiina creatiira, e saia l’s beds, I’s Aungels cun
tuot la cuort celestiele, che iingtiin nun paisa, ne giauiischa* incunter
la sainchia woeglia da Dieu: Dimperse dapoeia che sun surlefgios,
schi haun els lur algretzchia sieua la uoeglia da Dieu in tuotta per-
Sfectiun.?

Do a nus nos paun huotz, & in miinchia di.

Dum. Che incligiest cun I’g paun inmiinchia di?

Risp. Tuot aque che lhium in quaist muond es bsiignius, e sata cun uic-
tualia, i oter sustentamaint dalg chioerp & da [’huorma.

Dum. Par che arouuast tii aque, & agiauiischast sullettamaing da
Dieu, et nun er da las creatiiras?

Risp. Dapoeia che eau me arcugniosch, & fermamaing chraich chel
saia quel Signer, che in sia pusaunza saia la muort & la uitta, l'g
quael chi spisagia tuotta la chiarn ilg sieu tijmp, sco el ho Heliam, &
I’s oters Patriarchs mirauegliusamaing spisagié aint ilg deserd,
uschitta uain el aunchia huotz iin di tuots aquels chi guarden siin el,
cun l’g paun di miinchia di sufficiantamang @ mantigner.

Dum. Cun che dimee spisagia el las huormas?

[p- 22] Risp. Cun U’g uierf da Dieu, sco Christus disch: L’g lhium nun
uiua sullamaing cun paun, dimperse da scodiin pleed I'g queel chi uo
our da la buochia da Dieu.™

¥ giauiischa] agiauiischa By

2 In der dritten Bitte argumentieren Comander und Blasius unabhiingig. Einzig der Ge-
danke, dass der Wille des Menschen von Natur aus bése sei, findet sich in J;, gleich-
falls in Bucers Katechismen von 1534 und 1537 sowie im Genfer Katechismus 1537;
er ist also gemeinreformatorisches Gedankengut.

3 Matth 4, 4. Die vierte Bitte ist eine knappe Zusammenfassung der wichtigsten Gedan-
ken aus J, (vgl. Jup (1955), 338ff.).

237



Parduna a nus nos dbits, sco nus fain a nos dbitaduors.

Dum. Che es aquel dbit, che Deus daia a ti parduner et lascher gii?

Risp. E sun mees pchids, quals che eau ha fat, & inmiinchia di fatsch
incunter Dieu, par lies stou eau aruuer in miinchia di par pardun, sco
el ho @ mi amuf3o.

Dum. Chi parduna [’s pchios?

Risp. Vn sul perpetuel Deus, trés Thesum Christum nos Signur.™

Dum. Approuua aque our da amenduos Testamains?™

Risp. Deus Signer disch trés aquel prophet Esaiam: Eau sun quel sul
Deus, I’g queel lascha giu tés surpasser, et nun uoelg algurder da tés
pchios.

Dum. Cho uuost tii appruuer aque our dalg nuof Testamaint?

Risp. Christus disch: E se stouua aint in mes num gnir predgié peni-
tijntia, & remischiun dals pchiés.” Vschia do testimuniaunza Sain
Ian: Christus ho fat hauuonda par tuot l’s pchiés dalg muond.™ Et
disch er: Ses saung ens’ho nattagids da nos pchifs.™

Dum. Che imprazs tii our da quaista uratiun?

Risp. Che eau daia er @ mes prossem christiaun parduner.

Dum. Nun parduna Deus a ti, schi tii nun pardunas agli?

Risp. Na.

Dum. Cho l’g sesch tii?

Risp. L’g Signer disch dsues: V poeia che uus es pardunas da cuor litin
lioter, schi nun uain er Deus as parduner, & lascher giu uos pchiés.®

[p- 23] Nun ns’ mner in appruuamaint.

Dum. Cho incligiest tii aque aroeff, chi approuua l’g lhium, i attainta?
Risp. Deus Signer brichia.

7 Wie schon bei Luther, aber auch den anderen Reformatoren, richtet sich das «solus
Christus» gegen den Ablasshandel der «pipstlichen» Kirche.

7 Die Einleitung zur fiinften Bitte — sowie die Aufforderung dem Nichsten zu vergeben
— iibernehmen Comander und Blasius wortlich aus J,, bei der Aufzihlung der bibli-
schen Belegstellen setzen sie aber eigene Akzente, sowohl durch die Anordnung als
auch durch andere Belege (vgl. Jup (1955), 3411.).

76 Jes 43, 25.

7 Luk 24, 47.

81 Joh2,2.

©1Joh1,7.

80 Matth 6, 14 f.; vgl. Math 18, 35.

238



Dum. Cho I’g sasch tii?

Risp. Sain lachiam disch: Schi iin qualchiiin uain attanto, schi nun
daia el dir, che Deus l’g attainta: Par che uschia sco el nun po gnir
in meel attanté, uschia nun attainta er el iingiiin.8!

Dum. Da chi dimee uain lhium attanté?

Risp. Da ses mels agiauiischamains, trés metter aint dalg Dimunt, l'g
queel chi strauia la lieut our dalg bain, & afua l’g pchid, I'g quel
pchid parturescha la muort.®

Dum. Par che arouuest tii I’g Signer, chel nun tmaine in appruua-
maint?

Risp. Deus Signer uuol in tuot tes chioses gnir aruud, et dimpersemaing
dapoeia che aint ilg approunamaint, iingiiin oter ns’ po gnir in agiid,
par lies nuns lascha el plii inhauaunt appruer cho nus possen indiirer;
Et par que nus appussaiuel aruuaing, O signer nuns mner in appru-
uamaint. Sco disch Christus cun ses discipuls: Vré che nus nun crou-
des ilg approuuamaint.®

Dum. Nun approuua Deus Signer zuond iingtiin?

Risp. Schi, mu brichia in mel, dimperse par che, che s’appallainta la
nossa buna, u mela cretta.8*

Dimpersemaing spendra nus dalg mél.#

Dum. Cho incligiest tii que meel?

Risp. Nos inimich aque es I’g Dimuni, cun tuot aque chel approuua
dans strauter our da Dieu, & ses sainch uierf.

Dum. [p. 24] Nun s’ho Deus Signer spendré da la muort, dalg Dimuni,
et da tuots meels?

8 Jak 1, 13.

82 Obwohl der Grundgedanke aus J; und J, iibernommen ist, begriinden Comander und
Blasius die sechste Bitte vollkommen anders: Sie erachten ndmlich, mit dem Beleg
aus dem Jakobusbrief, die Anfechtungen und Versuchungen grundsitzlich nicht als
von Gott kommend (vgl. demgegeniiber J;, wo die Erprobungen Gottes (Hiob 1; Gen
22; vgl. Jup (1955), 209) begriindet werden); die Bitte, dass Gott uns nicht fallen
lasse, ist im Biindner Katechismus mit einem Christuswort (Luk 22, 40) begriindet, in
J> mit einem Pauluswort (1 Kor 10, 12; vgl. Jup (1955), 343).

83 Luk 22, 40.

84 Hier wird noch einmal prizisiert, dass nicht Gott, sondern der Teufel zum Bosen ver-
suche, was zur «etzten» Bitte iiberleitet.

85 Anders als in J ; und J, wird die sechste Bitte in zwei Bitten aufgeteilt; der Inhalt die-
ser «letzten» Bitte ist eine Verkniipfung der Schlussgedanken der sechsten Bitte aus J;
und J, sowie eigener Formulieren der beiden Churer Pridikanten (vgl. Jup (1955),

200f. 343).

239



Risp. Schi, et perfettamaing.

Dum. Schi che bisiignain nus milgs inhauaunt urer par spendramaint?

Risp. Nus ischen spendros, mu in quaist moed; Intaunt che nus hauain
iina continua chiampesta, & giiistra cun nos pchids, infin che nus nos
dauous inimich (aque es la muort) cun agiiid da Dieu uanschain,
schi daien nus sainza dimura, aruer par spendramaint da tuots
meels. Amen.

Declaratiun dals sainchs Sacramains, ’g plii dauous artichel.

LA sainchia scrittiira perdiiia, cho che Ihesus Christus nos Signer, &
sullet spendreder, ho d nus, sco d ses eigen poeuel dalg nuof Testa-
maint, do, & da saluer & adruuer hurdeno duos sainchs Sacramains,
inguel sco fet Deus ses bab celestiel agli poeuel da Israel.8 Mu par che
aque saia duanto, & che I’s Sacramains peian, & er cho els daien gnir
adruos, uain aqui in fuorma da dumanda aschanté, & amuf3é.

Dum. Dim Ianiachiam, che chiosa es Sacramaint?

Risp. Elg es iin signel da iina sainchia chiosa.

Dum. Par che anumnest tii aque iin signel, @ iina isaina.

Risp. Par che, e nun es la uaira curporzla chiosa, dimperse iin signel, i
iina isaina da quella.

Dum. Par che anumnest tii sainchia?

Risp. Par che ella a nus ns’ figiiira, & ns’ appreschainta sainchias,
grandes, & preciusas chioses.

[p. 25] Dum. Quaunts Sacramaints ho l’g Signer hurdenéd, & aschanté
in la sia baseilgia?

Risp. Sullettamaing duos.

86 Dass bereits in der Einleitung zum letzten Artikel Declaratiun dals sainchs Sacramains

das Volk des Neuen Testaments mit Israel verglichen wird (inguel sco...), zeigt erneut,
dass es sich - so das theologische Verstindnis Ziirichs -~ um den einen Bund (vgl.
oben), letzlich also auch um das eine Volk handelt. In J; geht Jud ausfiihrlich darauf
eln, dass auch dem Volk Israel Zeichen gegeben wurden (vgl Jup (1955), 211ff.).
7 Diese Definition ist wortlich aus J; iibernommen bzw. entspricht genau Zwinglis Vor-
stellung - «sacramentum est sacrae rei signum» (vgl. 18. Artikel der Schlussreden
1523; Fidei ratio 1530) -, die letzlich aber auf Augustin zuriickgeht (vgl. Gottfried W.
Locugr, Huldrych Zwmgll in neuer Sicht, Ziirich 1969, 251). Auch die folgenden
grundsitzlichen Uberlegung zum Wesen des «Sakramentes» stammen aus J; (vgl. Jup
(1955), 214).

240



Dum. L’s quaels?

Risp. L’g sainch Bataisem, et la tschaina dalg Signer.

Dum. Quel daia ir auaunt?

Risp. L’g Battaisem.

Dum. Par che I’g Battaisem?

Risp. Par che elg es la perdauaunt isaina, cun queela nus ns’ ubliain
agli Signer Deus, & gnin arfschieus & scrits dalg poeuel da Dieu,
aint in la baseilgia uisibla.8®

Dum. Chi daia batagier?

Risp. L’g seruiaint da la baseilgia, agli quel es arcumando g uffici
da predgier.

Dum. Innua daia gnir battagié?

Risp. Aint in iin lhoe hurdeno, innua la communited da Dieu uain in-
semel par arschaiuer l’s Sacramains, et atadler la predgia.

Dum. Cho daia gnir battagié?

Risp. In num dalg Peder, dalg Filg, & dalg Sainch spiert.®

Dum. Che ho num battagier in num dalg Paeder?

Risp. Elg es iina palaisa cuntanteza & arendida, cho che nus agra-
giain da esser da Dieu, & dschain giu agli muond, et a nuossa
chiarn, & ns’ uulain apuzer uia agli sul Signer Thesu Christo, cun l'g
uiuer, et cu [’g murir.

Dum. Ns’ fo nus [’g Battaisem salfs?

Risp. Brichia l’g battaisem da loua, dimperse aquel battaisem da IThesu
Christi.

Dum. Che es l’g battaisem da Christi?

Risp. L’g es lisaina da dainsuard in nus, & la claretza, cun quala
Deus nos cuor aint in Christum ns’ cunforta, & ns’ asgiiira.

Dum. Cho se daien saluer aquels chi sun battagios?

Risp. [p. 26] Cho che Deus agiauiischeua da Abraham, cun num da ir
prusamaing & arielmaing auaunt Dieu, & patiaintamaing in tuotta
nossa fadia perseuerer in sia gicchienscha, aque ns’ impraista Deus
bab, trés nos spendreder & signer Ihesum Christum. Amen.

8 Die einsetzende Betonung des Sich-Verpflichtens (ns” ubliain) beim Sakrament der
Taufe ist ein weiterer wesentlicher Gedanke, den Comander und Blasius aus J; {iber-
nommen haben, wihrenddem er in J5 vollkommen fehlt.

89 Nach der Beantwortung der Fragen Wer? Wo? und Wie? - die Behandlung dieser Fra-
gen muss vor allem auf dem Hintergrund des Religionsgesprichs zu Susch/Siis von
1537/38 verstanden werden, an dem Fragen zur Taufe besprochen wurden (vgl. Criam-
PEL (1890) I1, 224-275) - orientieren sich die Churer Pridikanten in ihren Grundgedan-
ken (altes Leben-neues Leben; Wassertaufe-Christustaufe; Abrahambund) erneut an J;,
wenn auch keineswegs in der dort verwendeten Ausfiihrlichkeit (vgl. Jup (1955), 215ff.).

241



Dumandas dauart I’s Sacramaint da la tschaina dalg Signer.%

Dum. Quel es lioter sacramaint?

Risp. La tschaina dalg Signer.

Dum. Che chiosa es la tschaina dalg Signer?

Risp. Elg es iina perpetuela algordijnscha, & ingratzchier da la @scha
paschiun, & muort sufrida da nos signer Thesu Christi.!

Dum. Cura ho l’g Signer aschanté sii aque ingratzchier?

Risp. Illa nuot che el fiit tradieu, & do a la muort.

Dum. In che fuorma ho el aque aschanté sii?

Risp. El ho prais I’g paun, et spoeia chel hauet ingratzchié schi I’g ho
el aruot, et dit: Prandee & mangio, quaist es mes chioerp, queel chi
uain do, & aruot par uus.

Dum. Cho ho el aschanté sii la bauaranda dalg nuof Testamaint?

Risp. Suaintery che la tschaina fii fatta, schi prendet el er la baua-
randa, & ingratzchio, & ho dé ad els, dschand: Baué our da quaist
tuots, quaista bauaranda es I’g nuof Testamaint, aint ilg mes saung,
tauntes uuotes sco uus faits aque, schi fasché in mia algurdinscha.”

Dum. Quel es I’g principel, che nus fain aint in la tschaina?

Risp. Che nus ns’ paissen la gracia da Dieu, chel a nus ns” ho duné [p.
27] ses filg, & U’g ho do par nus aint in la muort, che el ns’ lauas cun
ses saung nos pchios, atscho che nus gnissen filgs da Dieu, et cun el
insemel iin chioerp.

Dum. Che es l’g signel?

Risp. L’g paun, & I’g uin, che nus bauain & mangiain, cun que dain
nus testimuniaunza che nus saien aquels, l’s quaels chi craten, che

Y Suainter| Zieuua Bj

9 Wenn auch der Argumentationsgang eigenstindig ist, basieren die wesentlichen Ge-
danken bei der Behandlung des Abendmahles auf J;: Abendmabhl als Gedichtnis- und
Danksagungsmahl, Verpflichtungscharakter, edere-credere~Argumentation, Ableh-
nung der Ubiquitidt Christi u.s.w. (vgl. Jup (1955), 225{f.). Nachfolgend wird einer-
seits besonders auf den Zusammenhang mit der Ziircherischen Abendmahlslehre,
andererseits auf bemerkenswerte Akzentuierungen von Comander und Blasius verwie-
sen.

Die Definition des Abendmahles als Gedéchtnis- und Danksagungsmahl (algordijn-
scha - commemoratio; ingratzchier — eucharistia) ist Kennzeichen der ziircherischen
Theologie (vgl. Huldrych ZwincLi, Fidei ratio, in: Z VI/2, 806ff. [deutsch in: ZwiNcLi
(1995) 1V, 11741.]).

92 K ompilation aus Matth 26, 26ff.; Luk 22, 19f.; 1 Kor 11, 23ff.

91

242



Christus saia muort par nus, et saia fat nos, & la sia giiisticia saia
nofla, & cun quelg nus ns’ ublian agli sul, & a nos prossem da uiuer,
a nus, & d tuots nos mels uetzs da murir.9

Dum. Cho mangien l’s fidels g chioerp da Christi aint in la tschaina?

Risp. Mangier nun es oter cho chrair,’* quels mangian l’g chioerp da
Christi, & baiuen l’g ses saung, quaels chi chraien che el haegia ses
chioerp sii la crusch par iina ufferta appendieu, & ses saung spauns
sii la crusch par lauer giu lur pchids, trés queela chiose els g ingratz-
chien da cuor.® '

Dum. Es l’g chioerp da Christi aint ilg paun?

Risp. Na, ne uisibilmaing, ne inuisibilmaing.

Dum. Schi nua es el?

Risp. In tschil dalg dret maun da Deus.

Dum. Par che dime anumna l’g Signer I’g paun chel arumpa ses chioerp?

Risp. Elg es iin araschunér in sumaglia aque, innua* chels Sacramains
arschaiuen [’s nums da quelles chioses che daun las isainas.%

Dum. Es Christus aint in la tschaina?

Risp. Schi.

Dum. Cho?

Z innua) inuua Bj;

9 Besonders in seiner Schrift De vera et falsa religione commentarius (1525) arbeitet
Zwingli das Abendmahl als Gemeinschaftsmahl mit Bekenntnis- und Verpflichtungs-
charakter heraus (vgl. LocHER (1969), 259 [mit zahlreichen Belegen]).

9% Der edere-credere-Zusammenhang, d.h. das dussere Essen und der geistliche Genuss
bzw. das innere Glauben (vgl. Joh 6, 54ff.), ist ein Spezifikum der ziircherischen
Abendmabhlslehre (vgl. ZwincLi, Fidei ratio, in: Z VI/2, 812 [deutsch in: ZwiNcL
(1995) IV, 124]) und ist auch von Jud in seinen Katechismen iibernommen (vgl. Jup

~(1955), 231. 351).

% Den Akzent setzen Comander und Blasius wie Zwingli auf der Bedeutung des Abend-
mahles als Danksagung (eucharistia) fiir das Opfer Jesu Christi am Kreuz, auf dass
durch sein Blut die Siinden der Gldubigen abgewaschen werden. Der Gedanke der
«Abwaschung der Siinden» ist ein deutlicher Hinweis darauf, dass auch die Churer
Pridikanten das Abendmahl in Beziehung zum alttestamentlichen Passamahl stellten,
wie es, begriindet von Zwingli 1525 (vgl. LocHer (1969), 258 £.), besonders in J; aus-
fithrlich behandelt wurde (vgl. Jup (1955), 212 f. 226. 233).

9% Damit sprechen sich auch Comander und Blasius gegen die Ubiquitiitslehre, d. h. dass
Christus im Abendmahl korperlich gegenwirtig sei, aus und iibernehmen zwei der
drei von Zwingli jeweils angefiihrten und von Jud iibernommenen Argumente: 1. Sitz
zur Rechten Gottes (nach der leiblichen Himmelfahrt), 2. tropische Redeweise (suma-
glia); es fehlt das Argument aus Joh 6, 63, dass das Fleisch zu nichts niitze sei (vgl.
LocuEr (1969), 262f.).

243



Risp. Cun ses spiert, cun sia pusaunza, & cun operer aint ilg cuor dals
fidels, sco aint in ses sainch taimpel.9

Dum. Intaunt chelg [p. 28] chioerp da Christi nun es siistantielmaing
I’g paun dalg ingratzchiamaint, schi cho dime po iin mangier in
quelg sieu giudici, & sia muort?

Risp. Par quelg ches nun dgiiidgia [’g chioerp da Christi.

Dum. Quels dgiiidgien [’g chioerp da Christi?

Risp. Tuots aquels I’s queels chi nun arcugnioschen IThesum Christum par
in sullet lur saliid, & nun tscherchian in ses saung remischiun dals lur
pchios, & impertscho se seinfainschen cun U’g prender I’g Sacramaint
da esser nembers da ses chioerp, quaels chels nun sun aint in lur cuor.

Dum. Quels arschaiuen ’g Sacramaint indret & cun friit?

Risp. Tuots aquels chi duairamaing, & da bun cuor se arenden, & ap-
proepian alg signer Ihesu Christo, & agli sul giauiischen da uiuer, &
murir.

Dum. Cho data gnir fat quaista tschaina, & ingratzchiamaint®® dals
fidels?

Risp. Cho che U’g Signer ho aquella aschanteda, & ’g bun San Pol
amuossa, chi disch: Tauntes uuotes che uus mangizets da quel paun,
& bauaits da quella bauaranda, schi daies uus admunir da la muort
da Christi, infina la sia uegniida.”

Dum. Innua date gnir fat aquella tschaina?

Risp. Intaunt chelg es iin paun da la communited, & da la baseilgia
da Dieu, schi daie gnir saluo pariina aint in lefla baseilgia.

Dum. Cura, @ quauntes uuotes daia gnir fat aque?

Risp. Suainter plaschair, & chi uain a sumgier a scodiina baseilgia.'®

97 Insbesondere in seinen beiden spiiten Schriften Fidei ratio (1530) und Fidei expositio
(1531) betont Zwingli nachdriicklich die geistige Prisens Christi im Abendmahl.

98 Es sei erneut darauf verwiesen, dass Zwingli hiiufig den Begriff Eucharistie (ingratz-
chiamaint - Danksagung), den er nicht von der rémischen Kirche iibernommen, son-
dern bei den Kirchenvitern vorfand und von der rémischen Kirche erst spiter wieder
verwendet wurde, fiir das Abend- bzw. Nachtmahl benutzte; den Unterschied zwi-
schen Abendmahl und Messe behandelt Zwingli ausfiihrlich in seiner Schrift Fidei ex-
positio von 1531 (vgl. ZwincLi, Fidei expositio, in: Z VI/5, 75ff. [deutsch in: ZwiNcLi
(1995) 1V, 302ff.]).

991 Kor 11, 26.

100 Wie schon bei der Behandlung der Taufe werden auch beim Abendmahl einige prak-
tische Fragen geklirt: Wo und wie oft soll das Abendmahl gefeiert werden? Offenbar
bestand 1538 noch keine genaue Bestimmung, wie oft das Abendmahl in den refor-
mierten Kirchen Biindens gefeiert werden solle. Auch in der Confessio Raetica von
1553 ist dies noch nicht genau bestimmt. Darum kann Bifrun die Formulierung von
Comander und Blasius bei der Ubersetzung ins Romanische belassen.

244,



[p. 29] Agli Signer saia saimpermee luod et grou, chi ns’ ho do @ nus
sta sainchia letscha, & ns’ ho scuuiert & amufo ses sainch pled, aint
in nos tiyymp. Amen.

Vna conclusiun, & {in auisamaint agli christiaun lettur.10!

NVS uulain cun aquaist (prus lettur) in part, hauair do araschun da
nossa dottrina, & da nossa cretta. Er uulain nus hauair do aresposta a
tschertas ingiliriuses tschiaunsches, quelas chi uignen a nus da nos schu-
uidaiuels senza uarded, & fuossamaing imziiredas tiers, 1’s quels uaun
mettand oura cun bgiers, che nus saien aquels, I’s queels chi hegian mnd
iina cretta nuoua aint in las terras. Nus dschbitten I’s chiers s@enchs &
amichs da Dieu et er la piira degna Maria mamma da Thesu Christi, nus
spritschen, et che nus nun appritschen I’s grandamaing dengs Sacra-
mains, & tuot huordens da Dieu, sumgiauntamaing nus dian & mettan
giu buna uerua, & bunas huores etc.: Vschia che, che nus (schi uschia
fiis) nun dessan sullettamaing nun eller dengs da gnir attadlos, dimperse
la terra nuns des sustginar. Mu che eer in quaist, sco in oters pliis
puoincks, ns’ uain fat fuorza et thoert, aque daun testimuniaunza nossas
predgias, & aquaist intraguidamaint dals infauns, I’g qual chi es hau-
uonda cuort, impertscho [p. 30] uignen aqui aint cumprais I’s principels
artichels, da nuossa sainchia uieglia christiauna cretta.1%2 Et cunbain nus
saimpermee hauain uia a scodiin, et er uia ad iina hundraista superiu-

101 Tn B, folgt hier ein Schlussgebet und einige Schlusshemerkungen von Iachiam Papa
selbst. Hingegen wird in B, das urspriingliche Nachwort von Comander und Blasius
wieder iibernommen (vgl. By, fol. 15r-v). Den Text liefern wir entsprechend B..
Chiampel druckt dasselbe auch im Anschluss an seinen Katechismus Vn intraguida-
maint (Basel 1562); er bemerkt, dass die «Epistla ... & schantada impart awaunt ed
impart dawoa quell lur Catechismo...» (C, fol. 30r).

102 Die Zusammenstellung der christlichen Glaubensstiicke, der principels artichels, ist
also wesentlich auch auf dem Hintergrund der ausgestreuten Verleumdung - vor al-
lem von den «Papisten» - zu verstehen, dass die «Evangelischen» iina cretta nuoua in
den drei Biinden eingefiihrt hitten. Das Nachwort steht damit in direkter und indi-
rekter Beziehung zum zweiten Artikel, wo betont wird, dass es sich um die sainchia
uteglia credinscha handle (vgl. oben). Dass Comander und Blasius im Katechismus
selbst nicht auf die chiers senchs & amichs da Dieu et er la piira degna Maria
mamma da Thesu Christi zu sprechen kommen, zeigt, dass von ihnen der religiGse
Friede im konfessionell gemischten Biinden hoch gewertet wurde, so dass sie die Ge-
meinsamkeiten, I’s principels artichels, mehr betonten als die Verschiedenheiten,
z.B. die Frage der Heiligenverehrung. Uberhaupt ist es auffallend, dass der Katechis-
mus als ganzer unpolemischen Charakter hat (vgl. Cameniscu (1932), 70; Jenny
(1969) 1, 307).

245



rited da commiines treis Lighes, nos gratius Signuors, pliis uuotes ns’
spuerts, da der raschun da nuossa dottrina, uuol impertscho aque uia a
bgiers poick agiiider. L’g queel nus uulain a Dieu arcumander, cun buna
spraunza, che el uigna gratiusamaing a cumplijr aque, che el cun nus ho
cumenzo, & a sia uarded der uittoria, sco da uijlg inno, & illuminer cun
ses sainch spiert tuots aquels chilg agiauiischen. L’g qual nus da cuor
agiauiischain che duainta a tuots christiauns da Dieu, trés Christum &.
Cun quaist saiest & Dieu arcumando, agli qual te arenda da cuor, che el
uain te a qui, & a tschuuia saimpermee a mantigner. Amen.

Aqui dsieua sun qualchiiinas uratiuns per la giuuentiina,
queelas chi seruan eer bain als uielgs, trés
Leonem lude, iin seruaint dalg
Euangelij fattas.103

Himnus da loder Dieu auns cho mangier.

O Signer Deus Pader celestiel, nus cunschain che tii saiest la perpetuela
& hutischma uvaira bunted, la quela chi tuottas creatiires uiuas, uiuain-
ta, paschainta, nudria, & mantaing. [p. 31]!* Nus t’aruuain da bun cour,
che tii uoeglias cun tia gracia a nus in quellas guises der da baiuer, & da
mangier, che nus a 10 trés nun duainten ne disgratios, ne dislaschos,
dimpersemaing nus gioden tieu dun cun gré & hunested. Et che nus
saien tiers tuottas bunes huores sufficiaints & parderts, trés nos spendre-
der & signer Thesum Christum. Amen. Bab nos etc.

Himnus da ingratzchier Dieu sieua mangier.

NVS ludain te & ingratzchiain, o Deus bab celestiel, par I’s teis sanchi-
schems & grandischems duns, cun quels che tii ns’ hast uschi gratiusa-
maing spisagiés & asadulds. Nus aruuain te da bun cour, che tii noeglias
a nus impraster gracia, nus mee nun schmainchian la tia buntad. Et che
nus ns’ aponzen uia a te sul, sainza tuots oters pisérs. Et che nus tiers te,

103 Die vier folgenden Gebete sind eine wortliche Ubersetzung von vier Gebeten, mit de-
nen Jud den Grossen Katechismus (/;) abschliesst (vgl. Jup (1955), 2371f.).

104 In B, fehlen die folgenden beiden letzten Seiten 31 und 32. Darum wird der Text
ibernommen aus By; der um 1615 veridnderte Sprachgebrauch wird an B, angepasst.

246



chi est la uaira funtauna da tuottas buntaeds, cun sgiiira fidaunza tscher-
chian, & achiattan la spisa dalg chioerp, & da ’huorma, trés nos spen-
dreder & signer Ihesum Christum. Amen. Bab nos etc.

Vratiun da ir 4 durmir.

O Signer Deus bab celestiel, nus dormen, nus uaglien, uiuan, & mouren,
schi ischens teis. Eau t’arou da cour, che tii uoeglias hauair arinchiiira
da me, & nun uoeglias me lascher prir aint in las houres da la sgiiiretza,
dimpersemaing tii uoeglias inuider aint in mieu cour la liiisch da tia fa-
tscha, siin aque che la diuina cognitium, trés iina giiista cretta aint in me
s’adaumpia. Et eau saimpermee m’acchiatta aint in tia uoeglia, trés nos
spendreder & signer Thesum Christum. Amen. Bab nos etc.

Vratiun cura nus aluain.

O Signer Deus, bab celestiel, eau 16d & ingratzch te, che tii m’hest
aquaista nuot, & tuot I’g tijmp passé in tieu guuern salud, & trés tia gra-
cia lascho gnir infina aquaista preschainta houra. Eau arou te da bun
cour, che tii uoeglias me huotz & tuot I’g tijmp da la mia uitta prender
in tia gracia, & cun tieu sainch spiert m’aredscher, siin que che tuottas
flaiules crettas, & tuots noschs chiarnels agiauiischamaints uegnen da
me schchiatschds, & eau cun huorma & cun chioerp, uegna cun iina
uaira cretta giiistifichd, & ch’eau uiua aint in la liiisch da la tia sainchia
uarded, a ti aint in 16d & & mieu prossem in iittel, & imgiuramaint, trés
nos spendreder, & signer [hesum Christum. Amen. Bab nos etc.

FINIS

247






	"Vna cuorta et christauna fuorma da intraguider la giuuentüna" : Iachiam Tütschett Bifruns Katechismus von 1552 in der Ausgabe von 1571

