
Zeitschrift: Annalas da la Societad Retorumantscha

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 113 (2000)

Artikel: Zur Entstehung bündnerromanischer Schriftsprachen (Engadin und
Suselva [i.e. Surselva])

Autor: Liver, Ricardo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-236573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-236573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Entstehung bündnerromanischer
Schriftsprachen (Engadin und Suselva)

Ricarda Liver

1. Einleitung und Problemstellung

Es ist bekannt, dass das Bündnerromanische im Vergleich zu anderen

romanischen Sprachen wie Französisch, Italienisch, Okzitanisch
und den Sprachen der iberischen Halbinsel den Übergang zur
Schriftlichkeit spät vollzogen hat. Erst im 16. Jh. setzt die schriftliche Tradition

im Engadin ein, im rheinischen Gebiet sogar erst im 17.

Über die Gründe für das Fehlen einer mittelalterlichen Schrifttradition

im Gebiet des Bündnerromanischen und über die Voraussetzungen

für die Entstehung einer rätoromanischen Schriftlichkeit im
Engadin des 16. Jh.s ist zwar schon einiges geschrieben worden1;
dennoch bleiben noch viele Aspekte näher zu untersuchen. Ziel der
folgenden Ausführungen ist es, die wichtigsten Ergebnisse bisheriger
Untersuchungen (die vor allem das Engadin betreffen) zusammenzufassen,

um dann zu fragen, ob die Verhältnisse im Engadin des 16.

Jh.s und diejenigen in der Surselva des 17. Jh.s vergleichbar seien.
Inwiefern, so werden wir weiter fragen, ist es auch der Charakter der
jeweiligen neuen Schriftsprache?

2. Die Spärlichkeit der Zeugnisse für einen schriftlichen
Gebrauch des Bündnerromanischen im Mittelalter

Das fast gänzliche Fehlen von schriftlichen Zeugnissen in rätoromanischer

Sprache im Mittelalter erklärt sich weitgehend aus der politischen

und kulturellen Geschichte des späteren Graubünden. Die frühe
Umorientierung des ursprünglich mit dem italienischen Süden
verbundenen Rätien nach dem deutschsprachigen Norden (Eingliederung

ins fränkische Reich anfangs 6. Jh., kirchliche Trennung vom
Erzbistum Mailand und Übergang zum Erzbistum Mainz Mitte 9. Jh.)

Cf. zuletzt Liver 1999, 76, 83s., 91-113.

253



und das dadurch bedingte Fehlen eines rätoromanischsprachigen
kulturellen Zentrums können als Hauptgründe für das Ausbleiben einer
rätoromanischen Schriftlichkeit im Mittelalter gelten. Dabei darf aber
auch nicht verschwiegen werden, dass das rätische Mittelalter auch in
lateinischer und deutscher Sprache nur wenig bedeutende
Sprachdenkmäler hinterlassen hat2.

3. Die Anfänge der bündnerromanischen Schriftlichkeit
im Engadin des 16. Jahrhunderts

Wenn im 16. Jh. im Engadin nach diesen ungünstigen Voraussetzungen

der vorangehenden Zeit die einheimische Sprache plötzlich
mit Erfolg zur Schriftsprache gemacht werden konnte, müssen dafür
besondere, neue Bedingungen geherrscht haben. Sicher war die
Reformation mit ihrem Anspruch, die evangelische Botschaft den
Gläubigen in ihrer Muttersprache zu vermitteln, ein entscheidender An-
stoss zur Verschriftlichung des Rätoromanischen. Die Übersetzung
des Neuen Testaments ins Oberengadinische durch Giachem Bifrun
1560 und die Umdichtung deutscher Kirchenlieder ins Unterengadinische

im Cudesch da Psalms durch Durich Chiampel 1562 sind denn
auch die beiden Ecksteine, die dem Aufbau der engadinischen
Schriftsprache zugrunde liegen. Es wäre jedoch verfehlt, die
Voraussetzungen für den Übergang zur Schriftlichkeit im Engadin auf diesen
einen Faktor zu reduzieren.

Das ganze kulturelle Klima im Engadin des 16. Jh.s war günstig für
diesen entscheidenden Schritt. Eine für ein abgelegenes, weitgehend
bäuerliches Hochtal ungewöhnliche geistige Regsamkeit, ein guter,
bei den hervorragenden Persönlichkeiten gar aussergewöhnlicher
Bildungsstand und ein gestärktes Selbstbewusstsein der Engadiner sind
Komponenten dieses Hintergrunds. Ich erwähne kurz einige Fakten,
die diese Aussage belegen.

Das rege Interesse der Bevölkerung des Engadins für Kulturelles
und Religiöses zeigt sich an den zahlreichen Theateraufführungen
durch die Engadiner Jugend im Verlauf des 16. Jh.s; besonders
auffällig kommt es in der lebhaften Beteiligung der einheimischen Bevöl-

2 Cf. Müller 1971, 88-94.

254



kerung an der Glaubensdisputation von Susch im Jahre 1537 zum
Ausdruck. Aus der ausführlichen Schilderung dieses Streitgesprächs
zwischen Anhängern des alten und des neuen Glaubens, die uns
Chiampel im 58. Kapitel seiner Historia Raetica liefert, ist ersichtlich,

dass ein grosses einheimisches Publikum von Laien mit reger
Anteilnahme die gelehrte, subtile theologische Fragen erörtende
Diskussion verfolgte. Dass die Disputation in rätoromanischer Sprache
und nicht etwa lateinisch oder deutsch geführt wurde, ist natürlich
Voraussetzung für dieses Publikumsinteresse. Auf der anderen Seite

sagt diese Tatsache auch einiges aus über die Beschaffenheit des

Engadinischen in dieser vorliterarischen Phase: Wenn es möglich war,
eine Diskussion dieses intellektuellen Niveaus auf rätoromanisch zu
führen, dann müsste die Sprache über Ausdrucksmöglichkeiten verfügen,

die weit über das hinausgingen, was man von einem auf die
mündliche Kommunikation beschränkten Dialekt erwarten würde.

Die sprachliche Form, in der sich die früheste engadinische Prosa

präsentiert (und ich denke hier vor allem an die nicht aus andern
Sprachen übersetzten, sondern spontan rätoromanisch redigierten
Texte wie die Vorreden von Gallicius zu Bifrun und Chiampel, das

Vorwort von Chiampel zu seinem Cudesch da Psalms und dasjenige
Bifruns zu seiner Übersetzung des Neuen Testaments), fallt durch
eine für die Anfangsphase der Schriftlichkeit erstaunliche Elaboriert-
heit auf: komplexe Syntax mit viel Hypotaxe, Stilfiguren wie Hyperbata,

Parallelismen, Synonymdoppelungen usw.3 Diese Elaboriertheit
hat wesentlich mit dem gehobenen Bildungsstand der Autoren zu tun,
deren sprachliche Kompetenz an Kultursprachen wie Latein,
Griechisch, Italienisch und Deutsch geschult war, wo entsprechende
Ausdrucksformen seit langem ausgebildet waren. Chiampel schrieb ja
auch lateinisch (eine komplizierte Humanistenprosa, die trotz oder
gerade wegen ihrer stilistischen Ansprüche die letzte Eleganz verfehlt),
und der aus dem Münstertal gebürtige Simon Lemnius, der keine
Zeile auf rätoromanisch hinterlassen hat, aber mit seinem antikisierenden

Versepos Raeteis den (hoffnungslosen) Wettstreit mit Vergil
aufnahm, ist ein weiteres Beispiel für die Präsenz humanistischer
Bildung im zeitgenössischen Engadin.

Genaueres bei Liver 1999, 105-113.

255



Dass es zudem ältere, vorliterarische Sprachtraditionen gegeben
hat, vor allem im Bereich der Kirchensprache und der Rechtssprache,
ist eine schon verschiedentlich hervorgehobene Vermutung, die unter
anderem durch die erwähnten Verhältnisse bei der Glaubensdisputation

von Susch gestützt wird. Ohne diese älteren Traditionen liesse
sich der Charakter der neuen engadinischen Schriftsprache kaum
erklären4.

Zum Schluss dieser Skizze der Anfänge engadinischer Schriftlichkeit

möchte ich ein weiteres Thema anschneiden, das mir für die
Erklärung der Situation im Engadin des 16. Jh.s und ganz allgemein für
den Übergang von Mündlichkeit zu Schriftlichkeit wichtig scheint.

Die Traditionen, die die Entwicklung einer Sprache beeinflussen,
sind äusserst vielfältig. Manche sind im Bereich der Schriftlichkeit
angesiedelt, andere wirken über die Mündlichkeit. Beides ist jedoch
nicht immer sauber auseinanderzuhalten.

Eine Bestätigung dieser Aussage liefert die Untersuchung der ältesten

schriftlichen Tradition im Engadin. Die Chianzun da la guerra
dal Chiaste da Müs, von Gian Travers 1527 verfasst, gilt als das erste
Zeugnis bündnerromanischer Schriftlichkeit. Man mag dieses gut 700
Verse unfassende Gedicht, das die Ereignisse rund um den sogenannten

1. Müsserkrieg erzählt (Travers selbst spielte darin eine wichtige
Rolle), ein «volkstümliches» Epos nennen. «Volkstümlich» ist natürlich

ein fragwürdiger Begriff, der nach Präzisionen verlangt.
«Volkstümlich» kann die Chianzun da Müs insofern genannt werden, als der

sprachliche Duktus des Gedichts eher einfach, der gesprochenen
Sprache nahe ist. Es ist nicht ein Epos mit hohem literarischem
Anspruch wie etwa die Aeneis, der Orlando furioso oder die Gerusa-
lemme liberata, um Werke zu nennen, die sprachlich und literarisch
elaborierte Höhepunkte in der jeweiligen Schrifttradition darstellen.
Dennoch steht auch das Gedicht von Travers in einer epischen Tradition,

einer Tradition, in der mündliche und schriftliche Überlieferung
zusammenwirken.

4 Cf. Liver 1999, 101-105.

256



Ich habe an anderer Stelle versucht, die These zu illustrieren,
wonach die Chianzun da Müs einerseits in einer Tradition mündlich
überlieferter politischer Lieder oder Verse in rätoromanischer Sprache

steht, andererseits in der Tradition der zeitgenössischen
deutschen «Sprüche», einer Gattung von Kurzepen politischen Inhalts5.
Mit letzterer teilt die Chianzun da Müs topische Strukturelemente
epischer Dichtung. Bemerkenswert ist die Tatsache, dass auch die
erste, scheinbar «volkstümliche» Tradition, die der mündlich überlieferten

politischen Lieder in rätoromanischer Sprache, Elemente epischer
Dichtung aufweist, die alt und kulturübergreifend sind.

Wir verdanken die Kenntnis von zwei Fragmenten solcher Lieder
der Historia Raetica von Chiampel. Chiampel spricht von «cantilenae

quaedam», die er von seinen Vorfahren singen gehört habe6. Neben
einem nur vierzeiligen Fragment, das sich auf einen Feldzug der Bündner

ins Veltlin im Jahre 1487 bezieht7, ist vor allem das etwas längere
Fragment eines Liedes über die Heldentaten eines bündnerischen
Winkelried, Bart Guglielm aus Ramosch, im sogenannten Hennenkrieg

von 1475 von Interesse. In diesen sehr umgangssprachlich
konzipierten Versen mit einfacher Syntax, direkter Rede, unbekümmertem

Gebrauch von Germanismen:

mütscha, mütscha, tü Bart Gualgelm,
la vita t'cuosta, schilt e heim

fallt ein Ausdruck auf, der auf den ersten Blick auf die konkrete
Kriegsursache anzuspielen scheint (es ging um die Abgabe einer
Fastenhenne):

E ha ho par daschdrür la val d'Ingiadina
Che nun chiaunta giall ne giallina?

5 Cf. Liver 1999, 94-100.
6 Plattner 1887, 564 und 597.
7 Plattner 1887, 597.
8 Plattner 1887, 562ss.

257



Der Anfang des ersten Verses (E ha ho) ist offensichtlich verderbt.
Klar ist der Sinn der Fortsetzung: «um das Tal Engadin (so) zu
zerstören, dass (darin) weder Hahn noch Huhn (mehr) kräht».

Parallelen aus altfranzösischer und altokzitanischer Dichtung zeigen
jedoch, dass hier ein Topos epischen Stils vorliegt: Die kriegerische
Zerstörung vernichtet alles Leben im betroffenen Gebiet, so dass alle

Regungen nicht nur der Menschen, sondern auch der Tiere
ausgeschaltet werden. Im Roman de Rou von Wace heisst es:

Daneis furent felun(s) e a mal faire isnel,
Ne laissent en Chartrain ne en Duneis bordel,
Ne meisun ne estant...
Ne laissent buef ne vache, genice ne torel,
Porc ne brebiz ne öe ne chievre ne aignel,
Coc, chapun ne geline, ne viel chien ne chäel,
Ne furment en gernier, ne bon vin en tonel.9

Noch näher an unserem Text ist eine Stelle aus dem Roland occitan:

Aras vene Karle, intret en Ronsasvals,
mot trobet mortz cavalliers e cavals,
e non hi cantet ni gallina ni gals,
ni hi manget palafren ni cavals?"

Das Fazit aus diesen Beobachtungen lässt sich wie folgt zusammenfassen:

Die neue Schriftlichkeit im Engadin des 16. Jh.s beruht auf
einer komplexen kulturellen Situation, die gekennzeichnet ist durch das

Zusammenwirken älterer Traditionen, die sowohl innerrätoromanische
als auch kulturübergreifende Wurzeln haben, mit neuen gesellschaftlichen

Impulsen. Die Anliegen der Reformation inspirieren Persönlichkeiten

wie Bifrun und Chiampel dazu, einheimische Sprachtraditionen
auf dem Hintergrund humanistischer Bildung und mehrsprachiger
Kompetenz fruchtbar zu machen.

9 Tohler-Lommatzsch s. geline.
10 Cf. Mandach 1997, 377.

258



4. Die Anfänge der Schriftsprache im rheinischen Gebiet

4.1. Überblick über die ersten Schriftwerke in der Sut- und Surselva

Wenn wir uns nun den Anfängen der Schriftlichkeit im rheinischen
Raum zuwenden, geht es uns darum, die kulturellen Voraussetzungen
und den Bildungshintergrund der Autoren einerseits, die sprachliche
Beschaffenheit der frühesten Dokumente andererseits zu charakterisieren.

Darauf wird versucht, die Verhältnisse im rheinischen
Graubünden im 17. Jh. in Bezug zu setzen zu denen, die wir im Engadin
des 16. Jh.s vorgefunden haben.

Vorgängig sollen stichwortartig die wichtigsten Daten und Texte
der ältesten rheinischen Schrifttradition in Erinnerung gerufen werden.

1601 publiziert Daniel Bonifaci aus Fürstenau im Domleschg das

Curt mussameint dels principals punctgs della Christianevia
Religiun, eine Übersetzung des protestantischen deutschen Katechismus
von J. Pontisella mit einem Anhang, der Regeln des guten Benehmens

enthält. Die Sprache ist sutselvisch geprägt, mit einigen Zügen,
die aus der ladinischen Tradition stammen11.

Steffan Gabriel, aus dem Engadin gebürtiger protestantischer Pfarrer

in Flims und Ilanz, lässt 1611 in Basel ein Unterweisungs- und
Erbauungsbuch für die Jugend drucken, Ilg ver sulaz da pievel giuvan.
Es enthält eine Glaubenslehre, einen kurzen Katechismus, Psalmen in
Versform und andere geistliche Lieder. Dieses erfolgreiche Werk
(zahlreiche Neuauflagen und Übersetzungen bis ins 19. Jh. belegen
seine Beliebtheit) steht am Anfang der surselvischen Schrifttradition
protestantischer Ausrichtung.

Im selben Jahr 1611 lässt Gion Antoni Calvenzano, ein gebürtiger
Lombarde, in Mailand einen katholischen Katechismus in sutselvi-
scher Sprache drucken: Curt Mossament et introvidament De Quellas

Caussas, las qualas scadin fidevel Christian è culpantz da saver.

Cf. Darms 1989, 832s.

259



1615 publiziert Calvenzano, unterdessen Pfarrer im Lugnez, einen

neuen Katechismus in surselvischer Sprache, die im Unterschied zur
sutselvischen Version weitgehend frei ist von Italianismen12.

Ein wichtiges Datum in der Geschichte der surselvischen
Schriftlichkeit ist dann 1648, das Erscheinungsjahr der Übersetzung des

Neuen Testaments durch Luzi Gabriel, den Sohn von Steffan Gabriel.
Auf katholischer Seite ist der Lugnezer Geistliche Baizar Alig

(1625-77) der erste, der biblische Texte in der einheimischen Sprache
redigiert. 1672 publiziert er in Prag seine Passiun de nies Segner Jesu
Christi pridora dels quater evangelischs â mess giu ent ramonsch
della part sura, 1674 in Chur die Epistolas ad evangelis sin tuttas
domeingias, a firaus..., die zu einem grossen Teil wörtliche surselvische

Übersetzungen von Stellen des Neuen Testaments enthalten.
Neben diesen Standardwerken des katholischen und protestantischen

Schrifttums des 17. Jh.s steht eine Reihe von Texten, die direkt
mit der konfessionellen Auseinandersetzung der Zeit zu tun haben.
Da sind einmal die Schriften, die anlässlich der Konversion des
Protestanten Friedrich v. Salis zum Katholizismus (1594 in Paris) verfasst
wurden. Sowohl Calvenzano als auch Steffan Gabriel sind als Autoren
(Calvenzano als Übersetzer) an dieser konfessionellen Auseinandersetzung

beteiligt13.
Auch das erwähnte Büchlein, das am Anfang der protestantischen

Schrifttradition steht, Ilg ver sulaz da pievel giuvan von Steffan
Gabriel, rief die konfessionelle Gegenseite auf den Plan. 1618 erscheint
in Lyon eine gegen Gabriel gerichtete Schrift mit dem Titel Anato-
mia dil sulaz. Adam Nauli, ein katholischer Geistlicher aus dem

Domleschg, anatomisiert darin die Thesen Gabriels Stück für Stück,
indem er versucht, den protestantischen Theologen wo immer möglich

mit dessen eigener Waffe, der Berufung auf die Bibel, zu schlagen.

Gabriel reagiert 1625 auf die Anwürfe des Dr. Nauli mit einer
nicht minder polemischen Schrift, die den Titel trägt: Ünna stadera
da pasar quai seig vera cardienscha.

Schliesslich sei unter den zahlreichen Schriften religiöser Erbauung,
die in der Folge die surselvische Literatur vermehren, noch das Werk

Cf. Darms 1989, 833s.; Deplazes 1993, 103ss.

Cf. Deplazes 1988, 3-7.

260



des italienischen Kapuziners Zacharia da Salò genannt, La glisch sin
il candelier invidada. Es ist eine Art Kirchen- und Heiligengeschichte,

zunächst 1679 in Venedig auf italienisch erschienen, dann

von Zacharia da Salò in ein weitgehend an der Sprache des Lugnez, wo
er als Pfarrer wirkte, ausgerichtetes Surselvisch übertragen (1685)14.

4.2. Kultureller Hintergrund und Bildungsvoraussetzungen
der Autoren

Überblickt man dieses älteste Schrifttum aus dem Raum des rheinischen

Bündnerromanischen, fallt sogleich auf, dass der Anteil
einheimischer Autoren relativ gering ist. Die beiden Gabriel waren Engadiner,

wobei festzuhalten ist, dass der Sohn Luzi 1595 in Flims zur Welt
kann und zeit seines Lebens in der Surselva lebte und wirkte. Für den
Vater Steffan, der nach dem Besuch der Lateinschule zu St. Nicolai in
Chur (1588/89) seine theologische Ausbildung am Carolinum in
Zürich erhielt15, kann man wohl einen ähnlichen Bildungshintergrund
annehmen wie für die anderen Engadiner Reformatoren. Insofern
setzt er die im Engadin des 16. Jh.s begründete Schrifttradition in der
Surselva in surselvischer Sprache fort.

Calvenzano und Zacharia da Salö verfügten als italienische Kapuziner

über die in der Zeit übliche Bildung katholischer Theologen.
Calvenzano hatte 1608 in Pavia doktoriert, Zacharia da Salö gehörte zu
den Kapuzinern von Brescia, die der Kardinal Carlo Borromeo mit
der Gegenreformation in Graubünden beauftragt hatte.

Wenig Genaues kann dagegen über die Bildung der einheimischen
Autoren ausgesagt werden. Baizar Alig, katholischer Pfarrer in Vrin,
dürfte seine Ausbildung nach der Vermutung von Toni Halter in
einem schweizerischen oder süddeutschen Jesuitenkollegium erhalten
haben16. Noch weniger wissen wir über die intellektuelle Laufbahn der
Domleschger Daniel Bonifaci und Adam Nauli. Bonifaci war Lehrer
in Fürstenau - aber was heisst Lehrer in jener Zeit? Adam Nauli war
katholischer Geistlicher, muss also eine entsprechende Schulung

14 Cf. Deplazes 1988, 27-32.
15 Cf. Bundi 1970, 157.
16 Cf. Halter 1971, 201.

261



durchlaufen haben, was vom Charakter seiner Prosa auch durchaus
bestätigt wird.

4.3. Sprachcharakter der ältesten sut- und surselvischen
Schriftsprache

Es müsste die Aufgabe einer immer noch zu schreibenden
Sprachgeschichte des Bündnerromanischen sein, die Eigenheiten der ältesten
sut- und surselvischen Schriftsprache zu beschreiben und die Resultate

in Bezug zu setzen zu dem, was über die engadinische Schriftsprache
des 16. Jh.s bekannt ist. An dieser Stelle müssen wir uns aus

Zeitgründen, aber auch mangels entsprechender Vorarbeiten, auf einige
Andeutungen und Perspektiven beschränken.

Andrea Schorta hat in seinen jungen Jahren im Calender per mintga

di von 1934 einen Aufsatz über «Ils vegls scripturs romontschs
della Tumliasca» veröffentlicht. Darin äussert er sich begeistert über
die sprachliche Qualität der Schriften von Bonifaci, Calvenzano und
Adam Nauli:

El (seil. II romontsch tumliastgin) era ferms e tunava clar e

sonor sco il cont dellas auas, che sortan da nos vadretgs per-
pettans. (Schorta 1934, 34)

Schorta vertritt die Auffassung, diese Sprache wäre prädestiniert
gewesen, zur Schriftsprache des ganzen rheinischen Gebiets zu
werden, und sie wäre es auch geworden, wenn nicht die beiden Gabriel,
umens gigantics (p. 35), mit ihrer übermächtigen operusadad lettera-
rica (sie!, p. 34) auf surselvisch geschrieben und somit eine erfolgreiche

Schrifttradition in diesem Idiom begründet hätten. Ich denke,
diese Sichtweise verkennt die Tatsache, dass die Surselva im 17. Jh.
(wie auch in der Folgezeit) die Sutselva an kulturellem Prestige bei
weitem übertraf. Zentren wie Disentis und Ilanz hatte und hat das

romanische Mittelbünden nicht aufzuweisen.
Zudem muss gesagt werden, dass die sprachliche Qualität der

Schriften der drei Autoren Calvenzano, Bonifaci und Nauli höchst
unterschiedlich ist. Calvenzano schreibt im sutselvisch redigierten
Katechismus von 1611 eine stark italianisierende Sprache, die gewiss nicht
zum Vorbild für eine rätoromanische Schriftsprache getaugt hätte.
Die Sprache von Bonifaci dagegen erweist sich, vor allem in den spon-

262



tan redigierten, nicht übersetzten Teilen des Curt mussameint, einer
Art Knigge für die Jugend des Domleschg, als einfach, direkt und
ungekünstelt17:

Bigchia schbletschar, scò ün pierg, dintau(n)t cha tij mandi-
gias, bigchia schgrattar igl teu cheu, bigchia traer igl mal-
mundügn or digl nâs

Mangear & schantschar insemmel ees da pur. Savents ster-
nidar & tussir statt ear mal. (Decurtins 1888, 30)

Bedeutend souveräner handhabt Adam Nauli das Instrument der

Sprache. Er ist seinem Gegner in der Diskussion, Steffan Gabriel,
durchaus ebenbürtig. Ein kleines Muster zweier Passagen aus der
Anatomia dil sulaz von Nauli und aus Gabriels Antwortschrift Ünna
stadera da pasar quai seig vera cardienscha mag den Sprachstil dieser

beiden Autoren illustrieren. Nauli strukturiert seine Sätze klar
und logisch. Die syntaktischen Mittel, die er anwendet, verraten die

Schulung an lateinischer Syntax, so im folgenden ein relativer
Anschluss und eine Konstruktion, die einen Acl nachbildet. Bildliche
Ausdrücke, oft in ironisch-polemischer Absicht gewählt, und
umgangssprachliche Phraseologismen beleben den Text:

Or d'in mal & fauls antecede(n)t vean adinna egna
faulsa consequenzia: ti hâs si sura fagg la tia co(n)clu-
sioun che nus hagian nagotta d'andirar per noss pu-
giaus: la quai chiaussa vai ieu schon mussau non esser
la verdad: & la trâs gis che na segig egn purgatieri...
& cun tutt metts puschpei tiers il text ina scrotta da tia
doctrina per nott che tei posses catschar vi nauau(n)t la
marcanzeia...
cuntutt ei maneiuel trêr il pieuel per il nâs, numnadameng

faschent crêr las tias inuentiouns & proprias chi-
meras. (Decurtins 1888, 30)

Es wäre allerdings zu prüfen, was in diesen Anstandsregeln wirklich original ist
und was Bonifaci allenfalls aus älterer didaktischer Tradition übernommen hat,

etwa aus den weitverbreiteten Lehren des sogenannten Ps. Cato.

263



Gabriels Sprache ist (nicht zu ihrem Nachteil) weniger raffiniert als
die Naulis, syntaktisch linearer, dagegen reicher an bildhafter Rede:

0 mes chars Grischuns, arvit ils egls, lg'ei buca da far
per rauba, ner par autras caussas dil Mund, mo par vies
perpetten salid...
Cur vus preneits ent daners, schi paseits vus quels a mi-
reits, ch'els seien bucca memma lefs, bucca fauls. Ahpa-
seit po er la doctrina da vies perpetten salid; gurdeit po
ca quella seic bucca memma leva, bucca faulsa. Paseit
po quella cun ünna drechia, gista stadera, la quala vus
angonnic bucca. Nu'afflein nus ünna tala sgira
stadera? La Bibla ei quella stadera... Quei ca po star ent
sin quella duvein nus prender si: quei ca po sin quella
bucca star ent, duvein nus, tont sco leva, faulsa muneida
frir navent. (Decurtins 1888, 54)

5. Schluss

Um ein abgerundetes Bild der frühesten surselvischen Schriftlichkeit

zu zeichnen, müssten wir weitere Bereiche einbeziehen: die
Bibelsprache bei Luzi Gabriel und bei Baizar Alig, die Erbauungsliteratur,
vor allem die Schriften von Zacharia da Salò, die geistlichen und
weltlichen Lieder, von den Liedern des Ver sulaz über das politische Lied
II Chiet dils Grischuns, wahrscheinlich von Luzi Gabriel, bis zu den
Liedern der Consolaziun dell'Olma devoziusa.

Wenn wir abschliessend versuchen, die früheste rheinische
Schriftlichkeit aufgrund ihrer wesentlichen Züge mit der Situation im
Engadin des 16. Jh.s zu vergleichen, so ergeben sich sowohl Parallelen
als auch Unterschiede.

Wie im Engadin sind die konfessionellen Umwälzungen im
Zusammenhang mit der Reformation der auslösende Faktor für die Entstehung

einer rätoromanischen Schrifttradition. Aber die Situation ist
hier, ein halbes Jahrhundert später, eine durchaus andere. Die neue
Schriftlichkeit steht weitgehend im Zeichen der Auseinandersetzung
zwischen Protestanten und Vertretern der katholischen Gegenreformation,

was zur Herausbildung zweier unterschiedlicher Schriftnormen
führte, die bis ins 19. Jh., teils sogar bis heute Geltung haben sollten.
Am Anfang der protestantischen Tradition stehen die beiden Gabriel,
womit ein direkter Zusammenhang mit der vorgängigen engadini-

264



sehen Schriftlichkeit gegeben ist. Die katholische Tradition dagegen
ist weitgehend von italienischen Kapuzinern begründet und getragen.
Die Verteilung der schriftsprachlichen Aktivitäten auf Engadiner,
Italiener und Einheimische ist ein Hauptmerkmal der besonderen Situation

in der Surselva.
Andererseits ist beiden Sprachräumen in den Anfängen ihrer

Schriftlichkeit eine Öffnung auf andere Sprachtraditionen (die lateinische,

die deutsche und die italienische) gemeinsam, «un fatto proprio
stupefacente per un popolo montanaro», wie Alexi Decurtins mit
Bezug auf die Mehrsprachigkeit des religiösen Liedes in der Surselva des

17. Jh.s sagt18. Luci Gabriel (wenn er wirklich der Autor ist) hat das

politische Lied Igl Chiet dils Grischuns zuerst auf deutsch und
italienisch, später in einer surselvischen Bearbeitung herausgegeben19. Es

wäre zu untersuchen, wieviel dieses und andere politische Lieder der
deutschen Tradition entsprechenden Inhalts verdanken. Auffällig ist,
dass in der Surselva die politischen Dichtungen immer Strophenform
haben, während sich die ältesten politischen Verse des Engadins, wie
wir gesehen haben, an die epische Form paarweise gereimter Verse,
deren sich die deutschen «Sprüche» bedienen, anschliessen.

Dass schliesslich auch in der Surselva, wie wir es für das Engadin
annehmen können, ältere Schrifttraditionen bestanden hatten, ist eine

naheliegende Vermutung, für die es mindestens eine Stütze gibt: die
Nachricht, dass 1549 der Bündnisvertrag zwischen dem Grauen Bund
und dem König von Frankreich auf deutsch und auf rätoromanisch
übersetzt wurde. Das entsprechende Dokument ist leider verloren20.

All dies zeigt, dass zwischen den Anfangen der Schriftlichkeit in
den beiden grossen bündnerromanischen Sprachregionen, bei aller
Verschiedenheit der Situation im Einzelnen, doch wesentliche
Gemeinsamkeiten bestehen, die auf den ersten Blick verborgen bleiben.

Decurtins 1993, 155s. [Zur Zeit der Redaktion dieses Beitrags war mir der Aufsatz
von M. Bundi: «Sagogn en sia litteratura e ses documents historics», 1998 in dieser
Zeitschrift erschienen, leider noch nicht bekannt. Das dort analysierte Fragment
des «Litgun da Sagogn», das Bundi auf 1571 datiert, stellt ein kostbares Zeugnis
für eine Schrifttradition der Surselva dar, die bis ins 16. Jh. zurückreicht. Zudem
belegt dieser Text eine schriftliche Verwendung des Rätoromanischen als «product
da litteratura humoristica», also losgelöst von praktischen Belangen.]
Cf. Bezzola 1979, 220.
Cf. Decurtins 1993, 155s.

265



Bibliographie

Bezzola, R. R. 1979: Litteratura dals rumauntschs e ladins, Cuira.
Bundi, M. 1970: «Stephan Gabriel 1570-1638», in: Bedeutende Bündner aus

fünf Jahrhunderten, vol. 1, Chur, 157-172.
Bundi, M. 1998: «Sagogn en sia litteratura e ses documents historics», ASSR

111 (1998),7-43.
Darms,G. 1989: «Bündnerromanisch: Sprachnormierung und Standardsprache»,

in: LRL 3, 827-853.
Decurtins, A. 1993: Rätoromanisch. Aufsätze zur Sprach-, Kulturgeschichte

und zur Kulturpolitik, Cuira (RR 8).
Decurtins, C. 1888-1912: Rätoromanische Chrestomathie, Erlangen (13

vol.). Reprint und Register, Chur 1983-1986.
Deplazes, G. 1988: Funtaunas. Istorgia da la litteratura rumantscha per scola

e pievel. Vol. 2: Da las refurmas a la revoluziun franzosa, Cuira.
Deplazes, G. 1993: Funtaunas. Istorgia da la litteratura rumantscha per scola

e pievel. Vol. 1 (2. ediziun cun la bibliografia actualisada): Dals origins a
las refurmas, Cuira.

Halter, T. 1970: «Balzer Alig \1677», in: Bedeutende Bündner aus fünf
Jahrhunderten, vol. 1, Chur, 200-203.

Liver, Ricarda 1999: Rätoromanisch. Eine Einführung in das Bündnerromanische,

Tübingen.
LRL G. HoLTUs/M. Metzeltin/Chr. Schmitt (ed.): Lexikon der Romanistischen

Linguistik, Tübingen 1988ss.

Mandach, A. de 1997: Rezension von G. Guiran/R. Lafont, Le Roland 'oc-

citan, VRom. 56, 374-382.

Müller, I. 1971: Glanz des rätischen Mittelalters, Chur.
Plattner, P. (ed.) 1887-90: Ulrici Campelli Historia Raetica, vol. 1/2, Basel

(Quellen zur Schweizer Geschichte 8/9).
Schorta, A. 1934: «Ils vegls scripturs romontschs della Tumliasca», Calender

per mintga di 29-39.
Tobler-Lommatzsch A. Tobler/E. Lommatzsch: Altfranzösisches

Wörterbuch, Berlin 1925ss.

266


	Zur Entstehung bündnerromanischer Schriftsprachen (Engadin und Suselva [i.e. Surselva])

