
Zeitschrift: Annalas da la Societad Retorumantscha

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 109 (1996)

Artikel: Das Los blieb leer : Pfarrer Lucas Bansi und seine missglückte
Auswanderung zur Herrnhuter Brüdergemeine in Neuwied (1769/70)

Autor: Finze-Michaelsen, Holger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-236196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-236196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Los blieb leer1

Pfarrer Lucas Bansi und seine missglückte Auswanderung
zur Herrnhuter Brüdergemeine in Neuwied (1769/70)

Holger Finze-Michaelsen

Auf die Bedeutung und den Einfluss der Herrnhuter Brüdergemeine
(Unitas fratrum) im Bündner Protestantismus des 18. Jahrhunderts ist
in der Kirchengeschichtsforschung immer wieder hingewiesen worden.2
Auch im Engadin, vor allem im Oberengadin, gab es damals kaum eine
Gemeinde, in der nicht eine kleinere oder grössere Zahl von Herrnhu-
terfreunden anzutreffen war; auch in der Pfarrerschaft hatten etliche
eine grosse Sympathie für diese kirchliche Erneuerungsbewegung sehr

eigenwilligen Typs.3
Bereits in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts wurde der Pietismus

zu einem markanten Phänomen unter den Bündner Reformierten.
Teils waren es einzelne, die auf «praxis pietatis» drängten und im
traditionellen, von der Orthodoxie geprägten Kirchenwesen die Frömmig-

1 Gewidmet Henning Schlimm, Montmirail NE, Bischof der Brüder-Unität, zum 65.

Geburtstag.
2 Vgl. P. Wernle: Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, 3

Bde., Tübingen 1923-25; T. Schmidt: II movimaint pietist in Grischun e la chanzun

religiusa rumantscha dal 18avel secul, in: Annalas 1941, 235-286; B. Hartmann:
Daniel Willi und die Anfänge des Pietismus in Graubünden, in: Aus fünf
Jahrhunderten Schweizerischer Kirchengeschichte (FS P. Wernle), Basel 1932, 178-205;
H. Finze-Michaelsen: Die Herrnhuter in Graubünden - Streit um die kirchliche
Erneuerung im 18. Jahrhundert, in: BM 1993, 239-273; D. Cranz: Tagebuch einer
Reise durch Graubünden im Jahre 1757. Ein Zeugnis aus der Geschichte der Herrnhuter

in der Schweiz, hrsg. von H. Finze-Michaelsen, Zürich 1996; weiterhin eine

ältere, unterdessen grösstenteils überholte Darstellung von J. Münz: Die Brüdergemeine

in Graubünden, in: Der Kirchenfreund. Blätter für evangelische Wahrheit
und kirchliches Leben, Jg. 20(1886), 293-300, 309-320, 329-336.

3 Zur Entstehungsgeschichte der Brüdergemeine und ihren - wesentlich von N. L.
Reichsgraf von Zinzendorf (1700-1760) geprägten - theologischen Leitlinien vgl. die
kurze Übersicht bei H. Finze-Michaelsen, a.a.O., 240-247.

197



keit und den Ernst des Herzens vermissten; teils waren es ganze Kreise
von ähnlich gesinnten Gemeindegliedern, die sich neben dem Gottesdienst

zu regelmässigen Erbauungsstunden zusammenschlössen. Dabei
kam es hier und da auch zu separatistischen Tendenzen. Diese
(massgeblich vom Pietismus Halleschen Typs geprägten) Einzelpersonen und
Kreise waren es, die die ersten Kontakte zur Brüdergemeine knüpften.
Die Lektüre von deren zahlreichen Schriften hatte dabei eine wichtige
vorauslaufende Bedeutung und bereitete den Boden der Sympathie.
Besonders die «Berliner Reden» (1738) N. L. von Zinzendorfs haben
damals in Graubünden eine erstaunlich weit gefächerte Leserschaft
gefunden.4

Im Anschluss an die Synode von Splügen 1750 machte Bruder
Johann Georg Wallis in Begleitung des Churer Pfarrers Daniel Willi
(einer Schlüsselfigur des frühen Bündner Pietismus) eine Rundreise
durch Graubünden, um jene «Erweckten» in den Gemeinden zu
besuchen. Er war der erste Herrnhuter, der im Oberengadin erschien.5 Von
nun an zog regelmässig (oft sogar mehrmals im Jahr) einer der in
Zürich resp. Montmirail (Kanton Neuenburg) stationierten Diaspora-
Arbeiter durch die Gemeinden Graubündens, in denen er um Freunde
wusste. Pfarrer Lucas Bansi gehörte zu jenen Pfarrern, die sehr früh
die Verbindung zu diesen durchreisenden Brüdern suchte. Die spätere
Auswanderung von Engadiner Männern und Frauen in eine der
Brüderkolonien im Ausland (vor allem Neuwied, aber auch z. B. Herrnhut,
Gnadau oder weit entfernte Orte wie Sarepta an der Wolga) und die
Übergabe von Kindern an eine der brüderischen Erziehungsinstitute
tat das seine, die Unitas fratrum zu einer bekannten, wenn auch
umstrittenen Kirchengemeinschaft zu machen. La Punt (mit dem Haus

von Albertini und Familie Bansi), Zernez (mit dem Haus von Planta-
Wildenberg), Celerina (durch das Wirken Gian Battista Frizzonis als

Ortspfarrer und Lieddichter) und Silvaplana (Familie Lorsa und Pfarrer

Nicolaus Bansi) wurden zu Zentren der Herrnhuterfreunde im
Engadin, wobei der Einfluss in Celerina am stärksten und längsten war.

4 Z.B. Peter/Padrutt Perini in S-chanf um 1742 oder Daniel Willi in Chur 1743/44;

vgl. D. Cranz, 113-115.
5 Vgl. das Diarium seinerReise vom Mai bis Juli 1750: ABU, R 19 C 6a.5; weiterhin D.

Cranz, 117f.

198



Die Biographie von Lucas Bansi ist insofern von grosser Besonderheit,

als er - ein langjähriger Freund der Herrnhuter - nach Streitigkeiten

in seiner Gemeinde 1769 nach Neuwied auswanderte, um mit seiner
Familie ganz bei den Brüdern zu bleiben - aber nach nicht einmal
einem Jahr enttäuscht wieder nach Graubünden zurückkehrte. Als
Rückwanderer stellt er einen ungewöhnlichen Einzelfall dar, der im
folgenden zur Darstellung kommen soll.6 Ich stütze mich dabei vor allem
auf handschriftliche zeitgenössische Aufzeichnungen, die im Archiv der
Brüder-Unität Herrnhut, im Archiv der Brüdergemeine Neuwied (bei
Koblenz) und im Staatsarchiv Graubünden aufbewahrt werden.

Bansi als «herrnhutisch gesinnter» Pfarrer

Lucas 7 Bansi(us) wurde 17278 in Ardez geboren als Sohn des Andri
Bansi und der Anna geb. Duschen9. Weitere Nachrichten über seine

Jugend- und Bildungszeit sind spärlich. Gemeinsam mit seinem älteren
Bruder Nicolaus10, der ebenfalls den Pfarrberuf anstrebte, erhielt er

6 Vgl. über weitere Personen, die aus dem Engadin zur Brüdergerneine auswanderten:

H. Finze-Michaelsen: «Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» - Über die

Beweggründe von Bündner Männern und Frauen im 18. Jahrhundert, nach Kolonien

der Herrnhuter BrüderRemeine auszuwandern, in: BM 1996, 35-59. (Andreas
Marolan, Celerina; Ludwig Menn, Scuol; Johann Heinrich von Planta, Zernez; Jacoh

Ulrich von Albertini und M\rcaretha geb. von Planta, La Punt).
7 So unterzeichnete er z.B. das in Anm. 8 erwähnte Dokument; es begegnet in

Dokumenten von ihm und über ihn aber auch «Luci», «Lucius».
8 SAC, Synodalprotokoll 1748, 317 gibt sein Alter bei der Aufnahme in die Synode

mit «annorum 21» an.
9 Erwähnt im (romanisch verfassten, von Pfr. G.B. Frizzoni am 28.4.1768 in Silva¬

plana aufgesetzten und von diesem und den beiden Brüdern unterzeichneten)
«Teilungsvertrag zwischen Nicolo und Luzi, Söhne des Andri Bansi und der Anna geb.

Duschen, betr. Güter und ein Haus in Ardez»; StAGR A Sp Ul 8rL4; vgl. über Bansi

weiterhin: E. Bansi: Erinnerungen, 1. Teil: Die Vorfahren, Grosseltern und Eltern,
Quedlinburg 1931, 3f.; J. M. Trepp: Heinrich Bansi, Diss. Bern 1906, lff.; D. Cranz,
a.a.O., 38, 44, 48, 50, 119.

10 SAC (vgl. Anm. 7) gibt sein Alter 1748 mit «annorum 23» an; ordiniert 1748, 1755-71

in Silvaplana mit Surlej und Champfer, gest. 1771; vgl. D. Cranz, 38, 41, 45, 49f., 69,

119, 123; J.R. Truog: Die Pfarrer der evang. Gemeinden in Graubünden und seinen

ehemaligen Untertanenlanden (Separatdruck JHGG 1934/35), Chur o.J., 212.

199



seine erste Grundausbildung wohl in einem Pfarrhaus, an deren Ende
ein im Frühling 1748 abgeschlossener Studienaufenthalt beider in Bern
stand.11 Die Ordination und Zulassung der Brüder zum Bündner
Kirchendienst erfolgte noch auf der Synode im gleichen Jahre.12 Während
Nicolaus zunächst ohne Amt blieb, versah Lucas vom folgenden Sommer

an Brail mit Cinuos-chel (1748-1752), hernach bis zu seiner
Auswanderung 1769 La Punt und Chamues-ch.

La Punt. Im Hintergrund rechts das Haus des J. U. von Albertini
(Rätisches Museum, Chur).

Möglicherweise hatte Bansi bereits in Bern seine ersten Kontakte zu
Brüdern geknüpft; seit 1744 existierte dort eine kleine Sozietät, die
auch von etlichen Studenten frequentiert wurde. Als Herrnhuterfreund

11 Vgl. «Zeugnis der Akademie zu Bern für die Brüder Nicolaus und Lucius Bansi von
Ardez, unterschrieben von J.G. Altmann und D. Wyttenbach» vom 1.5.1748

(lateinisch); StAGR A Sp 111 8rL2.
12 Vgl. J. R.Truog, 212-255 und oben Anm. 7 und 9.

200



trat er erstmals im Sommer 1753 in Erscheinung. Auf Initiative von
Daniel Willi verfassten 23 Pfarrer und Gemeindeglieder kurze Briefe
erbaulichen Inhalts über «ihre innere Situation», die sie an Wallis sandten.

Dieser wiederum fand sie «so natürel geschrieben», dass er eine
Abschrift erstellte und sie an die Unitätsleitung (das sog «Pilgerhaus»

um Zinzendorf) sandte, um «dadurch eine Gelegenheit zu machen, sie

(— diese Bündner) der Gemeine ins Andencken zu bringen». Beide
Bansi waren unter den Schreibenden.13 Da die Abschrift später im sog.
«Jüngerhaus-Diarium», einem handschriftlich vervielfältigten Informa-
tions- und Erbauungsperiodikum der Brüdergemeine, erschien, wurden

jene Bündner Briefe von Amerika bis an die Wolga bekannt.14

Im Sommer 1757 begegnete er Bruder David Cranz, der inkognito
die Synode in Filisur besuchte, und begleitete diesen am 27. Juni über
den Albulapass nach La Punt. Cranz schreibt in seinem Reisebericht,
dass Bansis Amtsvorgänger Moeli in La Punt «viele Erweckte hinterlassen»

habe, «die aber auf einen falschen Grund gerathen und vieleicht
vom itzigen Pfarrer Bansi), der jung und hitzig ist, nicht recht
behandelt worden (es kan beydes seyn)... Es könte was aus den Leuten
werden, wenn der itzige Pfarrer sie hertzlicher und nachgebender
behandeln könte und dem Hl. Geist nicht vorarbeiten wolte; wovon ich
mit ihm vieles geredet.» Hier wird spürbar, wie die Diaspora-Arbeiter

oftmals als Seelsorger der Seelsorger wirkten; auf mehr als einen

pietistischen Heisssporn - offenbar war auch Bansi von dieser Sorte -
wirkten sie besänftigend oder sogar korrigierend. «Sonst ist der itzige
Pfr. Bansius iun. ein munterer, geschickter Mann, ein weiches, brüderliches

Hertz, mit dem sichs admirable leben lässt, wenn er sich nicht in
Aktivität vergisst und den starrköpfigen Unter-Engadiner blicken
lässt.» Im Unterschied zu anderen Pfarrfrauen hat Cranz über Barbara
Bansi geb. Pernisch nur Lob zu äussern. Sie sei «eine Exceptio a Regula

Ausnahme von der Regel) ohne weitere Exception. Denn Pündtner
Pfarr-Weiber ist Nomen terrible sind etwas Schreckliches). Man

muss sie für eine Schwester passiren lassen.» Von Nicolaus Bansi
erwähnt er übrigens, dass er «eben dieselbe(n) schlechte(n) Ecken» habe
wie sein jüngerer Bruder.15

13 ABU, R 19 C 6a.6.
" ABU, JHD 1753, Beilage Nr. 3 zur 35. Woche.
15 Alle Zitate nach D. Cranz, 47f., 50.

201



Jacob Ulrich von Albertini und Margaretha geb. Planta-Wildenberg,
zunächst La Punt, dann zur Brüdergemeine Neuwied ausgewandert.

(Silhouettensammlung im Archiv der Brüder-Unität, Herrnhut)

La Punt war für Cranz aber noch aus einem anderen Grund ein wichtiger

Ort auf der Bündner Karte. Hier lebte Jakob Ulrich von Albertini
(1727-1789), Spross einer begüterten Familie und Hauptmann im Regiment

von Sprecher in österreichischen Diensten. Seit 1754 war er verwitwet;

er trug sich damals mit dem Gedanken, erneut zu heiraten, und
suchte Rat bei Cranz. Dieser hoffte, Albertini könne an die Stelle des

1755 verstorbenen Daniel Willi treten als Hauptkontaktmann zwischen
Herrnhut und Graubünden; er bezeichnet ihn als denjenigen, «den der
Heyland zum Mann des Landes zu praepariren scheint»16. 1768 wanderte
Albertini jedoch mit seiner zweiten Ehefrau Margaretha von Planta-

Wildenberg und ihren gemeinsamen Kindern nach Neuwied aus, wo er
sich im sog. «alten Herrnhuter-Quaree» (heute Pfarrstrasse 28) ein stattliches

Privathaus baute.17

Ebd., 136.

Vgl. D. Krieg: Das von Albertini-Steffens'sche Haus in der Pfarrstrasse. Ein
Beitrag zur Baugeschichte Neuwieds, in: Heimatbuch des Landkreises Neuwied 1983,

37-42.

202



Jedenfalls waren der Pfarrer und der Hauptmann eng verbunden, ja
Albertini sei Bansis «treuer Collega» gewesen: «Diese 3: der Hauptmann
und sein Haus, der Pfarrer und seine Frau und viele alte, obgleich
mistrauisch gewordene Erweckte haben mir oft einen lieblichen
Prospect für die Sache des Heilands im Engadin gegeben, und ich glaube,
wenn ein Mann des Heilands (als Standquartier für die Brüderarbeit)
im Engadin wird, wo sich seine Sache distinguiren und andre Orte
beleuchten soll, so ist es an der Brück.»18

Neuwied am Rhein. Vorn links der «Gemeinsaal» der Brüdergemeine,
gegenüber das sog. «alte Herrnhuterquarrêe»

(Archiv der Brüder-Unität, Herrnhut)

18 D. Cranz, 48.

203



Übrigens gab Bansi Cranz einen Brief an Zinzendorf mit, der im
Herbst 1757 in Montmirail erwartet wurde.19 La Punt war in den folgenden

12 Jahren ein Ort, an dem nach Möglichkeit alle durchreisenden
Diaspora-Arbeiter Station machten. Auch brieflich hielt Bansi in der
Zwischenzeit Verbindung zu den Brüdern.20

Bei den in der Folgezeit auf der Synode einsetzenden Streitigkeiten
um die Theologie Zinzendorfs und der Brüdergemeine, ihre eigenwillige

Kirchenordnung und ihre des Separatismus und der Heterodoxie
verdächtigten Anhängerschaft in Graubünden stand Bansi eisern auf
der Seite der «herrnhutisch gesinnten» Pfarrer. Einen ersten, bedeutenden

Höhepunkt erreichten diese Streitigkeiten auf der Synode von
Flims 1759, als ein mehrheitlich beschlossenes Dekret a) verbot, «etwas

zu lehren, so der Helv. Confession zuwider ist»; b) anordnete, «keinen
Briefwechsel Religions wegen mit dem Grafen von Zinzendorf zu pflegen

und seine Emissarii (=Diaspora-Arbeiter) nit zu leyden, sondern
vielmehr sich vor ihnen zu hüten» und c) verfügte, «heimliche, nächtliche

und verdächtige Zusammenkünfte (Conventicula) nicht zu halten».

Dagegen wurde der Evangelischen Session des Bundstages zu Ilanz am
31. August ein von 35 Pfarrern unterzeichnetes «Memorial» übergeben,
das sich vor allem gegen die Punkte b und c wandte. Beide Bansi

gehörten zu den Mitunterzeichnern.21
Ein Jahr später, auf der Synode zu St. Moritz, wurde ein noch schärferes

Dekret von der Mehrheit verabschiedet: «Insbesonder verwirft
und verdammt der Ehrw. Synodus die irrige Zinzendorfische Lehre,
und so jemand mit solchen Irrthümern angestekt wäre und derselben
könte überzeugt werden, der soll aus unserer Zahl ausgeschlossen sein.»

Der Ilanzer Kolloquialpräses Johannes Caprez und 19 Mitunterzeichner
(man beachte die unterdessen gesunkene Zahl der Unterzeichner!) legten

dagegen schriftlich Protest ein und beriefen sich auf den «Vorbehalt

der menschlichen Freyheit und der Gemeinschaft der Heiligen»22.
Wieder waren beide Bansi darunter.

19 ABU, R 19 C 6a.l3e, datiert vom 9.9.1757.
20 Vgl. z.B. seine Briefe vom 1.5. und 9.7.1761; ABU, R 19 C 6a.ll.
21 Abschrift des Dekretes und des Memorials in dem von Pfr. Jhs. Caprez, Ilanz,

zusammengestellten Dossier aus dieser Zeit: «Warhafte Relation dessen, so sich im
Pündtner-Land in Religions-Sachen Ao. 1758, 59, 60 merkwürdiges zugetragen»
(Mskr.); ABU, R 19 C 6.15.

22 Ebd.; vgl. P. Wernle, Bd. I, 439.

204



Bis weit in die achtziger Jahre war dies nun der Tonfall der
Auseinandersetzungen. Die Herrnhuterfrage entwickelte sich zu einem
Dauerbrenner auf den Synoden, auf dem Bundstag und in den einzelnen
Gemeinden. Erstmals war man in Graubünden mit einer weiteren
evangelischen Kirche konfrontiert, der man, misstrauisch wie man
angesichts einer neuen Lage war, die Verwirrung der Bündner Geister und
die Konkurrenzierung der gewachsenen Territorialkirche vorwarf. Auf
Seiten der Herrnhuter und ihrer Bündner Freunde war nun Vorsicht
geboten, um nicht weiteres Öl ins Feuer zu giessen. Darum «vollzog
sich seitdem alles mit einer gewissen Heimlichkeit. Die anfängliche
Sicherheit des öffentlichen Auftretens war seit den leidenschaftlichen
Ausbrüchen des Pietisten- und Fremdenhasses dahin.»23 Herrnhuter-
freundliche Pfarrer konnten, mussten aber nicht in ihrer Gemeinde
einen schweren Stand haben. Die Situation war von Ort zu Ort
verschieden. Für Bansi jedoch können wir festhalten, dass er über Jahre

enge Verbindung zu den Brüdern unterhielt und auch in seiner
pfarramtlichen Tätigkeit kein Hehl daraus machte, dass sein Herz für die
Blut- und Wundentheologie Zinzendorfs schlug.

Bansi als Hauslehrer

Um seinen kargen Lohn aufzubessern, unterhielt Bansi im Pfarrhause

eine Privatschule; so taten es etliche zeitgenössische Amtsbrüder.
Allerdings waren es in seinem Falle besonders Sprösslinge aus pietistischen

Familien, die bei ihm als Pensionäre wohnten. Namentlich
bekannt sind die Schwestern Anna (1749-1801) und Marie Elisabeth
Frizzoni (1757-1803) von Celerina, die nach dem Tod ihrer Eltern (um
1760) ins Bansis Obhut gegeben wurden: «Dieses war die Gelegenheit,
dass wir nähere Bekanntschaft mit den Geschwistern Brüdergemeine)

kamen.» Bei Bansis «öfteren Unterredungen mit uns vom lieben
Heiland», so schreibt Anna, «war mirs ofte so wohl, dass ich nachher
für mich in die Stille ging und den Heiland bat, mich zu einem seligen
Menschen zu machen... Da wir das leztemal (vor dem ersten Abendmahl)

beym Pfarrer waren, müsste ich ihm in die Hand versprechen,
dem lieben Heiland treu zu sein und nur für ihn in der Welt zu

A.a.O., 440.

205



Luzius Pol, Schüler Bansis, später Pfarrer im Prättigau und Dekan

(aus: J. Zimmerli, Luzius Pol)

leben.»24 - 1764 wurde der zehnjährige Luzius Pol (1754-1828) zu
Bansi gegeben. Dessen Mutter hatte ihren Wohnsitz extra nach Celerina

verlegt, um in den regelmässigen Genuss von Frizzonis Predigten
zu gelangen. Martin Pol (1749-1816), der später als Zuckerbäcker in
Bordeaux zu Vermögen kam und 1816 mit seiner Ehefrau nach Neuwied

auswanderte, finanzierte die Ausbildung seines jüngeren Bruders
bei Bansi massgeblich mit. Der Schwerpunkt des Unterrichts lag in der
Erlernung der deutschen und lateinischen Sprache und in der Erlernung

von theologischem Grundwissen - Pol sollte einmal Pfarrer
werden.25 - Weitere Schüler stammten aus dem Hause des Landammanns

Lebenslauf A. Frizzoni; ABN, PA II R 5.21, Diarium Neuwied 1801/02. - Lebenslauf

E. E. Frizzoni; ABN, PA II R 5.22, Diarium Neuwied 1803/04. Ihre Eltern
waren der Zuckerbäcker Caspar Frizzoni und Clara geb. Marolan. Anna wanderte

1766, Maria 1773 nach Neuwied aus, wo sie ledig verstarben.

Vgl. J. Zimmerli: Dekan Luzius Pol. Sein Leben und Wirken, Schiers 1923, 3-6; H.
Bansi: «Beiträge für Dekan L. Pols Nekrologie» (Mskr.), StAGR B 196.

206



Fortunat Andreas Lorsa (Lorza) in Silvaplana; «man zählte hier gegen
60 Erweckte, und sie waren so legitimiert im ganzen Dorf, dass man die
Glocken zur Anzeige der Versammlung läuten liess.» Lorsa «gab in den
60er Jahren sein Haus zur Versammlung her, wenn die Leute im Pfarrhaus

nicht Platz hatten.»26 Die ganze Kinderschar Lorsas wurde zu
Bansi gegeben: Andreas, der spätere Pfarrer von Arosa und Sils-Maria
(gest. 1786), Jeremias, der spätere Pfarrer an der Berner Nydegg-Kir-
che (1757-1837), Fortunat und Ursina.21 Auch Kinder eines Anton Frizzoni

und der Planta-Ardez sollen hier ihre Ausbildung erfahren haben.
Und natürlich gehörte Bansis eigener Sohn Andri (geb. 1755) zu den
Schülern.28

Streit und Abschied von La Punt und Chamues-ch

Dass Bansi in seiner Gemeinde nicht unumstritten und dazu von
«hitzigem» Temperament war, liess schon David Cranz 1757 durchblicken.
Jedoch kehrte nach den erwähnten Auseinandersetzungen um 1760 für
einige Jahre Ruhe ein. Initialzündung für ein erneutes Auflodern war
zunächst eine Kampfschrift des nicht minder «hitzigen» Grüscher Pfarrers

Christian Ziegerer mit dem bezeichnenden Titel: Theologische
Bedenken zur Beantwortung der Frage, woher es komme, dass unsre

sog. Christenheit, die eine reine, geschmückte Braut des Lammes sein
sollte, in Lehr und Leben so gar verderbt sei. Er widmete sie der 1768

in Safien versammelten Synode. Im gleichen Jahr erhob sich im
Oberengadin ein antiherrnhutischer Sturm, entfacht besonders von
Pernisch, Pfarrer in Samedan, der sich von nun an den Kampf gegen Frizzoni

auf die Fahnen geschrieben hatte - mit Erfolg. Vor allem
vermochte er den Pöbel zu mobilisieren. Auf Einzelheiten können wir
hier nicht eingehen.29 Jedenfalls war die Stimmung im Oberengadin
angeheizt. Verketzerungen standen vom Herbst 1768 an bis weit ins
folgende Jahr an der Tagesordnung. Bansi hatte - über Details schweigen
die Quellen - «bei dieser Gelegenheit die Partei Frizzonis ergriffen und

26 P. Wernle, Bd. III, 167.
27 So H. Bansi: «Beiträge...»; auch die folgenden Namen sind dort genannt.
28 1773 bis zu seinem Ausschluss aus der Synode 1786 zunächst Helfer seines Vaters,

dann selbst Pfarrer in Fläsch; vgl. M. Trepp, a.a.O.
25 Vgl. dazu P. Wernle, Bd. III, 66; J. Zimmerli, 4-6.

207



gab damit den Gegnern in seiner Gemeinde, die ihn wegen seiner Lehre
schon längst gern vertrieben hätten, den erwünschten Anlass, heimlich
ein Mehren gegen ihn zu veranstalten.»30 Solches «Abmehren» hinter
dem Rücken des im Amt stehenden Pfarrers war kein Einzelfall. Das

sog. «Kollaturrecht» gab der Gemeinde die Möglichkeit, ihren Pfarrer
von einem Tag auf den anderen abzusetzen, und besonders im 18.
Jahrhundert war man auch schon bei kleineren Missstimmungen wenig
zimperlich, von dieser Möglichkeit Gebrauch zu machen. Auf die
Unterstützung des am Ort einflussreichen J. U. von Albertini konnte Bansi
nicht mehr zählen; dieser war ja 1768 mit der Familie nach Neuwied
ausgewandert.

Die Situation blieb eine Weile unklar; die erwartete Abwahl blieb
zunächst aus. Da «niemand offen gegen Bansi auftrat», verschaffte er
sich selber Klarheit. «Er liess das Konsistorium Gemeindevorstand
von Chamues-ch) einberufen und erklärte, dass er unter solchen
Umständen nicht länger im Amte bleiben könne, dass er aber über die
heimlichen Umtriebe Aufschluss verlange. Sei seine Lehre und sein
Wandel gut, so sei es von seinen Widersachern gottlos und feindselig
gehandelt; hatte er aber in irgend einer Sache gefehlt, so möge man ihn
doch aufklären. Das Konsistorium bat darauf Bansi, wenigstens bis zur
nächsten Synode (Juni) noch im Amt zu bleiben. Bansi willigte ein
unter der Bedingung, dass die Gemeinde ruhig bleibe und ihm die

Richtigkeit seiner Lehre und seines Wandels bezeuge.»31 Dieses Zeugnis,

das bis heute erhalten ist32, wurde am 20. März 1769 aufgesetzt.
Darin heisst es «über seine Lehre, die er öffentlich und privatim
während seiner Amtszeit über eine Dauer von 17 Jahren vertreten»
habe (als seien Zwistigkeiten nie vorgefallen!): sie sei «jederzeit rein und
in Übereinstimmung mit dem Wort Gottes und orthodox» gewesen und
auch sein Lebenswandel «ohne Anstoss» (scandallo). Der Vorstand
könne «nach seinem Wissen und Gewissen keinerlei Vorbehalte machen
und etwas Gegenteiliges anführen»; dennoch wollte er sich offenbar bei
der Einwohnerschaft von Chamues-ch nicht in die Nesseln setzen und
sprach von der «Vorsicht, keine Vorwürfe seitens der Dorfbewohner

30 J. Zimmerli, 6.
31 A.a.O.
32 StAGR, A Sp III 8rL5. Die Übersetzung des rom. Textes verdanke ich Pfr. Cion

Gaudenz, Celerina.

208



hervorzurufen» gegen dieses Zeugnis für Bansi. Er habe es darum «für

gut befunden, dieses Zeugnis bei allen genannten Bürgern zirkulieren
zu lassen mit der Absicht, falls einer oder mehrere von ihnen irgendeine

Häresie, die durch ihn öffentlich oder privat verschuldet worden
wäre, jene diese (Häresie) aufzeigen und auf diese oder jene Weise
beweisen sollten; auch die Fehler würden in sein Zeugnis aufgenommen.»

Das vom Vorsteher Steffano Maurizio (Steivan Murezzan) gesiegelte

Dokument gibt am Schluss an: «Anno 1769, am angegebenen Tag,
wurde das obgenannte Zeugnis (Circulaera) durch den Dorfweibel allen
Bürgern vorgelegt, und er hat eidesstattlich bezeugt, keinen von ihnen
ausgelassen zu haben.»

So hatte also der Vorstand, statt ein eigentliches Zeugnis auszustellen,

einfach allen Gelegenheit zu geben, ihre Klagen öffentlich und
beweiskräftig vorzutragen - aber niemand hatte es gewagt, sich in dieser

Sache als Gegner Bansis zu exponieren. Lediglich einer seiner
Anhänger setzte mit grober Schrift die Notiz aufs Blatt: «Ich, Giacum
Constantin Albertini, bezeuge, einen grossen Eifer und Liebe zum
Herrn festgestellt zu haben.» So brodelte die Umstrittenheit des Pfarrers

unter der Oberfläche weiter. Bereits «vor Ablauf eines Monats»

(also Mitte April) setzten die Treibereien wieder ein, «und Bansi wurde
seine Entlassung durch zwei Boten angezeigt. Unter Klagen seiner

Anhänger, die ihm eine Strecke weit noch das Geleite gaben, verliess
Bansi die Gemeinde.»33 Dies war im Frühling 1769.

Die Vorbereitungen zur Auswanderung nach Neuwied

Zunächst kam er mit Frau und Sohn bei seinem Bruder Nicolaus in
Silvaplana unter. Bansi sah offenbar keine Perspektive für ein weiteres
Bleiben in den Drei Bünden und schon gar nicht eine Wirksamkeit als

Pfarrer in einer Gemeinde. Auch in dieser Hinsicht blieb er ein Einzelfall;

andere, die aus ähnlichen Gründen von ihrer Gemeinde abgemehrt
worden waren, fanden durchaus die Anstellung in einer anderen Bündner

Gemeinde.
Noch während die Situation in La Punt und Chamues-ch in der

Schwebe und beides - Abwahl wie auch weiteres Verbleiben - möglich

J. Zimmerei, a.a.O.

209



war, hatte er Kontakt mit den Brüdern in Deutschland, genauer mit der
Brüderkolonie Neuwied aufgenommen. Ein kleiner Blick auf die
Entstehungsgeschichte dieses Ortes: Graf Johann Friedrich Alexander von
Wied, der seine Grafschaft durch ein Toleranzpatent für verschiedene

Glaubensgemeinschaften geöffnet hatte, um sein Land zu «peuplieren»,
hatte die vom Herrnhaag in der Wetterau bei Frankfurt vertriebenen
Brüder eingeladen, sich bei ihm niederzulassen. 1750 trafen die ersten
40 Geschwister dort ein; der Zuzug in den folgenden Jahren - besonders

aus der reformierten Schweiz - war beträchtlich. Neuwied wurde
darum auch zum Hauptanziehungspunkt auswanderungswilliger Bündner

Herrnhuterffeunde.34 Etliche Bekannte Bansis lebten dort schon.
Der Pfarrer von Chamues-ch hatte bereits im Sommer 1766 (also

lange vor seiner Abwahl) mit dem Gedanken gespielt, nach Neuwied zu
ziehen. Das «Protokoll der Ältesten-Conferenz Neuwied» notiert unter
dem 24. Juni: «Pfarrer Bansius in Pündten hat an Br. Risler geschrieben

und will gerne mit Frau und Kind ganz zur Gemeine ziehen.» Und
im nächsten Monat berichtet das Protokoll: «Aus Pündten will alles,

was den Heiland lieb gewinnt, zur Gemeine ziehen. Die Pfarrer sind
aber, soviel möglich, davon zurückzuhalten» - ein Grundsatz, der -
ohne dass uns Näheres bekannt wäre - damals offenbar auch auf Bansi

Anwendung fand.35

Eine Übersiedlung an einen «Gemeinort» der Brüder war (von den

persönlichen Strapazen und der Ablösung von der Heimat einmal völlig
angesehen) schwierig und mit etlichen Hindernissen verbunden. Die
Brüdergemeine hatte nämlich grundsätzlich kein Interesse daran, zu
einem Sammelplatz aller Freunde und «Freunde» zu werden. Die kleinen

Ortschaften wären damit auch rein organisatorisch völlig überfordert

gewesen. Wer keine besonderen Gründe hatte, dem riet man von
einer Übersiedlung ab. Das eigentliche Ideal war die Diaspora, «die

verstreuten Kinder Gottes», die dort, wo sie waren, der «Sache des
Heilands» dienten. Wer jedoch besondere Gründe hatte, müsste zunächst

um Erlaubnis ersuchen, kommen zu dürfen. Nach dem Eintreffen

34 Vgl. W. Ströhm: Die Herrnhuter Brüdergemeine im städtischen Gefüge von
Neuwied, Boppard 1988; Evangelische Brüdergemeine Neuwied Friedrichstrasse
1785-1985. 200 Jahre Kirchensaal, hrsg. im Auftrag des Ältestenrates der

Brüdergemeine, Neuwied 1985.
35 ABN, Bd. 1964-67; unter dem 24.7. und 9.8.1766.

210



folgte eine mehrmonatige Probezeit, in der man am gottesdienstlich-
liturgischen Leben und der geistlichen Gemeinschaft (ausser Abendmahl

u. a.) als Gast teilnehmen durfte. Ein weiterer Schritt war das

Gesuch um Aufnahme in die Brüdergemeine, das von der örtlichen
Ältesten-Conferenz gründlich beraten und mit der Unitätsleitung in
Herrnhut abgesprochen wurde. Das letzte Wort hatte jedoch das Los

(mit den Möglichkeiten: Ja, Nein, leer unentschieden/Aufschub der
Entscheidung), dessen Entscheid als «Stimme des Heilands» akzeptiert
wurde, allerdings ohne sich sklavisch daran zu halten. Wer also zur
Brüdergemeine wollte, hatte unter Umständen lange Zeit keine Gewissheit,

ob er auch durfte. Möglicherweise war Bansi über dieses Proce-
dere ungenügend orientiert; begründeter erscheint jedoch die Vermutung,

dass er angesichts seiner langjährigen Verbindung zu den
Brüdern und seiner Abwahl als «herrnhutisch gesinnter» Pfarrer einen
Sonderfall mit Spezialprivilegien meinte darstellen zu können. Jedenfalls

führte genau dieser Punkt des lange ausstehenden Losentscheides
schliesslich zu seiner verärgerten Rückkehr nach Graubünden.

Unter dem 22. April 1769 vermerkt nun das «Protokoll der Ältesten-
Conferenz Neuwied»36: «Der Pf(arr-)Br(uder) Banzius in Pündten meldet,

dass er nichts anderes vor sich sehe, als ehster Tagen seine Demission

von seiner Gem. zu krigen, und weil ihm alsdann sein Herz nicht
erlaube, länger in Pündten zu bleiben, so bittet er inständig, ihn balde
wissen zu lassen, ob er mit seiner Frau u. Sohn und 5 oder 6 Kindern,
die bey ihm in Kost sind, zur Gemeine zu kommen Erlaubnis habe und
wo er sich in diesem Fall hinbegeben soll? Es ist bereits alles dem
Directorii (in Herrnhut) berichtet, mit Bitte um baldige Antwort.»

Zwei Monate später ging bei Albertini ein Brief ein, der den Tonfall
eines Hilferufes hatte: «Der Pfarr-Bruder Lucas Banzius schreibt an Br.
Albertini, dass er nicht nur abgesezt, sondern auch in Pündten
nirgends sicher sey u. er sich keinen andern Rath sehe, als das Land zu
räumen.» Was mit diesem «nirgends sicher seyn» gemeint ist, kann man
nur vermuten; Gefahr für Leib und Leben bestand mit Sicherheit
nicht. Vielleicht ist damit lediglich die Sicherung des Lebensbedarfes

gemeint. «Er werde also mit Frau und Kind und noch 6 anderen, zum
Theil schon erwachsenen Kindern beyderley Geschlechts, die er in der

ABN, Bd. 1767-69.

211



Kost hat, ausgehen und seinen Weg nach Neuwied nehmen.» Die
offizielle Erlaubnis hatte er dazu freilich nicht erhalten, wollte sie offenbar
auch gar nicht mehr abwarten. Über diese Art, eine gewissermassen
«vollendete Tatsache» zu schaffen, konnte die Neuwieder Ältesten-Con-
ferenz - bei allem Mitgefühl - nicht erbaut sein: «Das können und wollen

wir weder hindern noch fördern, aber auf unsrem Quaree können
wir dieser famille vor jetzt keine Wohnung verschaffen.» Immerhin
wird Albertini gebeten, «eine Wohnung für sie in der Stadt zu suchen
und dem Pf. Banzius den vorhabenden Druck einer Predigt hertzl.
abzurathen»37 - ein Rat, der vermutlich weitere unerquickliche Streitereien

im Oberengadin (übrigens mit Erfolg) verhindert hat und typisch
ist für die stille Wesensart der Brüder, die alles Aufsehen nach
Möglichkeit vermeiden wollten. Ob aber der «hitzige» Bansi überhaupt nach
Neuwied passte? Unterdessen war der bereits daran, seinen zurückbleibenden

Besitz zu regeln. Mit seinem Bruder Nicolaus handelte er am
28. April in Silvaplana einen Teilungsvertrag über das Elternhaus in
Ardez und dazugehörige Güter aus.38 Gemeinsam mit der Ehefrau, «die

sich besonders nach der Niederlassung der Brüdergemeinde hingezogen

fühlte und im Geist schon dort lebte»39, wurden im Sommer die
letzten Reisevorbereitungen getroffen. Luzius Pol und fünf Kinder
Lorsa (eines war zu den bisherigen vier dazugekommen) sollten auf
Beschluss der jeweiligen Familien mit ihrem Lehrer mitziehen. So ver-
liess am 10. August 1769 eine neunköpfige Reisegesellschaft das

Engadin. Sie traf 19 Tage später, am 29. August, in Neuwied mit zwei

armseligen Pferdegespannen ein.

Die aufsehenerregende Ankunft in Neuwied

Der Einzug dieser Ankömmlinge in Neuwied muss gleichermassen
spektakulär wie rührend gewesen sein. Die Augenzeugen fühlten sich an

Erzählungen von den Anfängen Herrnhuts erinnert, als mährische

Flüchtlinge mit wenigen Habseligkeiten, aber dafür um so grösserer
Erleichterung und Hoffnung bei der Gemeine eintrafen. Über kaum
eine Ankunft berichtet das Neuwieder Gemein-Diarium so ausführlich

Ebd., unter dem 19./20.6.1769.

Vgl. oben Anm. 8.

J. Zimmerli, 6.

212



und teilnahmsvoll40: «Heute Nachmittag sahen wir den Prediger Bant-
zius nebst seiner Frau u. Sohn wie auch 5 Kindern vom Amman Fortunatus

Lorza aus Silvaplana, neml. 3 Knaben u. 2 Mädgen, item einen
Knaben von St. Morizzo, summa 9 Personen, auf eine der alten Einfalt
so gemässe Weise hier ankommen, dass alles sich dran erbaut hat, und
ein Häussgen in unserer Nachbarschaft beziehen, um der Gem. näher zu

seyn u. ihres Segens theilhaftig zu werden. Viele seiner Zuhörer in Cam-

pogast u. Pont, wo er bey 18 Jahren mit effect auf viele Hertzen den
Tod des Herrn verkündigt hat, wie auch seine Nachbarn im Engadin,
wollten nicht länger zugeben, dass der Heiland durch hertz-verändernde
Gnade Änderungen unter ihnen machen sollte, u. haben ihn deswegen,
nachdem sie ihm noch vorher das beste schriftliche Zeugnis seiner
Unsträflichkeit so wohl in Lehr als Leben mitgegeben, vertrieben, u.
darauf so verfolgt, dass er nirgends im Land sicher war. Er kaufte sich

zwey so leichte kleine Wagen, dass ein Mann mit einer Hand einen
fortschieben kan, u. vor jeden ein Pferd. Auf diese setzte er sich mit den
ermeldten Personen, dem nöthigsten Hausrath u. Proviant. Vom ersten
Wagen war er selbst Fuhrmann u. vom andern einer der grössten Knaben,

u. so langten sie - insgesamt durchs Tyrol, Bayern u. Schwaben

bey 90 Meilen - gesund u. vergnügt u. so wohlfeil hier an, als man
kaum in unsern ersten Zeiten ein Exempel hat, dass man mit so wenigem

einen solchen Weg macht. Auch die Kinder sind so natur-einfaltig
u. zugleich weich gegen den Heiland, dass man sich über sie freuen
kan.»

Bansis Sohn notierte Jahrzehnte später, man sei «in ein eigens für sie

dorten erbautes Haus» gezogen.41 In so kurzer Zeit wird Albertini dies

allerdings kaum organisiert haben können. Vermutlich wurde einfach
ein im Zuge der regen Bautätigkeit rings ums sog. «alte Herrnhuter-
Quaree» jüngst fertiggestelltes Haus erworben.

Sieben Monate bei den Brüdern

Bereits wenige Tage später, am 7. September, brach Vater Bansi

(allerdings ohne Anhang) wieder auf; mit dem aus der Schweiz angerei-

10 ABN, PA II R 5.7 (Diarium 1769/70) unter dem 29.8.1769.
" H. Bansi, «Beiträge...»

213



sten und dem Engadiner bestens bekannten Diaspora-Arbeiter Anton
Stäheli reiste er nach Marienborn zur zweiten Brüdersynode nach Zin-
zendorfs Tod, «um die Synodal-Gesellschaft zu grüssen u. in derselben
Bekanntschaft zu kommen.»42 Damit kam er in den Genuss eines grossen

Privilegs. Die Synode, die «von 84 Brüdern, 34 Schwestern und 11

Gästen»43 besucht wurde, war ein bedeutender Meilenstein in der nach-
zinzendorfischen Geschichte der Brüdergemeine. Sofern Bansi bis zum
21./22. September geblieben ist, begegnete er dort übrigens auch dem

jungen Goethe, der ebenfalls zur kleinen Gästeschar zählte.44 In Marienborn

bekam Bansi jedenfalls die führenden Köpfe der Brüder-Unität
aus Europa und Übersee zu Gesicht, und wir nehmen wohl zu recht an,
dass dies einen nicht geringen Eindruck auf ihn machte.

Nach Neuwied zurückgekehrt, machte er sich an die Wiederaufnahme

des nun schon lange brachgelegenen Unterrichts. Seine sieben

Zöglinge besuchten natürlich nicht die Erziehungsanstalten der Brüder.
«Zwei Stunden wurden täglich der Theologie gewidmet, eine Stunde
übersetzte man aus dem Neuen Testament, und die gleiche Zeit wurde

Diarium 1769/70 (vgl. oben Anm. 39) unter dem 7.9.1769. -Bereits im Frühling des

Jahres (also noch zu dessen Bündner Zeiten) war ein Besuch Bansis in Marienborn
verhandelt worden. Das «Protokoll der Ältesten-Conferenz Neuwied» (ABN, Bd.

1767-69) berichtet unter der 24.4.: «Weil der Pf. Br. Banzius in Pündten durch Br.

Joh. Lorez nach M'born bestellt worden, mit seiner Familie, und also von dort
gewiss wegziehen wird, so ist solches an Br. Gregor zu berichten und zu vernehmen,
ob wir etwas in der Sache zu thun haben?» Und unter dem 12.5. (ebd.): «Das Directo-
rium bittet recht sehr, abzurathen, dass Pf. Banzius nicht mit seiner Familie zur Zeit
des Synodi nach M'born komme. Das ist den Brr. Müller und Stähli sogleich gemeldet

worden.» Offenbar hatte man zunächst erwogen, Bansi Erlaubnis zur Übersiedlung

nach Marienborn zu geben; weil jedoch die Synode dort zu tagen beabsichtigte,
fürchtete man angesichts der vielen Teilnehmer einen Mangel an Unterkünften. So

wurde Bansi - wenn er denn schon kommen wolle (was man ja wie gesagt weder

«hindern» noch «fördern» wollte) - nach Neuwied beschieden, nahm jedoch als

Einzelgast an der Synode in Marienborn teil.
Geschichte des Pietismus, Bd. 2: Der Pietismus im achtzehnten Jahrhundert, hrsg.

von M. Brecht und K. Deppermann, Göttingen 1995, 59.

Das Diarium der Synode Marienborn 1769 (ABU, R 2 B 45.2e) lässt allerdings eher

auf einen Kurzaufenthalt schliessen, wenn es unter dem 9.9. vermerkt: «Auch hielt
sich Pf. Bansius aus Pündten, der nunmehro nach Neuwied gekommen, einige Tage

bey uns auf.»

214



auch auf das Übersetzen aus dem Deutschen ins Lateinische verwandt.
Hauptmann von Albertini, der edle Freund und Gönner, erteilte Unterricht

im Französischen.»45 An den täglichen Andachten, den «Singstunden»,

Gottesdiensten und den besonders feierlichen «Liebesmahlen», zu
denen sie eingeladen waren, nahmen sie gerne teil.

Die ersten Briefe aus der neuen in die alte Heimat, sofern sie noch
erhalten sind, sind alle in erbaulicher Sprache abgefasst. Am 6.
September wird das glückliche Eintreffen am Reiseziel vermeldet4* Am 6.

Oktober schreibt Bansi an Vater Lorsa in Silvaplana47: «Wir befinden
uns in unserem kleinen Haus (nossa chaesetta) alle gesund und zufrieden

im lieben Heiland, indem wir zu ihm hinaufschauen. Ach, wenn
doch Er, nur Er unser Lebenselement würde! So könnten wir nicht
leben, ohne seine Liebe und Erbarmen zu spüren.» Er warte auf den

Tag, «bis Ihr einmal zu Besuch gekommen seid und selbst gesehen
habt, was hier vorgeht. Danach könnt Ihr entscheiden, wie Ihr es für
Wohlbefinden werdet. Die Reise könntet Ihr im Monat Februar
unternehmen.» Bansi dankt Lorsa, dass er einige Geldangelegenheiten für
ihn geregelt hat, und richtet Grüsse an die «mir unvergessliche
Gemeinde von Silvaplana». «Wenn Ihr jene armen Frauen von
Chamues-ch und La Punt oder von anderwärts trefft, welche nach mir
fragen, so sagt ihnen: Jesus! Du bist der Hirt, sie haben dein Blut gekostet

- trage Sorge um sie!» Er bestätigt noch den Empfang einer «Kiste mit
den Käselaiben und dem übrigen», die als Frachtgut nachgeschickt
worden war, und klagt über die hohen Preise in Neuwied für
Grundnahrungsmittel. Schliesslich lässt er zwei Frauen (Uorschletta und
Paulina), die sich ebenfalls mit Auswanderungsgedanken trugen, ausrichten:

«Falls ich der Meinung wäre, dass es (hier) für sie gut geeignet
wäre, könnte ich sie gewiss unterbringen. Aber ich liebe sie, sie und die
anderen, ja alle, die in unserem Land erweckt wurden und die Liebe
des Heilands erfahren haben. Deshalb schreibe ich ihnen, dass sie sich

eng befreunden sollen mit dem Heiland und in ihrer Heimat bleiben,
solange sie geduldet werden.»

J. Zimmerli, 7.

StAGR, A Sp III 8rC3.

Ebd.; auch die Übersetzung der folgenden Schriftstücke aus dem Romanischen
verdanke ich Pfr. Gion Gaudenz.

215



ln einem weiteren Schreiben an Lorsa vom 10. Oktober48 versucht er
den Vater zu trösten: «Dass Ihr Heimweh nach Euren Kindern habt,
kann ich wohl nachempfinden. Ich lebe mit der Hoffnung, dass der
heilige Geist, der damals... Euch die Gnade schenkte, Eure Kinder dem
Heiland zu übergeben, fortfahre, jene (Gnade) in Eurem Herz zu bestärken

und Euch gewiss zu machen, dass Ihr mit Euren Kindern eine
vollgültige Freude des Heilands werden sollt. Auf diese Weise wird der
Endzweck erreicht, zu dem ich hierhin gezogen bin und Eure Kinder
mitgenommen habe.» Lorsa spielte mit dem Gedanken, nicht nur seinen
Kindern einen weiteren Aufenthalt in Neuwied zu ermöglichen, sondern
auch selbst dorthin auszuwandern. Bansi gibt ihm dabei einige sehr
konkrete Ratschläge: «Mit dem Landverkauf seid nicht so überstürtzt
(precipitus), wie ich es gewesen bin... Im Fall, dass der Herr Hauptmann

(von Albertini) Euch schreiben würde, Ihr solltet für Euch ein
Haus (in Neuwied) erwerben, sollte man dem nicht zustimmen; denn es

kostet viel, es auszustatten, wie auch ich nun der Auffassung bin. Und
mit meinem (Haus) sind wir beide wohl versehen.» Zur Finanzierung
des Aufenthalts werden einerseits die hohen Kosten beklagt, andererseits

ein gewerbsmässiger Handel mit landwirtschaftlichen Produkten
ins Auge gefasst: «Hierzulande, vermute ich, könnte man gut mit Korn
und anderem handeln, nur muss man vorher Erfahrungen sammeln;
denn man sieht auch hier, bei den Einheimischen, jenen üblen Brauch
(üsaunza), das Betrügen. Ich werde vorerst alle mögliche Erfahrung
sammeln und Euch dann mitteilen, was geeignet wäre, hierher gesandt
und verkauft zu werden. Die Betten sind sehr teuer, insbesondere das

Federzeug und die Daunen.» Er schaffe zwar alles an, was für die Kinder

notwendig sei, bemühe sich aber auch, «die Duplonen zu sparen».
Übrigens sind auch einige Briefe der Kinder Lorsa an ihre Eltern erhalten

(auch sie in erbaulichem Stil).49 Auf die rasche Übernahme brüderischen

Brauchtums weist ein frommes Gedicht hin, das (vermutlich von
Jeremias Lorsa) zum 15. Geburtstag von Andri Bansi aufgesetzt wurde50;

Geburtstagsgedichte waren in der Brüdergemeine weit verbreitet, teils
wurden sie nach einer bekannten Melodie vorgesungen.

18 Ebd.
" Andreas Fortunat Lorsa vom 5.10.1769 (StAGR, A Sp III 8rDl) und 5.1.1770 (ebd.,

D2); beide romanisch.
50 Ebd., H2, datiert vom 26.3.1770; romanisch.

216



Alles deutet darauf hin, dass Bansis Entschluss, in Neuwied zu bleiben,

endgültig war. Das bringt auch die Tatsache zum Ausdruck, dass er
sich noch nach seiner Auswanderung Ordination und pfarramtliches
Wirken in der Bündner Kirche bestätigen liess, möglicherweise um in
Deutschland der Ausübung seines Pfarrberufes nachzugehen. Immerhin
gab es in Neuwied selbst neben der Brüdergemeine, der lutherischen und
der mennonitischen auch eine mitgliederstarke reformierte Gemeinde
mit zwei Pfarrern.31 Bei Vakanzen wurde gelegentlich die Brüdergemeine
angefragt, ob sie nicht einen reformierten Pfarrer zur Verfügung stellen
könne.52 Allerdings ist über Pfarramtspläne Bansis in Deutschland nichts
bekannt. Das vom präsidierenden Dekan Christian Grest (einem
ausgesprochen herrnhuterfreundlichen Churer Pfarrer) «idibus octobris 1769»

(Mitte Oktober) ausgestellte, lateinisch verfasste Dokument bestätigt
Bansis Aufnahme in die Synode 1748, seinen 17jährigen Dienst in La

Punt, dessen «ortodoxia» und empfiehlt ihn «omnibus cordatis in Christo
fratribus» (allen wahren Brüdern in Christus).53

Übrigens war Ende November ein Bündner Amtsbruder in Neuwied
eingetroffen, allerdings nur besuchsweise: der höchst umstrittene Christian

Ziegerer, der Pfingsten 1768 in Grüsch als Pfarrer «abgemehrt»
und 1769 von der Synode der (herrnhutischen) Irrlehre bezichtigt worden

war.54 Am 3. Dezember hielt er «auf dem Gemeinsaal die Predigt
zum Vergnügen der Geschw(ister) und Fremden»55.

Bansis Aufnahmegesuch:«Sehnliches Verlangen,
zu den Gemein-Gnaden admittirt zu werden»

Besonders auf Andri/Heinrich Bansi machte alles grossen Eindruck;
er brannte darauf, in die Lebensgemeinschaft der ledigen Brüder einzu-

51 Vgl. 1653-1953. 300 Jahre Neuwied. Ein Stadt- und Heimatbuch, hrsg. von der

Stadtverwaltung Neuwied, Neuwied 1953, 365ff.
52 So versah z.B. Luzius Pol bei einem späteren Aufenthalt in Neuwied (Juli

1802-August 1803) «während eines halben Jahres an der reformierten Kirche die

Stelle eines Stadtpredigers, da diese während seines Aufenthaltes gerade frei geworden

war» (J. Zimmerli, 58).
53 StAGR, A Sp III 8rL6.
51 Vgl. P. Wernle, Bd. III, 65f., 160f. 165.
55 ABN, PA II R 5.7 (Diarium 1769/70).

217



treten. Unter dem 5. Januar 1770 vermerkt das «Protokoll der Ältesten-
Conferenz»56: «Br(uder) Bansius' Sohn, der ein grosses Verlangen hat,
ins Br. Haus zu ziehen, wird ehester Tagen in dasselbe genommen werden.

Sobald sichs thun lässt, sucht man ihn bey einer schicklichen
Profession anzubringen.» Der vom Vater gewünschten Berufsaussicht zum
Pfarramt entfremdete er sich seither zunehmend.

Die Aufnahme von Familie Bansi in die Brüdergemeine - eben jener
recht komplizierte und mitunter langwierige Prozess - stand erstmals

am 7. November 1769 bei dem Leitungsgremium am Ort, der «Ältesten-

Conferenz», auf der Traktandenliste.57 (Von den Kindern Lorsa und Pol
wurde keine Aufnahme verhandelt.) «1. Er und seine Frau bezeugen ein
sehnliches Verlangen, in nähere Gemeinschaft zu kommen u. zu den
Gemein-Gnaden admittirt zu werden. Man hat ihm gerathen, seinen

gantzen Sinn deswegen schriftlich aufzusetzen, damit man es der
Unitäts-Ältesten-Conferenz Leitungsgremium der Gesamt-Unität)
communiciren u. deren Gedanken vernehmen könne. 2. Drey von
denen mitgebrachten Kindern bleiben bey dem Sinn zu studiren. Er,
Bansius, mögte wohl noch einige ihm angebotene junge Leute dazu

nehmen, um sie dann miteinander fertig zu machen, dass sie die Cantzel

besteigen u. in Pündten Prediger werden könnten; dieses gäbe ihm eine
nützliche occupation u. contribuire auch zu seinem Durchkommen. Die
(lokale Ältesten-) Conferenz fand dabey kein Bedencken, im Gegentheil
glaubte (sie), dass es was liebliches wäre, wenn ein solches Seminarium
sich so von selbsten formirte; nur wünschte man, dass Bansius' Haushaltung

überhaupt ein wenig Gemein-massiger eingerichtet u. darum das

mitgebrachte grosse Mädgen (Lorsa) von den Knaben weg u. sonstwo
untergebracht werden mögte.» - Die Organisation in sog. «Chören» war
typisch für die Brüdergemeine: jeder Zivilstand, jede Altersgruppe bei
den Kindern und Jugendlichen hatte seine eigene, besondere
Lebensgemeinschaft, wobei die Geschlechter (mit Ausnahme natürlich der
Verheirateten) strikt getrennt waren. Dies sollte der gegenseitigen Seelsorge

von Menschen in dergleichen Lebensphase dienen. Daran war Bansi als

«Externer» freilich bislang nicht gebunden; dennoch verlangte man von
ihm jetzt, da er um Aufnahme nachsuchte, einen ersten Schritt in dieser

Richtung.

56 ABN, Bd. 1770-72.
57 ABN, Bd. 1767-69.

218



Der Bündner kam der Bitte, sein Begehren «schriftlich aufzusetzen»,

umgehend nach. Es war ihm also ernst. Zehn Tage später, am 17.

November, notiert das Protokoll: «Bansius hat seinen Sinn u. sein
Verlangen nach seiner und der seiner Frau Admission zu den Gemein-Gna-
den in einem Briefgen aufgesetzt, welches gelesen wurde und nächstens

expedirt werden soll. Wir erwarten die Antwort darauf, ehe wir dieser
Familie halber was näheres resolvieren entscheiden) können.» Jedoch

war man unsicher, ob man bei der Unitätsleitung eine Aufnahme wirklich

empfehlen wollte und könnte; die Gründe für dieses Zögern sind
nicht bekannt. Hatte man den Eindruck, dass Bansi ein zu eigenwilliger
Kopf sei, der sich nur schwer in das auf Harmonie bedachte Gefüge
einer Ortsgemeine würde einfügen können? Am 20. November heisst

es: «Ehe Bansius' Brief an die U(nitäts-) Ältesten-Conferenz verschickt
wird, soll derselbe vor den sämtlichen Brüdern unserer Conf. nochmals
gesprochen werden, damit man aus seinem Munde einen umständlichen
Bericht über seine Gesinnung beilegen kann.» Dieses Gespräch fiel
jedoch so aus, dass von Herrnhut aus keine Bedenken geäussert wurden.

Am 28. Dezember erhielt die Ältesten-Conferenz einen «Brief von
Br. Johannes (von Watteville), dass wir mit approbation der U. Älte-
sten-Conf. mit Geschw. Bansiusens u. ihrem Sohn in Absicht auf ihre
admission zu den Gemein-Gnaden nach der Regel der Gemeine procedi-
ren könnten.» Dies bedeutete - wie eingangs erwähnt - neben der
mündlichen Beratung der Verantwortlichen die Befragung des Loses.

Dass diese Prozedur ohne überstürzte Eile vollzogen wurde und sich
darum lange hinziehen konnte, hätte Bansi beispielsweise von Frau
Albertini erfahren können. Während über die Aufnahme des Ehemannes

bereits beim ersten Male (13. Januar 1769) das Ja-Los gezogen
wurde, blieb es für die Ehefrau monatelang leer, was Aufschub der
Entscheidung bedeutete: am 10. und 25. Februar, 22. und 24. März, 7.

April, 5. Mai, 2. und 30. Juni und 10. Juli - bis es am 25. August (also
unmittelbar vor Eintreffen Bansis) «Ja» hiess. Die von der «Aufnahme»
unterschiedene «Annahme» oder «Konfirmation» (Zulassung zum
Abendmahl, Verpflichtung zum «Dienst des Heilands»), ebenfalls durch
Los entschieden, liess jedoch bis zum 7. Oktober auf sich warten -
nahezu zehn Monate waren also verstrichen!58 Die Auskunft, dass sie

ABN, Protokolle der Ältesten-Konferenz 1767-69.

219



durch diese Umstände «etwas betrübt» worden sei59, wird wohl eher

gelinde formuliert sein...

Bansis Abreise von Neuwied

Für Bansi war aber bereits die bisherige Wartezeit von «nur» vier
Monaten eine herbe Enttäuschung: Es befremdete ihn, da er «nach
einer schon 17jährigen Bekanntschaft mit der Gemeine mehr Entgegenkommen

erwarten zu dürfen glaubte. Als man ihn auf sein Verlangen
nach einer bestimmten Auskunft gar noch zur Geduld mahnte...,
bekam seine Anhänglichkeit an die Gemeine einen Stoss, und während
dann in Herrnhut über Bansis und seiner Schüler60 Aufnahme angefragt

wurde, entfremdete er sich der Gemeine immer mehr.»61

Das Aufnahmeverfahren jedoch lief dessenungeachtet (freilich langsam)

weiter. Am 12. Januar 1770 heisst es im Protokoll der Ältesten-
Conferenz: «Nach reifer Überlegung trug man unsrem lieben Herrn
(Jesus) vor: Ob über Geschw. Bansius' Aufnahme jetzo was zu fragen
sei? *», d.h. leeres Los und damit Aufschub nur schon der Frage, ob

man die Frage überhaupt behandeln sollte. Wir würden heute sagen:
Sogar das «Eintreten» auf die Angelegenheit Bansi war noch völlig offen
und auf später vertagt.

Bansi hatte genug. Vielleicht noch im Januar, aber dann sicher im
Februar (wo er Lorsa erwartete) fiel seine Entscheidung: zurück in die

Heimat, von der er gesagt hatte, er sei dort nicht mehr «sicher». Diese
Bündner «Unsicherheit» war ihm offenbar lieber als die Neuwieder
Variante. Die folgenden Wochen waren nicht viel mehr als ein Warten
auf günstige Gelegenheit, die Brüdergemeine wieder zu verlassen. Von
der Ansicht seiner Frau in dieser Frage wissen wir nichts; der Sohn
wäre von Herzen gern geblieben; die übrigen Kinder hatten sich ihrem
Hauslehrer anzuschliessen. Von einem im letzten Augenblick aus
Herrnhut eingetroffenen «Entscheid, er könne mit Frau und Sohn in
die Gemeine aufgenommen werden»62, kann keine Rede sein. Die Proto-

55 Lebenslauf Margaretha von Albertini geb. von Planta-Wildenberg (von ihrem
Ehemann verfasst); ABU, R 22.156.1.

60 Hier irrt Zimmerli; es ging lediglich um Familie Bansi (Vater, Mutter, Sohn).
61 J. Zimmerei, 8.
62 Ebd.

220



kolle schweigen sich fortan über den Fall Bansi aus. Vielleicht - aber
dies ist nur eine Vermutung - wandte man bei ihm eine gewisse
«Verzögerungstaktik» an, weil man seine Person für ungeeignet zur Aufnahme
fand und darauf wartete, dass sich das Problem «von selber» löst. Ende
März/anfangs April erschien Vater Lorsa «mit einem Wagen und drei
Pferden»; innert weniger Tage «wurde das Haus wieder verkauft».63Der
letzte Eintrag im Protokoll vom Tag der Abreise der neun Bündner
und des Gastes bezeugt die Missstimmung auf beiden Seiten: «Den

5.(April) zog der Prediger Bansius mit der gantzen Familie, wie er
angekommen war, in Begleitung des vor einigen Tagen von Silvaplana
angekommenen Ammann Fort. Lorzas wieder davon u. in sein Land
zurück. Wir haben zwar Ursach, darüber froh zu seyn, nur beklagen
wir, dass wir nicht haben erhalten können, dass er in einem besseren

Spiritu fortgegangen wäre: Sein einiger Sohn hat unzehliche Thränen

vergossen, dass der Vater ihn nötigte, die Gemeine zu verlassen.»^Gut
sieben Monate hatte also seine missglückte Auswanderung zu den
Brüdern gewährt.

Wieder im Bündner Pfarramt

Bansi hatte das Glück (auch daran sieht man, dass er wohl in
übertriebener und kurzschlüssiger Weise 1769 gefunden hatte, in Graubünden

sei ein weiteres Verbleiben für ihn aussichtslos), sogleich wieder
eine - wenn auch äusserst magere - Pfrund in der Bündner Kirche zu
erhalten: das wenig begehrte kleine Schuders ob Schiers im Prättigau.
Er versah die zwei Wegstunden entfernte Gemeinde jedoch vom Tal

aus, «wo er in Schiers seine Schulanstalt errichtete, zu welcher beide
Gebrüder L'orsa mit Pol eintraten»60. Man war offenbar froh, einen
erfahrenen Schulmann im Dorf zu haben. Als Bansi nach einem knappen

Jahr, im März 1771, nach Fläsch im Rheintal berufen wurde, war
seine Schülerzahl bereits auf 16 angestiegen.66 1785 erfolgte die Berufung

nach Silvaplana, wo er seinen ehemaligen Schüler Jeremias Lorsa

63 Ebd.
M Bansi kehrte also wohl kaum «zur Verwunderung der Gemeinde in die Heimat

zurück», sowenig er «anfangs April wieder in Chur eintraf» (so J. Zimmerli, ebd.).
" H. Bansi, «Beiträge...»
66 Vgl. J. Zimmerli, 9.

221



im Pfarramt ablöste. Lucas Bansi verstarb dort am 31. August 1792.
Die durchs Land reisenden Diaspora-Arbeiter der Herrnhuter erwähnen

ihn zwischen 1770 und 1792 eher am Rande und mit gemässigter
Sympathie: «Dieser Pfarrer traf ihnen nicht den rechten Ton; er
forderte zu viel von ihnen den erweckten Gemeindegliedern), verstand
sich zu wenig auf das reine Gnadenevangelium»67 - ähnlich hatte viele
Jahre zuvor David Cranz auch geurteilt. Nach allem, was wir über
Bansi gehört haben, möchte man sagen: Es war recht, dass das Los in
Neuwied für ihn leer geblieben war - seine «hitzige» Art hätte kaum zu
den Herrnhutern gepasst.

Abkürzungen

ABB Archiv der Brüdersozietät Basel

ABN Archiv der Brüdergemeine Neuwied
ABU Archiv der Brüder-Unität, Herrnhut
BM Bündner Monatsblatt
JHD «Jüngerhaus-Diarium»
SAC Synodalarchiv, Chur
StAGR Staatsarchiv Graubünden, Chur

P. Wernle, Bd. III, 167.

222


	Das Los blieb leer : Pfarrer Lucas Bansi und seine missglückte Auswanderung zur Herrnhuter Brüdergemeine in Neuwied (1769/70)

