
Zeitschrift: Annalas da la Societad Retorumantscha

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 89 (1976)

Artikel: Das "Lauda Sion" in der Consolaziun dell'olma devoziusa. Zur
altsurselvischen Fassung der Fronleichnamssequenz des Thomas von
Aquin

Autor: Liver, Ricarda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-232132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-232132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das «Lauda Sion» in der
Consolaziun dell'olma devoziusa.
Zur altsurselvischen Fassung der

Fronleichnamssequenz des Thomas von Aquin

Von Ricarda Liver

Die Liedersammlung der Consolaziun dell'olma devoziusa, die
seit ihrem ersten Erscheinen im Jahre 1690 bis 1856 neun Auflagen
erlebte, gehörte jahrhundertelang zu den beliebtesten Andachtsbüchern

der katholischen Bevölkerung Romanisch Bündens. Die hier
vereinigten Lieder, deren Entstehung zum Teil weit hinter das Jahr
der Erstausgabe zurückreicht,1) haben zwar durchaus nicht alle
volkstümlichen Charakter. Von den in Stil und Ton sehr unterschiedlichen
Gedichten sind einzelne ausgesprochen schwer zugänglich, voll
komplizierter theoretischer Erörterungen über Gegenstände des kirchlichen
Dogmas. Aber einmal werden die Melodien manchen Liedern zu einer
Volkstümlichkeit verholfen haben, die sie allein von den textlichen
Voraussetzungen her schwerlich erreicht hätten.2) Zudem lässt sich
auch in den Texten selbst in manchen Fällen das Bemühen der Dichter,

Anmerkungen

NB. Für rätoromanische Texte, Wörterbücher, Sekundärliteratur etc. werden im
folgenden die Abkürzungen verwendet, die im DRG. gebräuchlich sind. Cf. die
Bibliographie DRG. Bd. 5.

1 Cf. A. MAISSEN, Die alten Ausgaben der Consolaziun und ihre wichtigsten
Vorbilder, Einleitung zur kritischen Ausgabe der Consolaziun in den Schriften
der Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde Bd. 27, Basel 1945, hrsg. von A.
MAISSEN und A. SCHORTA. Ferner: G. GADOLA, Las fontaunas della
Consolaziun dell'olma devoziusa, Ischi 29, 1942, p. 33 ss.

2 Die Melodien sind publiziert in Bd. 26 derselben Reihe (cf. N. 1), hrsg. von
A. MAISSEN und W. WEHRLI.



Nachdichter oder Übersetzer erkennen, dogmatische Inhalte dem
Kirchenvolk näher zu bringen und leichter fassbar zu formulieren.

Ein Beispiel, an dem sich dieses Bestreben mit Händen greifen
lässt, ist die surselvische Wiedergabe der berühmten Fronleichnamssequenz

des Thomas v. Aquin. Der Vergleich mit dem lateinischen

Vorbild2'1) zeigt klar, dass eine Reihe von Abweichungen in der
romanischen Fassung wirklich Popularisierungen im beschriebenen Sinne
sind. Begriffe, die in der praktischen Kirchensprache geläufig und
darum dem Volk vertraut waren, treten an die Stelle von gelehrter
theologischer Terminologie. Abstrakte Ausdrucksweisen werden durch
konkrete Formulierungen ersetzt. Komplizierte synthetische Syntax
erscheint aufgelöst in einfachen, vorwiegend parataktischen Satzbau.

Neben dem praktisch-theologischen Aspekt interessiert den Philologen

natürlich in erster Linie der sprach- und stilgeschlichtliche. Das
Besondere von Stil und Sprache des romanischen Liedes lässt sich auf
dem Hintergrund des lateinischen Modells viel deutlicher erkennen.
Wo man die Möglichkeit hat, einem Übersetzer sozusagen auf die

Finger zu schauen, weil man sein Vorbild kennt, geben Wortwahl und

Syntax Aufschluss nicht nur über die individuelle Technik des

Übersetzers, sondern auch über die Möglichkeiten, die diesem die Sprache
seiner Zeit überhaupt bietet. In dieser Hinsicht können Beobachtungen
an den Liedern der Consolaziun, besonders in einem so günstigen Fall

Sa Dass das Vorbild der rätoromanischen Fassung wirklich die Sequenz des Aqui-
naten selbst und nicht eine deutsche Nachdichtung ist, geht aus dem Vergleich
der beiden Texte mit aller Evidenz hervor. Im folgenden wird jedoch nicht
auf die für unsere Fragestellung uninteressanten Übereinstimmungen, sondern

einzig auf die Abweichungen hingewiesen. Deutsche Fassungen des Lauda Sion
aus mhd. und frühnhd. Zeit ergaben in keinem Fall engere Übereinstimmungen
mit dem rätoromanischen Text, die den Vorbildcharakter der lateinischen
Sequenz hätten in Frage stellen können. Cf. Ph. WACKERNAGEL, Das
deutsche Kirchenlied von der ältesten Zeit bis zu Anfang des XV11. Jh. s,
5 Bde., Leipzig 1864—77. Unveränderter Nachdruck Hildesheim 1964. Bd. 2,

Nr. 579 gibt als einzige deutsche Version die Nachdichtung des Mönchs von
Salzburg. Hierzu J. JANOTA, Studien zu Funktion und Typus des deutschen

geistlichen Liedes im Mittelalter. Münchner Texte und Untersuchungen zur
deutschen Literatur des Mittelalters, Bd. 23, München 1968, p. 214. Eine
interessante spätere, von unserem Text ebenfalls stark abweichende deutsche
Version des Lauda Sion enthält das auf der Zentralbibliothek Luzern
aufbewahrte Himmel-Glocklein, das ist: Catholischc, ausserlessne, geistliche
Gesänger, gedruckt zu München, bei Johann Wilhelm Schell, im Jahr 1666,

p. 157 ss.

136



wie dem des Lauda Sion, einen Beitrag leisten zur Charakterisierung
der surselvischen Schriftsprache der Barockzeit.

Im folgenden begleiten wir das Lied durch seine 12 Strophen
hindurch mit einem knappen Kommentar, der das Gesagte mit konkreten
Beispielen erhärten soll.

Zum voraus kurz ein paar Worte zur metrischen Gestalt von Vorbild

und Übersetzung. Als Thomas v. Aquin 1264 den Auftrag erhielt,
eine Sequenz für die Liturgie des neu unter die kirchlichen Feste

aufgenommenen Corpus Christi zu verfassen,3) stand die für mittelalterliche

Dichtung so charakteristische Form der Sequenz in der Epoche
ihrer «klassischen» Ausprägung.4) Schon im vorigen, 12. Jahrhundert
hatte die Sequenz (etwa bei Adam von St. Viktor) eine Regelmässigkeit

der Form erreicht, die sie immer mehr dem Hymnus annäherte:
Die ursprünglich verschieden langen Strophen weichen zusehends

einer einheitlichen, sich durch das ganze Gedicht hindurch
wiederholenden Strophenform. An den Sequenzcharakter erinnert nur noch
die Zweiteilung jeder Strophe in vollkommen parallel gebaute Strophe
und Antistrophe. Die beliebteste Bauart der klassischen Sequenz, die
auch in 7 der 12 Strophen des lateinischen Lauda Sion zur Anwendung

kommt, ist die Halbstrophe aus zwei paroxyton endenden
8-Silblern und einem proparoxyton auslaufenden 7-Silbler, die sich

genau gleich in der zweiten Halbstrophe wiederholt.5) In den restlichen

5 Strophen der Fronleichnamssequenz (3, 4, 10, 11, 12) erlaubt
sich jedoch Thomas Abweichungen von diesem Schema, die den

Rhythmus des Gedichtes in subtiler Weise abwandeln.
Das romanische Landa Sion folgt dem Brauch der Zeit, die nur

Kirchenlieder mit durchwegs gleichen Strophen kennt. Wie der
lateinische Hymnus hat das Kirchenlied der Barockzeit eine einzige
Melodie, die sich in jeder Strophe wiederholt, während die Sequenz
durchkomponiert ist in dem Sinn, dass jede Strophe eine neue, nur
ihr eigene Melodie hat. Diese Art des Liedbaus in Melodie und Text
ist natürlich viel einprägsamer, weil leichter zu behalten, als die viel-

3 Cf. F.J.E. RABY, A History of Christian-Latin Poetry, Oxford !1966, p. 405.
4 Zur Geschichte der Sequenz cf. J. SZÖVÊRFFY, Die Annalen der lateini¬

schen Hymnendichtung, Berlin 1964, Bd. 1 p. 282 ss., Bd. 2 p. 103 ss., mit
reicher Bibliographie.

5 Nach der Schematik von D. NORBERG, Introduction à l'êtude de la ver-
sification latine mkdicvale, Uppsala 1959: 2 x 8p, 7pp; cf. bes. p. 173 s.

137



fältige Struktur der Sequenz. So kommt schon in der metrischen
Gestalt des rätoromanischen Liedes das Hauptbestreben des

Nachdichters zum Ausdruck: die Sequenz des hl. Thomas zu einem dem
romanischen Kirchenvolk verständlichen, eingängigen und einprägsamen

Lied zu machen.
Die Gegenüberstellung von lateinischer Vorbildstrophe und

rätoromanischer Nachbildung spricht in vielen Fällen für sich selbst. Die
kommentierenden Bemerkungen wollen aufmerksam machen auf die
Tendenz zur theologischen Popularisierung in der surselvischen

Fassung; sie möchten zudem Eigenheiten des Rätoromanischen überhaupt
und des Altsurselvischen im besonderen, die aus dem Vergleich der
beiden Versionen ersichtlich werden, erläutern und in einen
sprachgeschichtlichen Zusammenhang stellen.

Lauda Sion, salvatorem,6)
lauda ducem et pastorem
in hymnis et canticis:
quantum potes, tantum aude,
quia maior omni laude,

nee laudare sufficis.

Lauda, Sion tiu Salvader,7)
Lauda tiu reig e spindrader
Con canzuns e devoziuns
Tont sco glei a ti posseivel,
Aunc bia pli ci meriteivel
Quei soing sacrament schi buns.

Dank der völligen Übereinstimmung des surselvischen Infinitivs
von laudar mit dem lateinischen kann der Eingang unverändet
beibehalten werden; so prägt sich das romanische Lied gleich in seinem

Anfang durch eine bekannte Formel ein.
Salvader und spindrader erweisen sich durch die Erhaltung der

Nominativform als alte Christusprädikationen8) (cf. Segner neben

signur). Im originellen spindrader, das in ganz romanisch Bünden
den Erlöser bezeichnet,9) kann man wohl die Spuren der speziellen
Sprachsituationen des Alträtoromanischen erkennen: einer neulateinischen

Sprache, die sich im steten Kontakt mit dem benachbarten
Deutschen entwickelt. Spindrar ist ein in juristischen Dokumenten

gut bezeugter Rechtsausdruck, der 'frei machen, herauslösen' (von

6 Text nach F.J.E. RABY, Oxford Book of Medieval Latin Verse, Oxford
1959, p. 398 ss.

7 Text nach der kritischen Ausgabe zit. oben N. 1.
8 Ich verwende den Terminus «Prädikation» zur Bezeichnung aller die Gottheit

preisenden Aussagen im Gebet, die an die Apostrophe (Anruf der Gottheit)
angeschlossen werden; cf. E. NORDEN, Agnostos Theos, Darmstadt 1956

(Neudruck der 4. Auflage), bes. p. 143 ss.
D Cf. die Wb. der Lia Rumantscha.

138



beschlagnahmten Dingen) bedeutet.10) In derselben Bedeutung ist
expignorare (die etymologische Basis von spindrar) mlat. seit dem

9. Jh. belegt.11) Die Anwendung dieses Ausdrucks auf das im christlichen

Latein mit redimere bezeichnete Erlösungswerk Christi mag
durch das dt. erlösen gefördert worden sein. Jedoch lässt sich auch
eine innerromanische Bedeutungsentwicklung durchaus vertreten.12)
Einmal ist expignorare mit redimere semantisch doch sehr nahe

verwandt.13) Zudem ist die Vorstellung von Christus als «Herauslöser
eines Pfandes» neben der häufigeren, wonach er selbst «Pfand» oder

«Kaufpreis» ist,14) in der Tradition der Gottesprädikationen im
lateinisch-neulateinischen Bereich wenigstens an einer Stelle explizit belegt:
Jac. da Todi, lauda 43, 237 recolta c'entro e pagatore (als Pfand
spiele ich eine Rolle und als derjenige, der das Pfand herauslöst.)15)

Während canticum durch canzun verständlich und doch nahe am
lat. Text übersetzt werden konnte, wollte der Autor des romanischen
Liedes seinen Lesern resp. Sängern ein gelehrtes himni als Wiedergabe
von hymnus nicht zumuten; er setzt dafür den Terminus devoziun,
der offensichtlich im Surselvischen seiner Zeit wie im Italienischen
neben der abstrakten Bedeutung 'Andacht, Ergebenheit' eine konkrete
Bedeutung 'Andachtsübung, Gebet' (vornehmlich im Plural) entwik-
kelt hatte.18)

Sehr zum Vorteil des romanischen Stils hat der Übersetzer die
lat. Korrelation tantum — quantum aufgegeben.17)

10 Cf. PALL. s.v. spendrer. Lit. bei FERMIN, Bifrun p. 113.
11 Ein Zeugnis aus Mailand von 875 bei NIERMEYER, Mediae latinitatis lexicon

minus p. 397.
12 Zum von G. C. MUOTH eingeführten Neologismus spindrera für den Ger¬

manismus hebama, habana 'Hebamme' cf. A. DECURTINS, Ils neologissems
el romontsch, Ann. 88, 1975, p. 16 s. und 29. — PALL. verzeichnet spendrer
l'infaunt 'das Kind entbinden'.

13 Cf. eine Urk. von 1125 bei DUC. s.v. pignus: Si vero ipsae Pignorac quas
mihi donatas habetis fuerint de me redemptae.

14 Häufige Christusprädikation in mlat. Hymnik ist pretium, z.B. VEN. FORT.
carm. 3,9,68 pretium mundi. Ebenso bei JAC. DA TODI, lauda 73,1 (ed.
AGENO) o derrata, guarda al prezo, wobei derrata, 'die Ware', den Menschen
meint, prezo, 'der Preis', Christus.

15 Ed. F. AGENO, Firenze 1953. Christus ist hier selbst der Sprechende.
10 Cf. DRG. 5,195 s., wo nur die abstrakte Bedeutung verzeichnet ist. Zum It.

cf. das Vocabolario degli Accademici della Crusca und BATTAGLIA s.v.
devozione.

11 BRIFRUN und PAPA geben tantum... quantum zuweilen durch taunt..

139



Gleich in der ersten Strophe sagt der Verfasser des romanischen
Liedes ausdrücklich, dass hier ein Sakrament im Zentrum steht: Quei
soing sacrament shi buns. Er stellt damit den konkreten kirchlichen
Anlass klar, freilich auf Kosten der Einheit der Strophe, in der Thomas
einen Bogen gespannt hatte um das Lob Christi: Dieses Lob,
unterstrichen durch die Anapher des Stammes von laudare (1 lauda, 2 lauda,

5 laude, 6 laudare), behält immer Christus als Adressaten im
Zentrum, von der anfänglichen Aufforderung zum Loben bis zum Un-
sagbarkeitsmotiv am Schluss.

Laudis thema specialis La materia speciala
panis vivus et vitalis De lodar en visa tala,

hodie proponitur, Paun e vin ven mess avont;
quem in sacrae mensa cenae Quei ch'ais dudesh frars a ceina

turbae fratrum duodenae Christus det con grazia pleina.
datum non amibigitur. Nin de quei sei dubitont.

La materia scheint die Funktion einer prädikativen Bestimmung
(sco materia' zu haben. Mess avont ist deutlich Lehnübersetzung von
proponitur, ev. über dt. vorsetzen (cf. 3, 5 si shentada 'Aufstellung').
Im übrigen wird die rhetorische Terminologie (thema specialis) durch
eine zwar immer noch abstrakte, aber doch leichter verständliche
Ausdrucksweise ersetzt. Die synthetische Konstruktion quem
datum non ambigitur wird geschickt in zwei Hauptsätze aufgelöst.

6 Nin de quei sei dubitont: Die Umschreibung eines einfachen
Verbs durch esse + Part. Präs. ist in den Frühstufen aller romanischen

Sprachen wie im Mittellatein geläufig.18) Sie spielt zweifellos
eine Rolle in der Geschichte jener andern Periphrase, die in den
Liedern des Consolaziun wie auch sonst in surselvischen Texten des 17.

Jh.s so befremdlich auffällt: der Wiedergabe eines einfachen Verbs
durch eine konjugierte Form von esser + Infinitiv (ti eis terlischar
für ti terlischas etc.).19)

quaunt wieder, was sehr schwerfällige Konstruktionen ergibt. Cf. BIFRUN,
Hebr. 1,4 (dazu LIVFR, Koni. 119 s.); PAPA, Sabg. 7.

18 Zum Mlat. cf. J. BASTARDES PARERA, Particularitades sintactica* del la¬

tin medieval, Barcelona 1953, p. 163. Zum Ital. B. MIGLIORINI, Storia della
lingua, Firenze 41971, p. 131.

19 Die Erscheinung ist kürzlich von TH. EBNETER in seiner umfangreichen
Arbeit über Das bündnerromanische Futur, RH. 84, 1973, p. 208 s. und bes.

249 kurz behandelt und gedeutet worden (ältere Lit. daselbst). EBNETER hält
die Periphrase für «die Nachfolgekonstruktion eines nicht belegten esser + Part.
Präs. resp. Gerundium» und verweist auf das im dt. Mittelalter verbreitete
Syntagma sin 4- Part. Präs., ferner auf das Nebeneinander von werden 4-

Part. Präs. und werden + Inf. im Deutschen. — Dazu einige Ergänzungen:

140



Sit laus plena, sit sonora,
sit iucunda, sit decora

mentis iubilatio;
dies enim sollemnis agitur,
in qua mensae prima recolitur

huius institutio.

Sei laud pia, sei letezia,
Nies cor sei pleins de dulcezia,
Grau, amur e legrament;
Pertgei oz ven regordada
Quella prima si shentada
Dil santissim sacrament.

Es kommt wohl nicht von ungefähr, dass der Übersetzer die Reihe
abstrakter Adjektive lieber durch abstrakte Substantive wiedergibt:
Sie standen ihm aus dem Repertoire der Predigtsprache leichter zur
Verfügung.

Zu sacrament (6) cf. oben zu Str. 1.

In hae mensa novi regis
novum pascha novae legis

phase vetus terminat;
vetustatem novitas,
umbram fugat veritas,

noctem lux eliminat.

Veglias leges en cassadas,
Novas Pascas si shentadas
D'in nief reg e testament;
Sco '1 soleigl prend la sgirezia
E l'umbriva la elarezia
Glish la note fa ir' navent.

Wiederum bedeutet die Elimination eines zu gelehrten Begriffes
zugleich den Verzicht auf eine von Thomas bewusst herausgearbeitete
Nuance: Der Hebraismus phase-0) steht für 'Osterfest der alten Israeliten',

während die im Christenlatein geläufige Form pascha das Osterfest

bezeichnet, das nach der Auferstehung Christi eine ganz neue

Bedeutung hat.
Ähnlich in der zweiten Halbstrophe: Der romanische Text bewegt

sich ganz im Anschaulich-Metaphorischen, während das Vorbild sub-

1. Auch G. C. ARQUINT hat im Artikel esser (DRG. 5,712 s.), der vielleicht
etwa gleichzeitig mit dem Buch von EBNETER in Druck gegangen ist, auf
einen möglichen Einfluss der entsprechenden dt. Konstruktion (Beispiele Schw.
Id. 7,1035) hingewiesen. — 2. Die Periphrase esser 4- Part. Präs. ist rtr.
belegt, s. oben. — 3. Wichtig für die Übernahme der dt. Konstruktion ist, dass

im Bayerischen und Alemannischen des ausgehenden Mittelalters —nd und —n
lautlich zusammenfielen, so dass das 2. Element der Periphrase sowohl als

Part. Präs. wie auch als Inf. interpretiert werden konnte (cf. BEHAGEL, Dt.
Syntax II, 365 s.). Nur so ist die Übernahme ins Rtr. mit dem Inf. verständlich.
Eine einheimische Periphrase von esser 4- Inf. hat es weder im Mlat. noch
im Rtr. je gegeben. Auf der andern Seite schuf das Vorhandensein der rtr.
Periphrase von esser 4- Part. Präs. die Voraussetzung dafür, dass die
grammatisch zweideutige Form der dt. Periphrase einen wenn auch nur ephemeren
Eingang ins Surselvische fand. Es war offensichtlich eine sprachliche
Modeerscheinung.

Hebr. peszh. Cf. DEI. 2,1603 und ausführlich P. ZÜRCHER, Der Einfluss
der lat. Bibel auf den Wortschatz der ital. Literatursprache vor 1300, RH.
81, 1970, pp. 235 ss.

141



til vom Abstrakten (4) über das abstrakt-konkret Gemischte (5) zum
Konkreten (6) fortschreitet.

Quod in cena Christus gessit,
faciendum hoc expressit

in sui memoriam;
docti sacris institutis
panem, vinum in salutis

consecramus hostiam.

Quei che Christus sin la ceina
Nus ha faig per in'enzenna,
Co nus era deien far;
Sco nus mussa la scrittira
Miden paun e vin natira
Tras ils plaids de consecrar.

Enzenna (2) reimt mit ceina, also muss wohl eine Lautung enzeina

vorausgesetzt werden (cf. engad. insaina). 21)

Dogma datur Christianis
quod in carnem transit panis

et vinum in sanguinem:
quod non capis, quod non vides
animosa firmat fides

praeter rerum ordinem.

Quei ven a scadin fideivel
Digl ver Diu mussau carteivel
A quei ch'el di, quei ei ver;
Or del vin ven saung & era
Or dil paun ven ei carn vera,
Sco nus Christus dat de crer.

An die Stelle des zu theoretischen dogma setzt der Übersetzer das

in der Kirchensprache der Zeit verbreitete Verb mussar 'lehren, in
der Religion unterweisen', das oft im Titel von Katechismen
erscheint: z. B. im Cuort muossament des G.A. Calvenzano.22)

Während der lateinische Text vor allem das Wunderbare und
Überrationale der Wandlung betont (quod non capis, quod non vides
4, praeter rerum ordinem 6), zeigt sich die romanische Nachdichtung
bestrebt, dem Gläubigen das Dogma als unbedingt verbindlich
einzuprägen: A quel ch'el di, quei ei ver (3). Cf. 7,6 quei ti creies ferma-
meingp)

Sub diversis speciebus,
signis tantum et non rebus,

latent res eximiae;
caro cibus, sanguis potus,
manet tarnen Christus totus

sub utraque specie.

Cau ei quei che ti smervelgias,
Differentas sutt semelgias
Christus stat zuppadameing,
Quei sco paun ei carn vivonda,
Quei sco vin ei saung bevronda,
Quei ti creies fermameing.

Cf. die Form enseina Consolaziun 182,1, die im Glossar als 3. Ps. Präs. Ind.
von ensinar <*INSIGNARE erklärt wird. Daher könnte die Lautung des

Substantivs beeinflusst sein. (Für die Interpretation der Verbform Cons. 182,1
ist aber wohl die 2. im Gloss. vorgeschlagene Deutung vorzuziehen).
Cf. DRG. 5, Bibliographie s. CALVENZANO und s. Muss.
Den Hinweis auf das Wunderbare verspart der Übersetzer auf den 1. Vers
der folgenden Strophe: quei che ti smervelgias 7,1.

142



Einmal mehr macht die Übersetzung dem rätoromanischen Leser

schwierig Theologisches fassbar: res eximiae wird schlagend verdeutlicht

durch Christus (3), die Formel sub utraque specie (6) verschwindet

überhaupt.
Problematisch ist die Syntax in V. 5 und 6. Ich würde folgende

Interpunktion vorschlagen: Quei: sco paun ei carn vivonda, / Quei:
sco vin ei saung bevronda, wobei quei soviel wie 'dieses Dogma'
bedeutet und proleptisch auf V. 6 hinweist.

A sumente non concisus,
non confractus, non divisus,

integer accipitur;
sumit unus, sumunt mille,
quantum isti, tantum ille,

nee sumptus consumitur.

Chi ch'el beiva, chi ch'el malgia
Non el sparta, non el talgia,
Sonder pren antirameing;
In el prendi, prendien milli,
Tont sco quel survegnien milli,
Prius rest'el compleinameing.

Der romanische Text folgt eng und doch natürlich dem lateinischen

Vorbild. Von den rhetorischen Figuren, die Thomas in dieser

Strophe anwendet, behält der Übersetzer die Anapher des Verbs bei,
während das Wortspiel in V. 6, das in die Kategorie der Adnomina-
tio24 gehört, wegen der veränderten lexikalischen Gegebenheiten im
Surselvischen nicht nachgeahmt werden kann. Die Repetitio von V. 4,

sumit unus, sumunt mille, eine in der mittellateinischen Dichtung
äusserst beliebte Figur, erscheint im rätoromanischen Text chiastisch

abgewandelt; hingegen wird der Chiasmus, mit dem Thomas die Verse
4 und 5 zusammenkomponiert, fallengelassen.

Das Part. Perf. in der Funktion eines Participium coniunetum,
prius (6), wirkt latinisierend. Man wird sich jedoch daran erinnern,
wie beliebt Partizipial- und vor allem Gerundialkonstruktionen im
engadinischen Schrifttum des 16. Jh., besonders beim Juristen Bifrun,
sind.25)

Sumunt boni, sumunt mali,
sorte tarnen inaequali

vitae vel interitus:
mors est malis, vita bonis;
vide, paris sumptionis

quam sit dispar exitus.

Gliaut reeeivel buna e mala,
La mercei han mal vuala:
Ner la vita ner la mort;
II parvis ils buns meritten,
Mort perpetna ils mais sagitten,
O cont mala vuala sort.

24 Cf. L. ARBUSOW, Colores rhetorici, Göttingen =1963, bes. p. 41 ss.
M Cf. LIVER, Konj. 75 und 139.

143



Mercei (2), modern marschei, das heute nur noch in gewissen
Verbindungen geläufig ist,20) erscheint hier in der spezifisch christlichen
Bedeutung 'Lohn, den der Christ im Jenseits empfängt', wie lat.
merces im Sprachgebrauch der Vulgata.27)

Während Thomas weiterhin mit dem Stamm von sumere spielt,
(1, 5) und dabei in der nüchtern unanschaulichen Ausdrucksweise der

vorigen Strophe verbleibt, setzt der surselvische Bearbeiter einen
bildlichen Akzent durch das Wort parvis, das im predigtgewohnten Hörer

unweigerlich konkrete Paradiesesvorstellungen evoziert. Ähnlich
weckt der Ausdruck mort perpetna, ebenfalls aus der Predigtsprache
bekannt, die Assoziation von Höllenstrafen.

Dramatischer wirkt auch der die Strophe abschliessende Ausruf
im romanischen Text, der an die Stelle der etwas pedantischen Belehrung

des Thomas (vide,. quam 5—6) getreten ist.

Sprachlich schwierig ist die Verbform sagitten (5), die offensichtlich

'erlangen, zum Lohn erhalten' bedeutet.28)
Zu V. 6 fragt man sich, ob das befremdende mala vuala nicht in

mal avuala zu korrigieren sei.29)

26 Cf. Voc. sursilv. RD.
" Cf. P. ZÜRCHER, op. cit. (oben N. 20) p. 194 s.
28 Das Glossar erklärt sie als eine Form des Ind. Präs. von sittar 'schiessen'

(<SAGITTARE), gleich wie drei weitere Formen der Consolaziun, nämlich
193,17 sagitta (La mort tuts sagitta), 54,13 sagietta (Quels peis... En ciau
fermai cun guotta, Che tras a tras sagietta) und 65,1 sagiettan (Tontas
armadas tuttas Eneunter vus sagiettan). Nach Auskunft des DRG. (Prof.
Decurtins / Dr. Stricker) handelt es sich an unserer Stelle jedoch nicht um einen
Abkömmling von SAGITTARE, der hier ja in einer singulären metaphorischen
Verwendung gebraucht sein müsste, sondern vielmehr um eine Spielform von
SEQUITARE, das im modern surselv. saliner 'erreichen, erlangen' weiterlebt;
hierzu ist die Nebenform saguotter (3. Ps. sagutta, saguotta) bezeugt (cf. HUONDER,

Dis. 15,127). Diese Erklärung würde auch für den zweiten Beleg (Cons.
193,17) passen. Freilich ist das i von sagitta kaum anders durch Einfluss der
Form sagitta zu SAGITTARE, wie sie Cons. 54,13 und 65,1 vorliegt, zu
erklären. Die semantische Verwandschaft der beiden Begriffe (SEQUITARE
'einholen, erlangen' und SAGITTARE 'schiessen, zielen, treffen') erhellt aus
dem folgenden Beispiel für sittuer 'einholen' Cons. 188,1: La grimma mort
cun siu pilliet Lagegie silla vita, Trai si siu arg, smanaccia sliett A cuorre tutt
de gritta Per siuuer prest a dar il rest A sia salvishina.

20 In dieser Vermutung bestärkt mich die Var. E—I O con mala duala sort,
die gewiss aus mal adauala verderbt ist. Adual erscheint als eine der vielen
lautlichen Varianten von lat. AEQUALIS neben ual, vnal, gual, agual etc. im
Material des DRG. (Auskunft Dr. Stricker).

144



Eracto demum sacramento
ne vacilles, sed memento
tantum esse sub fragmento

quantum toto tegitur:
nulla rei fit scissura,
signi tantum fit fractura,
qua nee Status nee statura

signati minuitur.

She la blada ven spartida
Christus tras quei nuot semida,
Rest'entirs pertuttenavont.

Rumpes ti la siongia blada,
Mingia past shi separada,
Tutt conten sco vidavont;

Getreu seiner Tendenz ersetzt der Übersetzer Abstrakteres durch
Konkretes und Bestimmtes, so sacramentum durch blada 'Oblate'
(sacrament kann er hier schon darum nicht verwenden, weil er das

Wort in Str. 1 und 3 in der kirchensprachlich üblichen Bedeutung
eingesetzt hat), res und Status resp. statura signati durch Christus (genau

wie oben 7, 3).
Past (2) ist sicher in part zu korrigieren.

Ecce panis angelorum
factus eibus viatorum,
vere panis filiorum,

non mittendus canibus:
in figuris praesigatur,
cum Isaac immolatur,
agnus paschae deputatur

datur manna patribus.

Quest ei paun soing e custeivel,
Spisa soingia digl fideivel,
Paun digls aungels prezius;

Figuraus sin grondas fiastas
Tras il agnus dellas Pasgias
Et il manna dels giedius.

An dieser Stelle lässt die lateinische Sequenz die theoretischen

Erörterungen und den lehrhaften Stil hinter sich und stimmt einen
gehobeneren Ton an: Der feierliche Einsatz mit ecce, die Dreiheit der
biblischen Speise-Metaphern für Christus in der ersten Halbstrophe,
die von den drei Exempla oder Typen oder figurae in der zweiten
Halbstrophe aufgenommen werden, all das hebt die vorletzte Strophe
des Gedichts ins Hieratische. Sie leitet über zum Schlussgebet.

Diesen stilistischen Höhepunkt nachzubilden, lag nicht in den

Möglichkeiten des surselvischen Bearbeiters. Hat er im vorigen das

streng Theoretische aufgelockert und anschaulich gemacht, so sprengt
er nun umgekehrt den Rahmen des rein Bildlichen durch erklärende
Zusätze.

Mit dem Ausdruck sin grondas fiastas (4) versetzt der Verfasser
des romanischen Liedes die biblischen Exempla in die Sphäre des

gegenwärtigen Kultes. // manna dils giedius (6) tönt wie eine

Erläuterung zur biblischen Geschichte. So verliert auch das Verb figurar

145



seine prägnant theologische Bedeutung von 'typologisch vorbilden,
hinweisen auf das Heilsgeschehen' zugunsten eines allgemeineren
'versinnbildlichen'.30)

Bone pastor, panis vere,
Iesu, nostri miserere,
tu nos pasce, nos tuere,
tu nos bona fac videre

in terra viventium:
tu qui cuncta seis et vales,
qui nos pascis hie mortales,
tu nos ibi commensales,
coheredes et sodales

fac sanctorum civium.

O bien Jesu, paun dils aungels,
Gida nus en tutt nos maungels,
Meini nus ent igl ruaus;
Con quei soing paun nus spisgenta,
Tier la tia meisa shenta
Enten ciel con ils beaus.

Amen.

Feierlich klingt die Fronleichnamssequenz im Schlussgebet aus.

Die Erweiterung der Halbstrophen auf je 5 Verse (in Str. 10 und 11

waren es schon je 4), der Parallelismus im Bau der Bitten (3—5) und
der Prädikationen, der substantivischen (1) wie der relativischen

(6—7), die durch die Klammer der f«-Anapher zusammengehalten
werden, die Antithese hie (7) — ibi (8), schliesslich die Wahl gewichtiger

Wörter (commensales — coheredes — sodales 8—9) machen die

Schlussstrophe auch stilistisch zum Höhepunkt des ebenso bewusst wie
gelungen komponierten Ganzen.

Schlicht endet demgegenüber das romanische Lied, eine einfache
Bitte ohne rhetorischen Schmuck. Konsequent hat der Gestalter des

surselvischen Lauda Sion seine Absicht durchgeführt, ein liturgisches
Lied zu schaffen, das den Bedürfnissen der Gläubigen entgegenkommt.

30 Cf. DRG, 6,295

146


	Das "Lauda Sion" in der Consolaziun dell'olma devoziusa. Zur altsurselvischen Fassung der Fronleichnamssequenz des Thomas von Aquin

