
Zeitschrift: Annalas da la Societad Retorumantscha

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 88 (1975)

Artikel: Das altengadinische Vaterunser

Autor: Heinimann, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-231665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-231665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das altengadinische Vaterunser

von Siegfried Heinimann

Aus der Frühzeit des engadinischen Schrifttums sind drei Fassungen

des Vaterunser erhalten: zwei oberengadinische in Bifruns Nuof
Sainc Testamaint (Mt. 6, 9—13 und Luc. 11, 2—4) und eine unteren-
gadinische in Chiampels Intraguidamaint.1 Im Gebetstext des

Lukasevangeliums hält sich Bifrun eng an Erasmus, dessen Novum
Testamentum — in einem rein lateinischen Nachdruck der
griechischlateinischen Ausgabe von 1522 — die Grundlage seiner ganzen
Übersetzung bildete.2 Wir stellen Original und Übersetzung neben

einander:

Erasmus 1522 Bifrun

Pater noster, Bab nos

qui es in coelis, quael chi ist in schii,
sanctificetur nomen tuum, uigna santifichio tieu num,
adveniat regnum tuum, uigna tiers nus tieu ariginam,

5. fiat voluntas tua 5. duainta la tia uoeglia

1 Un intraguidamaint dad infurmar la Giuuantün in la uaira cretta ist der
Erstausgabe von Chiampels Cudesch da Psalms (Basel 1562) beigebunden
(Bibliogr. retoromontscha Nr. 651). Wir zitieren das Intraguidamaint nach der
Originalausgabe, den Cudesch da Psalms nach der Ausg. von J. Ulrich, Dresden
1906 (Bibliogr. Nr. 655), Bifruns NT nach der Ausg. von Th. Gärtner, Dresden
1913 (Bibliogr. Nr. 237). In den Satzzeichen weichen wir gelegentlich von der
Vorlage ab. — Als weitere Fassung — die älteste von allen gedruckten — wäre
die in Bifruns Fuorma von 1552 zu nennen. Siehe Anmerkung 11.

2 Genaueres darüber in unserer Studie über Bifrun, Erasmus und die vorreforma-
torische Predigtsprache im Engadin, Festschrift für C. Th. Gossen (1975). —
Wir zitieren Erasmus nach dem griech.-lat. Frobendruck von 1522. Im lat.
Nachdruck von Froschauer — wir benützen die Ausgabe von 1547 —, der im
Gesamten wörtlich mit Froben 1522 übereinstimmt, steht in der Brotbitte des

Lukas merkwürdigerweise quotidie anstatt hodie.

53



quemadmodum in coelo
sie etiam in terra,
panem nostrum cotidianum
da nobis hodie,

10. & remitte nobis peccata no¬

stra,
siquidem & nos remittimus
omni debenti nobis,
& ne nos inducas in tentatio-

nem,
sed libera nos a malo.

sco in schii
uschia er in terra.
Do a nus huoz

nos paun d'inmünchia di,
10. & parduna à nus nos pchios,

per che er nus perdunain
à schodüni nos dbiteder,
&£ nu mnêr nus ilg apruua-

maint
dimperse spendra nus dalg

mei.

Die lateinische Wortfolge — nachgestelltes Possessivum im Vokativ,

dreimalige Voranstellung des Verbums und Inversion des korrelativen

Vergleichs — wird in Zeile 1 und 3—7 beibehalten. Nur in der
Brotbitte (8—9) vermeidet Bifrun die stilisierte Anordnung und setzt
das Objekt nach dem Verb. Einige weitere Abweichungen werden dem

Übersetzer durch den rätoromanischen Usus bzw. durch das Fehlen
eines Äquivalents nahegelegt: der alltagssprachliche Singular in schii
für den bibelsprachlichen Plural in coelis; das verdeutlichende tiers

nus in Zeile 4; der Ersatz des Adjektivs cotidianum durch die

präpositionale Fügung d'inmünchia di; der Ersatz der Partizipialkon-
struktion debenti nobis durch das geläufige Nomen agentis mit
Possessiv (nos dbiteder).

Freier bewegt sich Bifrun in der Übersetzung des Matthäustextes:

Erasmus 1522 Bifrun

Pater noster
qui es in coelis,
sanetificetur nomen tuum.
Veniat regnum tuum:

5. fiat voluntas tua,
quemadmodum in coelo,

Bab nos,
quel chi ist in schii,
santifichio saia l'g tes num,
l'g tieu ariginam uigna tiers

nus,
5. la tia uoeglia duainta

in terra

54



sie etiam in terra.
Panem nostrum quotidianum
da nobis hodie:

10. & remitte nobis debita no¬

stra,
sicut & nos remittimus
debitoribus nostris.
Et ne inducas nos in tentatio-

nem,
sed libera nos a malo

15. (quia tuum est regnum,
& potentia, & gloria,
in secula seculorum)
Amen.

sco ella fo in schii.
Dò à nus nos paun
huotz & in münchia di.

10. Parduna a nus nos dbits,
sco er nus pardunain
à nos debitaduors.
Et nuns mnêr in appruua-

maint,
dimpersemaing spendra nus

dagl mêl
15. (per che tieu es l'g ariginam,

& la pusaunz, & la gloergia
saimper & saimper mê).
Amen.

Die Wortfolge ist jetzt der Alltagssprache angenähert. Nur der

erste Wunschsatz hebt feierlich mit dem inhaltsschweren Verbum
santifichio saia (3) an. Die weniger gewichtigen Verben (uigna 4,
duainta 5) haben ihren üblichen Platz nach dem Subjekt. Die
Voranstellung des banalen Hilfsverbums wird im Unterschied zum
Lukastext (uigna santifichio 3) vermieden. An das im Sinn von fieri
absolut verwendete duainta, das dem vorlutherischen werde nachgebildet

sein dürfte, schliesst sich schlicht die zugehörige Ortsbestimmung

in terra (6) an, gefolgt vom expliziten Vergleichssatz sco ella fo
in schii (7).

Dem letzten Satz (15—17) — wie bei Erasmus 1522 steht er in
Klammer — geben die emphatische Position des Possessivums, die

Wiederholung von et und die Formel saimper & saimper mê das

stilistische Gepräge. Wie es sich für die Verherrlichung Gottes

gebührt, heben sie den Schluss aus der Alltagssphäre heraus. In der
lateinischen Bibel des Mittelalters und in den volkssprachlichen
Fassungen vorreformatorischer Zeit fehlt dieser Zusatz. Erasmus hat
ihn als erster aus den griechischen Handschriften in seine zweisprachige

Ausgabe (erstmals bei Froben in Basel 1516 gedruckt) aufgenommen

und in seinen Annotationes (1516) gerechtfertigt. Schon in den

Zwanzigerjahren des 16. Jh. wird er zu einem Kennzeichen der

55



reformierten Übersetzungen.3 Mit dem lobpreisenden Schluss diente
das Vaterunser nach Matthäus als Gebetstext in Kirche, Schule und
Haus. Für das Engadin wird das durch Chiampel bezeugt. Das Bap
noass seines unterengad. Intraguidamaint unterscheidet sich — vom
Graphischen und Lautlichen abgesehen - wenig von Bifruns Fassung
und endet ebenfalls mit der Verherrlichung Gottes:

Bap noass

tü quell chi èsch in ls tschels,
fatt saingk uènnga ilg teis nuom.
Ilg teis raginam uènnga naun proa:

5. La tia uoellga dwainta
schkoa in tschel,
uschè eir in terra.
Noass paun d'iminchiady
daa a nuo hoatz:

10. è parduna a nuo ils noass dabitts,
schkoa eir nuo pardunain
a ls noass dabittaduors.
E nun ns' manar in prowamaint,
moa ans spendra da lg maal.

15. Parchiai chia teis ais ilg raginam
ê la pussauntza, è lg laud
in etern.
Amen.

Zweimal weicht Chiampel in der Wortstellung von Bifruns
Matthäustext ab: Im korrelativen Vergleich (6—7) behält er — wie
Bifrun im Lukas — die Reihenfolge des Erasmus bei; in der Brotbitte
(8—9) stellt er dem lateinischen Vorbild gemäss das Objekt voran. In

3 Luther nimmt ihn 1522 in sein Septembertestament auf; hingegen fehlt er
zunächst noch in der Zürcher Bibel (NT 1524). Er fehlt begreiflicherweise bei
Lefèvre d'Etaples, steht aber bei Olivetan und bei Antonio Brucioli, der mir in
einem Venezianer Druck von 1544 zugänglich ist, sowie in den auf Brucioli
beruhenden ital. Fassungen. Nicht zugänglich, weil erst im Druck, war mir
St. Sonderegger, Martin Luthers Ringen um den deutschen Vaterunser-Text, in:
Festschrift für Gerhard Cordes; wohl aber Sondereggers Vortrag Die Reformatoren

als Sprachgestalter, in: Reformatio 2/1974, p. 94—108.

56

i



der Wortwahl fällt auf: fatt saingk (3) und è lg laud in etern
(16—17). Der Plural in coelis wird beibehalten: in ls tschels (2).

Die Gestaltung von Bifruns Vaterunser nach Matthäus erklärt
sich weitgehend aus seiner Zweckbestimmung: Im Gedanklichen sollte
der Gebetstext zwar genau dem von Erasmus entsprechen, dessen

lateinische Übersetzung die anerkannte Grundlage des reformierten
Neuen Testaments bildete; formal aber sollte er sich mehr als andere
Teile der Bibel der Alltagssprache nähern, ohne dabei den dem
Sakralstil angemessenen getragenen Ton, der nicht zuletzt im Rhythmus

begründet ist, zu verlieren. Zum Sakralstil gehören die syntaktischen

Archaismen. Zu diesen zählt ausser der latinisierenden
Nachstellung des Subjekts (3) der Vokativ Bab nos. Mit dieser Anrede
hatte das Gebet — das darf man als gewiss annehmen — in
Romanisch Bünden seit Jahrhunderten begonnen.4 Der reformierte
Übersetzer hatte keinen Anlass, die alt vertraute Form durch eine

moderne mit vorangestelltem Possessivum zu ersetzen, trug das Gebet
selbst doch den Namen ilg Bap noass.5 In dieser und nicht nur in
dieser Hinsicht ist Bifrun sprachlich weniger revolutionär als Luther,
der schon im Septembertestament (1522) das Possessivum voranstellt.
Die sprachgeschichtliche Situation, in der sich Bifrun befand, war
freilich eine völlig andere, hatte er sich doch nicht wie der deutsche

Reformator einer durch das Schrifttum gestützten mächtigen
kirchensprachlichen Tradition zu erwehren. Das Possessivum der Invokation
Gottes stellt Bifrun auch in den Gebeten Christi und an andern
feierlichen Stellen nach: bab mes, schi possibel es, schi passa uia

aquaist chialisth damè (mit der ebenfalls latinisierenden Endstellung
des Verbums im Konditionalsatz) Mt. 26, 39 (Erasmus und Vulgata:
Pater mi); ähnlich Mt. 26,42; ebenso: deus mès, deus mès, per che

m'haest tü abanduno? Mt. 27,46 Mc. 15,34); Signer mes & deus

mes Io. 20,28. Chiampel bleibt ebenfalls in der lateinischen Tradition.

4 Die Vermutung spricht A. Schorta schon DRG 2,137b aus. Im Bistum Chur mag
ausser dem lat. Vorbild auch das deutsche gewirkt haben. Im ital. Vaterunser
bildet die Nachstellung des Possessivs ebenfalls die Regel, im altfranz. ist sie die
Ausnahme. Vgl. J. Sonet, Repertoire d'incipit de priores en ancien franqais,
Genève 1956, p. 223 ff. und 290 ff.

5 So in Chiampels Intraguidamaint, p. 34 (weitere Belege im DRG 2, 136 f.). Im
Cudesch da Psalms hingegen steht als Titel zweimal L'uratzgiun da lg Singer
(p. 252) bzw. Sènnger (p. 255), was kirchenlat. oratio dominica entspricht.

57



Nur im Liedtext löst er sich davon. Johannes Zwicks Lied Ach unser
vatter lässt er mit Noass Bap beginnen; und ebenso Luthers Unser
vatter im himmelrich.ti Die Überschriften über den einzelnen

Strophen aber entnimmt er der Fassung seines Intraguidamaint (ohne
die Lobpreisung).

In vorreformatorische Zeit reicht gewiss auch Bifruns Schlussformel

saimper & saimper mê zurück. Sie dürfte in Anlehnung an die
in der lateinischen Bibel, vor allem im Alten Testament, geläufige
Fügung in sempiternum, sowie an das prägnante Adverb semper
'ewiglich', das der Psalmist mit besonderer Vorliebe braucht, geprägt
worden sein. Die rhythmische Doppelung diente vermutlich den

rätoromanischen Predigern als wirkungsvoller Schluss in der Lobpreisung

Gottes. Bifrun verwendet sie zum Abschluss der Verherrlichung
im Eingang des Briefes an die Galater (kombiniert mit nachgestelltem
Possessivum): suainter la voluntaed da dieu & bab nos: aquel
saia gloergia saimper & saimper mae. Amen (Gal. 1,5). Ohne

Doppelung am Schluss des zweiten Briefes an Timotheus: ad aqueli
saia gloergia saimpermae (2. Tim. 4,18). Vgl. auch 2. Cor. 9,9; mit in
aeterna kombiniert Phil. 4,20: Mu à dieu & alg bab nos saia gloergia
saimper in aeterna. Amen. In diesen Formeln zeigt sich einmal mehr
die Selbständigkeit der bündnerromanischen Kirchensprache. Im
Unterschied zum Italienischen und Französischen hat das Engadini-
sche des 16. Jh. die auf das Hebräische zurückgehende Genetivverbindung

in saecula sacculorum nicht nachgeahmt."
Dem volkstümlichen Sprachempfinden kommt Bifrun in der

Formulierung der Brotbitte entgegen. Das lateinische Adjektiv quoti-
dianum, das bei Erasmus anstelle von supersubstantialem (Vulgata)
tritt, lebt im Altengadinischen nicht fort.8 Im Lukastext und bei

6 Cudesch da Psalms, p. 252 bzw. 255.
7 Im NT von Brucioli (Venedig 1544) lautet die Schlussformel Mt. 6,13 ne secoli

de secoli. Franz. en siecles de secles (sie) u.a. ist seit dem Oxforder Psalter
(12. Jh.) belegt. Vgl. J. Trenel, L'Anden Testament et la langue franqaise du

moyen âge, Genève 1968 (Reprint), p. 626. Olivetan (1535) hat hingegen a

tousjours mais.
8 In den Materialien des DRG erscheint quotidian erst im 19. Jh. (Mitteilung Dr.

Stricker). In Italien und Frankreich lassen sich die Latinismen quotidiano,
quotidien schon im Mittelalter nachweisen. Die altfranz. Bibelsprache braucht
daneben Lehnübersetzungen: pain de cheseun jor, pein chacunjournal, pein
chaskejiirnel. Vgl. S. Berger, La Bible franqaise au moyen âge, Genève 1967

(Reprint), p. 23 ff.; FEW 2,2,1548.

58



Chiampel wird es durch ein präpositionales Attribut umschrieben:
nos paun d'inmüchia di, noass paun d'iminchiady. Im Matthäustext
macht sich Bifrun vom lateinischen Vorbild frei. Er meidet nicht nur
wie im Lukas die latinisierende Voranstellung des Objekts; er
verknüpft überdies den adjektivischen Begriff quotidianum mit dem
Adverb hodie zu einer leicht eingängigen adverbiellen Fügung: huotz
& in münchia di, die für ihn offenbar mit der theologischen Deutung
des Originals nicht im Widerspruch stand.

Als Ganzes gesehen, ist der engadinische Gebetstext in der
Matthäusfassung ein rhythmisch harmonisiertes Gebilde, in dem

reformatorische Elemente mit vorreformatorischen, volksnahe
Ausdrücke mit archaischen und stilisierten Formen der Sakralsprache zu
einer Einheit verschmolzen sind. Hat Bifrun selbst diese Mitte
zwischen Tradition und Neuerung gesucht und gefunden? Wenn dem

so wäre, müssten wir annehmen, Chiampel habe Bifruns Übersetzung
zum Vorbild genommen. Wahrscheinlicher ist, dass beide an eine

reformierte engadinische Tradition anknüpften. Chiampel weiss zu
berichten, dass der Reformator Philipp Gallicius bereits um 1536, also

lange bevor Bifrun sein Werk in Angriff nahm, das Vaterunser nebst
andern Teilen der Bibel ins Unterengadinische übersetzt habe.9 Die
Handschrift ist leider nicht erhalten. Bifrun wird die Übersetzung
aber so gut wie Chiampel gekannt haben. Auf diesen mündlich und
schriftlich weitergereichten, im Gebrauch10 und in der Anpassung
an die jeweilige Lokalmundart nur wenig veränderten Gebetstext
gehen — das dürfen wir als höchst wahrscheinlich annehmen — die
beiden unter sich ähnlichen Versionen, die oberengadinische
Matthäusfassung von 1560 und die unterengadinische Fassung von 1562,
zurück. Im Lukas, dessen Vaterunser bei Erasmus wie in der Vulgata
kürzer ist und in dieser Gestalt nicht als Gebetstext diente, hatte
Bifrun keinen Grund, von seiner lateinischen Vorlage mehr als nötig
abzuweichen. Einzig in der Formulierung der Brotbitte ist auch hier
der Einfluss des gesprochenen Gebetes sichtbar. Gallicius hat also

offenbar als erster den Erasmustext benützt und hat es verstanden —

" Historia Raetica (ed. P. Plattner) II, p. 384.
10 Hier ist daran zu erinnern, dass die Confessio Raetica (1552/53) vorschreibt,

das Vaterunser jeden Sonntag zu beten. Vgl. P. D. Rosius de Porta, Historia
reformationis (1771) I 2, p. 215.

59



was bei seiner viel gerühmten Predigergabe nicht erstaunt —, ihn in
romanischer Gestalt dem Empfinden der Gläubigen nahe zu bringen.
Das Vorbild Luthers und direkter noch das der Zürcher Reformatoren

hat dabei entscheidend mitgewirkt.11

11 Die vom lat. Vorbild abweichende Voranstellung des Subjekts findet sich
erstmals in Luthers Septembertestament 1522: Deyn reich komme (anstatt der
alten Fassung zu komm dein reich). Vgl. Sonderegger, Reformatio 1947, p. 102.
In der Formulierung des ersten Wunschsatzes (sanctificetur nomen tuum) hält
sich der engadinische Übersetzer hingegen nicht an Luthers Wortfolge (Subjekt
— Verb), die auch ins Zürcher NT 1524 eingegangen ist: Din nam sye heilig. —
Wie lautete das Vaterunser in Bifruns Fuorma von 1552 (von der bekanntlich
nur wenige Blätter erhalten sind)? Conrad Gesner hat es in seinem Mithridates
1555 abgedruckt. Vgl. Ed. Böhmer, Verzeichnis rätoromanischer Litteratur,
Rom. Studien 6 (1883—85), p. 109 f. Das einzige Exemplar des Mithridates
1555, das der Gesamtkatalog der Schweiz. Landesbibliothek nachweist, befindet
sich in der Zentralbibliothek Zürich. Es ist dort gegenwärtig leider unauffindbar,

so dass ich es nicht einsehen konnte. In Caspar Wasers Nachdruck des

Mithridates (Zürich 1610) wurde Bifruns Vaterunser durch das des Chiampel
ersetzt. Man darf als sicher annehmen, dass dem Gebet in der Fuorma 1552 und
in deren ebenfalls verlorener Vorlage, dem Katechismus von Comander und
Blasius (1535 oder 1537 nach Rosius de Porta), der Zusatz am Schluss fehlte.
Darin stimmt der Katechismus mit dem Zürcher NT 1524 überein. Der Zusatz
fehlt noch in der 3. Auflage der Fuorma von 1589, der ersten, die vollständig
erhalten ist (Bibliogr. retorom. Nr. 233), findet sich aber in der Taefla von 1629

(Bibliogr. Nr. 238), deren Vaterunsertext überhaupt durchwegs wörtlich mit
dem des Matthäus von 1560 übereinstimmt. Im übrigen unterscheidet sich der
Gebetstext der Fuorma 1589 wenig von Bifruns Matthäusfassung. Namentlich
fällt auf, dass die Brotbitte 1560, 1589 und 1629 gleich lautet. Sie dürfte schon
1552 so formuliert gewesen sein. Hat sich hier Bifrun vielleicht enger an
Comander und Blasius als an Gallicius gehalten? Wie wenig streng das engad.
Vaterunser im 16. Jh. fixiert war, zeigt die Fuorma 1589, wo sich die Fassung in
der Exegese (p. 30—34) nicht ganz deckt mit dem vorangehenden geschlossenen
Gebetstext (p. 28).

60



NACHTRAG

Der Aufsatz war schon im Druck, als das Exemplar von C. Ges-

ners Mithridates (1555) auf der Zentralbibliothek Zürich wieder

zum Vorschein kam. Unsere Vermutung (vgl. Anm. 11) hat sich

bestätigt: Der Zusatz am Schluss fehlt, und die Brotbitte stimmt
genau mit derjenigen der Matthäusfassung von 1560 überein. Überhaupt
zeigt der Gebetstext der Fuorma von 1552 in Gesners Wiedergabe nur
ganz geringe Abweichungen gegenüber der Matthäusfassung von
1560. Wir geben Gesners Text und heben die Abweichungen gegenüber

1560 in Kursivdruck hervor, ohne dabei die rein graphischen
und morphologischen Varianten zu berücksichtigen:

«Bab nos, quel tü ist in cschil, santifichio saia ilg tes num. Ilg tes

ariginam uigna ter nus. La thia ueoglia d'uainta in terra, sco la fo in
cschil. Do a nus nos paun houtz & in münchia di. Parduna à nus

nos dbits, sco nus fain à nos dbitaduors. Nun ens mener in mei aproua-
maint, dimpersemaing spendra nus da tuots meis. Amen.»

61



¦••

s


	Das altengadinische Vaterunser

