Zeitschrift: Annalas da la Societad Retorumantscha
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 88 (1975)

Artikel: Das altengadinische Vaterunser
Autor: Heinimann, Siegfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-231665

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-231665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das altengadinische Vaterunser

von Siegfried Heinimann

Aus der Frithzeit des engadinischen Schrifttums sind drei Fassun-
gen des Vaterunser erhalten: zwei oberengadinische in Bifruns Nuof
Sainc Testamaint (Mt. 6, 9—13 und Luc. 11, 2—4) und eine unteren-
gadinische in Chiampels Intraguidamaint.! Im Gebetstext des
Lukasevangeliums halt sich Bifrun eng an Erasmus, dessen Novum
Testamentum — in einem rein lateinischen Nachdruck der griechisch-
lateinischen Ausgabe von 1522 — die Grundlage seiner ganzen
Ubersetzung bildete.2 Wir stellen Original und Ubersetzung neben
einander:

Erasmus 1522 Bifrun

Pater noster, Bab nos

qui es in coelis, quael chi ist in schil,

sanctificetur nomen tuum, uigna santifichio tieu num,

adveniat regnum tuum, uigna tiers nus tieu ariginam,
5. fiat voluntas tua 5. duainta la tia uoeglia

VUn intraguidamaint dad infurmar la Ginuantiin in la naira cretta ist der
Erstausgabe von Chiampels Cudesch da Psalms (Basel 1562) beigebunden
(Bibliogr. retoromontscha Nr. 651). Wir zitieren das Intraguidamaint nach der
Originalausgabe, den Cudesch da Psalms nach der Ausg. von J. Ulrich, Dresden
1906 (Bibliogr. Nr. 655), Bifruns NT nach der Ausg. von Th. Gartner, Dresden
1913 (Bibliogr. Nr.237). In den Satzzeichen weichen wir gelegentlich von der
Vorlage ab. — Als weitere Fassung — die dlteste von allen gedruckten — wire
die in Bifruns Fruorma von 1552 zu nennen. Siche Anmerkung 11.

? Genaueres dariiber in unserer Studie iiber Bifrun, Erasmus und die vorreforma-
torische Predigtsprache im Engadin, Festschrift fiir C.Th. Gossen (1975). —
Wir zitieren Erasmus nach dem griech.-lat. Frobendruck von 1522. Im lat.
Nachdruck von Froschauer — wir beniitzen die Ausgabe von 1547 —, der im
Gesamten wortlich mit Froben 1522 {ibereinstimmt, steht in der Brotbitte des
Lukas merkwiirdigerweise guotidie anstatt hodie.

53



quemadmodum in coelo sco in schil

sic etlam 1n terra, uschia er in terra.

panem nostrum cotidianum Do a nus huoz

da nobis hodie, nos paun d’inmiinchia di,

10. & remitte nobis peccata no- 10. & parduna A nus nos pchios,

stra,

siquidem & nos remittimus per che er nus perdunain

omni debenti nobis, a schodiini nos dbitéder,

& ne nos inducas in tentatio- & nu mnér nus ilg apruua-
nem, maint

sed libera nos a malo. dimperse spendra nus dalg

mél.

Die lateinische Wortfolge — nachgestelltes Possessivum im Voka-
tiv, dreimalige Voranstellung des Verbums und Inversion des korrela-
tiven Vergleichs — wird in Zeile 1 und 3—7 beibehalten. Nur in der
Brotbitte (8—9) vermeidet Bifrun die stilisierte Anordnung und setzt
das Objekt nach dem Verb. Einige weitere Abweichungen werden dem
Ubersetzer durch den ritoromanischen Usus bzw. durch das Fehlen
eines Aquivalents nahegelegt: der alltagssprachliche Singular in schil
fiir den bibelsprachlichen Plural in coelis; das verdeutlichende tiers
nus in Zeile 4; der Ersatz des Adjektivs cotidianum durch die
pripositionale Fiigung d’inmiinchia di; der Ersatz der Partizipialkon-
struktion debenti nobis durch das geliufige Nomen agentis mit
Possessiv (nos dbitéder).

Freier bewegt sich Bifrun in der Ubersetzung des Matthdustex-
tes:

Erasmus 1522 Bifrun
Pater noster Bab nos,
qui es in coelis, quel chi ist in schil,
sanctificetur nomen tuum. santifichio saia I'g tes num,
Veniat regnum tuum: I’g tieu ariginam uigna tiers
nus,

5. fiat voluntas tua, 5. la tia uvoeglia duainta

quemadmodum in coelo, in terra

54



sic etiam in terra. sco ella fo in schil.

Panem nostrum quotidianum Do a nus nos paun
da nobis hodie: huotz & in miinchia di.
10. & remitte nobis debita no- 10.Parduna a nus nos dbits,
stra, sco er nus pardunain
sicut & nos remittimus a nos debitaduors.
debitoribus nostris. Et nuns mnér in appruua-
Et ne inducas nos in tentatio- maint,
nem, dimpersemaing spendra nus
sed libera nos a malo dagl mel
15. (quia tuum est regnum, 15. (per che tieu es I’g ariginam,
& potentia, & gloria, & la pusaunz, & la gloergia
in secula seculorum) saimper & saimper mé).
Amen. Amen.

Die Wortfolge ist jetzt der Alltagssprache angendhert. Nur der
erste. Wunschsatz hebt feierlich mit dem inhaltsschweren Verbum
santifichio saia (3) an. Die weniger gewichtigen Verben (uigna 4,
duainta 5) haben ihren iiblichen Platz nach dem Subjekt. Die
Voranstellung des banalen Hilfsverbums wird im Unterschied zum
Lukastext (#igna santifichio 3) vermieden. An das im Sinn von fieri
absolut verwendete duainta, das dem vorlutherischen werde nachge-
bildet sein diirfte, schliesst sich schlicht die zugehorige Ortsbestim-
mung in terra (6) an, gefolgt vom expliziten Vergleichssatz sco ella fo
in schil (7).

Dem letzten Satz (15—17) — wie bei Erasmus 1522 steht er in
Klammer — geben die emphatische Position des Possessivums, die
Wiederholung von et und die Formel saimper & saimper mé das
stilistische Gepriage. Wie es sich fiir die Verherrlichung Gottes
gebiihrt, heben sie den Schluss aus der Alltagssphire heraus. In der
lateinischen Bibel des Mittelalters und in den volkssprachlichen
Fassungen vorreformatorischer Zeit fehlt dieser Zusatz. Erasmus hat
ihn als erster aus den griechischen Handschriften in seine zweisprachi-
ge Ausgabe (erstmals bei Froben in Basel 1516 gedruckt) aufgenom-
men und in seinen Annotationes (1516) gerechtfertigt. Schon in den
Zwanzigerjahren des 16. Jh. wird er zu einem Kennzeichen der

5D



reformierten Ubersetzungen.? Mit dem lobpreisenden Schluss diente
das Vaterunser nach Matthius als Gebetstext in Kirche, Schule und
Haus. Fir das Engadin wird das durch Chiampel bezeugt. Das Bap
noass seines unterengad. Intraguidamaint unterscheidet sich — vom
Graphischen und Lautlichen abgesehen - wenig von Bifruns Fassung
und endet ebenfalls mit der Verherrlichung Gottes:

Bap noass
ti quell chi ésch in Is tschels,
fatt saingk uénnga ilg teis nuom.
Ilg teis raginam uénnga naun proa:
5. La tia uoellga dwainta
schkoa in tschél,
uscheé eir in terra.
Noass paun d’iminchiady
daa a nuo hoatz:
10. ¢ parduna a nuo ils noass dabitts,
schkoa eir nuo pardunain
a Is noass dabittaduors.
E nun ns’ manar in prowamaint,
moa ans spendra da lg maal.
15. Parchiai chia teis ais ilg raginam
¢ la pussauntza, ¢ Ig laud
in etern.
Amen.

Zweimal weicht Chiampel in der Wortstellung von Bifruns
Matthdustext ab: Im korrelativen Vergleich (6—7) behilt er — wie
Bifrun im Lukas — die Reihenfolge des Erasmus bei; in der Brotbitte
(8—9) stellt er dem lateinischen Vorbild gemiss das Objekt voran. In

3 Luther nimmt ihn 1522 in sein Septembertestament auf; hingegen fehlt er
zunichst noch in der Ziircher Bibel (NT 1524). Er fehlt begreiflicherweise bei
Lefévre d’Etaples, steht aber bei Olivetan und bei Antonio Brucioli, der mir in
einem Venezianer Druck von 1544 zuginglich ist, sowie in den auf Brucioli
beruhenden ital. Fassungen. Nicht zuginglich, weil erst im Druck, war mir
St. Sonderegger, Martin Luthers Ringen um den deutschen Vaterunser-Text, in:
Festschrift fiir Gerhard Cordes; wohl aber Sondereggers Vortrag Die Reforma-
toren als Sprachgestalter, in: Reformatio 2/1974, p. 94—108.

56



der Wortwahl fillt auf: fatt saingk (3) und ¢ lg laud in etern
(16—17). Der Plural in coelis wird beibehalten: in Is tschels (2).

Die Gestaltung von Bifruns Vaterunser nach Matthius erklirt
sich weitgehend aus seiner Zweckbestimmung: Im Gedanklichen sollte
der Gebetstext zwar genau dem von Erasmus entsprechen, dessen
lateinische Ubersetzung die anerkannte Grundlage des reformierten
Neuen Testaments bildete; formal aber sollte er sich mehr als andere
Teile der Bibel der Alltagssprache nihern, ohne dabei den dem
Sakralstil angemessenen getragenen Ton, der nicht zuletzt im Rhyth-
mus begriindet ist, zu verlieren. Zum Sakralstil gehoren die syntakti-
schen Archaismen. Zu diesen zihlt ausser der latinisierenden Nach-
stellung des Subjekts (3) der Vokativ Bab nos. Mit dieser Anrede
hatte das Gebet — das darf man als gewiss annehmen — in
Romanisch Biinden seit Jahrhunderten begonnen.* Der reformierte
Ubersetzer hatte keinen Anlass, die alt vertraute Form durch eine
moderne mit vorangestelltem Possessivum zu ersetzen, trug das Gebet
selbst doch den Namen ilg Bap noass.> In dieser und nicht nur in
dieser Hinsicht ist Bifrun sprachlich weniger revolutionir als Luther,
der schon im Septembertestament (1522) das Possessivum voranstellt.
Die sprachgeschichtliche Situation, in der sich Bifrun befand, war
freilich eine vollig andere, hatte er sich doch nicht wie der deutsche
Reformator einer durch das Schrifttum gestiitzten machtigen kirchen-
sprachlichen Tradition zu erwehren. Das Possessivum der Invokation
Gottes stellt Bifrun auch in den Gebeten Christi und an andern
feierlichen Stellen nach: bab mes, schi possibel es, schi passa uia
aquaist chialisth damé (mit der ebenfalls latinisierenden Endstellung
des Verbums im Konditionalsatz) Mt. 26, 39 (Erasmus und Vulgata:
Pater mi); ihnlich Mt. 26,42; ebenso: deus més, deus mes, per che
m’haest tii -abanduno? Mt. 27,46 (= Mc. 15,34); Signer mes & deus
mes Jo. 20,28. Chiampel bleibt ebenfalls in der lateinischen Tradition.

1 Die Vermutung spricht A. Schorta schon DRG 2,137b aus. Im Bistum Chur mag
ausser dem lat. Vorbild auch das deutsche gewirkt haben. Im ital. Vaterunser
bildet die Nachstellung des Possessivs ebenfalls die Regel, im altfranz. ist sie die
Ausnahme. Vgl. J. Sonet, Répertoire d’incipit de priéres en ancien francais,
Genéve 1956, p. 223 ff. und 290 ff.

5So in Chiampels Intraguidamaint, p. 34 (weitere Belege im DRG 2, 136 f.). Im
Cudesch da Psalms hingegen steht als Titel zweimal L’wratzgiun da lg Sénger
(p- 252) bzw. Sénnger (p. 255), was kirchenlat. oratio dominica entspricht.

57



Nur im Liedtext 16st er sich davon. Johannes Zwicks Lied Ach unser
vatter ldsst er mit Noass Bap beginnen; und ebenso Luthers Unser
vatter im himmelrich.® Die Uberschriften iiber den einzelnen
Strophen aber entnimmt er der Fassung seines Intraguidamaint (ohne
die Lobpreisung).

In vorreformatorische Zeit reicht gewiss auch Bifruns Schlussfor-
mel saimper & saimper mé zuriick. Sie diirfte in Anlehnung an die
in der lateinischen Bibel, vor allem im Alten Testament, geliufige
Fligung in sempiternum, sowie an das priagnante Adverb semper
’ewiglich’, das der Psalmist mit besonderer Vorliebe braucht, geprigt
worden sein. Die rhythmische Doppelung diente vermutlich den
ratoromanischen Predigern als wirkungsvoller Schluss in der Lobprei-
sung Gottes. Bifrun verwendet sie zum Abschluss der Verherrlichung
im Eingang des Briefes an die Galater (kombiniert mit nachgestelltem
Possessivum): . ... suainter la voluntaed da dien & bab nos: aquel
saia gloergia saimper & saimper mae. Amen (Gal. 1,5). Ohne
Doppelung am Schluss des zweiten Briefes an Timotheus: ad aqueli
saia gloergia saimpermae (2. Tim. 4,18). Vgl. auch 2. Cor. 9,9; mit in
aeterna kombiniert Phil. 4,20: Mu a dieu & alg bab nos saia gloergia
saimper in aeterna. Amen. In diesen Formeln zeigt sich einmal mehr
die Selbstindigkeit der biindnerromanischen Kirchensprache. Im
Unterschied zum Italienischen und Franzosischen hat das Engadini-
sche des 16. Jh. die auf das Hebriische zuriickgehende Genetivverbin-
dung in saecula saeculorum nicht nachgeahmt.”

Dem volkstiimlichen Sprachempfinden kommt Bifrun in der
Formulierung der Brotbitte entgegen. Das lateinische Adjektiv guoti-
dianum, das bei Erasmus anstelle von supersubstantialem (Vulgata)
tritt, lebt im Altengadinischen nicht fort.® Im Lukastext und bet

8 Cudesch da Psalms, p. 252 bzw. 255.

7Im NT von Brucioli (Venedig 1544) lautet die Schlussformel Mt. 6,13 ne secoli
de secoli. Franz. en siecles de secles (sic) u.i. ist seit dem Oxforder Psalter
(12. Jh.) belegt. Vgl. J. Trénel, L’Ancien Testament et la langue frangaise du
moyen dge, Genéve 1968 (Reprint), p.626. Olivetan (1535) hat hingegen a
tousjours mais.

8In den Materialien des DRG erscheint guotidian erst im 19. Jh. (Mitteilung Dr.
Stricker). In Ttalien und Frankreich lassen sich die Latinismen gquotidiano,
guotidien schon im Mirttelalter nachweisen. Die altfranz. Bibelsprache braucht
daneben Lehniibersetzungen: pain de chescun jor, pein chacunjournal, pein
chaskejurnel. Vgl. S.Berger, La Bible francaise an moyen dge, Genéve 1967
(Reprint), p. 23 ff.; FEW 2,2,1548.

58



Chiampel wird es durch ein priapositionales Attribut umschrieben:
nos paun d’inmiichia di, noass paun d’iminchiady. Im Matthiustext
macht sich Bifrun vom lateinischen Vorbild frei. Er meidet nicht nur
wie im Lukas die latinisierende Voranstellung des Objekts; er
verkniipft iiberdies den adjektivischen Begriff guotidianum mit dem
Adverb hodie zu einer leicht eingingigen adverbiellen Fiigung: huotz
& in miinchia di, die fiir ihn offenbar mit der theologischen Deutung
des Originals nicht im Widerspruch stand.

Als Ganzes gesehen, ist der engadinische Gebetstext in der
Matthdusfassung ein rhythmisch harmonisiertes Gebilde, in dem
reformatorische Elemente mit vorreformatorischen, volksnahe Aus-
driicke mit archaischen und stilisierten Formen der Sakralsprache zu
einer Einheit verschmolzen sind. Hat Bifrun selbst diese Mitte
zwischen Tradition und Neuerung gesucht und gefunden? Wenn dem
so wire, miissten wir annehmen, Chiampel habe Bifruns Ubersetzung
zum Vorbild genommen. Wahrscheinlicher ist, dass beide an eine
reformierte engadinische Tradition ankniipften. Chiampel weiss zu
berichten, dass der Reformator Philipp Gallicius bereits um 1536, also
lange bevor Bifrun sein Werk in Angriff nahm, das Vaterunser nebst
andern Teilen der Bibel ins Unterengadinische iibersetzt habe.? Die
Handschrift ist leider nicht erhalten. Bifrun wird die Ubersetzung
aber so gut wie Chiampel gekannt haben. Auf diesen miindlich und
schriftlich weitergereichten, im Gebrauch!® und in der Anpassung
an die jeweilige Lokalmundart nur wenig verinderten Gebetstext
gehen — das diirfen wir als hochst wahrscheinlich annehmen — die
beiden unter sich dhnlichen Versionen, die oberengadinische Mat-
thiusfassung von 1560 und die unterengadinische Fassung von 1562,
zurlick. Im Lukas, dessen Vaterunser bei Erasmus wie in der Vulgata
kiirzer ist und in dieser Gestalt nicht als Gebetstext diente, hatte
Bifrun keinen Grund, von seiner lateinischen Vorlage mehr als nétig
abzuweichen. Einzig in der Formulierung der Brotbitte ist auch hier
der Einfluss des gesprochenen Gebetes sichtbar. Gallicius hat also
offenbar als erster den Erasmustext beniitzt und hat es verstanden —

® Historia Raetica (ed. P. Plattner) II, p. 384.

10 Hier ist daran zu erinnern, dass die Confessio Raetica (1552/53) vorschreibt,
das Vaterunser jeden Sonntag zu beten. Vgl. P. D. Rosius de Porta, Historia
reformationis (1771) 12, p. 215.

59



was bei seiner viel geriihmten Predigergabe nicht erstaunt —, ihn in
romanischer Gestalt dem Empfinden der Gliubigen nahe zu bringen.
Das Vorbild Luthers und direkter noch das der Ziircher Reformato-
ren hat dabei entscheidend mitgewirke.!!

1 Die vom lat. Vorbild abweichende Voranstellung des Subjekts findet sich
erstmals in Luthers Septembertestament 1522: Deyn reich komme (anstatt der
alten Fassung zu# komm dein reich). Vgl. Sonderegger, Reformatio 1947, p. 102.
In der Formulierung des ersten Wunschsatzes (sanctificetur nomen tuum) hilt
sich der engadinische Ubersetzer hingegen nicht an Luthers Wortfolge (Subjekt
— Verb), die auch ins Ziircher NT 1524 eingegangen ist: Din nam sye heilig. —
Wie lautete das Vaterunser in Bifruns Frorma von 1552 (von der bekanntlich
nur wenige Blidtter erhalten sind)? Conrad Gesner hat es in seinem Mithridates
1555 abgedruckt. Vgl. Ed. Bohmer, Verzeichnis rdtoromanischer Litteratur,
Rom. Studien 6 (1883—85), p. 109 f. Das einzige Exemplar des Mithridates
1555, das der Gesamtkatalog der Schweiz. Landesbibliothek nachweist, befindet
sich in der Zentralbibliothek Ziirich. Es ist dort gegenwirtig leider unauffind-
bar, so dass ich es nicht einsehen konnte. In Caspar Wasers Nachdruck des
Mithridates (Zirich 1610) wurde Bifruns Vaterunser durch das des Chiampel
ersetzt. Man darf als sicher annehmen, dass dem Gebet in der Frorma 1552 und
in deren ebenfalls verlorener Vorlage, dem Katechismus von Comander und
Blasius (1535 oder 1537 nach Rosius de Porta), der Zusatz am Schluss fehlte.
Darin stimmt der Katechismus mit dem Ziircher NT 1524 iiberein. Der Zusatz
fehlt noch in der 3. Auflage der Frorma von 1589, der ersten, die vollstindig
erhalten ist (Bibliogr. retorom. Nr. 233), findet sich aber in der Taefla von 1629
(Bibliogr. Nr. 238), deren Vaterunsertext iiberhaupt durchwegs wortlich mit
dem des Matthius von 1560 iibereinstimmt. Im iibrigen unterscheidet sich der
Gebetstext der Frorma 1589 wenig von Bifruns Matthidusfassung. Namentlich
fillt auf, dass die Brotbitte 1560, 1589 und 1629 gleich lautet. Sie diirfte schon
1552 so formuliert gewesen sein. Hat sich hier Bifrun vielleicht enger an
Comander und Blasius als an Gallicius gehalten? Wie wenig streng das engad.
Vaterunser im 16. Jh. fixiert war, zeigt die Frorma 1589, wo sich die Fassung in
der Exegese (p. 30—34) nicht ganz deckt mit dem vorangehenden geschlossenen
Gebetstext (p. 28).

60



NACHTRAG

Der Aufsatz war schon im Druck, als das Exemplar von C. Ges-
ners Mithridates (1555) auf der Zentralbibliothek Ziirich wieder
zum Vorschein kam. Unsere Vermutung (vgl. Anm. 11) hat sich
bestatigt: Der Zusatz am Schluss fehlt, und die Brotbitte stimmt ge-
nau mit derjenigen der Matthidusfassung von 1560 iiberein. Uberhaupt
zeigt der Gebetstext der Fuorma von 1552 in Gesners Wiedergabe nur
ganz geringe Abweichungen gegeniiber der Matthidusfassung von
1560. Wir geben Gesners Text und heben die Abweichungen gegen-
iber 1560 in Kursivdruck hervor, ohne dabei die rein graphischen
und morphologischen Varianten zu berticksichtigen:

«Bab nos, quel ## ist in cschil, santifichio saia ilg tes num. Ilg tes
ariginam uigna ter nus. La thia uveoglia d’vainta in terra, sco la fo in
cschil. Do a nus nos paun houtz & in miinchia di. Parduna a nus
nos dbits, sco nus fain a nos dbitaduors. Nun ens mener in mel aproua-
maint, dimpersemaing spendra nus da tuots mels. Amen.»

61






	Das altengadinische Vaterunser

