
Zeitschrift: Animato

Herausgeber: Verband Musikschulen Schweiz

Band: 20 (1996)

Heft: 4

Artikel: Et si nous faisions un peu de sémiologie musicale?

Autor: Humair, Jean-Damien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


August 1996 Nr. 4 Animato Seite 3

Et si nous faisions un peu de sémiologie musicale?
La musique n 'est pàs simplement un objet, une entité sonore. La musique, c 'est également une
production — la composition, l'interprétation -et c 'est enfin une perception. Il y a une vingtaine
d'années, le linguiste Jean Molino a décrit ce triple mode d'existence et a donné à cette théorie
le nom de sémiologie musicale.' Sémiologie, parce que la musique est ici considérée comme un
système symbolique, un système de signes, la sémiologie étant l'étude des signes. Plusieurs
musicologues se sont attachés d'une part à intégrer la sémiologie musicale dans leurs
recherches, d'autre part à en affiner les concepts originaux. C'est le cas notamment du québécois
Jean-Jacques Nattiez, dont tous les travaux sont basés sur cette théorie. C'est que, nous le
verrons, la sémiologie musicale n'est pas un simple exercice intellectuel, c'est un outil qui
permet de mieux comprendre et expliquer la musique.

Un peu de théorie

Molino fait remarquer que les définitions que
donnent les dictionnaires du terme «musique»
font intervenir différents points de vue du phénomène.

Le Petit Robert, par exemple, décrit la
musique comme une production: c'est «l'art de
combiner les sons». La musique est, selon ce
dictionnaire, le travail d'un compositeur.
L'Encyclopédie de P. Bourgeois, elle, mentionne les
conditions de sa perception: «Le choix des sons
agréables à l'oreille». On est ici à la place de
l'auditeur. D'autres enfin décrivent la musique
comme un phénomène acoustique: «Certes,
l'étude de l'acoustique et des propriétés des sons
déborde, en un sens, le domaine proprement
musical, mais ces <dépassements> sont beaucoup
moins importants et beaucoup moins nombreux
qu'on ne le pense généralement»,2 Cette définition

ne fait aucune référence à l'être humain, ni
en tant que producteur, ni en tant qu'auditeur.
Elle considère la musique comme un objet.

Si l'on veut donner une définition complète de
la musique, on ne peut se contenter de mentionner

l'un ou l'autre de ces aspects. La musique est
la conjonction des trois. C'est un phénomène
polymorphe, assez difficile à cerner. Molino en

conclut qu'elle est en fait un système symbolique
et base cette constatation sur les définitions de

symbole de différents linguistes, Peirce et Turner
entre autres. Il n'est pas nécessaire de décrire ici
sa démarche en plus de détails. Ce qui nous
importe, c'est le triple mode d'existence du
phénomène symbolique. Comme le suggèrent les
différentes définitions de dictionnaire citées ci-
dessus, la musique est à la fois une production,
un objet et une perception. Pour analyser un
phénomène musical, il convient donc de tenir
compte de ces trois modes. Molino propose des

termes empruntés à la sémiologie générale pour
définir les trois points de vue de l'analyse musicale.

L'analyse des rapports entre le compositeur
et l'objet sonore, autrement dit l'analyse de la
production musicale est un processus dit poié-
tique, terme rare d'origine grecque signifiant
«qui rend actif», «qui crée». L'analyse neutre
observe l'objet musical lui-même, la partition ou
le son que la musique produit. L'analyse des

rapports entre l'auditeur et l'objet sonore est un

processus dit esthésique, l'esthésie étant l'aptitude

à percevoir des sensations (d'où dérivent
anesthésie, radiesthésie, entre autres). Jean-Jacques

Nattiez représente cette tripartition selon le
schéma suivant3:

Emetteur

Processus

poiétique
Trace

Processus
esthésique

Récepteur

C'est un modèle qui fait penser à celui qu'utilisent

les linguistes, par exemple Roland Barthes
ou Umberto Eco, pour représenter la communication.

La différence, c'est qu'ici la flèche de

droite pointe non pas de la trace vers le récepteur,
mais dans le sens inverse. C'est un détail
d'importance: en musique, le message n'est pas
simplement transmis de l'émetteur vers le récepteur,

il est recréé par ce dernier. Rien ne garantit
qu'il y ait une correspondance directe entre
l'effet produit par l'œuvre et les intentions du

compositeur. Comme l'écrit Nicolas Ruwet,
l'objet sonore ne signifie rien ou plutôt, il donne
naissance à une infinité de significations possibles.4

De même, il convient de considérer les

rapports entre le compositeur et l'œuvre non pas
comme une simple émission, comme on aurait
tendance à le dire par analogie au modèle de la
communication, mais comme une production,
une création. Parce que ce qu'on appelle «musique»

fait intervenir plusieurs acteurs, qui peuvent
avoir un regard fort différent sur le même objet
sonore, et parce que la musique implique
plusieurs activités différentes, Jean Molino propose
de parler de fait musical: «Il n'y a donc pas une
musique, mais des musiques, pas la musique,
mais un fait musical. Ce fait musical est un fait
social total» (p. 38).

Un peu de pratique
On ne saurait prétendre que la sémiologie fournit

la réponse à toutes les questions relatives à la
musique, tant s'en faut. Néanmoins, voici quelques

remarques courantes qui, vues sous l'angle
du sémiologue, prennent une nouvelle signification:

«La musique contemporaine, ce n 'est pas de la
musique.»

Beaucoup considèrent la musique contemporaine

comme n'étant pas de la musique parce
qu'elle ne contient «ni mélodie, ni consonances,
ni pulsation rythmique». Ce sont là des considérations

sur l'objet sonore lui-même. Et ces
considérations sont basées sur les critères qui
qualifient la musique classique occidentale,
disons de Palestrina à Stravinsky, environ. Pour
avancer un tel argument, pour prouver que la
musique contemporaine n'est pas de la musique,
il faudrait tenir compte de tout le processus
symbolique et c'est là que tout s'écroule: le
compositeur, qu'il soit Stockhausen, Cage ou
Xenakis a-t-il l'intention de produire une œuvre
musicale? assurément oui. Ces œuvres sont-elles
réalisées sous forme de sons? oui. Est-ce que,
dans notre société, les œuvres produites par ces
auteurs sont perçues d'une manière générale
comme de la musique? oui: elles sont mentionnées

comme telles dans les dictionnaires, dans
les revues musicales, on les joue dans les salles

de concert, entre autres. Sémiologiquement, la
musique contemporaine n'est pas moins musicale

qu'une symphonie de Beethoven. Les
critères mentionnés ci-dessus - mélodie, harmonie,
métrique - sont-ils nécessaires pour qualifier
quelque chose de musique? non. Les percussions
de la musique africaine n'ont pas de caractère

mélodique, ni harmonique, le chant grégorien
n'est pas mesuré et personne ne conteste leur
appartenance au monde musical. L'erreur dans

ce genre de remarque est d'utiliser des critères
hors de leur contexte. L'erreur est de qualifier
avec les mêmes critères une œuvre de Mozart,
créée au dix-huitième siècle pour des auditeurs
du dix-huitième siècle par un compositeur qui
connaissait la musique de son temps, et une
œuvre de Penderecki, créée et écoutée deux
siècles plus tard. Tout l'environnement de l'objet
sonore est différent, tant l'aspect poiétique (la
culture musicale du compositeur, les méthodes
d'écriture, le langage musical) que l'aspect
esthésique (la culture musicale des auditeurs,
etc.).

«On ne peut pas comparer la musique classique
occidentale avec d'autres musiques du monde.»

La réponse que propose la sémiologie musicale

est proche de ce que nous venons de voir à
la question précédente. On a longtemps voulu
expliquer et décrire les musiques ethniques avec
les critères de la musique occidentale. On les a
observées, pour ainsi dire, de l'extérieur. Et on
en est arrivé, à l'instar de Max Weber à séparer
la musique en deux catégories: la musique
occidentale et les autres.5 Pour comprendre la
musique d'un peuple, il faut comprendre les

processus qui mènent à sa création et il faut
comprendre également comment les auditeurs à

qui elle est destinée la perçoivent. Il faut tenir
compte de ses éventuelles fonctions religieuses
ou sociales, par exemple. Comme le dit Rouget:
«On s'est trop rarement attaché à préciser ce qui
définit, dans l'esprit des indigènes, le concept
<musique>. En d'autres termes, on serait bien en

peine de dire, quelle que soit la population
envisagée, où commence pour elle la musique et où
elle finit, ni quelles frontières marquent le
passage du parler au chanter».6

Ce n'est que depuis quelques années, notamment

avec des ethno-musicologues comme
Simha Arom, que l'on a situé les musiques
extra-européennes dans leur contexte sémio-
logique. On ne peut donc effectivement pas
comparer les musiques du monde avec la
musique classique occidentale en utilisant les
critères de cette dernière. Par contre, chacune
d'elles s'inscrit dans le même schéma
symbolique, avec un niveau poiétique, un niveau
neutre et un niveau esthésique. En ce sens, elles
sont comparables.

Composition

«Comment Bach composerait-il s'il vivait au
vingtième siècle?»

Il ne composerait pas comme il l'a fait au
dix-huitième. Il aurait une autre culture musicale,
il connaîtrait d'autres compositeurs, d'autres
règles, un autre «langage», il utiliserait d'autres
instruments, ce qui impliquerait d'autres
processus poiétiques. Il serait d'autre part écouté par
d'autres auditeurs - dont il tiendrait compte en
tant que musicien dépendant d'un Mécène ou
d'une chapelle - d'où une modification également

du processus esthésique. Ce n'est pas un
hasard si Bach ressemble plus à Händel ou à

Telemann qu'à Ravel et si Ravel ressemble plus
à Debussy qu'à Boulez. Le contexte social dans

lequel vivent les compositeurs - facteur poiétique

- influe leur musique de manière absolument
fondamentale. Serge Gainsbourg disait qu'il était
possible «qu'à l'époque de Mozart, un compositeur

sonne comme John Cage». C'est, pour des

raisons poiétiques, très peu probable. Mais ce
n'est pas dénué de bon sens non plus, pour des
raisons esthésiques cette fois: un compositeur
«sonnant» comme John Cage en 1780 n'aurait
eu aucune chance de passer à la postérité. Ce
n'est donc pas parce qu'on ne le connaît pas que
ce compositeur n' a pas existé. La société a retenu
les auteurs qui lui plaisaient à un moment donné.

«LJn ordinateur peut composer de la musique
aussi bien qu 'un être humain. »

Depuis les années soixante, plusieurs compositeurs

tels Hiller ou Barbaud ont mis au point des

programmes informatiques de composition
automatique. Par simple pression d'un bouton,
certains de ces programmes composent une œuvre
musicale sans aucune intervention hu-maine. (Il
ne faut pas confondre ces programmes de

composition avec ceux qui ne font qu'assister le
compositeur et qui sont utilisés couramment:
éditeurs de partitions, séquenceurs, etc.) Au
niveau purement sonore, rien ne permet de

différencier une œuvre ainsi produite d'une
œuvre d'un compositeur humain. On peut
cependant douter de la valeur artistique de ce

genre de création. La qualité technique - respect
des règles d'harmonie, de contrepoint, respect
d'une forme musicale, virtuosité, etc. - est-elle
suffisante pour justifier à elle seule la valeur
d'une composition? Non. La sensibilité du
compositeur, les émotions qu'il a voulu transmettre
ou qu'il a ressenties lors de l'écriture de son
œuvre, les conditions dans lesquelles il Ta créée,
sa culture, autrement dit tout l'aspect poiétique
de la création musicale, jouent un rôle
fondamental dans la notion d'œuvre d'art. Ici, bien que
le concepteur du programme informatique
fournisse sa propre poiétique dans les algorithmes de

son logiciel, une grande partie des rapports entre
le compositeur et l'œuvre disparaît.

Une œuvre est intéressante non seulement par
les sons qu'elle produit, mais - et surtout - par
le fait qu'elle est une création humaine. Ce qui
importe, ce n'est pas seulement le résultat, mais
les processus qui ont permis de l'obtenir. En

sport, la question ne se pose même pas: ce n'est
pas parce qu'il existe des avions supersoniques
que les records de course à pied n'ont plus
aucune signification. En musique, il devrait en
être de même.

Perception

«La musique ancienne doit être jouée sur des
instruments d'époque.»

Le but de cette démarche est de retrouver la
sonorité originelle d'une œuvre. C'est pertinent
au niveau du processus poiétique: si Monteverdi
avait eu à (imposition des instruments du
vingtième siècle, il aurait probablement modifié son
orchestration. Il aurait pu dépasser 1'ambitus de
certains instruments, il aurait pu faire jouer les
cuivres dans d'autres tonalités, il aurait pu varier
les couleurs sonores de son orchestre. Monteverdi

- et il n'était .de loin pas le seul - prenait
garde à ne pas faire sonner ensemble des instruments

qui ne possédaient pas le même accordage
(la gamme tempérée n'existait pas encore). Il
attachait une grande importance à l'aspect sonore
de ses œuvres. L'utilisation d'instruments d'époque

recrée l'œuvre telle qu'elle a été pensée et
voulue par l'auteur.

Par contre, cette démarche se justifie beaucoup
moins au niveau esthésique. Un auditeur
d'aujourd'hui, habitué à entendre les timbres
d'un orchestre symphonique moderne, rompu à

la gamme tempérée et au La à 440 Hz, n'aura
pas du tout la même réaction, la même perception
que l'auditeur du dix-septième. Per-sonne, à

l'époque, n'aurait jugé le son aigrelet, c'était le
son habituel des instruments de musi-que.
Personne n'aurait trouvé l'accordage
bizarre. Peut-être l'auditeur d'aujourd'hui
pourra-t-il apprécier l'interprétation en tant que re¬

constitution historique, mais l'impact émotionnel

que l'œuvre pouvait exercer sur les auditeurs

de l'époque ne sera très probablement plus
le même.

«Mes élèves ne comprennent rien à Mozart. »

Il faut se rappeler, comme nous l'avons vu plus
haut, que l'objet sonore ne signifie rien en soi,
qu'il donne naissance à une infinité de
significations possibles. Deux auditeurs écoutant la
même œuvre vont recréer le message de façon
très différente. Et ils feront intervenir pour cela,
consciemment ou non, toute leur culture musicale.

Et encore, de leur culture musicale, il
relèveront les éléments qui les ont marqués. Le
professeur d'harmonie appréciera la façon de

Mozart d'éviter les quintes et octaves parallèles,
de moduler d'une manière inhabituelle pour
l'époque. L'historien de la musique comparera
le style de Mozart avec ceux de ses contemporains

et saura y déceler des subtilités. Cela ne

signifie évidemment pas que ces personnes-là
n'écoutent que ce qui relève de leur profession,
mais ces critères n'éveilleront pas l'attention
d'une personne qui ne les maîtrise pas.

Une anecdote vécue par Chopin et Meyerbeer
montre à quel point l'écoute peut être différente
entre deux personnes, même pour un critère
apparem-ment simple, le mètre, et même si les
auditeurs sont d'excellents musiciens. Elle est
racontée par Wilhelm von Lenz, un élève de

Chopin, alors qu'il jouait une mazurka lors d'une
leçon: - «C'est une mesure à deux quatre» dit
Meyer-beer. Il me fallut répéter, tandis que
Chopin, crayon en main, frappait la mesure sur
le piano; son regard s'enflammait. - «Deux
quatre» répéta tranquillement Meyerbeer. [...]
«C'est à trois quatre» dit [Chopin] d'une voix
forte. - «Don-nez-moi cela pour un ballet de mon
opéra, répliqua Meyerbeer [...]; je vous
prouverai le contraire.» - «C'est à trois quatre»
cria presque Chopin».7 Meyerbeer et Chopin
percevaient cette mazurka différemment, ils
reconstituaient cha-cun une image mentale
différente du même objet sonore. C'est ce qui se

passe avec chacun de nous et ceci d'autant plus
que la culture musicale est différente.

Il va de soi qu'on aurait pu avancer beaucoup
d'autres arguments pour confirmer ou infirmer
les assertions ci-dessus. Le but de cet exposé
n'était pas de résoudre ces problèmes, parfois
épineux, mais simplement de les observer sous
leur aspect sémiologique. Cela dit, le simple fait
de tenir compte de la tripartition - poiétique,
neutre et esthésique - pour chacun d'eux offre
de nouvelles perspectives. Et il en est de même

pour quantité d'autres questions touchant à la
musique. Jean-Damien Humair

'Jean Molino: Fait musical et sémiologie de la musique.
In: Musique en jeu. N° 17, 1975, pp. 37-62.

2J.J. Matras: Le son. Paris, P.U.F., 1948.
3J.-J. Nattiez: Musicologie générale et sémiologie.

Paris, Bourgeois, 1987, p, 38.
4Nicolas Ruwet: Langage, musique, poésie. Paris, Seuil,

1972.
5M. Weber: Die rationalen und soziologischen

Grundlagen der Musik. In: Wirtschaft und Gesellschaft.
Tübingen, Mohr, 1921.

6G. Rouget: L'Ethnomusicologie. In: J. Poirier (éd.)
Ethnologie générale. Paris, Gallimard, 1968, p. 1344.

7Cf. Jean-Jacques Eigeldinger: Chopin vu par ses
élèves. Neuchâtel, à la Baconnière, 3e édition, 1988.

Le journal Animato se propose

d'exposer les activités et les
événements des Ecoles de
musique. Grâce à sa large diffusion,

les idées pédagogiques et
musicales, les communiqués et
les annonces peuvent
intéresser et toucher un vaste
public. Alors écrivez-nous.

STEINWAY & SONS

^Ô0i»tiborfpp

Kneifet SA Pianos
Bue du Marché 20
(Passage
du Terraillet)
1204 Genève
Tél. 022/310 17 60


	Et si nous faisions un peu de sémiologie musicale?

