
Zeitschrift: Animato

Herausgeber: Verband Musikschulen Schweiz

Band: 20 (1996)

Heft: 2

Artikel: Was soll der Staat? - Überlegungen zur schweizerischen Kulturpolitik :
Referat von Prof. Urs Frauchiger, Direktor der Schweizer Kulturstiftung
Pro Helvetia, an der Mitgliederversammlung des VMS vom 23. März in
Aarau = Quel est le rôle de l'Etat? Réflexi...

Autor: Frauchiger, Urs / Carruzzo, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-958629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-958629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


April 1996 Nr. 2 Animato Seite 7

• •

Was soll der Staat? - Überlegungen zur schweizerischen Kulturpolitik
Referat von Prof. Urs Frauchiger, Direktor der Schweizer Kulturstiftung Pro Helvetia, an der Mitgliederversammlung des VMS vom 23. März in Aarau.

Was ist Kultur?
Wie kann man Kultur umschreiben? Die

glücklichste Bezeichnung im Kulturbereich ist der
«Kulturkreis». Kultur entwickelt sich tatsächlich
in «wachsenden Ringen». Sie ist nie zu vollbringen,

stets zu versuchen. Jeder Mensch, jede
Gruppierung und Gemeinschaft wird von sich
überlagernden Kulturen umkreist, eingekreist,
zuweilen auch ausgegrenzt oder aus der Bahn
geworfen. Der vielgepriesene Stabilisierungsfaktor,

Identität und Solidarität sind das Ergebnis
einer kreisenden, spiralförmig auf- und
abwärtslaufenden Energie, eines immerwährenden
Prozesses also, nie aber ein Zustand, der ein für
allemal feststeht. Ewigkeit, so häufig sie im kulturellen

Kontext auch beschworen wird, dauert
selten länger als eine Generation.

Staatliche Gebilde, die diese kreisende Dynamik

übersehen oder leugnen, werden von ihr
aufgesogen oder hinweggefegt. Kultur kann
stabilisierend wirken, aber sie ist nicht fixierbar.
Noch weniger ist sie auf einen Nenner zu bringen.

Wer die Kulturspirale plattdrückt, zerstört
ihre Schwungkraft.

Gemeinschaftsbildung ist immer ein Balanceakt.

Nur eine Einheit, die die Vielfalt sichert, hat
Aussicht auf eine angemessene Dauer. Auf dem
schmalen Grat zwischen Diktatur und Chaos
müssen Tradition und Veränderung behutsam
gewichtet werden, und der Blick zum Horizont
der gemeinsamen Interessen darf nicht ablenken
von der Achtsamkeit auf die Schluchten, Gräben

und Abgründe der kulturellen Eigenheiten.
Ein staatliches Gebilde handelt also im

wohlverstandenen eigenen Interesse, wenn es die
pluralistische kreisförmige Struktur der Kultur nicht
nur respektiert und garantiert, sondern zu der
seinen macht. Deshalb ist jede Form von Staatskultur

nicht nur ein Verbrechen, ein unstatthafter
Eingriff in die Autonomie der Kultur, sondern
ein Fehler. Kultur ohne Staat ist denkbar, ein
Staat ohne Kultur nicht.

Ein Staat bedarf der Integrationskraft der Kultur,

er bedarf ihrer mitreissenden Energie so sehr
wie ihrer kritischen Distanz. Er bedarf ihrer als

Seismograph, der ihn auf die Beben hinweist,
für deren Wahrnehmung so grobschlächtige und

manipulierbare Instrumentarien wie
Abstimmungen, Wahlen und Vernehmlassungen bei
weitem nicht ausreichen. Der Staat ist zur
Bewältigung der immer komplexeren
Problemstellungen auf eine Wachstumsrate an Erkenntnis

angewiesen, die ihm nur die Kultur gewährleistet.

Willst du wissen, wie es um einen Staat
und seine Zukunft steht, so achte auf seinen

Umgang mit der Kultur.

Konkrete Aufgaben
Was aber soll der Staat? - Er soll das tun,

was das Bundesgesetz über die Pro Helvetia
festschreibt: Bewahren und Fördern bedingen
einander. Beschäftigung mit und Bewältigung
von Vergangenheit gelingen nur, wenn die
Perspektive zur Zukunft gewahrt ist.

Der Staat soll ferner den Austausch pflegen -
ohne die heute noch gängige und budgetmässig
verfestigte Unterscheidung von Austausch im
Innern und nach aussen. Im europäischen Haus
und im Weltdorf der Medien gibt es kein Innen
und Aussen. Die Interaktionen innerhalb der
schweizerischen Kulturkreise schwingen frei in
der Weltspirale, und diese wiederum muss ihre
Achse in einer «Heimat» gehalten wissen.

Der Staat tut gut daran, in bezug auf Kultur
auf die Frage zu verzichten: «Was nützt es mir?».
Zwar ist die sogenannte «Umwegrentabilität»
ein unverzichtbares Argument, um Rappenspalter

und Utilitaristen zu überzeugen, dass
Investitionen in Kultur sogar zahlenmässig unter
dem Strich rentieren, doch das ist lediglich eine
provisorische Plattform, von der aus auch
Kleingeister ins Weite zu springen vermögen.

«Wer zahlt, befiehlt» gilt in der Kultur nicht,
im Gegenteil: Die der Kultur sich öffnende
öffentliche Hand muss stets gewärtig sein, gebissen
zu werden. Grenzüberschreitung gehört zum
Wesen der Kultur. Der Staat muss sie nicht nur
akzeptieren, sondern fördern - weit über die ihm
und von ihm gesetzten Grenzen hinaus.

Der Bundesstaat, der das föderalistische Prinzip

hochhält, ohne sich von ihm lähmen zu
lassen, hat in diesem Kontext eine Reihe konkreter
Aufgaben zu übernehmen:

— Archivierung und Dokumentieren exemplarischer

kultureller Erzeugnisse und Leistungen
durch Bibliotheken, Archive, Mediotheken,
Phonotheken, Kunstsammlungen etc.

- Pflege des kulturellen Erbes durch Erarbeitung
(und gegebenenfalls Durchsetzung) zentraler
Normen und Verfahren, z.B. im Denkmal- und

Kulturgüterschutz

- Erfassung, Ausbildung und Förderung der

Hochbegabten und ihrer Leistungen

- Schaffung übergreifender kultureller
Forschungsstätten und Servicebetriebe

- Kulturelle Repräsentation des Bundesstaates,
die auf einer kritischen Reflexion der identi-
tätsstiftenden Prozesse gründet

- Unterstützung kultureller Projekte von
übergreifender Bedeutung sowie sparsame,
zielgerichtete Eigeninitiative.

Die «europäischste» aller Künste

Dem aufmerksamen Leser wird nicht
entgangen sein, dass ich den Begriff «zentral» nur
dort anwende, wo seine Vermeidung unehrlich
wäre. Normen und Verfahrensweisen, Repräsentation

von internationalem Format, Ausbildung
der Hochbegabten, vernetzende Serviceleistungen

etc. überfordern das Potential von Kantonen
und Gemeinden und können in der Tat nur noch
zentral gelöst werden. Mit «Staatskultur» hat
dies nicht das geringste zu tun. Der Föderalismus

hat einen einzigen ernstzunehmenden Feind:
sich selber.

Wenn wir den Dörfligeist und die
Kirchturmkulturpolitik so unbedarft weitertreiben und
ausreizen wie bis anhin, werden wir in einen
Provinzialismus und Folklorismus geraten, der
uns in Europa und der Welt so tief ins Abseits
führt, dass eine zentralistische Gegenreaktion
unausweichlich wird.

Die Musik war immer die «europäischste»
aller Künste. Sie hat besonders eigensinnig und
unbeugsam die Europäische Idee in ihrer reinsten

Form verkörpert und durch alle Zeitläufte
hindurch getragen. Als Europa ein patchwork
aus kleinsten privaten Fürstentümern war, als

Glaubenskriege es zerrissen, hat sie sich zwar in
die Dienste der jeweiligen, rasch sich ablösenden

Mächtigen gestellt, aber sie hat nie
parteiische Botschaften transportiert, sondern im
Gegenteil über die Gräben hinüber getönt. Ein
so katholischer Komponist wie Palestrina, ein so
höfischer wie Orlando di Lasso, ein so urbaner
wie Monteverdi haben eine Sprache entwickelt,
die innert kürzester Zeit europäischer Gemeinbesitz

wurde. Heinrich Schütz hat in den tiefsten
Finsternissen des 30jährigen Krieges romanische

und germanische Elemente amalgamiert.
Purcell und Lully haben unter dem expliziten
Auftrag ihrer Könige, den genius imperii zu
repräsentieren, gesamteuropäische Formen und
Gesten geschaffen. Dass Bach, Händel, Haydn,
Mozart und Beethoven europäische Phänomene

sind, die jeden nationalistischen Anspruch der
Lächerlichkeit preisgeben, braucht wohl nicht
weiter dargelegt zu werden. Aber auch das
19. Jahrhundert, das uns die musikalischen
Lehrbücher einseitig als das Zeitalter der Ausprägung
nationaler Stile verkaufen wollen, war in erster
Linie ein gemeinsamer Entwicklungsschub mit
der Schaffung einer fast identischen Infrastruktur

von Opernhäusern, Konzertsälen,
Konservatorien, Sinfonieorchestern und Chorvereinigungen.

Wenn die Musik so über Jahrhunderte
integrierend wirkte, auch, ja besonders dort, wo
Integration gar nicht erstrebt wurde, so widersetzte

sie sich mit derselben Unbeirrbarkeit allen
Versuchen, fremdgesteuerter Gleichschaltung.
Weder Napoleon noch Hitler fanden die von
ihnen so ersehnten Komponisten, deren Musik
ihrem Imperialismus glaubwürdigen Ausdruck
verliehen hätte.

Aus diesen Gründen, die auf breitem Raum in
ihren subtilen Verästelungen und Vernetzung
aufzuzeigen wären, muss es verwundern, dass
die Musik im gegenwärtigen Integrationsprozess
eine so geringe Rolle spielt. Das liegt natürlich
zuerst einmal an der Tatsache, dass die Europäische

Gemeinschaft, primär aus wirtschaftlichen
Motiven entstanden, erst zu begreifen beginnt,
dass materielle Interessen kein verlässliches
Bindemittel sind, wenn sie nicht auf dem Be-
wusstsein kultureller Identität gründen. Der
Europarat bedient sich vorläufig der Musik wie
die Parlamente aller Ebenen: als Umrahmung für
Feiern und Festakte. Die Organisation für
Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa OSZE
wurde sich erst in allerletzter Zeit bewusst, wie
sehr auch sicherheitspolitische Überlegungen
kulturell fundiert sein müssten - denn wie kann
man die Menschen dazu bringen, Räume zu
verteidigen, in denen sie nicht kulturell beheimatet
sind?

Öffnung statt Protektionismus
Die beiden einzigen internationalen Organisationen,

die einer eindeutigen kulturellen
Motivation entsprungen sind, die Francophonie und
die UNESCO, können zu einer Integration des

europäischen Musiklebens wenig beitragen: Die

Francophonie ist auf den sprachlichen Aspekt
fixiert, die UNESCO verfolgt universelle Ziele
und hat sich zu Recht auf die gegenwärtig im
Weltrahmen wichtigsten Aufgaben konzentriert:
den Nord-Süd- und den Ost-West-Dialog.

So wird der Musikerziehung im neuen Europa
eine Pilotfunktion zufallen. Sie wird den
europäischen Musiker und den musikalischen Europäer

heranbilden müssen und dadurch die
bisherigen Versäumnisse korrigieren. Dabei wird sie
sich der eben dargelegten historischen Qualität
europäischer Musik erinnern: durch Ausprägung
des individuellen Selbstbewusstseins die
Voraussetzungen zu solidarischer Zusammenarbeit
zu schaffen. Der einzelne geht ja in seiner
musikalischen Ausbildung meist denselben Weg,
indem zuerst das instrumentale oder vokale
Können im Einzelunterricht entwickelt wird, bis
die Fähigkeiten zum gemeinschaftlichen
Musizieren gegeben sind.

Entsprechend sehe ich den Aufbau einer
europäischen Musikerziehung: nicht als ein von oben
diktiertes, zentral geplantes und hierarchisch
geprägtes Geschehen, sondern als organischen
Prozess von der regionalen und nationalen -

nicht nationalistischen! - Basis aus.
Dass Abkapselung in diesem Prozess nicht nur

ein Fehler, sondern kultureller Selbstmord ist,
muss in unserem Kreis wohl kaum erwähnt werden.

In jedem Kreis hingegen bedarf die Tatsache
nachdrücklicher Erwähnung, dass das
unverbindliche Dabeisein und Mitschwimmen, die
kulturelle Binnenschiffahrt, die wir vom sicheren

Port aus in den europäischen Gewässern
gegenwärtig betreiben, bei weitem nicht genügt,
wenn wir nicht bloss als geduldete Objekte,
sondern als aktive Mitgestalter anerkannt werden

wollen.
Ob es uns passt oder nicht, bereits ist ein

europäischer Kulturmarkt entstanden. Durch die
Einführung der Mehrwertsteuer haben wir auch hier
im fiskalischen und durch bilaterale Abkommen
im Warenverkehr eine gewisse Kompatibilität
hergestellt. Der Austausch kultureller
Dienstleistungen hingegen leidet zu unseren Ungunsten
unter der unterschiedlichen Durchlässigkeit der
Grenzen. Die gut vernetzten Organismen der
etablierten Kulturveranstalter vermögen dieses
Handicap zu überspielen, nicht jedoch die jungen
und unerfahrenen, die für die Zukunft die
wichtigsten sind, und noch weniger die einzelnen,
nicht organisierten Künstler.

Vollends problematisch ist die Lage in bezug
auf die Freizügigkeit der Arbeitnehmer und die
Niederlassungsfreiheit juristischer Personen.
Auch hier sind nicht die Starken und die Prominenten

die Leidtragenden - wer Geschäfte macht
und ein Geschäft verspricht, überspringt in der
freien Marktwirtschaft alle Grenzen -, sondern
die Schwachen und noch Unbekannten, das Salz
jeglicher Kultur. Am bedenklichsten ist die Lage
im Ausbildungsbereich. Die Kultur unseres
kleinen Landes bedarf der unablässigen
Atembewegung zwischen innen und aussen. Wo die
geistigen Austauschbewegungen mit anderen
Völkern und Kulturen gestört werden, kommt es

zu jenem Defizit an kreativer Energie, das die
Zukunft einer Gemeinschaft in Frage stellt.
Deshalb sind alle Massnahmen vordringlich, die
die künstlerische Mobilität fördern, den ungehinderten

Zugang der Kunststudierenden und der
bereits «fertigen» Künstler in den Erfahrungsund

Marktbereich der Aussenwelt sowie den
nicht nur nicht behinderten, sondern geförderten
Eintritt sogenannt fremder Studierender und
Künstler zu unseren Schulen und Märkten, die
ihr Licht mitnichten unter den Scheffel zu stellen
brauchen. Solche Offenheit scheint an Sonn- und
Feiertagen wie dem heutigen eine
Selbstverständlichkeit, in der Konkurrenzsituation des

Alltags aber nimmt man dann noch so gerne
Zuflucht zu Protektionismus und Sonderfall.

Autonomie und soziale Verantwortung
Ein weiteres ungelöstes Problem ist das

Verhältnis einer autonomen Kultur zu ihrer
politischen und sozialen Verantwortung. Dass eine
Kultur, die diesen Namen verdient, autonom wirken

muss, dass sie nicht instrumentalisiert oder

gar politischen oder wirtschaftlichen Interessen
unterworfen werden darf, sei hier nur der
Vollständigkeit halber erwähnt. Solche Autonomie
darf aber nicht zu der hierzulande häufigen
Selbstgerechtigkeit im Elfenbeinturm führen, die
unweigerlich im Mittelmass versackt. Die Kultur

hätte in allen unseren Aussenbeziehungen
einen eminenten, vielleicht den entscheidenden
Stellenwert. Wir tun zu wenig, um unsere kulturelle

Ausstrahlung zu gewährleisten, wir sind in
der kulturellen Aussenpräsenz zu zögerlich, zu
langsam, zu kopfhängerisch, zu geizig - dies vor
allem.

Dabei haben wir eine Institution, die vom
Modell her die staatliche Unterstützung einer
autonomen Kultur und ihre Vertretung nach aussen

geradezu ideal verkörpert: die Pro Helvetia.
Staatliche Gelder einer autonomen Stiftung mit
demokratischer Entscheidungsfindung durch
kompetente Fachleute anzuvertrauen, ist
wahrhaftig das Ei des Kolumbus. Ich sage das nicht,
weil ich dort arbeite, sondern ich arbeite dort,
weil es so ist, freilich oft rasend vor Zorn, dass

Kleinmut, Knauserigkeit und Kleinkariertheit
uns daran hindern, dieses Spitzenmodell voll
auszufahren.

Unsere Zögerlichkeit lässt uns, wie so oft in
der Geschichte, auch eine Chance offen: Dass
wir uns nicht in den Sachzwängen der EU
verfangen, die Gefahr läuft, einfach zu einem etwas
ausgeweiteten Nationalismus zu führen. Unser
Blick muss sich auch nach Osten und Süden
richten. So wie unsere Flüsse auf engem Raum
entspringen und in alle Himmelsrichtungen stürzen,

so öffnen sich unsere auf kleinem Raum
versammelten Kulturen überallhin, d.h. sie können

es tun, wenn wir wollen. Wir haben das

grosse Glück, durch keine imperialistischen und
kolonialen Hypotheken belastet zu sein.

Was ist zu tun?

Es dürfte bekannt sein, dass ich in das hysterische

Geschrei nach mehr Kulturpolitik nicht
einstimmen mag. Wer eine zentralistische oder
autoritäre Kulturpolitik will, muss den zentrali-
stischen, autoritären Staat wollen. Ich denke, den

wollen wir alle nicht. Wir haben nicht zu wenig,
sondern zu viel Kulturpolitik, jeder seine eigene.

Was fehlt ist etwas anderes. David Streiffhat
es so formuliert: «Kulturförderung muss stärker
als bis anhin als eine immerwährende, gemeinsame

Aufgabe von Privaten, Gemeinden, Kantonen

und Bund begriffen werden. Sie muss aber
auch als wichtige Sache per se verstanden werden,

die nicht in erster Linie über Budgetposten
und Prestigezwänge definiert wird und dann
beliebig hin- und hergeschoben werden kann.»

Wir brauchen Koordination, wir brauchen
mehr: die unbändige Rauflust, mit der wir früher
einmal diese grossartigen Kompromisse erstritten

haben, die unser Markenzeichen waren und
heute zu einem flachen, mittelmässigen Ver-
nehmlassungsgewurstel degeneriert sind. Wir
schauen wie hypnotisierte Kaninchen auf all die
Gräben, die wirklichen und die vermeintlichen,
fahrlässig hochgespielten, auf die Grenzen.

Il ne s'agit pas de combler des fossés - c'est
beau tous ces fossés dans le paysage suisse —, il
s'agit de la crédibilité de notre solidarité, de
l'énergie artistique, qui ne s'occupe pas desfossés

et qui dépasse lesfrontières. Si nous réussissons

à créer et à recréer sans cesse cette énergie
artistique, nous trouverons et nous garderons
notre place dans le contexte international.
Le terme allemand «fördern» se traduit en français

par «encourager». C'est beaucoupplus
adéquat, plus précis et plus beau que le terme
allemand. La promotion de la culture peut inciter,
soutenir, renforcer, coordonner, accorder - et
avant tout, elle peut et elle doit encourager.
Cependant, le courage en soi, chers collègues,
c 'est à vous de le trouver.

Den Mut «an sich», die Zivilcourage, liebe
Kolleginnen und Kollegen, den müssen Sie
schon selber aufbringen.

Apprenons à nous comprendre!

On m'a prié d'interrompre mon discours
de temps en temps pour en résumer le
contenu en français. Je n 'étais pas ravi
de cette proposition. Suis-je donc un
centraliste et un étatiste, ou même un sale
impérialiste suisse allemand? Au contraire:
Je suis un fédéraliste convaincu, défenseur
engagé, parfois acharné des minorités et du
multiculturalisme, et francophile en plus.
Mais je vois de plus en plus que les méthodes

conventionnelles ne sontplus en mesure
de sauver et de renforcer le multiculturalisme.

Il ne faut pas parler toutes nos langues
en même temps, ilfaut les comprendre! On
apprend partout à parler, mais bon Dieu,
où apprenons-nous donc à écouter et à
comprendre? Ne serait-il pas mieux d'essayer
de prononcer nos discours dans notre
langue maternelle, qui elle seule, permet
d'exprimer dans la gamme de ses couleurs
et de ses nuances toutes les corrélations,
les assonances, les associations? Et est-il
nécessaire d'expliquer cela à des musiciens



April 1996 Nr. 2 Animato Seite 9

Quel est le rôle de l'Etat?
Réflexions sur la politique culturelle suisse
Exposé du Prof. Urs Frauchiger, directeur de la fondation culturelle suisse Pro Helvetia, lors de
l'assemblée générale du 23 mars àAarau.

Qu'est-ce que la culture?
Comment peut-on circonscrire la culture?

L'approche la plus heureuse en ce domaine est
celle de «cercle culturel». En effet, la culture se

développe en cercles de plus en plus larges. On
ne peut jamais acquérir totalement la culture, on
doit toujours s'efforcer d'y parvenir. Chaque être,
chaque groupement, chaque communauté est
entouré, encerclé, tenu à l'écart ou exclu par des
cultures qui se superposent. Les facteurs de

stabilisation si prisés, l'identité et la solidarité,
sont la conséquence d'une énergie circulaire
montant et descendant en spirale; il s'agit donc
d'un processus continu, mais non d'un état fixé
une fois pour toutes. L'éternité, si souvent
évoquée dans le contexte culturel, dure rarement
plus d'une génération.

Les institutions étatiques qui ne tiennent pas
compte de cette dynamique circulaire ou qui la

contestent sont aspirées ou balayées par celle-ci.
La culture peut avoir un rôle stabilisateur, mais
elle ne peut être fixée. Elle peut encore moins
être réduite à un même dénominateur. Celui qui
aplatit la spirale culturelle en détruit le ressort.

La formation de la communauté est toujours
une question d'équilibre. La seule unité ayant des

chances de durer convenablement est celle qui
assure la diversité. Tradition et changement
doivent être pesés avec soin pour maintenir
l'équilibre précaire entre la dictature et le chaos.

Et la prise en compte des intérêts communs ne
doit pas détourner l'attention des cluses, des

fossés, des abîmes des particularités culturelles.
Une institution étatique agit donc dans son

intérêt bien compris non seulement lorsqu'elle
respecte et garantit la structure circulaire et
pluraliste de la culture, mais aussi lorsqu'elle la
fait sienne. Pour cette raison, toute forme de
culture étatisée n'est pas seulement un crime, une
atteinte inadmissible à l'autonomie de la culture,
mais aussi une erreur. On peut imaginer une
culture sans Etat, pas un Etat sans culture.

Un Etat a besoin de la force d'intégration de la
culture, il a besoin de son énergie entraînante
aussi bien que de sa distance critique. Il en a

besoin comme d'un sismographe qui le rend
attentif aux secousses que ne suffisent pas à

percevoir des instruments aussi grossiers et
faciles à manipuler que les votations, les élections
et les mises en consultation. Pour maîtriser les

problèmes toujours plus complexes qui lui sont
posés, l'Etat dépend d'un niveau de connaissances

que seule la culture peut lui garantir. Celui
qui veut savoir comment va un Etat et quel est

son avenir n'a qu'à observer les rapports qu'il
entretient avec la culture.

Tâches concrètes

Mais alors, quel est le rôle de l'Etat? - Il doit
faire ce que prescrit la loi fédérale sur Pro
Helvetia: préserver et encourager vont de pair.
S'occuper du passé et le dominer n'est possible
que si des perspectives d'avenir sont garanties.

L'Etat doit d'autre part soigner l'échange - sans
faire la différence, aujourd'hui encore courante
et fixée dans les budgets, entre les échanges
intérieurs et extérieurs. Dans la maison
européenne et dans le village universel des médias,
l'intérieur et l'extérieur n'existent pas. Les
interactions au sein des cercles culturels suisses
circulent librement dans la spirale universelle,
celle-ci devant à son tour être assurée que son
axe est fixé dans une «patrie».

S'agissant de culture, l'Etat a tout intérêt à ne

pas demander: «Qu'est-ce que ça me rapporte?».
Certes, la «rentabilité indirecte», comme on
l'appelle, reste un argument incontournable pour
convaincre les radins et les utilitaristes que les
investissements dans la culture sont rentables en
fin de compte, même eh termes de chiffres; mais

ce n'est finalement qu'une plate-forme provisoire
de laquelle même les esprits bornés peuvent
s'élancer.

Le principe du «Qui paie commande» n'est pas
valable dans le domaine de la culture, au
contraire: Les pouvoirs publics qui soutiennent la
culture doivent toujours s'attendre à être attaqués.
Le dépassement des bornes fait partie de
l'essence même de la culture. L'Etat doit non seulement

l'accepter, mais aussi l'encourager - bien
au-delà des limites qu'il se fixe et qui lui sont
imposées.

La Confédération, qui tient en haute estime le

principe du fédéralisme, sans toutefois s'en laisser

paralyser, doit assurer dans ce contexte une
série de tâches concrètes:

- archivage de productions et prestations
culturelles exemplaires et de la documentation

qui les concerne par des bibliothèques, archives,

médiathèques, phonothèques, collections
d'art, etc.

- entretien du patrimoine culturel par la restauration

(et le cas échéant par l'imposition de

normes et de procédures centralisées, par
exemple pour la protection des biens et
monuments culturels)

- recherche, formation et encouragement des
personnes particulièrement talentueuses et de
leurs réalisations

- création d'instituts de recherche et d'entreprises

de services pluriculturels
- représentation culturelle de la Confédération,

basée sur une réflexion critique concernant les

processus créateurs d'identité
- soutien de projets culturels de grande envergure

ainsi que d'initiatives personnelles
modestes et ciblées.

Le plus «européen» des arts
Le lecteur attentif aura remarqué que je n'ai

utilisé le terme «centralisé» que là où il aurait été
de mauvaise fois de l'éviter. Les normes et les

types de procédures, la représentation d'importance

internationale, la formation des personnes
particulièrement talentueuses, un réseau de
prestations de services, etc. dépassent les possibilités
des cantons et des communes et ne peuvent êtres
réalisés que d'une manière centralisée. Ceci n'a
absolument rien à voir avec une «culture d'Etat».
Le fédéralisme n'a qu'un seul adversaire à prendre

au sérieux: lui-même.
Si, comme nous l'avons fait jusqu'ici, nous

continuons à cultiver et à stimuler avec la même
insouciance un esprit de clocher dans la politique
actuelle, nous aboutirons à un provincialisme et
un folklorisme qui nous mettront tellement à

l'écart de l'Europe et du monde qu'une contre-
réaction centralisatrice sera inévitable.

La musique a toujours été le plus «européen»
des arts. Avec une obstination et une inflexibilité
particulière, elle a incarné à travers les âges l'idée
européenne dans sa forme la plus pure. Lorsque
l'Europe était constituée d'une mosaïque de

petites principautés privées, lorsqu'elle était
déchirée par les guerres de religion, la musique
s'est certes mise au service des puissants qui se
succédaient brutalement, mais elle n'a jamais
transporté de messages partisans; au contraire,
elle a résonné par dessus les fossés. Des compositeurs

aussi catholiques que Palestrina, aussi
courtois qu'Orlando di Lasso, aussi urbains que
Monteverdi ont développé un langage qui est
devenu en peu de temps patrimoine européen.
Dans les heures les plus sombres de la guerre de

Trente Ans, Heinrich Schütz a réuni des éléments
romans et germaniques. Chargés par leurs rois de

la mission explicite de représenter le genius
imperii, Purcell et Lully ont donné naissance à

des formes et des styles européens. Et il n'est pas
nécessaire de démontrer que Bach, Händel,
Haydn, Mozart et Beethoven sont des phénomènes

européens rendant ridicule toute prétention

nationaliste. Même le 19ème siècle, que les
manuels de musique veulent nous présenter
uniquement comme une époque marquée par
l'empreinte des styles nationaux, fut en premier lieu
une impulsion commune qui déboucha sur la
création d'une infrastructure presque identique
d'opéras, de salles de concert, de conservatoires
et de sociétés chorales.

Si la musique a joué au cours des siècles un tel
rôle intégrateur, même et surtout quand l'intégration

n'était absolument pas souhaitée, elle s'est
défendue avec la même résolution contre toute
tentative de mise au pas imposée de l'extérieur.
Pas plus Napoléon que Hitler n'ont pu trouver
les compositeurs auxquels ils aspiraient, dont la
musique aurait donné un caractère de légitimité à

leur impérialisme.
Pour ces diverses raisons, dont les subtiles

implications et corrélations devraient être plus
largement développées, il apparaît surprenant
que la musique joue un rôle aussi faible dans

l'actuel processus d'intégration. Ceci est naturellement

dû d'abord au fait que la Communauté
Européenne, créée avant tout pour des raisons

économiques, commence seulement à réaliser

que les intérêts matériels ne représentent pas un
facteur de cohésion sûr s'ils ne reposent pas sur
la prise de conscience d'une identité culturelle.
Actuellement, le Conseil européen utilise la
musique de la même manière que tous les autres

types de parlements: comme encadrement des

fêtes et des cérémonies.
L'Organisation pour la Sécurité et la Coopération

en Europe (OSCE) vient à peine de prendre
conscience que même les considérations de la

politique de sécurité doivent reposer sur une base
culturelle - car comment pourrait-on amener des
hommes à défendre un territoire dans lequel ils
ne se sentiraient pas culturellëment enracinés.

Ouverture au lieu de protectionnisme
Les deux seules organisations internationales

créées pour des motifs clairement culturels, la
Francophonie et l'UNESCO, ne peuvent contribuer

que d'une manière limitée à l'intégration
de la vie musicale européenne: la francophonie
se fixe sur l'aspect linguistique, alors que
l'UNESCO poursuit des objectifs universels et
s'est concentrée à juste titre sur les tâches les plus
importantes dans le contexte mondial actuel: le
dialogue Nord-Sud et Est-Ouest.

L'éducation musicale se verra attribuer ainsi un
rôle-pilote dans la nouvelle Europe. Elle va
devoir former la musique européenne et 1'«Européen

musical», et corriger par la même occasion
les négligences antérieures. Elle se souviendra en
même temps de la qualité historique de la
musique européenne qui vient d'être évoquée:
celle de créer les conditions d'une collaboration
solidaire par l'accent mis sur la conscience
individuelle. Au cours de sa formation musicale,
l'individu suit généralement le même parcours,
les facultés vocales ou instrumentales étant
développées d'abord par l'enseignement individuel
jusqu'à ce que les capacités pour pratiquer la
musique d'ensemble soient acquises.

C'est également ainsi que je conçois la
construction d'une éducation musicale européenne:
non pas comme un mécanisme dirigé d'en haut,
hiérarchisé et planifié d'une manière centralisée,
mais comme un processus organique se développant

sur une base régionale et nationale - mais

pas nationaliste!
Pour nous, il n'est pas même nécessaire de

préciser que dans ce processus, le repli sur soi
serait non seulement une erreur, mais un véritable
suicide culturel. En revanche, il faut clairement
faire savoir à tous les autres milieux qu'une
présence passive et un accompagnement sans

engagement, c'est-à-dire cette voie culturelle que
nous suivons actuellement pour nous amener
prudemment à l'Europe, ne suffira pas si nous ne
voulons pas être considérés comme de simples
objets qu'on tolère, mais comme des partenaires
actifs.

Qu'on le veuille ou non, un marché européen
de la culture est déjà ^n place. Ici aussi, une
certaine harmonisation a été réalisée, dans le
domaine de la fiscalité grâce à l'introduction de

la taxe sur la valeur ajoutée, et dans celui du trafic
des marchandises par les biais d'accords
bilatéraux. En revanche, nos échanges culturels
souffrent des différences de perméabilité des
frontières. Les organisateurs de manifestations
culturelles déjà établis et disposant d'un bon
réseau peuvent surmonter ce handicap; par contre,

ce n'est pas le cas pour les plus jeunes et les
moins expérimentés, les plus importants pour
l'avenir, et encore moins pour les artistes non
organisés.

Quant au libre passage des travailleurs et à la
liberté d'établissement des personnes juridiques,
la situation est très problématique. Ici aussi, ce
ne sont pas les puissants et les bien en vue qui
souffrent - dans l'économie libre de marché, celui

qui fait et promet des affaires franchit toutes
les frontières - mais les faibles et ceux qui sont
encore inconnus, c'est à dire le sel de toute
culture. C'est le domaine de la formation qui
connaît la situation la plus critique. La culture de

notre petit pays a besoin d'une respiration
continue entre l'intérieur et l'extérieur. Lorsque
les mouvements d'échanges intellectuels avec
d'autres peuples et d'autres cultures sont entravés,

il en résulte ce manque d'énergie créatrice
qui peut remettre en question l'avenir d'une
communauté. Pour cette raison, il faut accorder
la priorité à toute mesure qui encourage la
mobilité artistique, le libre accès des étudiants en
art et des artistes déjà «accomplis» aux
expériences et aux marchés du monde extérieur;
l'accès des étudiants dits étrangers à nos écoles
et à nos marchés, qui n'ont aucunement besoin
de mettre leur lumière sous le boisseau, doit non
seulement être rendu possible, mais plus encore,
encouragé. Le dimanche et les jours fériés comme
aujourd'hui, cette ouverture semble aller de soi;
mais, confrontés quotidiennement à une situation
de concurrence, on a facilement tendance à se

réfugier derrière le protectionnisme et l'exception.

Autonomie et responsabilité sociale

Un autre problème non résolu est le rapport
d'une culture autonome avec sa responsabilité
politique et sociale. Il va de soi qu'une culture
digne de ce nom doit agir de manière autonome
et ne pas se laisser instrumentaliser, voire même

se soumettre à des intérêts politiques ou
économiques. Mais cette autonomie ne doit pas
devenir, comme c'est souvent le cas chez nous,

une tour d'ivoire où l'arbitraire conduit fatalement

à la médiocrité. La culture devrait occuper
une position éminente, peut-être même décisive,
dans toutes nos relations extérieures. Nous
faisons trop peu pour assurer notre rayonnement
culturel, nous sommes trop timorés, trop lents,
trop hésitants, et surtout trop avares dans notre
présence culturelle à l'extérieur.

Nous disposons pourtant d'une institution qui
incarne d'une manière presque idéale le soutien
étatique d'une culture autonome et de sa
représentation à l'extérieur: Pro Helvetia. Confier les
subventions publiques à une fondation autonome,
aux processus de décision démocratiques, et
dirigée par des spécialistes compétents, c'est
vraiment l'œuf de Colomb. Je ne dis pas cela

parce que j'y travaille; au contraire, j'y travaille
parce que c'est vraiment ainsi, même si souvent
la colère me submerge lorsque la pusillanimité,
la pingrerie, le carriérisme nous empêchent
d'utiliser toutes les ressources de ce modèle de

pointe.
Nos hésitations, comme si souvent dans

l'histoire, nous offrent également une chance:
celle de ne pas nous enfermer dans les contraintes
matérielles de TUE, qui court le risque d'aboutir
simplement à un nationalisme quelque peu élargi.
Nos regards doivent se porter aussi à l'Ouest et
au Sud. Comme nos fleuves, jaillis d'un petit
territoire pour se précipiter aux quatre points
cardinaux, nos cultures rassemblées dans un
espace restreint s'ouvrent en toutes directions, ou
plutôt, elles en ont la possibilité, si nous le
voulons. Nous avons la chance de ne pas être
grevés d'hypothèques impérialistes et coloniales.

Que faire?

Il devrait être connu que je n'aime pas
m'associer aux cris hystériques réclamant plus
de politique culturelle. Qui veut une politique
culturelle centralisatrice ou autoritaire doit vouloir

un Etat centralisateur et autoritaire. Je pense
que personne ne le souhaite. Nous avons bien
assez de politique culturelle, nous en avons même

trop, chacun a la sienne. C'est autre chose qui
manque. David StreiffYa formulé ainsi:
«L'encouragement de la culture doit être conçu, plus
que ce n'a été le cas jusqu'ici, comme une tâche

permanente et collective des privés, des
communes, des cantons et de la Confédération. Mais
il doit aussi être compris comme une chose
importante en soi, qui ne peut être définie en
premier lieu par des postes de budgets et des
contraintes de prestige puis ballottée de-ci, de-là
au petit bonheur.»

Nous avons besoin de coordination, de cette
indomptable combativité grâce à laquelle nous
avons conquis dans le passé ces merveilleux
compromis qui faisaient notre image de marque,
mais qui aujourd'hui se sont dégradés au point
de n'être plus que de vagues procédures de

consultation, médiocres et plates. Nous regardons
Comme des lapins hypnotisés ces frontières, tous
ces fossés, réels ou imaginaires, imprudemment
exagérés.

Il ne s'agit pas de combler des fossés - c'est
beau tous ces fossés dans le paysage suisse -, il
s'agit de la crédibilité de notre solidarité, de

l'énergie artistique, qui ne s'occupe pas des
fossés et qui dépasse les frontières. Si nous
réussissons à créer et à recréer sans cesse cette
énergie artistique, nous trouverons et nous
garderons notre place dans le contexte international.

Le terme allemand «fördern» se traduit en
français par «encourager». C'est beaucoup plus
adéquat, plus précis et plus beau que le terme
allemand. La promotion de la culture peut inciter,
soutenir, renforcer, coordonner, accorder - et
avant tout, elle peut et elle doit encourager.
Cependant, le courage en soi, chers collègues,
c'est à vous de le trouver.

(Trad.: André Carruzzo)

STEINWAY s SONS

^Ô0pfiborfar

Kneifet SA Pianos
Rue du Marche 20
/Passage
du Terraillet)
1204 Geneve
Tel. 022 310 17 60


	Was soll der Staat? - Überlegungen zur schweizerischen Kulturpolitik : Referat von Prof. Urs Frauchiger, Direktor der Schweizer Kulturstiftung Pro Helvetia, an der Mitgliederversammlung des VMS vom 23. März in Aarau = Quel est le rôle de l'Etat? Réflexions sur la politique culturelle suisse : exposé du Prof. Urs Frauchiger, directeur de la fondation culturelle suisse Pro Helvetia, lors de l'assemblée générale du 23 mars à Aarau

